Alexandre Oliveira Gomes

AQUILO E UMA CoisA DE INDIO

objetos, memoria e etnicidade no
Museu dos Kanindé de Aratuba - CE







AQUILO E UMA CoIsA DE INDIO






Alexandre Oliveira Gomes

AQUILO E UMA CoIsA DE INDIO

objetos, memoria e etnicidade no
Museu dos Kanindé de Aratuba - CE

ANPOCS:

Associaca
e Pesquisa em Ciéncias Sociais

Prémio de Men¢do Honrosa
“Concurso ANPOCS de Obras Cientificas e Teses Universitarias
em Ciéncias Sociais Edi¢ao 2013”

Recife/2016

N7

Editora
UFPE



Universidade Federal de Pernambuco

Reitor: Prof. Anisio Brasileiro de Freitas Dourado

Vice-Reitora: Profa. Florisbela de Arruda Camara e Siqueira Campos
Diretor da Editora: Prof. Lourival Holanda

Publicagdes Especiais do Programa de Pés-Graduagao em Antropologia
Série Etnicidade
@ Nucleo de Estudos e Pesquisas sobre Etnicidade (NEPE)

Conselho Editorial

Antdnio Motta, Bartolomeu F. De Medeiros, Carlos Sandroni, Danielle Pitta, Edwin Reesink, Josefa
Salete Cavalcanti, Judith Chambliss Hoffnagel, Lady Selma Albernaz, Marion Teodésio, Misia Lins
Reesink, Parry Scott, Peter Schroder, Renato Athias, Roberta Campos, Roberto Motta, Vénia Fialho

Niicleo de Estudos e Pesquisa Sobre Etnicidade
Coordenadores: Renato Athias e Vania Fialho
http://www.ufpe.br/nepe

nepe@ufpe.br

Catalogacdo na fonte:
Bibliotecaria Kalina Ligia Franga da Silva, CRB4-1408

G633a Gomes, Alexandre Oliveira.
Aquilo ¢ uma coisa de indio : objetos, memoria e etnicidade no
Museu dos Kanindé de Aratuba - Ceara [recurso eletrénico] / Alexandre
Oliveira Gomes. — Recife : Ed. UFPE, 2016.
(Série Etnicidade)

Originalmente apresentada como dissertagdo do autor (mestrado —
UFPE. CFCH. Antropologia. Recife, 2012) sob o mesmo titulo.

Prémio de Mengdo Honrosa “Concurso ANPOCS de Obras
Cientificas e Teses Universitarias em Ciéncias Sociais Edicao 2013”

Inclui referéncias.

ISBN 978-85-415-0847-6 (online).

1. Antropologia. 2. indios — Etnologia. 3. indios — Memoria — Aratuba
(CE). 4 Indios — Museus — Aratuba (CE) I. Titulo. Il Titulo da Série.

301 CDD (23.ed.) UFPE (BC2017-021)

Todos os direitos reservados aos organizadores: Proibida a reprodugdo total ou parcial, por qualquer meio
ou processo, especialmente por sistemas grdficos, microfilmicos, fotogrdficos, reprogrdficos, fonogrdficos

e videogrdficos. Vedada a memorizagdo e/ou a recuperagdo total ou parcial em qualquer sistema de
processamento de dados e a inclusio de qualquer parte da obra em qualquer programa juscibernético.
Essas proibi¢des aplicam-se também as caracteristicas grdficas da obra e a sua editoragao.



Para José Eleri Costa Gomes e Maria Oliveira
Lima, meus pais, construtores de um novo
mundo

Para Eribaldo de Carvalho Portela (in
memoriam), que sonhou com um mundo novo

Para o Cacique Sotero, arquiteto de memdorias
indigenas






1. Museu dos Kanindé, junho de 2008 (Fotografia: Jodo Paulo Vieira)

Aqui é a experiéncia de nossa comunidade. Tem gato maracajd, cama-
ledo, peba, mdo-de-onga, tejo, pé-de-veado, nosso artesanato em madeira
de imburana. Aqui é um fuso da minha tia, couro de jirita, coruja, inxui
de abelha que dd mel. A gente derruba na mata e come o mel. Bolsa de
palha de carnatiba, o casco de um tatu. Aqui as nossas vestes, que nos
usa nos ritual. Vamos fazer uma representagdo, que o povo gosta sempre
de chamar a gente, a sociedade... também na escola com as criangas

Cacique Sotero, fundador do Museu dos Kanindé/CE.
Aldeia Fernandes, Aratuba, 2011.






APRESENTACAO

Ainda acontece com frequéncia em cole¢des antropoldgicas
que um vasto campo de pensamento pode ser expresso por
um Unico objeto ou nenhum objeto que seja, porque esse
aspecto particular da vida pode consistir apenas ideias; por
exemplo, se uma tribo usa um grande nimero de objetos em
seu culto religioso, enquanto que, entre outros, praticamente
ndo sdo utilizados objetos materiais de culto, a vida religiosa
dessas tribos, que podem ser igualmente vigorosa, parece
completamente fora de suas verdadeiras proporg¢des na cole-
¢do do museu (Boas, 1907: 928) .

As questdes levantadas neste livro, que tenho o prazer de apre-
sentar, situam-se em dois campos disciplinares: o da antropologia e o
da museologia. Sabemos que um dos pais fundadores da antropologia
nos EUA, Franz Boas (1858-1942), iniciou sua vida profissional no Real
Museu de Etnografia de Berlin, logo em seguida migrou para os EUA,
e ali durante sessenta anos foi responsavel pela institucionalizacido
da Antropologia. No inicio do século 20, ele aponta uma importante
questdo para esses dois campos de saberes, quando se envolve em um
debate com Otis T. Mason (1838-1908) sobre as praticas de classificagdo
de objetos etnograficos em museus, em 1887. Esse debate ainda é atual.
Alexandre Gomes retoma parte desse mesmo debate nesse livro sobre o
Museu dos Kanindé, discutindo uma classificagdo de objetos etnogra-
ficos no século 21.

Ira Jacknis (1985:78) com apoio das observag¢des de Stocking Jr.
(1974), reapresenta esse mesmo debate entre Boas e Mason como sendo
uma das primeiras e importantes discussdes sobre questdes relaciona-
das a sistemas de classificagao de objetos etnograficos utilizados em



museus e o coloca como resultado da pratica das ciéncias humanas, en-
fatizada por Franz Boas. Na realidade, foi através desse debate que Boas
problematizou o entendimento de “distribuicdo” de objetos da cultura
material dos povos da costa noroeste dos EUA que estavam expostas,
até entdo, em museus. Estes objetos estavam integrados em exposicoes
sobre inventos universais, tais como a invengdo do fogo, da ceramica,
da cestaria, e assim por diante, com amostras agrupadas de modo a
enfatizar a “evolucao de um tipo tecnolégico” (BOUQUET, 2010). Otis
Mason era o curador do American National Museum, desde 1884, onde
introduziu um sistema classificatério baseado no desenvolvimento de
invencoes e inspirado no desenho da histéria natural. Mason propds
o seu arranjo em termos de audiéncias (musicos, ceramistas, soldados,
artistas) que queriam ver justaposi¢ao; Boas propos uma mudanga na
organizagdo dos conjuntos de artefatos para representar grupos étni-
cos, com subconjuntos para mostrar as especificidades dos povos onde
tais objetos foram coletados. A exposi¢ao, segundo Boas, dava impor-
tdncia fundamental ao que ele chamava de Conceito de Classifica¢io,
ancorado a ideia de que “todos os que tentam classificar dados devem
primeiro ter em mente certas nogdes, ideias ou caracteristicas por meio
das quais um objeto serd separado do outro” (1907).

Este debate entre esses dois importantes pensadores nos leva
a inferir que o estudo de objetos e cole¢des etnograficas tem, cada vez
mais, expressado a necessidade de um didlogo interdisciplinar, sobretu-
do com as questdes referentes ao patrimonio material e imaterial. Nesse
sentido, a cultura assume uma dimensio central na compreensao das
diversas linguagens que os individuos e grupos sociais desenvolvem na
atualidade, exigindo, sobretudo, um entendimento mais aprofundado
sobre o material e sobre os objetos etnograficos expostos em museus.

A partir dessas dimensdes, existe claramente uma disposigdo e
uma possibilidade de pesquisa nos referidos campos disciplinares que
estdo relacionadas aos objetos de colecdes etnograficas. Nesse sentido,
Alexandre Gomes no seu livro, explora as potencialidades de pesqui-
sa existentes nas colecdes quando se aprofunda na racionalidade do
Cacique Sotero para entender a ordem e a classificagdo proposta nos
objetos coletados por ele para o Museu dos Kanindé, criado em 1995,
na aldeia Sitio Fernandes, no municipio de Aratuba, estado do Cear3,
através do que o autor chama de “problematizacdo do processo de



organiza¢do”. Em outras palavras, o autor estabelece uma relagdo com
criador do Museu dos Kanindé para entender o sistema de classificagdo
em pratica na organizagdo de um espago de autorepresentagdo indige-
na. Nessa “agao museologica” se estabelece o processo de entendimento
sobre todos os objetos etnograficos coletados. Essa agdo ¢ a organizagao
em uma nova exposi¢ao, guardando os principios do colecionador, tal
como descrito no terceiro capitulo, denominado “Museu dos Kanidé -
Um Inventario de Sentidos”

Para entender a logica do Cacique Sotero, Alexandre Gomes vai
organizar um excelente trabalho, buscando os inicios da organiza¢io
de museus indigenas, colocando com detalhes significativos a criagao
desses museus em diferentes estados e em diferentes momentos histori-
cos para os povos indigenas no Brasil. Essas experiéncias de museus em
primeira pessoa sdo assinaladas no texto numa tentativa bem sucedida
de enfatizar o sistema utilizado pelo Cacique Sotero. O livro apresenta
os museus indigenas como “regimes de memdria” em formas e lingua-
gens apropriadas, a partir daquilo que Boas chama de ideias, “um vasto
campo de pensamento” e que, no fundo, trata-se como diz o autor de
“Fendmenos polissémicos por exceléncia e que perpassam as esferas das
organizagdes sociais de carater étnico, os museus indigenas remetem a
uma profunda relagio entre a construcdo de representagdes sobre si e as
formas de organizagao e mobilizagao destas populagdes” (p. 25).

Desejo a todos uma boa leitura sobre a constitui¢ao desse mu-
seu indigena entre os Kanindé do Ceara através desse livro, resultado
de uma dissertagdo de mestrado apresentada em 2012 no Programa
de P6s-Graduagdo em Antropologia da UFPE, que recebeu a Mengao
Honrosa no concurso de Teses e Dissertacoes da ANPOCS, em 2013.

Renato Athias
Nicleo de Estudos e Pesquisas sobre Etnicidade (NEPE/PPGA)
Universidade Federal de Pernambuco



Referéncias

BOAS, F. & DALL, H. 1887. Museums of Ethnology and Their Classification.
In: Science (AAAS), Vol. 9, No. 228 (Jun. 17, 1887), pp. 587-589.

BOAS, E. Some Principles of Museum Administration. In: Science, New
Series, Vol. 25, No. 650 (Jun. 14, 1907), pp. 921-933 Published by:
American Association for the Advancement of Science. Acessado
em 20-01-2015. http://www.jstor.org/stable/1634125 Accessed: 25-04-
2016 10:23 UTC.

BOUQUET, Mary. Museums: A Visual Anthropology (Key Texts in
Anthropology of Visual and Material Culture), Oberg, London, New
York, 2010.

JACKNIS, Ira. Franz Boas and Exhibits - On the Limitations of the Museum
Method of Anthropology. In: STOCKING JR. (org.) Objects and
Other - Essays on Museum and Material Culture, The University of
Wisconsin Press, 1985

STOCKING, Jr. A Franz Boas Reader: The Shaping of American Anthropology,
1883-1911. Chicago: University of Chicago Press, 1982 [1974].



PREFACIO

“Contar a historia do indio na sociedade’. O Museu dos
Kanindé entre memoria e autodeterminacao.

“Aquilo é uma coisa de indio. Objetos, memoria e etnicidade no Museu
dos Kanindé de Aratuba - Ceard”, representa significativa contribuigao
para o conhecimento das representacdes sobre o Outro, a partir de
privilegiados campos: a museologia, a antropologia, a histéria, em cuja
direcdo Alexandre Gomes vem conduzindo reflexdes a partir de pro-
longada pesquisa junto a este povo indigena nordestino.

A dificuldade de se eleger, entre muitos, os elementos mar-
cantes da contribuicdo deste livro, destaca-se a autodeterminaciao dos
Kanindé e a sua experiéncia museoldgica. Trata-se de um assunto per-
tinente porque o campo museal suscita sempre muitas indagagoes e
uma delas é justamente o que teria ocorrido com os museus brasileiros
nestes ultimos anos. Percebemos uma grande inquietacdo nesta area,
assim como a multiplica¢do das instituigdes museais, entre as quais so-
bressaem os “museus indigenas”, fruto da crescente mobilizacao dos
povos indigenas. No horizonte museolégico deve ser ainda destacada a
construgdo de uma politica de vanguarda para os museus, resultado da
paixdo por um projeto renovador que empolgou um grupo enorme de
pessoas, como assinala José Nascimento Junior'.

Deixemos a imaginagdo museal fluir e admitamos a hipétese
de um museu em que a denominagdo nao definiria de modo cabal as
suas pretensoes e seu campo de atuagdo. Pensemos em um museu no

1 Os dons e as dadivas da politica cultural para os museus. In: Politica Nacional de
Museus. Relatorio de gestdo 2003/2006, MinC/IPHAN, 2006.



qual a principal tematica conduz a discussoes apaixonadas, e em que
os riscos fazem parte do cotidiano. Este museu nao apresentaria um
discurso unico e, portanto, talvez fosse fragmentario e contraditdrio,
mas buscaria, sempre, capturar a todos em uma rede de media¢ao e de
descobertas®. O trabalho em pauta sugere que o Museu dos Kanindé
reune os elementos que foram mencionados positivamente para esta in-
stituicdo hipotética. Essa comparagdo é possivel porque o fermento de
sua propria estruturacio foi a construgdo de um local de representacdo
e de apresentagdo do “horizonte semantico indigena”, como enfatiza
Alexandre Gomes.

Os museus, 0s acervos, as exposigdes constituem, como destaca
Dominique Gallois®, terrenos interessantes que permitem a verificagdo
das recentes transformagdes operadas pelos povos indigenas na gestao
da cultura e do patriménio. Desta forma, posicionam-se ndo apenas a
respeito do que serd exibido em nome de sua cultura, mas também se
interessam pelo controle dos mecanismos de formagado e de documen-
tagdo dos acervos museais existentes. Neste contexto, objetos materiais
diversificados sdo apropriados conceitual e politicamente pelos povos
indigenas de muitas regides e, mais especificamente, pelos que vivem
na Amazonia e no Nordeste brasileiro, como ocorre, entre outros, no
Museu dos Kanindé.

A iniciativa de varios povos indigenas, entre os quais os Kanindé,
em instalarem seus proprios museus e centros culturais permitiu a
criagdo de importantes espagos de autodeterminagio e de valorizagdo
cultural. Entretanto, ndo estamos falando de espagos que reproduzem
as institui¢des ocidentais, mas sim daqueles que estdo de acordo com a
légica e os mecanismos de controle e manejo indigenas. Esta categoria
especifica de museus permite aos povos indigenas envolvidos reafirmar
continuamente suas identidades étnicas e memdrias diferenciadas e at-
ravés deste processo estabelecer novas relagdes, assim como apresentar
e materializar suas visdes de mundo. Essas disposi¢oes sdo descritas

2 Idem, ibidem.

3 Patrimoines indigénes: de la culture “autre” a la culture “pour soi”. In: Indios no
Brasil. Bruxelas: Ludion/Europalia, 2011.



detalhadamente para o Museu dos Kanindé, profundamente conectado
com as formas de organiza¢ao e mobilizagao deste povo indigena.

A partir da experiéncia concreta neste museu, Alexandre
Gomes descreve o processo de musealizagdo que permitiu aos Kanindé
tornarem-se protagonistas na construgdo dos sentidos sobre a sua cul-
tura material. Ademais, considera, acertadamente, que o patrimoénio
museal indigena ndo é uma “coisa” palpavel, pois vai além, ao represen-
tar processos de esquecimento e de lembranca e é constituido, assim,
por bens de natureza processual, como enfatiza Carneiro da Cunha*. As
analises contidas no presente livro permitem ampliar o entendimento
desses processos — mais enfatizados do que exemplificados na literatura
especializada - que buscam o reconhecimento dos acervos museais e
dos museus indigenas enquanto expressoes e instituigoes passiveis de
serem recriadas através da rememoracao e do discurso.

As atividades desenvolvidas no Museu dos Kanindé, como a
classificacao dos objetos, patenteiam que estas constituem o pano de
fundo que evidencia a figura emblematica do Cacique Sotero. O discur-
so dessa lideranga Kanindé pontua as nogdes usadas para a construgiao
da auto representagdo indigena no processo museoldgico, sobretu-
do na sele¢ao dos objetos para a formagao do acervo. Como enfatiza
Alexandre Gomes, o Cacique Sotero estabelece sempre, através do dis-
curso, uma “consciente relagdo entre os objetos e o poder de memoria”.
Trata-se efetivamente de uma museologia que ¢ dirigida pelos sujeitos
sociais.

“Aquilo é uma coisa de indio. Objetos, memoria e etnicidade no
Museu dos Kanindé de Aratuba — Ceard”, originalmente uma disserta-
¢do de mestrado que obteve Menc¢do Honrosa no Concurso Brasileiro
da ANPOCS de 2013, apresenta outros aspectos significativos que
merecem a aten¢do do leitor. Trata-se da descricdo dos processos de
territorializagdo ocorridos com os povos indigenas do atual Nordeste,
e em particular entre aqueles que vivem no Estado do Ceard. E assim
tecido um pano de fundo sobre o qual se apoia um dos eixos de inte-
resse do autor: as representagdes acerca dos indios e dos seus artefatos

4 “Introdu¢io”. In: Patrimonio Imaterial e Biodiversidade. Revista do Patriménio
Histdrico e Artistico Nacional n. 32 2005 p. 15-27.



na historiografia e na antropologia cearenses. Sobre esse assunto, o
texto destaca cronologicamente e por afinidades tematicas e tedricas,
os grupos de intelectuais que realizaram estudos indigenas no Ceara,
do século XIX a meados do século XX, sem esquecer a produgdo con-
temporanea, da qual delineia as principais contribui¢des. Ao tragar a
histéria dos Kanindé vale-se de registros escritos e da tradigdo oral in-
digena, o que lhe permite entrelagar muitas memdrias, necessarias para
a compreensao mesma da dindmica que rege e orienta as suas analises.

Museus, objetos e acervos

No presente livro um aspecto proeminente relaciona-se a0 modo como
Alexandre Gomes aborda as praticas interpretativas dos acervos e dos
artefatos no Museu dos Kanindé e a “atribuigdo de sentidos aos objetos/
memdrias, em complexos processos de apropriagao e tradu¢ao”, con-
struidos pelos préprios Kanindé.

Tornaram-se obsoletas, ha muitas décadas, as apreciacoes dos
estudos de cultura material como sendo “estéreis e improdutivos” . Na
atualidade nao se questiona mais a propriedade e relevancia de tais es-
tudos e muito da reflexdo antropoldgica contemporanea tem apontado
caminhos para o estudo de artefatos e, assim, a etnologia no Brasil é
rica de exemplos que contribuem para essa discussao.

Um pouco diferente é a realidade dos estudos de artefatos indi-
genas em contextos museais. A irredutibilidade mesma destes objetos
constitui um empecilho que retarda o complexo exercicio de se desta-
car a “musealidade™ - o valor documental especifico — que esta contido
em cada um deles. A dificuldade maior talvez resida no fato de que
nas cidades e nos museus, as pessoas, e até mesmo os estudiosos, tém
certo sentimento de estranheza ao se depararem com expressdes mate-
riais que sdo formuladas segundo outros critérios e que se organizam
através de materiais, de palavras, de usos, de habitos, de mobilidades,

5 B. Reynolds. The relevance of material culture to anthropology. In: JASO, 1983.

6 T.C. Scheiner. Repensando o museu integral: do conceito as praticas. In: Museologia
e Patrimoénio, MPEG, 2012.



de contextos que sdo completamente diversos dos habituais. Apesar de
suas potencialidades para iluminar diversos aspectos importantes - da
trajetéria da ciéncia antropologica aos multiplos sentidos atribuidos
pelos seus criadores — milhares de artefatos indigenas permanecem es-
quecidos nas reservas técnicas dos museus nacionais.

E a respeito deste enorme desafio que Alexandre Gomes nos
transmite alentadoras perspectivas. As suas experiéncias da antropo-
logia dos museus indigenas permitem que indique a importancia da
preservacao das memdorias, inerentes aos objetos que neles repousa. No
caso do Museus dos Kanindé, a atengdo volta-se para a forma de como a
cultura material foi significada a luz dessas representagdes construidas.
E, como assinala ainda Alexandre Gomes, “é necessario compreender
como emergem as contra narrativas através da construcao social de sig-
nificagdes sobre as lembrangas e as coisas”.

Contribuindo para a superagdo de praticas limitadoras, carac-
teristicas dos museus de antropologia, “Aquilo é uma coisa de indio.
Objetos, memoria e etnicidade no Museu dos Kanindé de Aratuba -
Ceara”, indica caminhos para uma urgente renova¢ao dos estudos de
objetos indigenas, contidos em seus acervos. As perspectivas e praticas
apresentadas podem ser, efetivamente, uma fonte de inspiragdo para
os museus antropolégicos, auxiliando-os na quebra de paradigmas no
tratamento especifico dos componentes das cole¢des etnograficas. O
novo contexto vivenciado pelos povos indigenas no campo museal exi-
ge que estas instituigdes considerem os valores proprios a cada cultura
amerindia, o que permitiria estabelecer uma redescoberta dos objetos
etnograficos, além de seu carater de objeto cientifico e documental. A
pratica que se desenvolveria a partir desses pressupostos torna impera-
tiva uma tomada de consciéncia da presenca do Outro nos museus, ao
invés de tdo somente torna-lo presente por meio de seus bens materiais,
como o Museu dos Kanindé nos ensina.

Lucia Hussak van Velthem
Museu Paraense Emilio Goeldi/SCUP
Ministério da Ciéncia Tecnologia e Inovagao/MCTI






AGRADECIMENTOS

Muitos sdo os envolvidos no processo que resultou na publicacao deste
livro, fruto de aproximadamente quinze anos de reflexdes voltadas a
histéria e antropologia indigenas. E dificil, nesse momento, nao relem-
brar muitos dos familiares, professores e colegas que fizeram parte de
nossa trajetoria pessoal e profissional.

A perspectivadiacronica, tio necessariaaestaanalise devo, inicialmente,
a formagdo em Historia na Universidade Federal do Ceard/UFC, inicia-
da em 1998. Meus agradecimentos a Ivone Cordeiro Barbosa, Assis de
Oliveira, Frederico de Castro Neves, Simone de Souza, Meize Lucena,
Adelaide Gongalves, Gilberto Nogueira, Euripedes Funes, Francisco
José Pinheiro, Franck Ribard e Tido Rogério. Ainda na UFC, agradeco
aos professores do Departamento de Ciéncias Sociais, Ismael Pordeus,
Manoel Domingos e Simone Simades, pelas disciplinas de Antropologia
e, no Departamento de Geografia, aos professores Manoel Fernandes
Neto e Jeovah Meirelles, por uma geografia humana e critica.

A partir de 2000, com a entrada no Museu do Cear4, instituicdo na
qual passei cerca de 10 anos, devo destacar a influéncia do historia-
dor Francisco Régis Lopes, através das atividades de estudo e pesquisa
no LAMUH (Laboratério de Museus e Memoria na Histéria Social),
no qual discutiamos sobre as possibilidades de uma historia social da
memoria. Entre os funcionarios e colaboradores da institui¢do, a épo-
ca, agradeco a Claudia Pires, Terezinha Feijo, Fred Barros, Claudenisio
Tavares, Antdonio dos Santos, Sebastiana Silva, Leide Batista, Rubens,
Kitia Telles, Kénia Rios e Antdnio Luiz Macédo.



Entre os povosindigenas no Cearad, agradego especialmente aos Kanindé
da aldeia Sitio Fernandes (Aratuba), pela recep¢io e abertura de suas vi-
das para a minha entrada. Cabe destacar as familias do cacique Sotero e
D. Tereza Soares e filhos (em especial, ao Nilto “Sapirdco” e suas fami-
lias, pela acolhida na casa em seu terreiro), de Cicero Pereira dos Santos
(esposa e filhos, Elenilson, Anténio e familias), de Sinh6 Bernardo e
D. Maristela Soares, de Valdo Teoddsio e do pajé Maciel (e seus filhos
Z¢é Maciel, Chico, Manuel, Jodo e suas familias). Descansem em paz,
Sr. Manoel Terto, dona Maria do Carmo, Sr. Zé Monte, dona Maria
Domingos e dona Mocinha. Um agradecimento especial aos interlocu-
tores e aos jovens integrantes do Grupo de Trabalho (GT) responsavel
pela realizagdo do inventario do Museu dos Kanindé, que hoje atuam
como Nucleo Educativo. Sem vocés, este trabalho nao teria sido possi-
vel. Este livro é fruto de um didlogo junto ao povo indigena Kanindé,
por isso, a eles é especialmente dedicado!

Agradeco as liderangas do movimento indigena no Ceara: dos Tabajara
e Kalabaga, em Poranga, em especial aos gestores da Oca da Memoria.
Aos Jenipapo-Kanindé, em especial a cacique Pequena e Seu Chiquinho,
Juliana Alves Cacique-iré e Concei¢do “Bida”, Eliane, Raquel, Daniel e
a todos os envolvidos na criagao e gestdo do Museu Indigena Jenipapo-
Kanindé. A forga dos povos Tapeba e Tremembé, especialmente ao
cacique Jodo Venanga, ao Dourado, Weibe Nascimento, Marciane e ao
Nailto Tapeba. Entre os Pitaguary, especialmente a Ana Clécia, Rosa
Silva, pajé Barbosa e Cei¢a Pitaguary. Aos Potiguara de Cratets, Renato
e dona Helena Gomes. Aos Anacé, ao Junior e Jodo. Ao pessoal de
Monsenhor Tabosa, a Teka Potiguara e Toinho Gaviao. A dona Tereza
Kariri, em Crateds. A comunidade Tapuya-Kariri da aldeia Gameleira,
em Sao Benedito. Aos Encantados, pela protegio.

Aos gestores de museus indigenas, em especial aos parceiros: George
de Vasconcelos, o Vasco Pankararu (Casa de Memoéria do Tronco
Velho Pankararu/PE), Eraldo Alves “Prea” (Museu Indigena Jenipapo-
Kanindé/CE), Nalson Santos (Museu dos Kanindé/CE), Fabricio
Narciso (Museu Kuahi dos Povos Indigenas do Oiapoque/AP) e Nino
Fernandes (Museu Maguta/AM). Luiz Weymilawa Paiter-Surui (Museu
Paiter A Roe/RO) e Lucilene de Melo (Museu Wolkriwig/SP).



Um agradecimento especial a Margareth Malfliet e & Maria Amélia
Leite, grandes lutadoras da causa indigena, invenciveis fontes de inspi-
ragdo para o desejo de continuar o caminho das vitérias por um mundo
melhor, mais justo e igualitario para todos.

Aos colegas e amigos de profissao, fé e luta: Isabelle Braz, Estevao
Palitot, Ismael Tcham, Caroline Leal, Philipi Bandeira, Robson
Siqueira, Naigleison Santiago, Francisco José Calixto, Cellina Muniz,
Nilvéania Barros, José Alencar, Lara Erendira, Manuela Schilacci, Ninno
Amorim, Cldudio Reis, FEliene Amorim, Mauricio Antunes, Silvia
Barreto, Henrique Cruz, Luciana Medeiros, Paulo Campos, Mario
Chagas, Marilia Xavier Cury, Augusto de Azevedo, André Dias, Carlos
Jorge, Felipe Neto, Edson Holanda, Roberto Kennedy, Tyrone Candido,
Salvador Tavares. Somos inteiros e ndo partidos!

Agradecimentos especiais a Ana Amélia Rodrigues de Oliveira,
Carolina Ruoso, Manuelina Duarte, Jodo Paulo Vieira Neto e Wilke
Melo, pelos ricos didlogos estabelecidos durante os ultimos anos.

Aos professores e funcionarios do Departamento de Antropologia
e Museologia da UFPE, em especial: Marion Teodésio, Bartolomeu
Tito Figueroa, Vania Fialho, Carlos Sandroni, Antonio Motta, Peter
Schroder, Misia Lins Reesink, dona Regina, Ademilda, Luciana Neves,
Clarck Ertz, Carla Neres e Mariana Fortes.

Aos professores e estudantes do curso de Museologia da UFPE e, princi-
palmente, aos integrantes do projeto Museus Indigenas em Pernambuco
(2012/2013), em especial a Jéssica Silva, Polly Cavalcanti, Marcela
Frutuoso, Gilvanildo Kléber, Joice Taiana, Elaine Santana, Tatiana
Coelho e Izadora Rayana. Aos estudantes da Universidade Regional do
Cariri/URCA e aos professores do Departamento de Ciéncias Sociais,
em especial, ao prof. Roberto Siebra.

Aos professores Edwin Reesink, Edson Silva, José Augusto Laranjeira
Sampaio (Guga), José Ribamar Bessa Freire e John Monteiro (in me-
morian), interlocutores fundamentais na elaboragao das reflexdes que
resultaram neste livro.



Um agradecimento especial ao professor Renato Monteiro Athias,
orientador da dissertagdo que resultou nesta publicacdo. A Antonella
Tassinari, pelos valiosos comentdrios na banca examinadora do mes-
trado. A Lucia Hussak Van Velthen, pelo didlogo recente.

Em Recife, um agradecimento especial ao Sr. Eribaldo de Carvalho
Portela, D. Valdénia Gondim Portela e a pequena-grande Alice Portela.

Um agradecimento especial a minha irma, Emanoela Oliveira Gomes,
pela transcri¢ao das entrevistas orais e ao meu irméo, Samuel Oliveira
Gomes, pela elabora¢do dos mapas de exceléncia presentes como ane-
xo0s deste trabalho. Nesse sentido, este livro pode ser considerado um
trabalho em familia.

Aos meus pais, José Eleri Costa Gomes e Maria Oliveira Lima (Fatima),
por tudo grato, sempre, e pela filosofia budista, compartilhada em fa-

milia. Esse trabalho ¢é dedicado a vocés, com amor e afeto.

A Danielle Gondim Portela, amiga e companheira, com amor e carinho.



INTRODUCAO

A antiguidade de um objeto ndo é uma medida exata para compreen-
der sua temporalidade ou significagao. No estudo apresentado neste
livro, analisaremos a historicidade e o sentido dos objetos dos indios
Kanindé, através da problematizagdo do processo de organizagao do
Museu dos Kanindé (MK), criado em 1995 na aldeia Sitio Fernandes,
no municipio de Aratuba, estado do Cear4, regido Nordeste do Brasil.
A cria¢do de museus e o desenvolvimento de processos museo-
légicos protagonizados por movimentos e coletividades indigenas se
destaca no cenario contemporaneo’. As experiéncias no contexto na-
cional revelam diversos modos de representacao, em meio aos embates,
disputas, usos e ressignificagdes da memoria social. Tratamos de casos
em que os mecanismos de gestao patrimonial sao acionados e produ-
zem representagdes sobre si que resultam na utilizagao de diferentes

7 As experiéncias de processos museoldgicos envolvendo populagdes indigenas pio-
neiras no Brasil foram: o Museu Maguta dos Ticuna/AM, criado em 1990 (Faulhaber,
2005; Abreu, 2007); o Museu dos Kanindé/CE, em 1995 (Gomes, 2012); o Museu dos
Povos Indigenas do Oiapoque - Kuahi/AP, em 1997 (Castro e Vidal, 2001; Vidal,
2013); o Museu Indigena Aldeia Pataxd, Santa Cruz Cabralia/BA, em 2000; o Museu
Comunitdrio e Centro de Cultura Bororo do Meruri, em General Carneiro/MT, em
2001 (Silva, 2009, p.46); o Memorial Tapeba Cacique Perna-de-Pau, em Caucaia/CE,
em 2005 (Gomes e Vieira Neto, 2009, p. 71); a Oca da Memoria, em Poranga/CE, em
2008 (Gomes e Vieira Neto, 2009, p. 113); o Iny Heto - Museu dos Povos Indigenas da
ITha do Bananal, dos Javaé e Karaja, em Formoso do Araguaia/TO, em 2010; o Museu
Indigena Jenipapo-Kanindé, em Aquiraz/CE, em 2010, entre outros. A nivel mundial,
destacamos a pioneira rede de museus comunitarios mexicanos (Lersch e Ocampo,
2004), os museus tribais no Noroeste da América do Norte (Clifford, 2009), os museus
dos aborigenes australianos e seu debate sobre a redefinigdo dos objetos etnografi-
cos (Turnbull e Pickering, 2010), o Museu Nacional Séneca-Iroqués e a Associagdo
de Museus Indigenas Americanos, fundada em 1973 (Stocking Jr., 1985), entre outras
experiéncias.



linguagens e formatos comunicacionais, de acordo com as tradugdes
efetuadas. Nestes processos museoldgicos, em que “(...) os artefatos
indigenas sdao submetidos a mecanismos e estratégias de redefinigao
conceitual” (Price apud Velthen, 2012, p. 54), ainda sdo raras as inves-
tigagdes sobre “(...) os sentidos e os novos conceitos que contribuiram
para sua redefini¢do (...)” (Velthen, 2012, p. 58).

A partir do momento em que povos indigenas efetuam suas
a¢oes museoldgicas, atribuindo-as sentidos préprios, o discurso colo-
nialista dos museus tradicionais cede espa¢o para uma representacio
sobre si, uma construgdo em primeira pessoa do plural, dos povos indi-
genas sobre eles proprios. Uma necessaria revisao do papel e significado
das colegdes etnograficas é concomitante a crescente organizagdo de
museus entre os povos indigenas em todo mundo. Nao constituem mu-
seus sobre os indios, mas dos indios: seus pontos de vista sobre suas
culturas (Vidal, 2008).

Se outrora os chamados “povos indigenas”- populagdes nao-
-ocidentais em todo mundo - foram “representados” nos museus
nacionais e em suas colegdes etnograficas, o debate em torno dos
museus indigenas resultaram, em alguns paises, na modificagdo da
legislagdo especifica sobre o uso e salvaguarda de acervos ou na solici-
tacdo de repatriamento de cole¢des que, se contemporaneamente foram
ressignificadas no horizonte nativo (algumas vezes enquanto heranca
familiar), foram originalmente formadas em contextos colonialistas e/
ou imperialistas, nos quais o saque, o espolio ou a compra eram pra-
ticas corriqueiras na formacao de cole¢des (Clifford, 2011; Turnbull e
Pickering, 2010; Meneses, 1993, p.98).

(...) os povos indigenas assimilaram e incorporaram discur-
sos e instituicdes, entre os quais os museus, que, até entdo,
faziam sentido apenas para os modernos ocidentais. Nesse
horizonte, observa-se que diferentes povos indigenas (...)
estdo motivados a criar seus proprios museus e espagos cul-
turais (Velthen, 2012, p. 62).

Recontar a histdria do Brasil, a partir de um olhar que subverte
a apologia do colonizador tornou-se um dos imperativos categoéricos
imprescindiveis aos movimentos étnicos de mobilizagdo politica dos



povos indigenas contemporaneos. Torna-se necessario analisar como
movimentos indigenas reinterpretam o passado a partir da construgao
de sentidos sobre o tempo, “regimes de memoria” especificos que as-
sociam “agdes, narrativas e personagens, prescrevendo-lhes formas de
construir significados” (Oliveira, 2011, p. 12). Segundo Johannes Fabian,
um regime de memoria é “uma arquitetura da memoria, (...) que torna-
ria possivel a alguém contar histérias sobre o passado” (Fabian apud
Oliveira, 2011, p. 12). A partir da analise da selecao, musealizagdo e
significagdo da cultura material, e dos usos e “(...) papel da memoria,
com suas técnicas e perspectivas especificas” (Oliveira, 1999, p. 118),
apresentamos um estudo histérico-antropoldgico identificando e in-
terpretando categorias nativas e narrativas que organizam socialmente
duas importantes diferencas operadas em processos étnicos: memorias
e objetos. Investigaremos “(...) o trajeto das composicdes de sentido”,
buscando “(...) relacionar posi¢des politicas com operagdes mnemoni-
cas” (Ramos, 2011, p. 245), unindo os aportes conceituais da Historia e
da Antropologia e mediados por procedimentos e técnicas museografi-
cas, utilizadas enquanto metodologia na produgao e coleta de dados da
observagdo participante.

Na quadra contemporanea, destacamos uma agdo museoldgica
indigena, na qual se efetuam determinadas praticas de colecionamento,
de salvaguarda e comunicagao voltadas para a construcido de repre-
sentagdes sobre si. A acdo museoldgica indigena relaciona-se com a
tradugao/apropriagdo de categorias, praticas e conceitos voltados a “uma
determinada (re)apropriacdo de acervos museais. Constituem agdes
apoiadas na afirmacdo de identidades e na conexdo das cole¢does com
a nogdo de patrimonio, emprestada da sociedade ocidental” (Velthen,
2012, p. 62). A diversidade de modos de tradugdo representa a multi-
plicidade de possibilidades de musealiza¢ao® entre povos indigenas,

8 Consideramos Museologia a disciplina aplicada que estuda a relagdo homem/patri-
monio (Bruno, 2006). “(...) o processo de musealizagdo ocorre a partir de uma selegdo
e atribui¢do de sentidos feita dentro de um universo patrimonial amplo, resultando
em um recorte formado por um conjunto de indicadores da memoria ou referéncias
patrimoniais (...) essas referéncias ingressam em uma cadeia operatdria que corres-
ponde ao universo de aplicagio da Museologia - museografia. Preservagio, portanto,
é tomada como equivalente a processo de musealizagio, e é realizada pela aplicagio de
uma cadeia operatéria formada por procedimentos técnico-cientificos de salvaguarda



nos quais “(...) ressemantiza(m) o objeto profundamente, depositando
crostas de significados que se cristalizam em estratos privilegiados, em
detrimento dos demais” (Meneses, 1998, p.98).

A pesquisa de campo etnografica foi realizada intensamen-
te durante cinco meses, entre os dias 18 de marco e 21 de agosto de
2011, periodo em que estabeleci residéncia na aldeia Fernandes, loca-
lizada em Aratuba (abundéncia de passaros, em tupi), um pequenino
municipio da serra de Baturité®’. De Fortaleza a Aratuba, sdo aproxi-
madamente 120 quilometros, por duas rodovias estaduais (CE-065 e
CE-228) e uma rodovia federal (BR-020), atravessando os municipios
de Maracanad, Maranguape, Pacatuba, Guaiuba, Reden¢ao, Anténio
Diogo, Aracoiaba, Baturité e Mulungu. Os principais meios de loco-
mogdo da populagdo serrana sio motos, “paus-de-arara” (camionetes
ou pequenos caminhdes adaptados a fun¢do de conduzir pessoas na
carroceria) ou os Onibus intermunicipais. Hd uma intensa circulagio de
pessoas entre as varias cidades encravadas na serra. A zona urbana de
Aratuba possui poucas ruas, partindo do quadrilatero da igreja catdli-
ca, em meio a floresta que ha por todo o macico de Baturité'.

(documentagdo e conservagao de acervos) e de comunicagdo patrimoniais (exposi¢ao
e a¢do educativo-cultural)” (Candido, 2013, p.154). A partir do estudo de experiéncias
museoldgicas entre os povos indigenas, por seu carater diferenciado, singular e ino-
vador, problematizamos a simples transposi¢do de categorias tedrico-metodologicas
elaboradas em contextos ocidentais para a sua compreensao. Isso nos direcionou para
um salutar confronto entre as categorias nativas dos processos de colecionamento e as
categorias analiticas oriundas da Antropologia, Museologia e Historia.

9 Segundo o censo do IBGE, divulgado em novembro de 2010, o municipio de
Aratuba possui 115 km?, situados na descida da serra de Baturité para o sertio de
Canindé. Apresentou um decréscimo populacional entre o ano 2000, quando pos-
sufa 12.359 habitantes, e 2010, quando foram contabilizadas 11.410 habitantes (IBGE,
2011). Disponivel via: http://www.ibge.gov.br/cidadesat/painel/painel.php?cod-
mun=230140#. Acessado em 9 de dezembro de 2011.

10 “A APA (Area de Protecio Ambiental) da serra de Baturité é a primeira e mais
extensa APA criada pelo Governo do Estado do Ceard, e foi instituida através do
Decreto Estadual n° 20.956, de 18 de setembro de 1990, alterado pelo Decreto n°
27.290, de 15 de dezembro de 2003. Abrange uma area de 32.690 hectares e esta loca-
lizada na porgao nordeste do estado, na regido serrana de Baturité. Delimitada pela
cota de 600 metros, é composta pelos municipios de Aratuba, Baturité, Capistrano,
Guaramiranga, Mulungu, Pacoti, Caridade e Reden¢do. Apresenta um dos mais
importantes enclaves da mata umida do estado do Ceara, representando um ambiente



Em torno destes pequenos centros urbanos estdo os povoados
que formam os sitios, distritos e povoados rurais onde se desenvolve o
cotidiano da maior parte da populacido. Uma dessas povoagdes é o Sitio
Fernandes, localizado a cinco quilometros da sede de Aratuba, onde
habitam, ha cerca de 140 anos, a maior parte dos grupos familiares que
formam o povo indigena Kanindé. A aldeia Balanga, situada no chama-
do “pé-da-serra”, e a aldeia Gameleira, a quinze quildmetros da sede do
municipio de Canindé, no sertdo-central, concentram as demais fami-
lias Kanindé. De acordo com dados do Sistema de Informacéo da Saude
Indigena/SIASI, vinculado a Divisdo de Atengdo a Saude Indigena/
DIASI, do Distrito Sanitario Especial Indigena do Ceara/DSEI-CE, da
Secretaria Especial de Satde Indigena/SESAI (2014), o povo Kanindé
é composto de 992 pessoas, espalhadas pelas aldeias Balan¢a (também
conhecida como Pé-de-serra) e Fernandes, no municipio de Aratuba/
CE, e Gameleira, no municipio vizinho de Canindé, sertao Central do
estado do Ceara.

Nosso envolvimento com os museus indigenas ocorreu a partir
daatuagao como co-idealizador e coordenador do Projeto Historiando''.
Através das atividades deste projeto, nos aproximamos da Associagdo
das Comunidades Indigenas Tapeba (ACITA) em meados de 2006,
através da atuacao no fomento das agdes do Memorial Tapeba Cacique-
Perna-de-Pau, que havia sido criado no ano anterior, através de uma

de exce¢do do bioma caatinga, sendo o principal centro dispersor de drenagem do
setor norte ocidental do Estado” (Ministério da Justica, 2011, p. 5).

11 O Projeto Historiando surgiu em 2002, em Fortaleza/CE, com o objetivo de
fomentar, através de um programa educacional, a discussdo sobre a constru¢do da
memoria na otica de movimentos sociais, instituigdes educacionais e organizagoes
comunitarias e étnicas. Desde entdo, junto com o historiador Joao Paulo Vieira Neto,
coordenamos diversas a¢hes sistematicas e permanentes nas dreas de patrimonio,
memoria e museologia social. Das agdes do Projeto Historiando junto as comuni-
dades indigenas foram organizadas a Oca da Memoria (2008) e o Museu Indigena
Jenipapo-Kanindé (2010). Em 2011, fomos finalistas do Prémio Rodrigo Mello Franco
de Andrade, do Instituto do Patrimonio Histdrico e Artistico Nacional (IPHAN), na
categoria Educagdo Patrimonial (Gomes e Vieira Neto, 2009; Gomes e Vieira Neto,
2011; Gomes e Vieira Neto, 2014).



parceria com a ong Adelco (Associagao para o Desenvolvimento Local
Co-Produzido)®.

No segundo semestre de 2007, realizamos a pesquisa que re-
sultou na publicagdo do livreto Povos indigenas no Ceard: organizagdo,
memdria e luta (Silva, 2007), editado por ocasido da exposicio Indios:
os primeiros brasileiros, sob curadoria do antropologo Joao Pacheco de
Oliveira (Museu Nacional/UFR]), sediada no Centro Dragao do Mar de
Arte e Cultura, em Fortaleza, entre outubro e dezembro daquele ano.
Durante a pesquisa, além da consulta a fontes primarias e secunda-
rias, efetuamos pesquisas etnograficas entre comunidades indigenas
no sertao, cujas informagdes eram entdo rarefeitas, nos municipios de
Poranga, Monsenhor Tabosa e Crateus, articulando contatos que pos-
sibilitaram o surgimento de diversas propostas de parcerias com as
associagdes indigenas, referentes as agdes com memoria e patrimonio
indigenas (Gomes e Vieira Neto, 2009 e 2011).

Entre 2007 e 2008, assessoramos o processo de organiza¢ao
da Oca da Memdria, entre os Tabajara e Kalabaga, no municipio de
Poranga, a 340 quilometros de Fortaleza (Gomes e Vieira Neto, 2009, p.
113). Orientamos a formagdo do acervo, a estruturacao fisica do espago
museal numa sala da Escola Indigena Jardim das Oliveiras, a elabora-
¢do da exposigdo, a organizagdo do nucleo gestor e as atividades de um
nucleo pedagdégico.

Entre 2009 e 2010, auxiliamos na organizagdo do Museu Indigena
Jenipapo-Kanindé (Aquiraz/CE), através da mediagdo de uma série de
atividades que envolveram, além dos integrantes do Projeto Historiando,
a comunidade indigena (através da Associa¢do das Mulheres Indigenas
Jenipapo-Kanindé - AMIJK), o Museu Sacro Sdo José de Ribamar e a
Rede Cearense de Turismo Comunitario (Rede Tucum), no intuito de
incrementar as atividades de educacédo diferenciada e turismo comuni-
tario, que ja vinham sendo desenvolvidas pela etnia®.

12 Da pesquisa coletiva sobre histéria local (Historiando os Tapeba) resultaram trés
exposi¢des museologicas (na Escola Indios Tapeba, no Memorial Tapeba Cacique-
Perna-de-Pau e no Museu do Ceara) e um livreto. Posteriormente, o Museu do Ceara
incorporou a sua exposi¢ao de longa duragao parte do acervo formado no curso.

13 Além do trabalho com os museus indigenas, um dos resultados de mais de uma
década de atuagdo do Projeto Historiando, foi a organiza¢do da Rede Cearense de



Como parte do trabalho do Projeto Historiando, em 2009 nos
aproximamos do primeiro museu indigena no Ceara. Nas atividades do
movimento indigena, um senhor representando o povo Kanindé sem-
pre chamava a minha aten¢io. Usava um longo e vistoso cocar, maraca
sempre nas maos e, nos Torés, ficava entre os “puxadores” (os indios
que ficam no centro da roda, entoando canticos e tocando tambores).
Era o cacique Sotero. Eximio orador, nos seus discursos sempre falava
de um “museuzinho”, no diminutivo carinhoso que denotava a com-
plexa simplicidade dada ao espago: lugar onde mostrava a “cultura” do
seu povo.

Assim, o objeto e a problematizagdo tedrica subjacentes a este
estudo provém de experiéncias vivenciadas a partir de 2006. Em 2010,
ingressei no curso de mestrado em Antropologia/UFPE com a propos-
ta de estudar a relagdo entre musealizagdo e mobilizagdo étnica entre
os Kanindé. Nos ultimos anos, os trabalhos e pesquisas se ampliaram
para Pernambuco e, pouco a pouco, este didlogo vem atingindo novas
fronteiras.

Visamos refletir sobre o conceito e os processos étnicos rela-
cionados ao surgimento de espagos que estamos denominando de
“museus indigenas”. A jun¢do de termos designativos aos processos

Museus Comunitdrios (RCMC), em outubro de 2011. O objetivo desta Rede é compar-
tilhar experiéncias, fomentando a cooperagao, divulgagao e o fortalecimento conjunto
de seus integrantes, atuando de forma descentralizada e garantindo a autonomia a
partir da articulagdo de agdes, projetos e programas interinstitucionais. Em maio de
2013 foi realizado o I Encontro Estadual da RCMC, no qual foi elaborada a Declaragdo
de principios, objetivos e resolugdes da Rede Cearense de Museus Comunitdrios. Maiores
informagdes sobre a RCMC, consultar: http:/museuscomunitarios.wordpress.com/ .

14 A atuagdo junto aos povos indigenas de Pernambuco ocorreu enquanto integrante
do Nucleo de Estudos e Pesquisas sobre Etnicidade (NEPE/UFPE), coordenado pelo
antropélogo Renato Athias, e se fortaleceu com o exercicio da coordenagio técnica
do Projeto de Extensdao Museus Indigenas em Pernambuco, entre 2011 e 2013, quando
exerci também a docéncia no Departamento de Antropologia e Museologia/UFPE.
Identificamos a existéncia de trés museus indigenas: a Casa de Memoria do Tronco
Velho Pankararu, o Museu-Escola Pankararu (em Brejo dos Padres/Tacaratu) e o
Museu Comunitario Pipipa (Floresta); e de interessantes processos museologicos e
de colecionamento entre os Fulni-6 (Aguas Belas), Pankar4 (Carnaubeira da Penha),
Kambiwa (Ibimirim) e Kapinawd (Buique). Como finalizagdo desse projeto, foi reali-
zado o I Encontro de Museus Indigenas de Pernambuco, entre 13 e 15 de dezembro de
2012, em Recife/PE.



de apropriagdo dos museus pelos indios ja vem ocorrendo em circulos
cientificos e entre integrantes dos movimentos indigenas, se constituin-
do tanto como uma categoria émica quanto como uma categoria de
classificacdo social e estudo académico. Referidos também como mu-
seus tribais (Clifford, 2009; Scheiner, 2012), museus étnicos (Meneses,
1993) e/ou museus indigenas (Freire, 1998; Gomes e Vieira Neto, 2009;
Gomes, 2012; Vidal, 2008), problematizamos o significado destes pro-
cessos museologicos e da propria nogao de museus indigenas - como
categoria nativa (usada pelos indigenas para definir determinados pro-
cessos e praticas em que estdo envolvidos), fendmeno social (resultado
de praticas, representagdes e relagdes sociais) e categoria de classifica-
¢do (tipologia de museu).

Os museus indigenas constituem “regimes de memoria” espe-
cificos e, como parte de movimentos sociais e organizagdes indigenas,
buscam “expressar a condi¢do de indigena com grande exuberancia e
beleza” (Oliveira, 2011, p. 14). Fenomenos polissémicos por exceléncia e
que perpassam as esferas das organizagdes sociais de carater étnico, os
museus indigenas remetem a uma profunda relagao entre a construgao
de representagdes sobre si e as formas de organizacao e mobilizagado
destas populacdes.

Poderiamos considerar que exprimem, em formas e linguagens
proprias, apropriagdes que podem ser traduzidas, museologicamente,
como salvaguarda e comunicagdo de referéncias culturais. Mas sera
que existem, afinal, museus indigenas? O que essas populagdes fazem,
muitas vezes, passa ao largo de um referencial conceitual da Museologia
ou da Antropologia e a propria nogdo de “indio” é problematica. As di-
versas apropriacoes da ideia de “museu”, como institui¢ao ou processo,
sdo (re)inventadas em cada realidade. Tradug¢des sobre si, na dtica dos
diversos grupos étnicos, emergem para a construgao de representagdes
vinculadas ao didlogo intercultural ou para a compreensao de suas tra-
jetorias enquanto coletividades.

Sera que tratamos, nestes casos, “(...) ndo absolutamente (de)
museus, e sim prolongamentos das tradi¢des indigenas de contar his-
torias, de colecionar objetos e de representa-los visualmente (Clifford,
2009, p. 259)?

Esta tomada de “(...) consciéncia da existéncia dos museus (e
de seus acervos), enquanto lugares onde novos significados podem ser



atribuidos aos movimentos de preservagao cultural e de afirmagdo de
identidades” (Velthen, 2012, p.58), ocorre em um periodo denominado
por alguns como p6s-moderno, pds-colonialista e/ou pds-estruturalis-
ta. O contexto do pds-2°-guerra mundial, a independéncia dos paises
africanos e asiaticos, o questionamento de paradigmas generalizantes,
entre outros aspectos, sdo atribuidos a um momento distinto na histo-
ria global®.

No interior da propria Antropologia, uma duvidosa legitimi-
dade do discurso sobre o “outro”, compreendida enquanto construgio
social oriunda de contextos de dominagdo/resisténcia, propoe uma
aproximacao da etnografia com a literatura, as artes e a critica cultu-
ral (Marcus e Fischer, 1986). Denuncia-se uma retdrica autoritaria dos
textos etnograficos e dos discursos que os fundamentam, anunciando-
-0s aptos a desconstrugdo. Questiona-se a validade de representagdes
outrora hegemonicas, exigindo um paradigma contemporaneo preocu-
pado em fortalecer métodos simétricos na constitui¢ao de evidéncias/
dados que fundamentem solidamente os argumentos, ancorados numa
organizagdo textual articulada a formas eficazes de validagdo do co-
nhecimento antropolégico (Said, 1990; Bhabha, 2005; Appadurai, 2008;
Jacobson, 1991; Reyna, 1997 e 2001).

Nesse sentido, objetivamos unir pesquisa, com rigor analitico
e conceitual, a uma agdo museoldgica didaticamente planejada para
funcionar como método de coleta de dados e como instrumento de
formagdo dos Kanindé para potencializar sua gestdo museoldgica. Na
pesquisa de campo, foram desenvolvidos varios procedimentos meto-
doldgicos que, utilizados para a produgdo e coleta de dados, também
possibilitaram o fortalecimento do processo de musealizagdo efetuado
pelo MK. A formagao de um grupo de trabalho (GT), que organizou a
documentagdo museolodgica, foi o principal destes procedimentos. Com
esta escolha, além de adotar o arcabouco tedrico necessario a andlise

15 O filésofo francés Jean-Frangois Lyotard, ao falar sobre a “condi¢ao pés-moderna”,
destaca as transformagdes nos formatos da produgao, distribuigdo e legitimagao dos
saberes no capitalismo mundial, através da fragmenta¢io e multiplicagdo de centros.
Um dos seus pressupostos relaciona-se com o fim da credibilidade das metanarrati-
vas universais e totalizantes do saber e da politica, ideais da modernidade classica.
Propde uma “agonistica geral dos discursos”, a condi¢do de incredulidade em relagdo
aos metarrelatos (Lyotard, 2011).



antropoldgica, pretendi fortalecer, através da implementagiao de uma
metodologia especifica, a agao museoldgica indigena na perspectiva da
chamada museologia social (Moutinho, 1993). Isto é: unir andlise in-
terpretativa a capacita¢do, metodologias de produgao e coleta de dados
a processos formativos dos indigenas para o desenvolvimento de agdes
museoldgicas. Assim, este trabalho, além de traduzir uma rica convi-
véncia entre pesquisador e sujeitos indigenas, é expressdo de um dialogo
tedrico-metodoldgico entre a etnomuseologia, enquanto viés analitico,
e a museologia social, enquanto principio politico-pedagégico.

Durante a pesquisa de campo, diariamente avistava, acima das
nuvens, o sertdo do Ceara. Vislumbrava, cotidianamente, entre subidas
e descidas das escarpas serranas, aquela bela paisagem que aos poucos
tomava novos sentidos, a partir da convivéncia com o povo Kanindé,
que possui importantes referenciais simbdlicos, espaciais e identitarios
fincados entre o semi-arido e a imida serra de Baturité.

Neste periodo, além das entrevistas orais com mais de trinta
pessoas, a coleta e produ¢do de dados ocorreu através de a¢des educati-
vas realizadas em parceria com a Escola Diferenciada Manoel Francisco
dos Santos, com a Associagdo Indigena Kanindé de Aratuba (AIKA) e
com o MK. Aliei a observa¢io participante as atividades que possibi-
litaram o estabelecimento de uma relagdo com os indigenas que iam
além dos vinculos construidos numa relagao de pesquisa e, adentrando
no terreno das afeicdes pedagogicas, convivi com multiplas geragdes e
fui percebendo as diferentes formas dos Kanindé serem indios, estabe-
lecerem fronteiras e vivenciarem a sua etnicidade cotidianamente.

Ao fim do dia (isto é, no fim da tarde), fazia as anotagdes ne-
cessarias do que acontecera e do que era, para mim, digno de nota no
caderno de campo. O que escrever e registrar? Subjetividades de um es-
tranhamento que, talvez, falem mais sobre o pesquisador e seu mundo
do que sobre os grupos sociais estudados. Ao final, foram dois cadernos
com anotac¢des didrias da pesquisa de campo e um caderno com anota-
¢oes metodoldgicas, onde sistematizei o planejamento para a pesquisa,
principalmente os relacionados com as entrevistas e com os trabalhos
no Museu dos Kanindé. Nestes trés documentos foi produzida e esta
registrada boa parte dos dados e informagoes que serao apresentados e
analisadas ao longo deste livro. As fotografias e videos também foram



importantes formas de registrar e coletar imagens, depoimentos e mo-
mentos junto aos Kanindé.

As palavras escritas sdo fundantes do vivido, simbolos de sig-
nificagdo e classificacdo da realidade por exceléncia. Através do didrio
de campo, voltamos o olhar para o vivenciado, vislumbrando, a partir
do que ficou registrado através de palavras escritas, aspectos da expe-
riéncia etnografica. Foi importante avaliar, esquadrinhar o dia-a-dia
em campo, percebendo-o com um olhar microanalitico. Algumas per-
cepcOes mereceram aprofundamento, retiradas e inseridas noutros
contextos comparativos e interpretativos.

Separam-se, para fins analiticos, educador e pesquisador, mas na
experiéncia social proporcionada pela observagao participante vivemos
um ser indivisivel, que compartilhou por inteiro emogdes e subjetivida-
de com os “outros”. Nisso reside a nossa (im)parcialidade: em admitir os
objetivos, sentidos e significados de nossa pratica tedrica como agao de
pesquisa, intervencao e transformacao da realidade. “(...) posi¢des ted-
ricas e metodoldgicas constituem sempre opg¢des politicas para alguns e
apenas opgoes intelectuais para outros” (Fenelon, 1993, p. 75).

Questoes metodolégicas constituiram, durante a elaboragao
do projeto, a realizagdo da pesquisa de campo e a analise dos dados,
importantes pontos de reflexao. Devo isto ao nosso envolvimento com
a tematica, sujeitos e objetos da pesquisa e, por outro lado, pelo desa-
fio a que nos propusemos: aliar coleta de dados empiricos com pratica
didéatico-pedagdgica, estimulado por anos de exercicio do trabalho
educativo e museoldgico.

Trabalhamos com fontes documentais e bibliograficas, tanto
antigas como recentes. Como entender as ressignificagdes dos objetos
sem penetrar na dindmica de organizagdo étnica daquele grupo social
como povo Kanindé? Nao existia nenhuma pesquisa historica ou etno-
grafica sobre eles. Para entender melhor sua cultura material, tinha que
saber mais sobre a trajetdria coletiva daqueles sujeitos, aparentemente
uma populagdo rural comum da ampla regido serrana de Baturité. Eis
um dilema:

H4 um dilema inerente na concep¢io do “indio” dos
regionais. Por um lado, sempre tentam de escamotear que
continuam indios, porque ndo andam mais nus e de arco e



flecha na méo para configurar um selvagem. Por outro lado,
permanece a discriminagdo de que sdo diferentes e se aplica
um termo para diferencia-los (“caboclos”). Nos ultimos trinta
anos na antropologia se questionou este senso comum, para
se chegar a posi¢do de que é epistemologicamente mais cor-
reto considerar que, no fundo, importa a auto-identificagdo e
a identificacéo pelos outros. Deste modo a atengéo se desloca
para uma identidade contrastiva que se insere num contexto
histérico, parte de um processo dindmico da relagdo entre
dois polos que se definam mutuamente (Ressink, 2004a, p. 4).

Através do viés historico, nosso olhar se aproximou do con-
texto, do diacrdnico, dos processos, das temporalidades. Mas, a este
horizonte semantico anexei o etnogréﬁco, para realizar uma antro-
pologia historica na qual se destacam trés focos metodologicos: uma
etnografia do cotidiano, as entrevistas orais e a pesquisa sobre os obje-
tos do Museu dos Kanindé. Cada um destes trés focos se desenvolveu a
partir de agoes especificas interligadas.

Realizamos um mapeamento dos indigenas mais velhos, que
totalizaram aproximadamente trinta pessoas. Além destes idosos, con-
versamos com rezadeiras, liderangas, professores, estudantes, parteiras,
artesdos etc. O sr. Manoel Terto, faleceu antes do nosso encontro, em
julho de 2011. Dona Maria Domingos, a mais idosa moradora da aldeia
Fernandes (entdo com 89 anos), durante nossa interlocu¢do doou ao
MK uma “pedra de corisco”, que havia encontrado muitos anos atras
trabalhando no rogado. Faleceu no alvorecer de 2012. Desde entio, fa-
leceram mais dois dos interlocutores: dona Maria do Carmo (junho de
2012, aos 85 anos) e José Monte (2013, aos 55 anos). Este amplo leque de
interlocutores foi necessario para esmiucar a construcdo da memdoria
social e o processo de ressignificagao dos objetos em meio as dinamicas
das identificacdes sociais e étnicas.

Ouvimos seus relatos de vida e suas memorias acerca do lugar,
dos processos sociais, sobre passado e presente. Francisco Bernardo
da Silva, conhecido por “Sinh6 Bernardo”, foi fundamental para a ela-
boragdo deste mapeamento, pois nos acompanhou e apresentou aos
principais nicleos familiares, abrindo caminho para nossa inser¢do em
distintos grupos domésticos. A intengdo era saber como os mais antigos
organizam e dao sentido ao passado e as transformagoes do presente e



do devir, notadamente a organizagido de uma mobilizagao indigena. A
tematica da caca se destacou, tanto etnograficamente quanto nos re-
latos, constituindo-se como uma importante pratica social e tradigdo
oral entre os Kanindé.

Segundo Jan Vansina, podemos entender tradi¢des orais
como “elocugdes-chave”, que estabelecem meios para a “preservagio
da sabedoria dos ancestrais”, constituindo-se como “um testemunho
transmitido verbalmente de uma geragao para outra”, suas “caracteris-
ticas peculiares sdo o verbalismo e sua maneira de transmissao” (oral)
(2010, p.140). Nas entrevistas orais, optamos por uma linha de analise
que articulou narrativas partindo da cultura material e relacionando as
memorias sociais com as esferas das variagdes de significagdes seman-
ticas provindas de deslocamentos, da musealizagdo e da formagdo de
um acervo de objetos relacionado a constru¢ao social de uma memoria
indigena, através de determinada “pratica de colecionamento” que ori-
ginou o MK (Gongalves, 2007).

O processo de organizagdo da documenta¢ao museologica foi
o eixo orientador da pesquisa sobre os objetos. Organizamos o curso
Inventdrio Participativo em Museus Indigenas, com um duplo objeti-
vo: iniciar a formagdo de um grupo de jovens estudantes para atuar
na a¢ao educativa do MK, apresentando-lhes o universo conceitual e
técnico do trabalho em museus, e coletar sistemdtica e detalhadamente
informagoes sobre os objetos através de agdes de salvaguarda museo-
légica, especificamente a produ¢ao da documentagao do acervo (fichas
de registro de pecas, descrigdo, catalogagao, fotografias e tombamento).

O GT que executou estes trabalhos passou a funcionar como
nucleo pedagdgico do Museu, sob coordenagido do professor Suzenalson
Santos. A elaboracdo do inventario de pecas foi direcionada como mé-
todo de produgdo de dados a partir da sistematizagdo de um esquema
classificatdrio para o acervo, constituido de termos, categorias e subca-
tegorias (subdivisoes tipologicas), criados com critérios convencionados
para uma ordenagdo logica da diversidade de pegas. A elaboragao de
fichas de registro, o seu preenchimento, a marcagao das pecas e a cria-
¢do do livro de tombo foram outras etapas deste trabalho coletivo. O
processo iniciou-se com a higienizagdo do acervo, seguido pelo seu
armazenamento e acondicionamento. Neste periodo, com o museu des-
montado, realizou-se o inventario propriamente dito (preenchimento



de fichas técnicas) e uma reforma interna e externa, com obras de pin-
tura, piso e fachada. Terminamos com a remontagem do Museu, cujo
acervo totalizou 430 pegas, exceto as colegdes documental e bibliogra-
fica, que nao foram catalogadas. Este processo ocorreu entre maio e
julho de 2011.

A necessidade de organizar um esquema classificatério para
0 acervo, com base no estabelecimento de critérios coerentemente
orientados, fez parte do esfor¢o analitico para a apreensao dos objetos
como suportes de informagdes e documentos. Partindo da grande mul-
tiplicidade de tipologias de acervo, de materiais e de procedéncias, a
categorizagdo abriu portas para a elabora¢ao da documentagéo e para o
estudo antropoldgico dos objetos. Esforcamos-nos analiticamente para
conciliar os critérios (museoldgicos) de classificagdo das pegas com os
sentidos construidos sobre as mesmas. Com o aprofundamento da pes-
quisa, identificamos e analisamos categorias nativas e narrativas que
organizam as diferencas operadas na relagdo entre memorias e objetos,
fundamentais para a compreensio das praticas de colecionamento nes-
te “regime de memdria” indigena.

Chamo de etnografia do cotidiano o trabalho de observacao
participante e registro do dia-a-dia local. O olhar direcionado para
alguns processos nao nos impediu de vivenciar intensamente o envol-
vimento com as experiéncias que a pesquisa de campo proporcionou.
Mesmo partindo de um acervo ja constituido, os objetos presentes nas
casas, domésticos, usados pelas pessoas, individuais, em espagos coleti-
vos, em momentos especificos, também foram incorporados em nosso
horizonte interpretativo. E justamente nesse deslocamento, do social
a0 museu, € vice-versa, que situam-se as ressigniﬁcac;(")es observadas. A
analise da construgdo do sentido e do significado atribuido as “coisas”,
possibilitou perceber a constituigdo das vozes dos sujeitos e dos grupos
sociais, suas relacoes, conflitos e embates. Nao ha sentido imanente aos
objetos (Meneses, 1994). O sentido atribuido ¢ a prépria construgao so-
cial da realidade, e é na transformagao destes sentidos que a cultura é
atualizada e modificada, pois partimos sempre de significados existen-
tes, ndo estando, porém, a eles aprisionados no processo de conhecer e
intervir sobre o0 mundo (Sahlins, 2003).

Direcionei esfor¢o para, através dos objetos, analisar “(...) o que
se lembra e 0 que se esquece, como se lembra e como se esquece, levando



em conta os interesses de quem articula as maneiras de dividir o tempo
em duracdes especificas, ora ressaltando continuidades ou tradicdes,
ora reivindicando rupturas ou novidades” (Ramos, 2011, p. 248). Nesta
dialética entre mudangas e permanéncias, nos situamos nos meandros
que constroem esquecimentos e lembrangas nos sentidos sobre objetos.
Sentidos que revelam e ocultam, a0 mesmo tempo, as “coisas” e o que
pensamos sobre elas. Revelam, para desvelar o esquecido. Escondem,
para definir o lembrado. Entender a constru¢ao social da memoria e
analisar os sentidos da cultura material sdo duas partes inextricaveis de
nossa antropologia dos objetos.

Percebemos a ressignificagdo (deslocamento, reclassificagdo,
recontextualiza¢ao) como ponto de inflexdo analitica que nos per-
mite articular importantes perspectivas para a analise social. Nestas
ressignificagdes podemos analisar as relagdes entre fatos e processos,
entre as a¢des dos individuos e grupos sociais, a agency, sobre uma es-
trutura de significagdes (a “cultura-tal-como-constituida”, de Sahlins)
existente, com a qual dialogamos e da qual os objetos sao parte consti-
tuinte e constituidora. Para a transformagio dos significados — que se
déo pela a¢ao de individuos e grupos na histdria — as construgoes exis-
tentes transmutam-se em meio as lutas de classificagdes sociais. Esta
perspectiva tedrica para a analise social ndo se restringe aos estudos
das dindmicas interétnicas, mas pode ser um importante foco anali-
tico para a pesquisa sobre a significagdo de objetos em contextos de
formacao de colegoes, musealizagio e patrimonializagao (Santos, 2007;
Ramos, 2004). A patrimonializagao'® entre povos indigenas, algumas
vezes ocorrida no bojo da musealiza¢ao (Gomes e Athias, 2014), é um
processo que opera com a ressignificacdo de referéncias culturais di-
versas, ao deslocd-las e evidencid-las na construcao de representagoes
sobre si.

Estes contextos geram tensodes, disputas, mudangas seménti-
cas: pontos de tensido hermenéutica abertos para a compreensao dos

16 Segundo defini¢do de Sancho Querol: “(...) la patrimonializacién podria ser defi-
nida como una seleccion valorizada que implica un proceso de activacion simbolica
del valor patrimonial de una determinada manifestacion cultural, en funcién de su
cardcter representativo con relacion a la identidad de un colectivo” (Sancho Querol,
2011, p. 320).



processos sociais (Gomes e Oliveira, 2010). Ampliam-se as possibili-
dades de articular este foco analitico, direcionando-o para espacos
ritualisticos e/ou mercadologicos, por exemplo. “(...) os tragos ma-
terialmente inscritos nos artefatos orientam leituras que permitem
inferéncias diretas e imediatas sobre um sem-numero de esferas de
fendmenos” (Meneses, 1998, p.91). O sentido construido nos objetos é
parte de processos étnicos que se expressam em diferentes escalas de
percepcao (Barth, 2000), no interior de contextualizagdes singulares
das quais cada individuo, sociedade e época fazem parte. Esta agenda
tedrica também possibilita pensar numa perspectiva transversal para
estudos interdisciplinares que entrelagcam analise temporal (sincronica)
a compreensao dos fluxos de sentidos (diacrénica), no entendimento do
social através do material, e vice-versa.

Organizamos, junto ao corpo docente da escola diferenciada,
o curso Historia indigena, direcionado para a formagdo de professo-
res das aldeias Fernandes e Gameleira (Canindé). Aos sabados pelas
manhas, nos reuniamos numa sala da escola para apresentacio e dis-
cussdo de documentos e textos, visando a compreensao da histdria
numa perspectiva indigena, direcionando reflexdes criticas sobre a
formacao social e cultural destas popula¢des na histdria do Brasil.
Foram realizados dez encontros presenciais, totalizando 40 horas/aula
de atividades. Optamos por trabalhar com semindarios, adotando uma
perspectiva tematica e cronoldgica, privilegiando o estudo de obras
de referéncia. A partir deste olhar, problematizamos a visao estereoti-
pada do indio genérico, habitante de um passado idilico e idealizado
ou aprisionado na imagem amazonica. Buscamos o entendimento da
categoria “indio” como uma construgéo social, portanto, diversa, mul-
tipla, dindmica e historicamente condicionada. Por fim, esta formagdo
foi planejada para orientar o quadro docente para a coordenagio de
uma pesquisa sobre histdria indigena, que foi realizada pelos estudan-
tes da Escola Diferenciada Manoel Francisco dos Santos, no segundo
semestre de 2011.

O cacique Sotero foi 0 nosso principal interlocutor. Além de ca-
cique do grupo, ele é o organizador e mantenedor do MK. Construtor
de sentidos no presente, arquiteto dos sentidos sobre o passado: um
empreendedor étnico (Barth, 2000). Além de uma rica experiéncia no
contexto de organizacao das Comunidades Eclesiais de Base (CEB’s) na



paroquia de Aratuba, Sotero foi um dos fundadores do Sindicato dos
Trabalhadores Rurais de Aratuba (STRA), em 1968, possuindo mais de
quarenta anos de militancia politica na entidade. Entre tantas conver-
sas, dele obtive informagdes privilegiadas sobre a formagdo da aldeia
sitio Fernandes, a organizagdo étnica, o movimento indigena, a caga,
o MK e sua historia, os significados e sentidos, individuais e coletivos,
das pegas e o seu processo de selecao; os métodos de preservagao (mo-
dos de armazenamento e empalhamento), a documentagéo, a relacdo
do espaco com a indianidade, a memdria pessoal e a memoria social,
a intencionalidade, o espago fisico, a agdo museoldgica indigena, entre
tantas outras.

A coleta documental aconteceu, inicialmente, com o acervo so-
bre o povo Kanindé salvaguardado no Centro de Documentag¢do dos
Povos Indigenas (Cedopi) da Associagio Missao Tremembé (Amit),
administradas pela militante indigenista Maria Amélia Leite. O MK
possui uma grande quantidade de documentos dos mais variados ti-
pos em seu acervo: primarios, secundarios, livros e apostilas, cartas,
oficios, relatos de reunides escolares, bilhetes e atas. Percebemos a
maneira singular como os préprios documentos que estao guardados
no MK sio significados no horizonte de uma semantica indigena. A
produgdo de documentos relaciona-se a escrita da historia. Os “dos-
siés”, categoria nativa com a qual denominam dois grandes conjuntos
documentais sdo, basicamente, uma compilacdo de estudos, partes e
capitulos de livros, sobre os Canindé do passado”. Junto a este recor-
te diacronico formado por eles, os proprios Kanindé realizaram varias
pesquisas sobre si. Foram entrevistas com os mais velhos, registros de
narrativas, coleta de documentos. Este acervo documental e arquivisti-
co foi reunido a partir das primeiras mobiliza¢des por reconhecimento
étnico (1995), constituindo-se como um importante vetor de sentidos
sobre o passado. Algumas fontes documentais destacam-se: a “sesmaria
aos tapuyos da Nagam Canindé”, de 1734; uma copia do documento de

17 Em relagdo a grafia dos etnénimos, no caso em questdo optei por me referir ao
povo Kanindé no presente utilizando o K (como eles se auto-denominam), mas
quando referir-me ao passado, utilizarei o Canindé (com C), posto que nas referéncias
historicas e bibliograficas sao mais comumente designados assim.



compra e venda da “quebrada dos Fernandes”, de 1874, e uma cdpia da
escritura da terra, de 1884.

Junto as reflexdes sobre etnicidade, estabelecemos uma aproxi-
magdo com as teorizacdes desenvolvidas por Marshall Sahlins (1997a,
1997b, 2003 e 2008), dentre outros, sobre as relacdes entre histdria e
cultura, experimentadas na busca de fazer uma interface entre a dis-
cussdo sobre etnicidade e uma antropologia histdrica da ressignificagao
dos objetos. Eis o desafio tedrico que enfrentaremos neste trabalho.

Os mapas sao um complemento imprescindivel para a and-
lise proposta, e recomendamos que a leitura do texto seja mediada
pela consulta aos mesmos, para uma necessaria orientagdo geografi-
ca. O unico mapa localizado no interior do texto encontra-se ao final
do primeiro capitulo, e nele estao georreferenciadas as localidades ci-
tadas. Os demais mapas estdo em anexo, ao final do livro. O mapa 1
(Mobilizagdes indigenas no Ceara contemporaneo) localiza os grupos
étnicos indigenas no estado, relacionando povo, municipios e o mo-
mento aproximado da mobilizacdo por reconhecimento, e deve ser
consultado principalmente durante a leitura dos capitulos 1 e 2. O
mapa 2 (Serra de Baturité), localiza os municipios da regiao serrana
onde estdo os Kanindé, a posigdo destes na regido e no estado, deven-
do ser consultado preferencialmente durante a leitura dos capitulos 2
e 3. O mapa 3 (Sertdo de Canindé e maci¢o de Baturité — assentamen-
tos e areas indigenas), localiza a sobreposi¢do das dareas indigenas dos
Kanindé (na serra e no sertao) com as areas desapropriadas enquanto
assentamentos de reforma agraria, devendo ser consultados principal-
mente durante a leitura dos capitulos 2, 3 e 4. O mapa 4 (Os Kanindé
no Ceara), subsidio fundamental ao capitulo 2, aponta as localidades
nas quais os Kanindé foram identificados historicamente a partir do
século XVIIL, permitindo acompanhar os conflitos, a territorializacido
e os deslocamentos efetuados entre a serra e o sertdo. Por fim, o mapa
5 (Terra Indigena Fernandes - localidades) foi elaborado com o auxilio
imprescindivel do prof. Reginaldo Santos, e identifica as diversas loca-
lidades existentes no interior da aldeia Sitio Fernandes.

Importantes questoes referentes a relagao entre objetos, etnici-
dade e memdria, que extrapolam este estudo, dizem respeito ao processo
de selecdo de objetos/patrimonios, a relagdo entre musealizagdo e agdo
politica, a apresentagdo indigena no processo de musealizagdo, a



diversidade de memdrias representadas nos objetos, a relagdo entre as
memorias sociais e as diferentes percep¢des do passado, os sentidos
dos objetos e a construgao social das fronteiras de pertencimento. Para
esclarecer as distingdes entre significagao” e “sentido”, utilizo a con-
ceituagao desenvolvida pelo antropologo Roberto Cardoso de Oliveira,
para quem sentido “consagra-se ao horizonte semantico do ‘nativo”,
enquanto significagao “serve para designar o horizonte do antropologo
- que ¢é constituido por sua disciplina” (Oliveira, 2000, p. 22).

Na trajetéria dos Kanindé fundem-se memoria indigena, lutas
camponesas e as mobiliza¢des étnicas, conflitos fundidrios ha varias
geracdes e uma intricada trama familiar em torno da posse da terra,
onde estdo pelo menos desde 1874, heranca deixada através de uma es-
critura publica para os descendentes pelas geracdes mais velhas.

Ao assumirem-se como indigenas Kanindé em um pequeno si-
tio rural do macigo de Baturité, alguns nucleos familiares atualizaram
memorias herdadas — “histdrias ocultas”, proibidas de lembrar - pre-
sentes em boa parte da serra. Diversos fatores contribuiram para esta
assuncao, mas consideramos este posicionamento, acima de tudo, uma
escolha coletiva elaborada a partir de uma ressignificagao do passado
no presente. Uma politica da memoria. Um ato de vontade que sub-
verte uma histdria e, o que antes era negado, passa a ser afirmado - no
caso, a condi¢do de ser e assumir-se indigena. Uma memoria, latente
e presente, torna-se positivada a partir das demandas de mobilizacdo
étnica, buscando o exercicio de uma cidadania diferenciada. O viver
no mato, o cagar e se alimentar da floresta, a posse permanente da
terra herdada dos ancestrais, o plantar e a relacdo com os bichos e com
a natureza em geral, se sdo comuns a muitas populagdes camponesas
e sertanejas em geral, passam a ter outros sentidos e significados, arti-
culados com a construgdo de uma memoria social indigena que se quer
lembrada e se faz presente, chamada ao terreno das disputas politicas
e dos conflitos de identificacdes sociais pela representagdo de sentidos
sobre o tempo.

Analisarei “o papel central dos objetos materiais nos processos
de rememoragao, que ocorrem num universo que é tanto de palavras
quanto de coisas” (Meneses, 1998, p.89). O MK se constitui como um
espago estratégico para a reconstru¢do do passado, que reorganiza
versdes para uma histéria indigena necessaria para um tempo em que



“O siléncio da oficina antropolégica foi quebrado por insistentes vo-
zes heteroglotas e pelo ruido da escrita de outras penas” (Clifford,
2011, p. 23)*.

18 Originalmente, este trabalho ¢é resultado da dissertagio de mestrado intitulada
“Aquilo é uma coisa de indio: objetos, memoria e etnicidade entre os Kanindé do Ceara”,
apresentada em margo de 2012 ao Programa de Pos-Graduagao em Antropologia da
Universidade Federal de Pernambuco, sob orienta¢do do antropologo Renato Athias,
com banca examinadora formada pelo prof. Antonio Carlos Motta de Lima (UFPE)
e pela profa. Antonella Tassinari (UFSC). Esta dissertagédo foi vencedora do Concurso
Brasileiro da ANPOCS (Associagdo Nacional de Pés-Graduagdo e Pesquisa em Ciéncias
Sociais) de Obras Cientificas e Teses Universitdrias em Ciéncias Sociais - Edigdo 2013,
na categoria Menc¢do Honrosa.



1 COLECOES ETNOGRAFICAS, TEORIAS, OBJETOS

11 A representacao sobre 0 “outro’ indios € objetos na
historiografia € antropologia cearenses

As terras que se transformaram na capitania do Siard-Grande abri-
gavam povos indigenas de diversas culturas e filiagdes linguisticas no
século XVII (Pompeu Sobrinho, 1955; Studart Filho, 1962), sendo consi-
derado um refuigio para onde migraram diversos grupos provindos das
terras vizinhas, do Rio-Grande, da Paraiba e de Pernambuco (Barros,
1997; Gomes, 2009a). Rodeado de limites naturais (serras da Ibiapaba,
Araripe e Apodi, rios Jaguaribe e Parnaiba), o Siara-Grande comegou a
ser invadido e ocupado pelos europeus, lentamente, no inicio do século
XVII, com as expedi¢des de Pero Coelho (1603) e dos padres jesuitas
Francisco Pinto e Luis Figueira (1607) (Gomes, 2009a). Em um momen-
to posterior, foram construidos fortins militares as margens dos rios
Siara e Coco, feitos, respectivamente, pelo portugués Martim Soares
Moreno (1612) e pelo holandés Mathias Beck (1649) (Studart Filho,
1937; Furtado Filho, 2002).

Acirrados conflitos pela terra se deram a partir da segunda
expulsdo dos holandeses”. Na segunda metade do século XVII, as
frentes de colonizagao portuguesa avangaram crescentemente para o
interior do territdrio, com a doacdo de datas de sesmarias para o es-
tabelecimento das fazendas de gado nas margens dos principais rios

19 Os holandeses ocuparam a capitania do Siara-Grande por duas vezes: entre 1637 e
1644 e entre 1649 e 1654, na esteira da ocupagdo de parte do Brasil colonial, especifi-
camente, a capitania de Pernambuco e circunvizinhas (1630-1654). As duas ocupagdes
no Siard findaram com sua expulsio por grupos indigenas locais, por motivagdes dis-
tintas (Gomes, 2009a).



(Sao Francisco, Jaguaribe, A¢u, entre outros). No Siard, violentos con-
frontos ocorreram entre nagdes que ocupavam estes territorios e os
sesmeiros, muitos de origem portuguesa e/ou provindos de outras ca-
pitanias, com a disputa pela posse das ribeiras dos rios Jaguaribe e
Acarau e seus afluentes. Esta série de conflitos ficou conhecida como
“Guerra dos Barbaros”, se estendendo, aproximadamente, até a segun-
da década do século XVIII (Studart Filho, 1959; Puntoni, 2002; Pires,
2002), e envolvendo

(...) indios, moradores, soldados, missionarios e agentes da
Coroa portuguesa, e tiveram lugar na ampla regido do sertao
norte: o atual Nordeste interior do Brasil, que compreende a
grande extensdo de terras semi-aridas do leste do Maranhao
até o norte da Bahia (ou seja, o vale do Sdo Francisco), englo-
bando parte dos estados do Ceard, do Piaui, do Rio Grande
do Norte, da Paraiba e de Pernambuco (Puntoni, 2002, p. 13).

No fim do século XVII, aumentava o ritmo de ocupagao das
ribeiras dos rios do sertdo cearense com a doag¢do de sesmarias. Cada
palmo de terra era disputada a ferro e fogo, por povos indigenas e in-
vasores, como parte de um violento mundo no qual a morte era algo
constante. A organizagdo dos aldeamentos missiondrios na capitania
do Siara-Grande, que ocorreu a partir da década de 1660 (durando
até 1759), trouxe para estes espagos populagdes que tinham em suas
memorias trajetorias de sucessivas guerras, longas migragdes e deslo-
camentos for¢ados. O aldeamento tornou-se lugar da resisténcia, e la
estes povos recriaram suas culturas, motivados por interesses politi-
cos variados (Almeida, 2003). Outros grupos, que nao foram aldeados,
por exemplo, obtiveram na solicitagdo de sesmarias uma importante
estratégia para a territorializagdo ao longo da primeira metade do sé-
culo XVIII. Isso ocorreu com Potiguar, identificados como “indios da
Paupina”, em 1707 e 1724 (Gomes, 2010), e com os Canindé, em 1734
(Maia, 2009). Nestes processos de territorializa¢do, “(...) a atribui¢ao a
uma sociedade de uma base territorial fixa se constitui em um ponto-
chave para a apreensdo das mudangas porque ela passa, isso afetando
profundamente o funcionamento de suas instituicdes e a significagdo
de suas manifesta¢des culturais” (Oliveira, 2004, p. 22).



Jodao Pacheco de Oliveira identifica dois processos de territo-
rializagdo que ocorreram com os povos indigenas do atual Nordeste: o
primeiro ocorreu na segunda metade do século XVII e inicio do século
XVIII, “associado as missoes religiosas”, e outro, junto ao Servico de
Protecdo aos Indios (SPI), a partir da década de 1920 (Oliveira, 2004,
p.24-26). Por territorializagdo entende-se o processo de reorganizagao
social que implica “(...) a criagdo de uma nova unidade sécio-cultural
mediante o estabelecimento de uma identidade étnica diferenciada; ii.
A constituigdo de mecanismos politicos especializados; iii. A redefini-
¢do do controle sobre os recursos naturais (...).” E, por ultimo, o aspecto
que é o foco deste estudo: “(...) a reelaboracido da cultura e da relagdo
com o passado” (Oliveira, 2004, p. 22).

A criagdo das vilas de indios ap6s a expulsao dos Jesuitas (1759)
e a imposi¢do do conjunto de leis que ficou conhecido como Diretério
Pombalino estabeleceu medidas visando a integracdo dos indios na
massa da populagdo dita “civilizada”, acelerando uma suposta “assimi-
lagao” (Silva, 2005).

Mesmo com a fuga dos aldeamentos e a dispersao de indios pelo
sertdo, estes espagos foram transformados juridicamente em vilas de
indios que, como locus da administragdo colonial, produziram ampla
documentagio referente aos povos que nelas viveram (Porto Alegre;
Dantas; Mariz 2004; Silva, 2005). Situacdo distinta, por exemplo, de
grupos que habitaram em terras oriundas da concessdo de sesmarias,
para os quais sdo mais escassas as referéncias sobre suas trajetorias e
processos de territorializagao. Durante a mobilizagdo contemporanea
dos povos indigenas no Ceara, os movimentos étnicos que surgiram
em regides de antiga colonizac¢do - oriundas de concessoes de sesma-
rias (caso dos Pitaguary) e de antigos aldeamentos (casos Tapeba e
Tremembé) — obtiveram ampla visibilidade reivindicando reconheci-
mento e identificando-se com a trajetdria dos povos que ali viveram no
passado, de quem afirmavam pertencimento e estabeleciam continui-
dade nos planos temporal e espacial.

Uma atribuida “extin¢do”, proclamada aos quatro ventos princi-
palmente pelos discursos propagados a partir da Assembleia Provincial
a partir da segunda metade do século XIX, afirmava que no Ceard ndo
havia mais indios ou que estavam “dispersos na massa da populagao ci-
vilizada”. E deste momento a inven¢io do termo “caboclo, identificado



etnicamente como o mesti¢o de origem indigena”, constructo ideoldgi-
co que se cristalizou “como forma de negar a identidade do indio e seus
direitos, pela via da dominagao cultural” (Porto Alegre; Dantas; Mariz
1994, p. 21; Silva, 2008).

O estudo do século XIX torna-se crucial para a compreensiao
das sucessivas transformagoes pelas quais passaram os grupos indi-
genas, com a cria¢do de novas unidades administrativas do Estado
Imperial (1822-1889) e Republicano (1889) brasileiro: cidades e vilas,
termos e comarcas, distritos e localidades, nos quais passaram a resi-
dir. A partir da segunda metade deste século, ocorreram trés processos
concomitantes cuja andlise relacionamos as dinamicas e relagdes inte-
rétnicas na provincia do Ceard: surgiram as primeiras obras de histéria
regional junto aos discursos politicos de negagdo da presenga indigena
e ao esbulho de terras de antigos aldeamento e vilas.

A historiografia cearense nasceu sob o signo da negacao da
presenca indigena. Nesse processo, quatro foram as obras precursoras:
“Histéria da provincia do Ceara” (1850), de Tristao de Alencar Araripe;
“Esbogo historico da provincia do Ceara” (3 tomos, em 1869, 1875 e
1895), de Pedro Théberge; “Ensaio Estatistico da Provincia do Ceara”,
de Thomaz Pompeu de Souza Brasil (1863 e 1864); e os escritos de Jodo
Brigido dos Santos, reunidos em “Ceara — Homens e fatos”, publicado
como livro apenas em 1919, mas cujos artigos e estudos foram ampla-
mente divulgado em periddicos desde a década de 1860.

Sob gradagdes variaveis, esses trabalhos constituem apolo-
gias da colonizagdo e relatos da conquista. Através de narrativas da
miscigenagdo, dissipam os povos indigenas na “massa da populagdo
civilizada”, em um momento crucial para o esbulho de terras que so-
friam os que ainda se mantinham em antigos aldeamentos e vilas, entre
1850 e 1870 (Oliveira, 2011). Neste periodo se iniciam os recorrentes
discursos negando a presenca indigena no Ceara (Silva, 2011; Valle,
2009), considerada por muitos a primeira provincia do Brasil impe-
rial a anunciar a extingdo de indios no seu territério (Cunha, 1994).
Relacionando o discurso de nega¢ao ao processo de apropriagao de ter-
ras tidas como “devolutas”, direcionamos o olhar para as relagdes entre
as representagdes historiogréaficas construidas e os diferentes modos de
reconhecimento e silenciamento que se alimentavam mutuamente en-
tre imiscuidos circulos intelectuais e estratos politicos da governancga



imperial, articulados “(...) em torno de um projeto de uma nag¢ao una,
indivisa e homogénea, num Estado etnocéntrico, com tendéncia au-
toritdria e com tragos claros antidemocraticos, contra as diferencas
culturais e étnicas” (Reesink, 2004, p.13). Deste modo, Thomaz Pompeu
de Sousa Brasil era um influente senador do Império; Alencar Araripe,
politico, delegado e magistrado; Dr. Théberge, funciondrio do governo
provincial e Jodo Brigido, um atuante jornalista até os anos de 1920.

Perspectivas evolucionistas incorporavam-se e moldavam o
projeto de constru¢ao da nacgao brasileira (Guimaraes, 1988; Reesink,
2004), estando presentes tanto na nascente produgdo historiografica
quanto nos discursos e documentos da Assembleia Provincial, a princi-
pal institui¢do construtora da negagdo da presenga indigena no Ceara.
Recheada de esteredtipos e baseada em critérios de reconhecimento
raciais e biologicos, a importancia da obra destes pioneiros, em vistas
do contexto social e filoséfico em que viveram, consiste nas possiveis
interpretagdes acerca de suas abordagens e na andlise dos documen-
tos coligidos e publicados, sob novas perspectivas. Fundamentavam-se
nas teorias evolucionistas predominantes que prenunciavam como cer-
ta uma iminente extingao dos “povos primitivos” em todo mundo. No
entanto, contraditoriamente, davam noticias historicas e etnograficas
sobre os indios no periodo colonial, nas vilas e durante todo o século
XIX. O discurso cientificista de cunho historiografico concebia as po-
pula¢des indigenas como um impasse a colonizagao, nos fornecendo
elementos para a compreensao da “(...) concep¢ao que se tinha dos mes-
mos na segunda metade do século XIX” (Pinheiro, 2002, p. 21).

Estas narrativas revelam concepgdes sobre o indio na formag¢ao
do Brasil, que constroem imagens inexpressivas de povos e nagdes que
foram protagonistas dos processos sociais que vivenciaram, balizando
suas construgoes entre a idealiza¢ao do romantismo (mais forte na li-
teratura indianista) ou, principalmente, a do primitivo em processo de
extin¢ao, do evolucionismo (Oliveira, 2005 e 2011).

Embora de modo distinto, estes intelectuais filiavam-se ao
projeto nacional levado a cabo pelo Instituto Histérico e Geografico
Brasileiro (IHGB): erigir uma histdria para a nagdo que a posicionasse
no ranking das civilizagdes ocidentais. “Ao definir a Nagéo brasileira
enquanto representante da idéia de civilizagao no Novo Mundo, esta
mesma historiografia estara definindo aqueles que internamente ficarao



excluidos deste projeto por ndo serem portadores da no¢ao de civiliza-
¢do: indios e negros” (Guimaraes, 1988, p. 7). Estas populagdes teriam
seu lugar, mas ndo como protagonistas. Tornava-se necessario contar
a trajetdria dos grupos étnicos que habitavam desde a capitania até a
provincia, como parte constitutiva da historia da nacéo brasileira, em-
bora ndo como uma trajetéria com sentidos préprios, enquanto sujeitos
ativos. “Esta historiografia definira a Nagao brasileira, dando-lhe uma
identidade propria capaz de atuar tanto externa quanto internamente.
No movimento de definir-se o Brasil, define-se também o ‘outro’ em
relacdo a esse Brasil” (Guimardes, 1988, p. 6).

Destacamos quatro grupos de intelectuais que realizaram
estudos indigenas, classificados cronologicamente e por afinidades te-
maticas e tedricas. Os precursores, que produziram obras entre 1850 e
1887; a primeira (1887 a 1920, aproximadamente) e a segunda (1920 a
1960, aproximadamente) geragdes do Instituto Histdrico, Geografico
e Antropologico do Ceara (IHGAC); e a produgdo contemporanea,
p6s-1980, a partir das universidades, vinculados a programas de pos-
graduagdo em Antropologia, Histéria e Sociologia, principalmente
(Porto Alegre; Dantas; Mariz, 1994; Oliveira, 2004; Silva, 2005).

Neste processo, um arcabou¢o tedrico de pretensdes uni-
versais ¢ apropriado, alojando-se em cada época e realidade social.
Metodologicamente, selecionamos trechos de obras de referéncia da
historiografia e antropologia cearenses, orientados por uma problema-
tica: como a cultura material atribuida aos indigenas foi significada a
luz destas representacoes construidas?

As primeiras duas geragdes de historiadores detinham um viés
mais histérico que antropoldgico, no sentido de que trabalhavam, em
sua maior parte, com arquivos documentais para a escrita da Historia,
sem priorizar um corte sincronico para balizar o entendimento social.
O relato do Dr. Théberge possui um diferencial ao mencionar conversas
que travou com indigenas. Suas analises fundamentavam-se, basica-
mente, numa perspectiva evolucionista. Construfam representagdes
sobre o passado e presente, mas estavam mais préoximas do que consi-
deramos Historia tradicional (positiva, metodica, patria, elitista e dos
grandes feitos, datas e herdis) do que da Antropologia (como estudo
do “outro”, das diferencas, da sociedade, da cultura ou, até mesmo, do
“primitivo”, para usar um termo caro a época).



Segundo uma perspectiva evolucionista, a humanidade passa-
ria necessariamente por estagios universais e unilineares de evolu¢ao
e desenvolvimento, da selvageria a barbarie, “progredindo” para a ci-
vilizagdo (Morgan, 2005). Neste caso, a sociedade europeia seria a
expressdo maxima do processo civilizatorio. “Os critérios para essas di-
visdes eram principalmente técnicos: seus ‘selvagens’ eram cagadores e
coletores, o ‘barbarismo’ estava associado a agricultura e a ‘civilizagao’
a formacio do Estado e a urbaniza¢ido” (Eriksen e Nielsen, 2007, p. 30).
Assim, fadados a extingao, os “selvagens”, povos indigenas ao redor do
mundo, tinham suas artes, linguagens e culturas desaparecendo, suas
institui¢des se dissolvendo. Frente a este iminente e inevitavel designio,
Lewis Henry Morgan (1818-1881), na apresentagdo de “Ancient society”
(A sociedade antiga), de 1877, obra seminal para a sintese de sua pro-
posta evolucionista, aconselhava “fortemente aos americanos para que
entrem nesse amplo campo e colham sua abundante seara” (Morgan,
2005, p. 47), pois era uma “tarefa crucial documentar a cultura tradicio-
nal e a vida social desses nativos antes que fosse tarde demais” (Eriksen
e Nielsen, 2007, p. 29-30).

Tristao de Alencar Araripe nasceu na vila do Ico, em 1821. Era
neto de Barbara de Alencar (lider da revolucéo de 1817) e primo do es-
critor José de Alencar (Pinheiro, 2002, p. 8). Escreveu a “Historia da
provincia do Ceara” (1850), a primeira obra do género, na qual afirmava
que “a indole do indigena é antipatica aos principios da civilizagdo euro-
péia; e jamais podiam frutificar os esfor¢os empregados para reduzir as
hordas silvestres a vida civilizada” (Araripe apud Pinheiro, 2002, p. 20).
O segundo capitulo da obra ¢ denominado “As tribos indigenas, conquis-
tas e aldeiamento das mesmas e seu estado presente”, no qual descreve
o passado indigena do Ceara, a localizagdo dos grupos, seus modos de
vida, a sua conquista, por fim avaliando a situagdo étnica até o momento
em que se encontrava, meados do século XIX. Nesse momento,(...) o
universo da erudi¢ao historiografica estava assentado em circulos de sa-
ber ainda nao organizados nos moldes da universidade, mas gravitando
em torno de agremiagdes cientificas e literarias elitistas, inspiradas na
tradi¢do das luzes” (Silva Filho, 2002, p. 110). Alencar Araripe, além de
membro do IHGB, foi chefe de policia, deputado pelo Ceara e presidente
da provincia do Rio Grande do Sul, ocupando outros cargos publicos na
Monarquia, na magistratura e na politica (Pinheiro, 2002, p. 8).



Sua narrativa histérica inicia-se com a chegada do colonizador
no Brasil e no Cearad, seguido dos termos de ocupagdo e administra-
¢do implementados. “(...) em 1660 ou logo depois comegaram essas
excursoes, vindo os colonos encontrar apoio a algumas tribos indige-
nas, a quem patrocinavam e favoreciam, destruindo a tribo adversa”
(Araripe, 2002, p. 40). O indigena, quando ndo apresentava um empeci-
lho ao europeu, contribuia positivamente em sua empresa colonizadora
ao combater outros povos, como se isto nada significasse em seu ho-
rizonte seméntico. Para Araripe, os povos indigenas faziam parte de
tribos ao redor do mundo que foram deixadas para tras na corrida
para o progresso. Estes povos representavam também um estagio de
desenvolvimento anterior ja ultrapassado pelos que haviam alcangado
os patamares da civilizagdo, dai a importancia de seu estudo. “Segue-se
dai que a histdria e a experiéncia das tribos indigenas americanas re-
presentam, mais ou menos aproximadamente, a historia e a experiéncia
de nossos proprios ancestrais remotos, quando em condigdes corres-
pondentes” (Morgan, 2005, p. 46).

Araripe ndo reconhecia a diversidade dos grupos étnicos, ao
considerar que “entre si nao divergissem muito em costumes”, ou mes-
mo, que “Sdo todos da mesma raga os indigenas cearenses” (Araripe,
2002, p. 54-58). Multiplicam-se os adjetivos pejorativos e os termos
de inferioridade acerca de seus modos de vida: “ddceis”, “pacificos”,
“inofensivos”, “bravios”, “valentes e guerreiros”, “insubmissos”, “fero-
cissimos”, “embrutecidos pela ignorancia”, “fracos de animos”, “sem
governo” etc.; concomitantes com uma exacerbada exaltacao da “raca
inteligente que domina a menos feliz na forca das faculdades” (Araripe,
2002, p. 64). Percebe-se o lugar social onde se localiza seu discurso,
que possui um forte sentimento de superioridade em relagéo ao “outro”.
“Os fatos humanos indicam que a raga caucasica promete absorver as
demais ragas”, por conta de “sua imensa energia e vasta inteligéncia”
(Araripe, 2002, p.59).

Em termos raciais, se estabelecem hierarquias por conta das di-
ferencas, sobretudo relativas aos estagios de evolugdo social. Segundo
ele, naquele momento, a populagdo indigena no Ceara seria “(...) insig-
nificantissima, e tem quase totalmente desaparecido”, assim como em
toda América, argumenta (Araripe, 2002, p. 61). Antecipava “cientifica-
mente”, a previsdo de que, em breve, os indios estariam extintos, o que



se efetivaria nas décadas subsequentes, apenas, nos discursos de gru-
pos politicos dominantes (Silva, 2011; Valle, 2009a), isto porque muitos
grupos indigenas resistiam em reclamar e denunciar a usurpagio de
suas terras, como os de Paupina (Messejana), até a década de 1860
(Gomes, 2010), e os Paiacus, em Pacajus, até 1915 (Bezerra de Menezes,
1916; Valle, 2009). Realidade social e representagdes sociais?® sobre os
indigenas sdo duas facetas a serem exploradas a partir do confronto
entre o material empirico (etnografico e documental) e a producao
historiografica.

Por representagdo, compreendemos os “(...) diversos tipos de
apreensdo de um objeto, efetuado de modo intencional” (Vieira, 1993,
p.92). Na esteira da reflexdo de Nicolau Sevcenko, destacamos que toda
representagdo seria, na verdade, uma “reapresentagao” formada pela
“(...) percepgao e recorte daquele segmento especifico da realidade” e a
“(...) sua interpretagao e tradugdo nos termos dos codigos simbdlicos e
expressivos peculiares ao meio cultural ao qual pertence o agente desse
ato de representacao” (Sevcenco, 1993, p.100).

Em sua obra, Araripe representa os indigenas sempre descon-
textualizados e ridicularizados, em seus sentidos e significados. Assim
se referia as pinturas corporais, ao uso de adornos, as rezas e curas dos
pajés, as habitagdes e aos modos de cagar e pescar, suas festas, suas
linguas e o Toré. Em comum, o sentido depreciativo e inferiorizante, de-
monstrativo de uma sempre justificada superioridade do modo de vida

20 “Representagdes sociais ¢ um termo filoséfico que significa a reprodugdo de uma
percepgao retida na lembranga ou do contetido do pensamento. Nas Ciéncias Sociais
sao definidas como categorias de pensamento que expressam a realidade, explicam-na,
justificando-a ou questionando-a. Enquanto material de estudo, essas percepgdes sao
consideradas consensualmente importantes, atravessando a histdria e as mais dife-
rentes correntes de pensamento sobre o social” (Minayo, 1994, p.89). Representagao
social é um conceito imensamente explorado por varias disciplinas que debatem as
relagdes entre as construgdes simbdlicas e a realidade social, na qual destacamos pelo
menos quatro autores fundamentais, em teoria social: E. Durkheim (relacionadas aos
fatos sociais, como “representagdes coletivas” que categorizam o pensamento através
do qual a realidade se expressa), M. Weber (vinculada a nogao de “visio de mundo”,
enquanto ideias e juizos de valor dos individuos que significam a realidade), A. Schultz
(ligada & nogao de “senso comum” e formado por “abstra¢des, formalizagdes e genera-
lizagdes” usadas cotidianamente (Minayo, 1994, p.95); e K. Marx (“as representacdes,
assim como ideias e pensamento, enfim, a consciéncia”, sdo determinadas pela base
material da sociedade) (Minayo, 1994, p.98).



e das virtudes cristas e ocidentais sobre as dos povos que aqui habita-
vam. “Histéria da Provincia do Ceara” é o primeiro relato da conquista
local: narra a saga dos “heréis” jesuitas, as expedi¢cdes militares e as
guerras movidas pelos colonos contra os “selvagens”, os principios da
catequizagdo e da organizagdo administrativa (como capitania, vila e
provincia). Enfim, a expulsdo dos indios de seu territdrio e o estabeleci-
mento do mundo ocidental e cristdao, sob os escombros de uma ordem

derrotada, decadente e inferior. “Extintos”. Segue-se o epitafio:

Outrora numerosos, barbaros e errantes, depois tirados das
brenhas e fixados nas aldeias pela catequese e doutrina dos
padres, foram os mesmos indigenas posteriormente devasta-
dos pela cobiga dos colonos e hoje estdo reduzidos a niumero
insignificante e confundidos na massa geral da populagdo
sem formar classe distinta na sociedade brasileira (Araripe,
2002, p. 90).

Ao lado do Senador Pompeu, Tristdo de Araripe destaca-se pela
“aplica¢do de métodos cientificos de pesquisa histérica” (Barbosa, 2001,
p. 10), antenados com o desenvolvimento da ciéncia historica alema,
em busca de uma critica apurada das fontes, ao modelo rankeano (Reis,
1996). Este processo possibilitou a Histdria galgar patamares mais ele-
vados entre as ciéncias humanas, ao estabelecer uma metodologia de
pesquisa baseada na critica “aos documentos oficiais coevos, de cuja
exatidao nao devemos duvidar”, os unicos capazes de possibilitar o co-
nhecimento da historia “verdadeira” (Araripe, 2002, p. 57). Para esses
historiadores, “A histéria cientifica seria produzida por um sujeito que
se neutraliza enquanto sujeito para fazer aparecer o objeto. (...) procu-
rard manter a neutralidade epistemologica (...); os fatos falam por si (...);
existem objetivamente” (Reis, 1996, p. 13).

Joao Brigido dos Santos, combativo jornalista até os anos de
1920, adotou uma “linearidade factual e personalista e que tem na
histéria politica seu principal motivo, numa sucessdo cronoldgica de
personagens e acontecimentos” (Barbosa, 2001, p. 11). Muitos aspectos
de sua obra foram superados pelo aprofundamento da pesquisa his-
torica e documental levada a cabo pelas geragdes posteriores, mas o
autor realizou estudos influentes a época em que escreveu. Entre esses



/&2

destacamos o “Resumo Cronolégico da Provincia do Ceara” (1864).
Tratando das frentes de ocupagdo colonial no Ceara, Brigido escre-
veu duas importantes cronicas da colonizagao portuguesa (Cronica do
Jaguaribe e do Quixeramobim), nas quais narrou a saga, a coragem e
a valentia de familias e potentados para o estabelecimento de fazendas
de gado nas margens destes dois importantes rios do Sertdo cearense ao
longo do século XVIII (Brigido, 2001). Afirmava que “A medida que se
desenvolvia a criagdo de gados nas margens do Jaguaribe, a populagao
formada ali ia-se difundindo pelas suas nascentes, até os Inhamuns,
e pelos seus tributarios (o Banabuid, o Quixeramobim, o Riacho do
Sangue), até as suas cabeceiras” (Brigido, 2001, p. 162). Estas frentes
coloniais depararam-se com populag¢des indigenas provindas de déca-
das de guerras e migragoes forcadas, apos os combates mais violentos
da “guerra dos barbaros” em meados do século XVIII (Puntoni, 2002),
contra bandeirantes e outras milicias D’el Rey (Gomes, 2009).

Se por um lado, Brigido iniciou sua Histéria com as primei-
ras tentativas de colonizagdo e a narrativa da conquista; por outro,
Théberge dedicou o primeiro capitulo a localizagdo dos grupos in-
digenas e a diversidade cultural dos povos que aqui viviam antes da
chegada dos europeus; enquanto Araripe refor¢a uma homogeneidade
cultural.

A presenca indigena é evidenciada, porém néo reconhecida, na
obra de Pedro Théberge, médico francés que viveu na vila de Icd, entre
1845 e 1864. Além do recurso as fontes documentais escritas (arquivos
de camaras, de igrejas matrizes, cartorios e reparti¢des publicas, muitas
delas transcritas), a pesquisa do Dr. Théberge também ocorreu a partir
de sua passagem por diversos pontos no interior da Provincia, como
a Ibiapaba, os Inhamuns e Cococi, antigas povoagdes com significa-
tiva presenga indigena. Em um momento da obra, o médico afirmava
dialogar com indios, em outros momentos, que aquelas populagdes
“Todas ellas desappareceram completamente, ou pela perseguicao dos
invasores, ou pelos effeitos de nossa civilisagdo que ndo convinha a sua
natureza” (Théberge, 2001, p. 7). Théberge conversava com populagdes
por ele declaradas extintas, alhures: “Por vezes me tenho encontrado
com indios no estado vagabundo pelo interior das florestas” (Théberge,
2001, p.14). Em 1848, “(...) perguntando a um indio que apparelhava
frechas na minha presenca a razéo d’esta disposi¢io, e porque motivo



ndo deitava as pennas parallelamente ao eixo: respondeu-me que esta
disposicdo era necessaria para que ellas nao desviassem da direcgao que
se lhes dava” (Théberge, 2001, p.9). Objetos de caga e guerra, os arcos
e flechas estavam presentes naquele contexto. Como entender este ndo
reconhecimento (se o proprio relato revela a presenga indigena), ou me-
lhor, em que ele se pautava?

Pedro Théberge da uma énfase diferenciada aos grupos indi-
genas, e seus relatos sobre contatos travados com os indios deixa-nos
entrever sua forte presenca na provincia. O “Esbogo histérico da pro-
vincia do Cearad” foi realizado com o objetivo de sistematizar “...)
uma chronologia dos acontecimentos mais importantes da provincia”
(Théberge, 2001, p. XI). Intitulado “Dos indios que habitavam o Ceara:
seus usos e costumes”, este capitulo da obra do francés tras importan-
tes noticias sobre o modo de vida dos grupos étnicos, diferenciando a
localizagdo dos mesmos antes e apos a invasao europeia.

Théberge reconhecia diferenca entres os grupos, afirmando que
“As nagoes e tribus tinham cada uma o seu nome préprio” (Théberge,
2001, p.3) e enumerando aquelas das quais conseguiu coligir infor-
magdes. Ainda segundo o autor, “além d’estas tribus, muitas outras
viviam no interior, as quaes nunca foram bem conhecidas dos colo-
nos” (Théberge, 2001, p.6). Referia-se aos povos ndo-tupi, nagoes de
costumes distintos, largamente conhecidos como “tapuias”. No Ceara,
destacavam-se as na¢odes Tarairiu e Kariri, no sertdo, e Tremembé, no
litoral norte.

Nas vezes em que destaca de suas conversas trechos das falas
dos indios, Théberge deixa-nos entrever a percep¢do de como as cren-
cas religiosas impostas eram reinterpretadas pela cosmologia nativa.
Quando se refere aos Pajés, “espécies de sacerdotes, a0 mesmo tempo
feiticeiros e curadores”, escreve que

Os mais espertos tinham torcido o christianismo 4 seu jeito,
e anunciavam que do mesmo modo que Deus havia encar-
nado em uma mulher branca, havia também de um dia se
encarnar no ventre de uma india, e entdo esta raga regene-
rada havia de prevalecer aos brancos, e lan¢a-los para fora de
seus dominios (Theberge, 2001, p. 8).



Ha uma similaridade entre este discurso e o transcrito por
Alencar Araripe, que afirma que os indios nao possuiam religido, mas
que seus pajés discorriam acerca dos mistérios cristaos, dizendo que
“(...) o mundo tomaria nova posi¢do e que entdo os tapuias seriam
senhores dos homens brancos; porque nao devendo a encarnagao apro-
veitar somente a estes devia, (...) 0 mesmo Deus encarnar no ventre de
uma virgem india e entdo receberiam todos os indios com gosto o ba-
tismo” (Araripe, 2002, p. 65). Entre as variadas tematicas abordadas
por Théberge, destacamos a lingua, a distingdo entre Tupis e Tapuias,
guerras, chefia, aldeamentos, armas, nogao de propriedade, casamento,
agricultura e alimentagdo, povoagoes, bebidas e festas, antropofagia,
organizagdo social e cultura material, o horror ao trabalho. O indicio
de uma “inconstancia da alma selvagem”, conforme entendimento de
Viveiros de Castro (2002): “Tinham propensio para aceitar o que se
lhes ensinava. (...) Aceitavam com facilidade (...), ¢ com a mesma fa-
cilidade o esqueciam” (Théberge, 2001, p.7-8). Pistas esparsas sobre a
cosmologia indigena aparecem quando informa que eles diziam “que
no centro da terra existiam aldeias, para onde iam seus mortos viver
na abundancia e no descanso” (Théberge, 2001, p. 8). Muitas tematicas
abordadas pelo autor se tornarao fundamentais nos estudos posteriores
da Antropologia. E notdvel uma maior atengio a alteridade e aos aspec-
tos da cultura dos indigenas na obra de Théberge, em relagdo aos outros
trés autores. Descreve a presenca de vestigios ceramicos, afirmando que
em “muitas partes tem-se encontrado, em lugares novamente explora-
dos, colecgdes d’estas vasilhas™ (Théberge, 2001, p.11). Conta que

As bebidas fermentadas eram conservadas em grandes vasi-
lhas de barro (...). Na serra da Ibiapaba vi n'um ermo, em
cima da chapada, uma grande reunido d’estas vasilhas, que
evidentemente foram dos indios, porque achavam n'um lugar
onde os colonos néo haviam ainda penetrado (...). Notava-se
alli amontado um notavel nimero d’ellas, de forma diversa
e de maior ou menor capacidade. (...) Ainda hoje existem no
mesmo lugar muitas, que ndo se podem extrair por causa
do seu grande peso, e da descida da Serra, que ndo permite
transportal-as; os moradores do Cococi, porém, tem trazido
para suas casas as mais maneiras, e vi muitas que servem de
banheiro (Théberge, 2001, p.11).



Nos Inhamuns, Dr. Theberge havia encontrado “(...) vestigios
de uma aldeia fortificada, formada toda em roda, na sua entrada, existe
uma muralha de grossas madeiras, no recinto encontram-se caveiras ja
muito antigas, cujas formas me deram a conhecer claramente que eram
de indios” (Théberge, 2001, p. 11-12). Adquiria objetos reconhecida-
mente provindos de grupos indigenas, artefatos liticos como machados
de pedra e enfeites. Segundo conta,

“Fiz aquisi¢do de dous d’estes machados, sendo as pedras
d’elles da natureza d’essa a que o vulgo chama de corisco.
Uma tem a forma de cunha, com um chanfro colliforme
na sua extremidade grossa; e para com Ella formarem o
machado, rachavam um pedaco de pdo, e na rachadura adap-
tavam o collo d’ella, apertando em seguida com cipds as duas
partes d’essa rachadura, adiante e atraz da pedra. (...) adquiri
outras pedras da mesma qualidade, mas de formas variadas,
as quaes sendo em geral pequenas, me parecem mais proprias
para enfeites ou distinctivos do que para outros quaesquer
usos (Théberge, 2001, p.12) (negrito nosso).

Deste modo, mesmo nao os reconhecendo, registra a presenga
indigena, nos fornecendo informagdes que permitem conhecer a vi-
vacidade da produ¢ao de objetos pelos povos indigenas no Ceara em
pleno século XIX, contrariando a perspectiva de que estariam entdo
desaparecendo.

111 0s intelectuais do Instituto Historico. Geografico e
Antropologico do Ceara (HGAC) - 1887

Sob a lideranga de Guilherme Studart, tem inicio uma fase
intensa de pesquisas baseadas em quase 2.000 manuscritos
inéditos, recolhidos pelo Bardo de Studart nos arquivos de
Portugal, Espanha, Franca, Holanda e Italia, além de arqui-
vos nacionais, provinciais e municipais (Porto Alegre et
all, 1994, p. 23).

O Instituto Histdrico, Geografico e Antropologico do Ceara
reuniu a elite intelectual que, antenada com a proposta de escrita da



historia da nagao difundida a partir do THGB, se propods a escrever as
datas e os fatos da histéria do Ceard. Mesmo sem mudangas radicais
no paradigma tedrico, os intelectuais fundadores do IHGAC direcio-
navam um tratamento metodoldgico diferenciado aos documentos, a
partir de rigorosas criticas a sua veracidade. Uma importante busca
as fontes possibilitou a realizacdo de novas pesquisas sobre a tematica
indigena, ainda ndo esgotadas perante a quantidade, variedade e qua-
lidade do material identificado e estudado. O grupo formado em torno
do THGAC estava imbuido de uma maior preocupagdo com a cientifi-
cidade que os precursores da historiografia cearense, e muitos daqueles
primeiros trabalhos foram superados por conta do aparecimento de
fontes inéditas e novas abordagens.

Destacamos trés autores representativos da produgao sobre a te-
matica indigena, a partir do surgimento do IHGAC: Paulino Nogueira
(1887), Antdnio Bezerra de Menezes (2009) e o Barido de Studart (2001).
Entre as tematicas abordadas por eles, destacamos: o vocabulario indige-
na, a catequese e aldeamento, as aldeias e vilas indigenas, os topénimos,
os sistemas de parentesco etc. Percebemos uma maior diversidade e
aprofundamento nos estudos de tematicas especificas, formatados em
monografias, artigos, edi¢do de documentos e transcri¢do de discursos
e palestras, cada um deles constituindo estudos especificos, representa-
tivos de suas predile¢des tedricas e intelectuais. O Bardo de Studart foi
a figura mais proeminente deste grupo. Segundo ele,

Fornego factos e os constato, relembro aspectos e caracteres,
formas, tonalidade, fago uma sementeira de reminiscéncia,
junto o disperso, firmo o fluctuante, prendo o erradio ou
fugitivo, integro coisas movedicas, aponto para a imitagdo
exemplar de honradez e civismo. Si, (...) a histdria toda se reduz
por si mesma com facilidade a biographia de alguns indivi-
duos fortes e apaixonados, creio ter ajuntado alguns subsidios
accumulando pedras seleccionadas para o magnifico templo
da histéria cearense (Studart apud Amaral, 2002, p. 39).

Médico por formagdo, de descendéncia inglesa, Studart foi
integrante de diversos sodalicios locais, nacionais e internacionais, dei-
xando vasta obra, da qual destacamos “Datas e fatos para a historia
do Ceara” (trés tomos, a partir de 1896), no qual coligiu documentos



variados e teceu uma cronologia detalhada da histéria do Ceard. Em
sua magnifica obra, busca “A construgdo do sentimento de pertenca co-
letiva, como a nogdo de pétria estimulada pela glorificagao do heroi ou
martir (...)” (Amaral, 2002, p. 40). Dois aspectos epistemoldgicos desta
obra merecem destaque: a proposta de “(...) consignar a verdade rigoro-
sa dos factos e das datas da Chronica Cearense” e proceder a publica¢ido
dos “respectivos documentos” (Studart, 2001, p. 1). Representativo de
um método histdrico e de uma pratica historiografica, as datas e os fatos
selecionados pelo Bardo sobre os indios no Ceara revelam concepgdes
que fundamentam as representagdes desta geragdo, principalmente no
que se refere a valorizacdo de “(...) sentimentos que irdo contribuir para
a formagdo da nacionalidade, tais como o civismo, o patriotismo ou o
culto aos heréis do pantedo nacional”, contribuindo para a escrita de
uma “histéria do Estado” (Amaral, 2002, p.44).

Vamos a alguns fatos. 1603: expedi¢ao do portugués Pero
Coelho. 1607: expedigdo missionaria jesuitica. 1608: assassinato dos
padres por indios Tocarijus na Serra da Ibiapaba. Trés das primeiras
datas eleitas a historia sdo ilustrativas do tipo de representa¢ao cons-
truida sobre os indigenas. “Os indios Tocarijus, da Serra da Ibiapaba,
assaltam a missdo dos padres Jesuitas. Morre com o craneo despe-
dagado Francisco Pinto, e foge seu companheiro de apostolado para
aldeia do Ceard e d’ahi para o Rio Grande e Recife” (Studart, 2001, p.
6). Truculentos e ferozes, mesmo representados como insubmissos, os
indios eram tratados como apéndices desta histdria. A insubmissao
tornou-se ferocidade, e nao, altivez.

Desnecessario afirmar que os protagonistas eram europeus. Aos
indigenas, apesar dos importantes documentos coligidos, restava o pa-
pel de empecilhos ou auxiliares ao estabelecimento dos europeus. Estas
obras sdo prioritariamente apologias da colonizagao, da conquista da
terra e da extingdo dos indios, numa historia contada a partir do “des-
cobrimento” e do olhar conquistador. Apesar de partirem das mesmas
concepgdes evolucionistas, cada um destes autores articulava seus dis-
cursos distintamente a partir de seus lugares sociais na intelectualidade
cearense do fim do século XIX, construindo diferentes representagdes
sobre o papel e a agao dos povos indigenas na histéria. Todos esses pes-
quisadores tomaram parte nas atividades do IHGAC, que editou uma
revista anual onde eram publicados diversos estudos sobre a tematica



indigena, principalmente através de artigos, mas também de livros, pu-
blicagdo de documentos historicos e relatos de viagens.

A partir da década de 1920, perspectivas eminentemente an-
tropoldgicas comegaram a ser articuladas aos objetos e ferramentas
analiticas utilizados para abordar a problematica indigena no Ceara. O
pano de fundo para os estudos destes intelectuais era o campo de pesqui-
sa social dos anos 1930-40-50, imerso de distintas perspectivas tedricas
e opgoes metodolégicas, destacando-se os vieses folclorista, histérico e
antropoldgico. Os importantes estudos de Thomaz Pompeu Sobrinho
(1939, 1940, 1945, 1951, 1952), Carlos Studart Filho (1931, 1932, 1959,
1961, 1962, 1963) e Florival Seraine (1947, 1946, 1955) aprofundaram as
analises sobre a histdria indigena sob uma perspectiva antropoldgica.
Esses pesquisadores sao os mais representativos por conta do volume,
qualidade e inovagao tedrica (Porto Alegre et all, 1994). No entanto,
era predominante entre os circulos intelectuais a visdo de que os indios
no Ceara haviam desaparecido desde fins do século XIX. Estes pesqui-
sadores passaram a buscar, nos indios do passado, representacdes que
abordassem sua cultura, seus modos de vida e de resisténcia.

Niao despontava no horizonte conceitual destes pesquisado-
res a presenca de grupos étnicos no estado. Constituiam, baseados em
seu arcabougo tedrico evolucionista, um “modo de reconhecimento”
- “forma como coletividades e pessoas indigenas seriam percebidas e
registradas pela sociedade colonial e, depois, nacional” — que omitia
esta presenca (Oliveira, 2011, p. 12). Esta geragdo de intelectuais acre-
ditava que os povos indigenas haviam sido “extintos” no Ceara, através
de um secular processo de “aculturagdo” e “miscigenagao”. Apesar de
superarem um etapismo determinista, provindo de uma perspectiva
evolucionista, os olhares desses pesquisadores para as questdes étnicas
ainda estavam direcionados por uma visao assimilacionista ou, quan-
do muito, culturalista, portanto, vendados para o reconhecimento da
secular trajetéria de resisténcia, permanéncia e diversidade dos povos
indigenas no Ceara. “O discurso oficial e os dos mais destacados inte-
lectuais, convergiam a este respeito: nao existirem mais indios, apenas
remanescentes, cujas manifestagdes culturais podiam ser estudadas
como folclore” (Oliveira Junior, 1998, p. 11). Assimilagdo, neste caso,
“significa a perda da identidade étnica, que os ‘indios’ deixem de ser
‘indios’” (Reesink, 2004, p. 4).



Diferente de Thomaz Pompeu Sobrinho, que direcionou seu
olhar antropoldgico para a histéria indigena, Florival Seraine optou
pela pesquisa de campo, visitando in loco os Tremembé. Sua abordagem
sincronica analisava aspectos da vida dos “remanescentes” como sobre-
vivéncias folcloricas deixadas por seus antepassados, como é percebido
no artigo “Sobre o Torém (dan¢a de procedéncia indigena)” (1955).
Nesse artigo, o autor fala de suas pioneiras pesquisas de campo, quando
esteve entre os Tremembé, em Almofala, nos anos de 1940-50. A partir
dessa experiéncia, escreveu alguns textos onde exp0s suas concepgoes,
teorias e métodos. O registro historico e a analise do Torém foram a
maior contribuicdo de Seraine para os estudos sobre os indios no Ceara
(1955 e 1977). Sua forma de apreensao da dan¢a pode nos revelar as-
pectos da perspectiva tedrica de sua época, na qual o pessimismo de
uma abordagem folclérica o conduz a percebé-lo como estando em
“vias de desaparecimento”. Esta perspectiva, assim como também a de
se considerar as mudangas culturais sob a dtica das perdas, essencializa
e naturaliza condigdes e modos de ser dos povos indigenas (Valle, 2005,
p. 197; Oliveira, 2004).

Situamos as representagdes sobre os indios feitas por estes
pesquisadores no limite entre uma abordagem “antropolégica” e uma
abordagem “folclérica”, articulando mutuamente estes dois olhares em
sua analise (Gomes, 2011). O Torém era considerado um folguedo, um
danga folclorica ou mera “sobrevivéncia cultural”. “Além de ser uma
visao estatica da cultura”, segundo Valle, a abordagem de Seraine “su-
geria a continuidade de um ‘modo de ser’ indigena que se mostrava
presentemente diluido por tragos cada vez mais ‘aculturados™ (2005,
p. 197).

“Sao bem nitidos os tragos indigenas nos habitantes de
Almofala. Nos arredores dessa localidade ainda hd quem cace e pesque
com arco e flecha, ao modo de selvicolas” (Seraine, 1950, p. 11). Esta
descri¢do possibilita refletir sobre as articulagdes entre pressupostos
tedricos e a compreensao que Seraine faz das transformagoes cultu-
rais e permanéncias de determinados tragos fisicos e praticas culturais
vinculadas a objetos (arco e flecha), consideradas “indigenas” (numa
perspectiva ao mesmo tempo bioldgica e culturalista), e relacionadas a
um modo de vida e a um tipo fisico naturalizado. Mais uma vez, como
em Théberge, arco e flecha estao presentes, mas nao o reconhecimento



étnico. Se sinais diacriticos, enquanto construgoes oriundas das inte-
ragdes sociais, sao historicamente sujeitos a mudancgas de acordo com
os diferentes modos de reconhecimento, “(...) carregam e expdem a
diferenca”, fazendo com que “(...) a identificagdo seja um processo
contextual, ndo um estado fixo e rigido. Os sinais diacriticos ndo sao
pré-determinados (...)” (Reesink, 2004, p. 5-6). O uso da arma néo bas-
tava ao reconhecimento da alteridade pois, como fora compreendido
por Théberge, ao utiliza-lo, aquele individuo estaria “ao modo de”, mas
ndo seria um “auténtico” indigena.

Na obra de Pompeu Sobrinho, por exemplo, sdo praticamen-
te desconhecidos estudos sincronicos sobre populagdes indigenas no
Ceara. Por qué? Acreditamos que inexistia uma perspectiva tedrica que
reconhecesse a presenga destas populagdes por conta da predominan-
cia de um olhar assimilacionista para o processo de transformagdes
pelos quais passaram. Em trecho do “Proémio” da sua principal obra,
“Pré-Historia Cearense” (1955), o autor exibiu as predilecdes tedrico-
metodoldgicas difusionistas do seu olhar, quando escreveu, acerca do
processo de analise dos objetos, que

(...) os elementos das diversas colecoes devem ser descritos,
classificados e depois devidamente comparados, a fim de
que seja possivel surpreender as correlagdes, parentescos
ou filiacoes, e também, muitas vezes, os caminhos ou vias
pelas quais transitaram certos destes elementos culturais ou
se distribuiram no espaco. Isto se relaciona com a utilissima
exigéncia do método, que adotamos ou tentamos seguir com
o rigor compativel com as circunstancias. Consiste na distri-
buigao geografica dos fatos culturais, visando especialmente
facilitar as imprescindiveis comparagdes, que devem ser
estendidas dentro de areas adequadas, descobrir migragoes
de elementos e apanhar de modo mais satisfatério e mais
facilmente correspondéncias e correlagdes, continuidade no
espaco entre presumidos ou reais centros de dispersdo ou
origem (Pompeu Sobrinho, 1955, p.VII).

Em 1951, Thomaz Pompeu Sobrinho publicava, na Revista do
Instituto do Ceard (RIC), o artigo “Indios Tremembés”. Numa dupla
essencializagdo acerca do “ser indigena”, reconhece seu tipo fisico, mas



despreza sua identidade étnica, por conta da “aculturagao”. O texto exi-
be detalhes histdricos e etnograficos pincelados de cronistas coloniais:
inimigos dos Tupi, habitavam entre as praias do Ceard e Maranhdo e
apresentavam uma cultura de pesca com arpdo (Pompeu Sobrinho,
1951). Apesar do registro sobre este povo remeter as primeiras noticias
sobre a América do Sul, o autor ignorou as possibilidades para o co-
nhecimento de sua “etnologia” e “etnografia”, o que denuncia seu nao
reconhecimento dos “descendentes” — que ele admitia existirem em
Almofala - enquanto “legitimos” Tremembé. De orientagao histérica e
utilizando um arcabougo conceitual da Antropologia, sua abordagem
denota uma opgéo culturalista que prima por uma etnologia assimila-
cionista das perdas (Oliveira, 2004).

Neste artigo, Pompeu Sobrinho refere-se as pesquisas de
Florival Seraine e Carlos Estevao de Oliveira*, apontando-os como
detentores de valiosas informagoes sobre os “descendentes” ou “rema-
nescentes” dos antigos Tremembé. Estevao mantinha extensa lista de
contatos imbuidos em pesquisas antropoldgicas entre os povos indi-
genas, entre eles, Curt Nimuendaja. Fazia registros, visitando grupos
indigenas, fotografando e coletando informagdes e objetos para a for-
magao de colegdes etnograficas, tanto a sua, particular, quanto a do
Museu Paraense Emilio Goeldi, em Belém (Athias, 2011; Secundino,
2011).

Carlos Studart Filho possui uma vasta producao sobre indige-
nas no Ceara. Contribuiu com doag¢des particulares para a formagao

21 Advogado, poeta e folclorista pernambucano. Segundo Renato Athias, “Carlos
Estevdo de Oliveira iniciou sua carreira como funciondrio publico em Alenquer, no
estado do Par4, e exerceu o cargo de diretor do Museu Paraense Emilio Goeldi (MPEG)
entre os anos de 1930 a 1945; esta tiltima fun¢ao é certamente a mais importante de sua
carreira publica no Pard. Apds quase quinze anos a frente do MPEG, Carlos Estevédo
solicitou o seu afastamento tempordrio da diretoria por motivo de saude. Pretendia
vir a Pernambuco tratar de sua saude e rever os familiares. Em dezembro de 1945, seu
estado de saude piorou durante a viagem, que estava sendo realizada de navio. Carlos
Estevio, a esposa Maria Izabel e a filha Lygia desembarcaram em Fortaleza, Ceara, e
hospedaram-se na casa de Antonio Carlos, filho mais velho de Carlos Estevdo, médico
e chefe do Servico de Piscicultura do Nordeste. Carlos Estevao tinha problemas car-
diacos e, percebendo o agravamento da doenga, interrompeu a viagem a Recife, vindo
a falecer em Fortaleza, no dia 5 de junho de 1946”. Disponivel em: http://blog.etno-
linguistica.org/2011/11/carlos-estevao-gruta-do-padre-e-os.html . Acessado em 31 de
janeiro de 2011.



da colegdo etnografica de Thomaz Pompeu Sobrinho, hoje acervo do
Museu do Ceara. Entretanto, nos deteremos em Pompeu Sobrinho e
Florival Seraine, por conta da relagdo deles com o Dr. Carlos Estévao
de Oliveira. A partir das pesquisas do trio, apontaremos caminhos in-
terpretativos para refletir sobre a relacio entre a formagdo de colecdes
etnograficas, o campo tedrico da antropologia e as representagoes e
“modos de reconhecimento” (Oliveira, 2011) dos povos indigenas no
Nordeste.

Na obra de Thomaz Pompeu Sobrinho, abundam estudos te-
maticos diversos, sobre linguistica, sistema de parentesco, geografia
humana, craniometria, toponimica. “A Pré-Historia cearense” (1955)
“analisa o povoamento Pré-colombiano da América e do Nordeste,
especialmente do Ceara” (Porto Alegre; Dantas; Mariz, 1994, p. 26),
tratando de grupos linguisticos, arqueologia e cultura material. O au-
tor formou uma colegao etnografica prioritariamente amazonica, ainda
pouco investigada. Acreditamos que uma cole¢do de objetos retrata “a
histéria de uma parte do mundo e, concomitantemente, a histéria e a
realidade do colecionador e da sociedade que a formou” (Ribeiro e Van
Velthen, 1992, p.101).

A grande maioria dos objetos vem de etnias localizadas nas
regides da Amazonia e Centro-Oeste do Brasil - com excegdo de al-
guns provindos de indigenas no estado do Maranhdo e um uru dos
Tremembé. Isto é sintomatico, sabendo que no século XX a presenca
indigena no Ceara e em grande parte do Nordeste era ignorada pelo
Estado brasileiro. Sao objetos atribuidos a etnias como os Karaja (GO,
MT, PA e TO), Kaxinawa (AC), Apalai-Wayana (PA), Urubu-Kaapor
(MA e PA), Kanela (MA), Apiaka (MT), Munduruku (PA), Bororo (MT),
Javaé (GO e TO) e outros, de etnias do alto rio Uaupés. Tao importante
quanto conhecer a formag¢ao desta colecdo de objetos, é refletir acer-
ca das representagdes construidas com a musealizacdo de braceletes,
maracas, colares, pulseiras, cestos, brincos, carcaz, coifas, zarabatana,
diademas, cocares, entre outros. Grande parte deles sio adornos corpo-
rais, que coadunam com uma representagao sobre os indios no Museu
do Ceara. Uma questdo fundamental se coloca: onde estdao os objetos
dos povos indigenas do Ceard? O uru dos Tremembé, até bem pouco
tempo atrds, era o tnico.



A produgao tedrica desta geragdo possibilita vislumbrar signifi-
cados para a colegao de artefatos que formam a atual colegao etnografica
Thomaz Pompeu Sobrinho. Aliada e dialogando com a sua obra escrita,
esta colegdo faz parte de discursos construtores de imagens e represen-
tacdes sobre os indios. O discurso de Pompeu Sobrinho sugere uma
perspectiva difusionista com pitadas de um culturalismo latente, como
transcrito anteriormente. Em sua bibliografia do estudo citado, da dé-
cada de 1950, dialoga com autores como Herbert Baldus, Franz Boas,
Gordon Childe, Curt Nimuendaju, Egon Schaden, Carlos Estevao,
Florestan Fernandes, Alfred C. Haddon, Von Thering, Robert Lowie,
Mairio Melo, Von Martius, Alfred Metraux, Lewis Morgan, Frederik
Ratzel, Darcy Ribeiro, Paul Rivet, entre outros, demonstrando um alto
nivel de sua erudigdo. Sua bibliografia e estudos deixam-nos entrever
uma possivel rede de contatos que mantinha com outros pesquisadores,
a partir do didlogo tedrico ou mesmo documental.

Entre as obras por ele consultadas para a elaboragdo de sua
“Pré-Historia Cearense”, recorreu a diversos periddicos, dos quais
destacamos, entre os estrangeiros: o Journaul de La Societé dés
Americanistes de Paris, o Handbook of South American Indians, The
National Geographie Magazine e L'Anthropologie (Revista); entre os
nacionais: a Revista do Museu Paulista, o Boletim do Museu Histérico
Nacional, e a Revista do Servico do Patrimdnio Historico e Artistico
Nacional. Atualizado com a produgdo antropoldgica de seu tempo,
Thomaz Pompeu Sobrinho mantinha contato e era influenciado por
diversas tradigoes e correntes tedricas que se embatiam por uma hege-
monia disciplinar.

Carlos Estevdo de Oliveira teve um importante papel politi-
co no reconhecimento dos grupos indigenas do Nordeste nos anos de
1930. Ja em 1931, publicou um artigo em que destacava os Fulni-o, de
Aguas Belas (PE). Em 1935, visitou os Pankararu de Brejo dos Padres
(Tacaratu/PE), em consequéncia do seu reconhecimento oficial pelo
Servigo de Protecido aos Indios (SPI) (Arruti, 2004, p. 238). A relacdo
entre estes dois povos remete a vinculos ritualisticos anteriores, que
haviam se estreitado na década de 1920, quando os Fulni-6 foram o
primeiro povo indigena a obter reconhecimento oficial no Nordeste, ga-
nhando um Posto Indigena (PI) em seu territorio (Arruti, 2004, p. 239).



3. Uru Tremembé, Almofala (2009)
(Colegao Etnogréfica Thomaz Pompeu Sobrinho, acervo do Museu do Ceard)

Na palestra publicada como artigo em 1937, intitulado “O os-
suario da ‘Gruta do Padre’ em Itaparica, e algumas noticias sobre
remanescentes indigenas do Nordeste”, Carlos Estevao discorreu so-
bre seus trabalhos arqueoldgicos e etnograficos na regiao do rio Sao
Francisco, entre os estados de Pernambuco, Bahia e Alagoas, entre 1935
e 1937. Ele pretendia mostrar “ndo sé a vastidao de um precioso cam-
po a explorar, como, também, quanto sdo merecedores de prote¢do os
remanescentes indigenas existentes nos sertdes nordestinos”. Seus in-
teresses cientificos conviviam com uma postura protecionista, e com
este proposito visitou os “remanescentes indigenas ainda existentes na
regido” (Oliveira, 1943, p. 154-156).

Em 1935 Carlos Estevido esteve em Brejo dos Padres, entre os
Pankararu (PE), para onde retornou em fevereiro de 1937, quando



descobriu o ossudrio da “Gruta do Padre”, em Petrolandia (PE), na
margem esquerda do rio Sdo Francisco?. De 14, seguiu para Porto Real
do Colégio (AL), em 6 de abril, onde identificou indigenas Natt, Chocd,
Carapoto, Praki6 e Nacond; chegou em Palmeira dos Indios (AL) em 13
de abril, onde travou contato com os “Chucurus-caririzeiros™; por fim,
foi para Aguas Belas (19 de abril), ao encontro dos Fulni-6. Na pales-
tra, feita no Instituto Historico de Pernambuco e, posteriormente, no
Museu Nacional (R]), enfatizou o “sofrimento” destes “descendentes”
de indigenas, apelando aos membros dos Institutos Historicos para que
“amparem e protejam os remanescentes indigenas que (...) existam” em
Sergipe, Bahia, Paraiba, Rio Grande do Norte e Ceara (Oliveira, 1943,
p. 156-170).

No mesmo ano daquela palestra (1937), o Ministério da
Guerra, a que o SPI estava subordinado, envia ao local um
funciondrio para uma primeira avaliacdo. Os trabalhos nao
teriam continuidade até trés anos mais tarde, (...), quando
o orgao instalou um Posto Indigena no Brejo dos Padres.
Assim que soube da decisdo, lembram os Pankararu, “o
prof. Carlos” voltou a aldeia para dar pessoalmente a noticia,
fazendo festa, abracando a todos em grande alegria e comu-
nicando que seus problemas estavam resolvidos (Arruti,
2004, p. 240).

Na mesma época, através da mediacdo de Carlos Estevio, os
Xukuru-Kariri, de Palmeira dos Indios (AL), também iniciaram um
processo de mobilizagdo visando reconhecimento pelo SPI, mas apenas
em 1952 foi instalado um Posto Indigena na sua area. Por intermédio
dos Pankararu, varios outros grupos, como os Kambiwa (PE), iniciam
mobilizagdes visando o reconhecimento oficial. Em 1944, um Posto

22 Carlos Estévao foi um dos precursores da pesquisa arqueoldgica noBrasil, princi-
palmente na Amazdnia, Bahia e Pernambuco. Segundo a arqueéloga Gabriela Martin,
“A pequena Gruta do Padre, sobre a cachoeira de Itaparica, foi um sitio pré-histéorico
privilegiado pela sua situagio e condigdes de habitabilidade, o que lhe assegurou ocu-
pagdo, na pré-historia, durante mais de 5 mil anos. Hoje se encontra sob as dguas do
lago Itaparica, que inunda 834 quildmetros quadrados no vale do rio Sao Francisco”.
Escavado em parte por Estévao, a Gruta do Padre é considerada uma “das mais impor-
tantes jazidas arqueologicas do Nordeste” (Martin, 2008, p. 38).



Indigena do SPI é criado em Porto Real do Colégio (AL) para aten-
der aos “remanescentes” Kariri que, juntando-se aos Xoc6 de Porto da
Folha (SE), formariam os Kariri-Xocé. Segundo Mauricio Arruti,

(...) a presenga do 6rgdo indigenista permite que antigas quei-
xas e conflitos fundidrios de comunidades descendentes de
aldeamentos indigenas extintos desde os anos 1870 conver-
tam-se sucessivamente, por meio de um circuito tradicional
de relacionamentos intergrupais, em uma série de emergén-
cias étnicas entre 1935 e 1944 (Arruti, 2004, p. 241).

Carlos Estevao de Oliveira, juntamente com o Padre Alfredo
Déamaso, tiveram um papel fundamental no desencadear deste pro-
cesso, como mediadores dos contatos entre os “remanescentes” e o
SPI. Provavelmente, nesta época Carlos Estevao ja procedia a coleta
de objetos para a formagao de colegdes etnograficas. A partir dai, os
Pankararu terdo um papel estratégico no processo de mobilizagao
para o reconhecimento que Arruti denominou de “autonomizagdo da
mediacdo indigena”, ao possibilitarem o estabelecimento de uma rede
de circulacdo de informacdes que propiciou a visibilidade de varias
etnias, como os Tuxd (PE), os Truca (BA) e os Atikum (PE) (Arruti,
2004, p. 241).

Os objetos que Carlos Estevao foi acumulando em vida for-
maram a Cole¢ao Etnografica Carlos Estévao de Oliveira (CECEO),
assim denominada como parte do acervo do Museu do Estado de
Pernambuco (MEPE). A colecio foi recentemente inventariada a partir
de um projeto desenvolvido pelo NEPE-UFPE?, que revelou valiosos
objetos e registros fotograficos, além de documentos até entdo desco-
nhecidos. Desde que morreu (1946), a colegdo vinha sendo guardada

23 Nucleo de Estudos e Pesquisas em Etnicidade, coordenado pelo antropdlogo e
prof. Renato Athias, vinculado ao Programa de Pds-Graduagao em Antropologia da
UFPE. A CECEO possui cerca de 3 mil pegas de 54 povos, coletadas entre 1908 e 1946.
O objetivo geral do projeto foi “Realizar um diagndstico técnico da CECEO do Museu
do Estado de Pernambuco visando a criagdo de um espago de pesquisa no ambito dos
estudos do patrimonio e objetos de colegdes etnograficas”. Além disso, vem realizando
uma série de atividades visando compartilhar este acervo com os povos indigenas nele
retratados. Disponivel em http://www.ufpe.br/carlosestevao/projeto.php . Acessado
em 31 de janeiro de 2011.



pela filha, Ligia Estevao, sendo posteriormente depositada no Museu do
Estado de Pernambuco (MEPE). Neste projeto, foi identificado o acervo
e organizada a documentagdo museologica. Foi localizado um valioso
conjunto de fotos e objetos dos Tremembé, sem registros sobre época ou
autoria. O conjunto traz objetos e cinquenta e uma fotografias em preto
e branco em diversos locais no Ceard, cuja maior parte (trinta e trés)
retrata os Tremembé*.

O autor das fotografias registra o uso de objetos no cotidiano,
na fiagdo do algodao, a cata de piolhos com faca, na confec¢éo de artefa-
tos de palha, como o uru; mostrando lugares, como o cemitério, a igreja
(ainda ndo totalmente descoberta das areias das dunas) e as habitacoes;
e individuos, dan¢ando ou, coletivamente, posando no imenso lengol
dunar. Destaca-se a sequéncia de fotos de uma danca de roda em torno
de um individuo com o consumo de uma bebida. Nos referimos, pro-
vavelmente, ao Torém e ao mocoror¢ (bebida fermentada feita do caju).
Entre os objetos da colegao atribuidos aos Tremembé, estao: agulhas
de croché (de madeira), bolsas trancadas em palha (incluindo urus e
pega-mogas), fusos de fiar (de madeira), maracas e objetos de ceramica
(jarra, panela com tampa, xicara e tigela), totalizando cerca de vinte e
cinco itens. Quem coletou as pegas e fotografou os objetos, certamente
possuia um interesse especial na sele¢ao das “coisas” e dos personagens
e grupos retratados.

24 As fotografias originais da Colegdo Etnografica Carlos Estevédo, assim como as
fotos dos objetos, encontram-se digitalizadas e disponiveis para consulta no site:
http://www.ufpe.br/carlosestevao/museu-virtual.php.



4. Indios Tremembé de Almofala - CE, dancando o Torém
(Colegao Etnografica Carlos Estévao de Oliveira,
acervo do Museu do Estado de Pernambuco)

Outras fotos do mesmo conjunto mostram, no Ceard, o rio
Banabuit, o agude Lima Campos, o rio Jaguaribe na altura da cida-
de de Oros, o local da futura barragem de Oros e, em Ico, as igrejas
matriz e do Monte. Algumas delas trazem legendas sobre os locais
retratados, em seus originais. Uma breve analise permite vislumbrar
determinado itinerario seguido pelo(s) pesquisador(es), dando pistas
para inferirmos acerca da época em que foram feitas. Tais registros sao
documentos para a histéria indigena, a0 mesmo tempo em que “ex-
primem a realidade material de uma cultura” (Ribeiro e Van Velthen,
1992, p. 103).

O rio Jaguaribe é o maior rio do Ceara, cortando o sertao. O
“rio das ongas” - como era conhecido pelos indigenas - testemunhou
toda a resisténcia ao processo de ocupac¢io colonial, sendo um dos es-
pagos estratégicos mais disputados. Estabelecidas as fazendas de gado,
tornou-se ponto de partida para a ocupagao das margens de diversos



afluentes (dentre os quais o rio Banabuit é o maior deles). Nasce no mu-
nicipio de Pedra Branca e desagua na altura do municipio de Limoeiro
do Norte, passando por nove outras cidades, em 189 quilometros de
comprimento. Icé foi o povoado que surgiu nas margens do rio Salgado,
regido do Baixo Jaguaribe, a partir da expansao da pecudria e do en-
troncamento das estradas de gado, transformando-se na terceira vila
do Ceara, em 1738 (Porto Alegre et all, 1994, p. 17). De acordo com
o governador Barba Alardo, em 1808, Ic6 era a vila mais populosa
do Ceard, com 17.698 pessoas (Menezes, 1997, p. 52). Suas igrejas re-
montam a esta época: Nossa Senhora da Concei¢do (mais conhecida
como Igreja do Monte) e a Matriz do Icd. E registrada historicamente
a presenga dos indios Icds e Icdsinhos na regido, que habitavam nas
proximidades da atual cidade do Ic6 e nas margens dos rios Salgado e
do Peixe (Théberge, 2001, p. 6). Em 1932, foi construido, nesta cidade,
0 Agude Lima Campos, pelo Departamento Nacional de Obras Contra
as Secas (DNOCS), proximo ao leito do rio Séo Jodo, na bacia hidro-
grafica do rio Jaguaribe. A barragem que formou o Agude Oroés, no
rio Jaguaribe, na altura do municipio homoénimo, foi inaugurada em
1961. No entanto, desde 1912 tentava-se construi-la, o que ndo ocorreu
por motivos diversos, como intempéries climaticas e falta de recursos®.
Quando da passagem do(s) pesquisador(es), registraram o local onde
seria construida a futura barragem?.

Pelo cruzamento dos dados provindos das evidéncias expostas,
suspeitamos que as fotografias foram realizadas entre 1932 (quando da

25 Disponivel via: http://www.dnocs.gov.br . Acessado em 22 de maio de 2012.

26 Vé-se, portanto, que os dois agudes retratados, de Lima Campos e Ords, foram
obras do DNOCS. “Dentre os 6rgios regionais, o Departamento Nacional de Obras
Contra as Secas - DNOCS, se constitui na mais antiga institui¢do federal com atua-
¢do no Nordeste. Criado sob o nome de Inspetoria de Obras Contra as Secas - IOCS
através do Decreto 7.619 de 21 de outubro de 1909 editado pelo entdo Presidente Nilo
Peganha, foi o primeiro 6rgao a estudar a problematica do semi-arido. O DNOCS rece-
beu ainda em 1919 (Decreto 13.687), o nome de Inspetoria Federal de Obras Contra
as Secas - IFOCS antes de assumir sua denominagéo atual, que lhe foi conferida em
1945 (Decreto-Lei 8.846, de 28/12/1945), vindo a ser transformado em autarquia fede-
ral, através da Lei n° 4229, de 01/06/1963”. Disponivel em: http://www.dnocs.gov.br/ .
Acessado em 14 de junho de 2014.



construg¢do do Agude Lima Campos™) e 1961 (quando foi inaugurado o
Acude Ords*). O conhecimento desta expedigao pode revelar informa-
¢Oes sobre um campo de pesquisa social nos anos de 1940/50, em torno
de intelectuais que se agrupavam no IHGAC - e que acabariam orga-
nizando, via Universidade do Ceara, um efémero, porém importante,
Instituto de Antropologia® - e no Museu Histérico do Ceara (que nessa
época estava sob a égide do Instituto), instituicao que posteriormen-
te receberia a cole¢do entdo em formacao, hoje denominada Cole¢ao
Etnografica Thomaz Pompeu Sobrinho (CETPS).
Segundo a historiadora Josiane Vieira,

O Instituto de Antropologia da Universidade do Ceara
- atualmente Universidade Federal do Ceara — foi uma ins-
tituicdo de pesquisa, ensino e preservagio subordinada a
Universidade Federal do Ceard que atuou entre os anos 1958
e 1968 desenvolvendo atividades ligadas a estudos antropo-
logicos. Apesar da criagdo do IAUC ter sido em 1958, suas
atividades comecaram um ano antes, em 1957, ainda como
Servico de Antropologia da Universidade do Ceara. O
Servi¢o de Antropologia da Universidade do Ceara e, pos-
terior IAUC, foi idealizado por Thomaz Pompeu Sobrinho a
pedido do entdo reitor professor Anténio Martins Filho com
o intuito de “promover e estimular, no Ceard, o estudo cienti-
fico da natureza dos melhores elementos humanos da Nac¢io,
em busca do conhecimento integral do homem”. Vale ressal-
tar que a Universidade do Ceard foi implantada em 1955, dois

27 Disponivel via: http://www.dnocs.gov.br/~dnocs/doc/canais/barragens/
Barragem%20do%20Ceara/LIMA%20CAMPOS.htm . Acessado em 14 de junho de
2014.

28 Disponivel em: http://www.dnocs.gov.br/barragens/oros/oros.htm . Acessado em
14 de junho de 2014.

29 Segundo Ana Amélia Rodrigues de Oliveira, “a importancia que Sobrinho dava
aos estudos antropologicos pode ser percebida através de sua luta pela criagdo do
Instituto de Antropologia da UFC”. “(...) ndo parecia preocupado com a histéria dos
herdis, (...), mas com o estudo das condi¢des antropolégicas das populagdes cearen-
ses. (...) ao invés de investir numa produgdo intelectual a partir das institui¢des que
estava vinculado (o Instituto e 0 Museu); ele cria outra, o Instituto de Antropologia”

(Oliveira, 2009, p. 53-54).



anos antes da concepgao do Servico de Antropologia (Vieira,
2012, p. 4).

Thomaz Pompeu Sobrinho havia ingressado no IHGAC em
1928, e desde 1938 assumiu a sua dire¢do geral do sodalicio até a
sua morte, em 1967 (Vieira, 2012, p.5). No ja citado artigo de 1951,
Sobrinho enfatizava as pesquisas que se realizavam entre os Tremembé,
informando que, aos seus apontamentos histdricos, naquele estudo
acrescentaria “alguns elementos colhidos no local, pelo Dr. Carlos
Estevao e pelo Dr. Florival Seraine (...)” (Pompeu Sobrinho, 1951, p.
262)*. Cruzando as informagdes dos artigos de Pompeu e Seraine com
os registros fotograficos da CECEO, a provavel época de sua realizagao
e acreditando em uma possivel passagem de Carlos Estevao no Ceara,
vislumbramos hipdteses em que relacionamos as fotografias, os estu-
dos publicados e as pesquisas de campo em Almofala, entre as décadas
de 1940 e 1950.

30 Neste momento, é importante destacar que, além das suas importantes pesquisas
(historicas, geograficas e antropoldgicas) e da atuagao no IHGAC, Thomaz Pompeu
Sobrinho teve também uma importante “(...) atuagdo na Inspetoria de Obras Contra
as Secas (atual DNOCS)”, ja que era engenheiro por formagao (Vieira, 2012, p.5).
Somando-se isso, ao fato das fotografias dos Tremembé fazerem parte de um conjunto
que retrata também acudes e obras do DNOCS, encontramos mais indicios que cor-
roboram uma possivel associacao entre Carlos Estevao e Pompeu Sobrinho no que diz
respeito a visita aos Tremembé, em 1940.



-

-l

5. Indios Tremembé de Almofala-CE (Aos amigos da Passagem Rasa, lembranga

de Carlos Estevdo. Belém do Pard, 19-11-1940) (Colegao Etnografica Carlos
Estéviao de Oliveira, acervo do Museu do Estado de Pernambuco).

Numa das fotos da CECEOQ, encontramos posando um grande
grupo formado por cerca de vinte e cinco Tremembé. O vestigio que nos
interessou foi a legenda da foto que nos fornece uma data: “Aos amigos
da Passagem Rasa, lembrangas, Carlos Estévao. Belém do Pard, 19-11-
1940” (Legenda da fotografia 085 - Indios Tremembé de Almofala).*
Aparentemente, é uma dedicatéria do proprio Carlos Estévao, aos
“amigos da Passagem Rasa”, localidade indigena préxima a Almofala.
Datada de novembro de 1940, assinada em Belém, onde morava. A in-
formacao fornece outro indicio de que o folclorista poderia ter passado
por Almofala.

Seguindo as evidéncias desta passagem, realizei uma busca
documental nas Revistas do Instituto do Ceara entre 1932 (quando

31 Disponivel em: http://www.ufpe.br/carlosestevao/museu-virtual-fotoetno-busca.
php . Acessado em 31-01-2011.



ocorreu a constru¢do do A¢ude Lima Campos, a referéncia mais an-
tiga que o conjunto de fotos trazem) e 1946 (morte de Carlos Estévao).
Identificamos a ata de uma sessdo do Instituto Histdrico e Antropoldgico
do Ceara, de 20 de agosto de 1940. Entre os convivas, o entdo presiden-
te, Thomaz Pompeu Sobrinho, e outros intelectuais cearenses, aos quais
se juntou “o Dr. Carlos”. As “Atas das sessdes” sdo o ultimo artigo das
edicoes anuais da RTHC. Dao conta dos presentes a estes encontros e,
na parte que denominam “Ordem do dia”, expéem um resumo do que
foi discutido nas sessoes.

Sessao de 20 de agosto. Presenca dos membros efeti-
vos Srs. Pompeu Sobrinho, Alvaro de Alencar, Abner de
Vasconcelos, Hugo Vitor, Andrade Furtado, Leonardo
Mota, Soares Bulcdo, Djacir de Meneses e Misael Gomes; de
Monsenhor José Quinderé, padre Dr. José de Castro Neri, Dr.
Carlos Estévido de Oliveira, sdcio-correspondente, e Audifax
Mendes — Atas das sessdes realizadas no ano de 1940 (Atas
do Instituto do Ceara, 1941, p. 274-275) (grifo meu).

Naquele dia, o orador Djacir de Meneses (autor de O Outro
Nordeste) coordenava a sessdao de trabalhos. Na “Ordem do dia” tor-
nou protagonista o s6cio-correspondente, e contou das atividades que
Estevao realizava em solo cearense:

(...) O orador, (...), satida, por seu turno, o Dr. Carlos Estévio,
diretor do Museu Goeldi, do Par4d, e autorizado etondlogo,

que acaba de visitar o nucleo indigena cearense de Almofala,

de onde trouxe algumas pegas interessantes para o Instituto.
O senhor presidente agradece, a seguir, a oferta do Dr. Carlos

Estévio, e faz-lhe entrega do diploma de sdcio, que o é desde
1933 (Atas do Instituto do Ceard 1941, p.275) (grifo nosso).

Além de revelar claramente a ida de Carlos Estévao a Almofala,
a ata fornece indicios para vislumbrar suas contribui¢cdes na cole¢ido
etnografica que se formava no Instituto do Ceara. Que “pecas interes-
santes” foram estas doadas ao IHGAC? Na CECEO, ha uma fotografia
de um indio confeccionando um uru, que é uma espécie de cesto de
palha ainda hoje utilizado no armazenamento e transporte de peixes.



Tanto na cole¢do formada por Carlos Estevio quanto na de Pompeu
Sobrinho existe um uru dos Tremembé, semelhante ao que a fotografia
mostra sendo feito.

b

6 e 7. Indio Tremembé de Almofala confeccionando um uru (Colegdo Etnogréfica
Carlos Estévio de Oliveira, acervo do Museu do Estado de Pernambuco).



O Dr. Carlos Estevao de Oliveira recebeu naquele momento o
diploma de socio-correspondente do IHGAC, agradecendo “as home-
nagens que lhes foram feitas e o carinho com que, desde sua chegada
ao Ceard, se viu cercado, por parte do Instituto, a cujo quadro social,
se desvanecia de pertencer” (Atas do Instituto do Ceara, 1941, p. 275).
Argumentamos, a partir da analise das evidéncias apresentadas, que
Estevao esteve entre os Tremembé em Almofala, no Ceard, no ano de
1940, em periodo anterior ao dia vinte de agosto, data daquela sessao.
Entre aquele dia e o dezenove de novembro havia voltado de Almofala
e retornado para Belém, conforme a dedicatéria com sua assinatura.
Seria ele, entdo, a partir desta estadia, o autor do conjunto fotografico
presente em sua cole¢do?! Se esta hipotese é plausivel, evidencia proces-
sos até entdo desconhecidos na histdria dos reconhecimentos étnicos no
Nordeste, em especial no Cear4, ja que esta viagem de Carlos Estévao
acontecera na sequéncia daquelas empreendidas entre os povos proxi-
mos ao Rio Sdo Francisco nos anos anteriores e que resultaram numa
série de processos interétnicos e de didlogo com o Estado™.

O contato e a troca, a aculturagdo, a categorizagdo hierar-
quizada entre niveis culturais, a busca de origens, a conjectura
histérica de reconstrugdes e probabilidades sdo categorias analiticas
destes pesquisadores. Homens de seu tempo, apesar das diferengas em
suas abordagens, nutriam muito de uma perspectiva culturalista, folclo-
rica e assimilacionista, comuns a época. Estes pesquisadores formaram
importantes e pouco estudadas cole¢des etnograficas e, através delas,
construiram representagdes sobre os povos indigenas que estudavam.
Compreendendo a mudanga e dindmica cultural como assimilacio, ndo
havia espago para perceber o “outro” transformando-se e permanecen-
do identificado enquanto diferente. Apesar de toda a distancia destes
pesquisadores em relagdo as certezas evolucionistas do século ante-
rior, eles permaneciam presos a uma analise sinonimica das categorias

32 Varias problematicas se desdobram desta hipotese, mas seu esclarecimento néao
estd ao alcance deste trabalho. Dizem respeito, por exemplo, a saber em maiores deta-
lhes como ocorreu esta viagem a Almofala, o que o(s) levou até 14, que objetos foram
coletados e qual a trajetéria destes, por que os Tremembé nédo seriam incluidos no
processo de mediagao de reconhecimento junto ao SPI? Problematizamos algumas
destas questoes em: Gomes, 2011.



cultura e identificagdo. O processo de aculturagdo, advindo do conta-
to, torna-se um devir inevitavel e um apriori imprescindivel. No limite
destas diferenciagoes, classificam socialmente muitos dos grupos do
seu tempo, ndo mais como indigenas, mas enquanto “descendentes” ou
“remanescentes”. Como os Tremembé que, mesmo tendo sido visitados
por Carlos Estévao, em 1940, apenas depois de mobilizados politica-
mente, em meados da década de 1980, passaram a ter consideradas suas
demandas por reconhecimento pela Funai (Valle, 1993).

As pesquisas empreendidas por estes estudiosos, entre as dé-
cadas de 1920 e 1960, aproximadamente, foram fundamentais para
subsidiar o aprofundamento que novas abordagens analiticas trariam
em um momento crucial na redefini¢ao do campo de mobilizagoes pela
classifica¢ao social e étnica, em que o embate de representagdes sim-
bdlicas sobre a presenca indigena exigiria o estabelecimento de novos
pressupostos teoricos para a compreensdo das crescentes mobilizagdes
politicas, iniciadas a partir da década de 1980.

1.2 Representacoes sobre 0 outro: museus, memoria €
antropologia

As diversas correntes antropoldgicas, cada qual de acordo com suas
tradi¢des filosoficas, estudaram diferentes povos em varias regides
do mundo e, no interior de seus pressupostos conceituais, teorizaram
sobre a relagdo entre a cultura material e estas populagdes, possibi-
litando aos objetos tornarem-se importantes documentos para a
compreensao da formagdo da Antropologia e dos seus desafios tedricos
e epistemoldgicos.

As praticas de estudar, coletar e colecionar objetos com o in-
tuito de preservacao, classificagdo e exposi¢do, estiveram presentes no
oficio de antropdlogos desde muito cedo, como nas primeiras expedi-
¢oes de carater etnografico, com as do Estreito de Torres (1888), a Jesup
do Pacifico Norte (1897-1902) ou a Dakar-Djibouti (1932) (Clifford,
2011, p. 20). “(...) os objetos etnograficos sdo criados pela etnografia”
(Kirshenblatt-Gimblett apud Velthen, 2012, p.54). A cultura mate-
rial dos povos estudados era alvo de conhecimento e estudo, em seus



aspectos funcionais, estruturais ou simbolicos. Na construcdo de seus
olhares sobre o “outro” — povos etnicamente diferenciados — diversas
teorias antropoldgicas orientaram préticas de colecionamento, formas
classificatérias e modelos expositivos. Pesquisadores tributarios de
modelos evolucionistas e difusionistas, precursores na constituicio dis-
ciplinar da antropologia, ja utilizavam os objetos materiais de acordo
com seus pressupostos conceituais, seja percebendo-os como “sobrevi-
ventes” de estagios evolutivos anteriores, seja como documentos para a
reconstrugdo dos caminhos e trajetos da “difusdo cultural” (“rotas de
difusdo”), a partir dos “pontos de origem” em circulos concéntricos,
como Thomaz Pompeu Sobrinho.

O colecionismo que entdo vigorava nas praticas cientificas do
final do século XIX ancorava-se principalmente em “duas formas de
apreensdo tedrica no arranjo das cole¢des museoldgicas”. Uma, de pers-
pectiva evolucionista, linear, enfatizando aspectos formais e funcionais
e outra, mais relativista, preocupada com a contextualiza¢ao dos obje-
tos e sua multiplicidade funcional (Ribeiro e Van Velthen, 1992, p. 105).
A antropologia cultural boasiana, ao criticar os modelos evolucionistas
de classificagdo e exposigdo, propondo uma “contextualizagdo” dos ob-
jetos como ferramenta metodoldgica fundamental para a compreensao
de seus significados, numa perspectiva relativista, abre um longo cami-
nho que sera percorrido pela teoria antropoldgica no estudo da cultura
material durante o século XX (Velthen, 1992).

A associagdo entre objetos e mudan¢a cultural ndo é nova
em Antropologia. O que se transformou foi a interpretagdo das mo-
dificagdes da cultura material como processo social. Se difusionistas
percebiam, através dos objetos compartilhados por varios povos, pos-
siveis rotas e pontos de origem, e estes tornavam-se documentos para a
reconstrugdo historica dos trajetos da difusdo cultural; para os adeptos
dos estudos assimilacionistas de aculturagio, os objetos seriam os tes-
temunhos de um processo irreversivel de incorporagdo dos indigenas
na sociedade nacional. Neste olhar, tanto a inser¢ao de novos objetos,
quanto a extingdo de outros documentariam o processo de miscigena-
¢do, diluicao e incorporagdo dos povos indigenas a populagéo brasileira.
“As observagoes, ou a constatagdo de aculturagiao sdo acentuadas em
torno de alguns elementos da cultura material, como ferramentas, rou-
pas, utensilios domésticos e idéias religiosas” (Galvao, 1979, p. 131).



Estdo intimamente relacionados, cada caso com as suas especificidades
espaciais e temporais, teoria antropoldgica, cultura material e a com-
preenséo das realidades dos povos estudados.

Em 1954, o antropdlogo Egon Schaden, estudando os Guarani,
afirmava que “Nos setores da cultura material, os mais permeaveis a
infiltragdo de elementos estranhos, a aceitagao de objetos de origem in-
dustrial se processa paralela a perda de técnicas tradicionais” (Schaden,
1974, p. 29). Para esta perspectiva antropoldgica, uma “etnologia das
perdas culturais” (Oliveira, 2004), “A aculturagdo, nas diferentes esfe-
ras da cultura material, ndo poderia deixar de acompanhar e em parte
mesmo de preceder as mudancas correlatas na esfera nio-material”
(Schaden, 1974, p. 26).

No entanto, Franz Boas propunha jia em fins do XIX uma
contextualizagao dos objetos no interior de suas légicas culturais, apre-
sentando uma perspectiva critica em relagdo as classificagdes baseadas
em critérios evolucionistas. “Representando uma posigao revitalizado-
ra”, Boas, ao invés de classifica-los conforme representantes de estagios
sucessivos da evolugdo humana, propunha uma conexao entre “os ob-
jetos inanimados ao mundo dos viventes, a partir de sua inser¢ao no
contexto cultural” (Velthen, 1992, p. 85-86).

Os recentes estudos sobre cultura material, empreendidos sob
perspectivas conceituais inovadoras, abriram diversos caminhos episte-
moldgicos para a compreensdo antropologica dos objetos. Estes estudos
avancaram para além de abordagens culturalistas, estruturais ou fun-
cionais, como atestam uma série de andlises que redirecionam esforgos
para a compreensao dos “(...) empréstimos e apropriagdes culturais, re-
sultantes de situacdes de contato e das redes de troca” (Velthen, 2012,
p. 56). Para além de um pressuposto conceitual consolidado - os obje-
tos como “documentos materiais” (Meneses, 1998 e 1993; Bittencourt,
2008; Velthen, 2012; Ramos, 2004) — uma série estudos sobre cultura
material (Appadurai, 2008; Thomas, 1991; Gell, 1998; Velthen, 2003;
Lagrou, 2007; Barcelos Neto, 2008; Gomes, 2012), ao tratarem os “(...)
objetos etnograficos como coisas individualizadas”, colocam “(...) em
relevo aspectos tais como a materialidade, a ‘corporalidade’, “perso-
nitude’, ‘agéncia’ e também as trajetorias intra e extra institucionais”
(Velthen, 2012, p.57-58). Esta mudanca de perspectivas transforma
a preocupagao em “tornar o outro presente”, em uma admissdo da



“presenca do outro”; inspirando a¢des colaborativas nas quais sdo cada
vez mais comuns a abertura para “(...) a participacdo dos indios no
processo de colecionamento e na perspectiva de musealizacdo de suas
culturas” (van Velthen, 2012, p. 63). No entanto, os processos de musea-
lizagdo em primeira pessoa, os “(...) povos indigenas e suas produg¢des
culturais no &mbito museal” (Velthen, 2012, p. 53), efetuadas sob a otica
de suas categorias nativas e praticas de colecionamento, ainda carecem
de pesquisas etnograficas e analises antropoldgicas que dialoguem com
estas abordagens contemporaneas.

Junto a negagdo e silenciamento sobre a presenca indigena no
Ceara a partir de meados do século XIX, foram formadas cole¢des de
objetos (histdricos, etnograficos e arqueoldgicos), das quais destacamos
duas, por seu carater pioneiro como acervos museoldgicos: a colecao
do naturalista Francisco Dias da Rocha (1869-1960) e a do antropdlo-
go Thomaz Pompeu Sobrinho (Borges-Nojosa e Telles, 2009; Marques,
2009; Holanda, 2005; Oliveira, 2009). Segundo Lucia van Velthen,

O colecionismo do século XIX tinha como objetivos prin-
cipais evitar a perda, ndo apenas das culturas indigenas,

\

compreendidas na época como fadadas a extingdo, como
também do que esses artefatos poderiam testemunhar a
respeito da origem e da evolu¢do do homem. O valor atri-
buido aos objetos era essencialmente ligado a sua capacidade
de informar a respeito de estdgios primitivos da cultura
humana, assim como de um passado comum que confir-
masse a superioridade européia (Velthen, 1992, p. 84-85).

A Colegao Dias da Rocha (CDR), possui uma vasta se¢do de
arqueologia composta por material litico e ceramico variado, priorita-
riamente encontrado no Ceara, porém, com escassas informagoes sobre
procedéncia e condigoes em que foram achados os objetos (Borges-
Nojosa e Telles, 2009). Estas duas cole¢oes encontram-se espalhadas
entre institui¢oes museoldgicas, sendo que uma parte delas esta sob a
guarda do Museu do Ceara e da Casa José de Alencar (UFC), depois de
trilharem percursos diferenciados e ainda obscuros.

Ribeiro e van Velthen apontam intimeras possibilidades analiti-
cas para os estudos dos acervos etnograficos a partir de uma concepgao
de histéria que tem como fontes uma multiplicidade de documentos:



textos escritos de todas as espécies, documentos figurados, produtos de
pesquisas arqueologicas, documentos orais etc. Segundos as autoras,
“No espago aberto por essa disciplina, redefine-se o papel social dos
museus etnograficos como repositérios das expressdes materiais das
culturas indigenas. Repensar o desempenho dos museus etnograficos
confere um novo sentido as colegdes e ao colecionamento e fomenta o
seu estudo” (Ribeiro e Velthen, 1992, p. 103).

A contextualizagdo das cole¢des se coloca como um procedi-
mento metodoldgico primordial para desvendar possiveis significados.
“O colecionador, a época e a forma de colecionamento apresentam im-
portancia crucial na contextualizacdo das cole¢des, porque revelam sua
relagdo com o campo intelectual que a produziu”, bem como as insti-
tuicdes que abrigaram e conservaram (ou nao) estes acervos (Ribeiro e
Van Velthen, 1992, p. 107).

“O que significa, hoje, o estudo de colegdes etnograficas?”
(Ribeiro e Velthen, 1992, p. 110). A colegdo etnografica Thomaz Pompeu
Sobrinho ainda néo recebeu a atencéo devida, tendo em visto a sua im-
portancia cientifica, nem foi devidamente analisada sob o ponto de
vista histérico-antropologico. “(...) os objetos, até mesmo depois de ar-
rancados de seu meio e colocados sob o reflexo das vitrines emitem ecos
de sua origem. Ecos que podem se tornar numa via que nos conduza a
uma reflexdo a respeito de nossas proprias relagdes para com as comu-
nidades indigenas” (Velthen, 1992, p. 91).

Uma grande quantidade de espagos de memoria foi orga-
nizada no Ceara durante o século XX por grupos historicamente
dominantes, sejam museus familiares ou vinculados aos poderes pu-
blicos. Constituem-se como espagos significativos para a compreensao
dos modos de construgdo do culto a uma histéria da nagao a nivel lo-
cal, baseada na apologia do colonizador, dos seus feitos, datas e herdis
(Meneses, 1994, p. 4) que, neste caso, tomam forma através de uma
associa¢do entre as memdrias oficiais nacionais as das familias “tra-
dicionais”, oligarquicas, locais e regionais. Estas representagdes nos
parecem “vivas” ou “auténticas”, justamente “porque ddo concretude a
interpretagdes que temos visto repetidamente e que tém cobrado uma
legitimidade por sua associagao com imagens amplamente difundidas
acerca de uma comunidade ou uma cultura” (Lersch e Ocampo, 2004,
p- 1). Nesse sentido, estas representa¢des pressupdem “(...) um nexo



entre algum segmento da realidade e a sua reprodugao em alguma for-
ma de linguagem” (Sevcenco, 1993, p. 100).

Muito destes espacos de memoria provém da musealizacdo
de casardes e cole¢oes de objetos formados durante varias geragdes,
pertencentes, muitas vezes, aos herdeiros dos colonizadores que parti-
ciparam da formagéo social destes lugares, cujos descendentes ataram
objetos a sua versdo da histdria, significando-a através da cultura ma-
terial. Indios eram apresentados nestes espacos de memdria oficiais de
forma estereotipada, como atores sociais “subalternos”, “coadjuvan-
tes”, “primitivos” ou “exdticos” (Gomes e Vieira Neto, 2009a, p. 367;
Freire, 1998). Junto a esta representacdo, construiu-se outra, amazoni-
ca e idealizada que, na medida em que foi aumentando a mobilizagido
étnica no Nordeste, regido de colonizag¢do antiga no Brasil e de povos
indigenas intensamente “misturados”, foi sendo cada vez mais con-
frontada com as imagens apresentadas pelos proprios indigenas em
suas praticas e discursos™.

Jodo Pacheco de Oliveira afirmou, acerca da representacdo dos
indios do Nordeste nos museus, que “tais povos e culturas passam a
ser descritas apenas pelo que foram (ou pelo que supde terem sido) ha
séculos, mas nada (ou muito pouco) se sabe sobre o que eles sao hoje”
(Oliveira, 2004, p.15). E um desafio saber o que sio hoje, ji que estavam
presentes, em estados como o Ceara, o Rio Grande do Norte e o Piaui,
apenas “através de pecas arqueologicas e relagdes historicas de popula-
¢oes que viveram no Nordeste, e por cole¢des etnograficas trazidas de
populagdes atuais do Xingu e da Amazdnia” (Oliveira, 2004, p. 18).

Em 1932 foi criado, em Fortaleza, o Museu Histdrico do Ceara.
Neste espago, consagrava-se a memoria de objetos referentes a agao
do colonizador portugués, como fragmentos de canhdes (relacionados

33 No Ceara, além das duas colegoes citadas (Cole¢do Dias da Rocha e Thomaz
Pompeu Sobrinho), destacamos, enquanto acervos etnograficos e arqueoldgicos exis-
tentes e pouco explorados, as cole¢des guardadas no Museu Regional dos Inhamuns
(Taud), no Museu D. José (Sobral), no Museu Arthur Ramos (Casa José de Alencar
- UFC, Fortaleza), no Instituto do Museu Jaguaribano (Aracati), no Memorial da
Cultura Cearense (Centro Dragdo do Mar de Arte e Cultura, Fortaleza) e no Museu
Histérico do Crato, para citar as mais representativas. Destacamos também, pela
localizagao e o grande numero de artefatos liticos, a cole¢do particular Jorge Siméo,
existente em Quixeramobim (Ceard, 2006).



aos fortins militares) e medalhas comemorativas aos 300 anos da ex-
pedicdo de Pero Coelho (a primeira bandeira portuguesa a adentrar
na Capitania do Siara-Grande). Compunha ainda seu acervo de mui-
tos objetos oriundos dos amerindios, como “arcos, flechas, cachimbos,
machados, vasos e urnas funerarias”, provenientes do Ceard e também
trazidos de outros lugares (Holanda, 2005, p. 142). Hd uma intima e
direta relagdo entre as representacdes construidas sobre os indigenas
nos estudos de intelectuais vinculados ao IHGAC e sua materializa-
¢do através da formagao de acervos e cole¢des, empreendidas a partir
de entdo no espaco institucional do Museu do Ceard, como deposi-
tario principal das “praticas de colecionamento” de seus integrantes
(Gongalves, 2007).

Seu fundador, também membro do Instituto do Cearad, o per-
nambucano Eusébio de Sousa (1883-1947), imbuido de um espirito
civico, foi o responsavel pela formagao inicial do acervo. Acompanhava
uma tendéncia nacional de constru¢ido da memoria da nacio através da
criagdo de espagos museoldgicos oficiais**. Em 1922, temos a reorienta-
¢do institucional do Museu Paulista (de um carater naturalista para um
perfil de museu histérico, em meio as comemoragdes do centenario da
independéncia brasileira) e a criagdo do Museu Histdrico Nacional (R]),
fundado e longamente administrado por Gustavo Barroso (Magalhaes,
2006; Menezes, 1994).

Sobre a formacao do acervo de objetos dos povos indigenas no
Museu Histérico do Cear4, entre as décadas de 1930 e 1940, comentou
a historiadora Cristina Holanda que

Presume-se que os artefatos das comunidades nativas (...)
eram vistos pelos ofertantes (leigo ou intelectuais) como
‘arte primitiva’ ou ‘curiosidades exdticas’, descontextualiza-
das dos seus locais de origem, representando um ancestral
distante no espac¢o e no tempo, ou ainda como atestados de
um estdgio de ‘evolucdo inferior’ e, portanto, distinto da
nagao brasileira, que conseguira galgar certos patamares de

34 No Brasil, as primeiras institui¢oes museoldgicas foram criadas durante o século
XIX: 0 Museu Nacional, criado em 1818 (como Museu Real), por D. Jodo VI; 0 Museu
do Para, criado em 1868 (atual Museu Paraense Emilio Goeldi); e 0 Museu Paulista,
criado em 1893 (Santos, 2002, p. 107-109).



desenvolvimento gracas as influéncias da civilizagdo euro-
péia (2005, p. 144).

Em 1951, o Museu Histérico foi anexado ao Instituto Histdrico,
Geografico e Antropoldgico do Ceara (IHGAC), tornando-se Museu
Histérico e Antropoldgico (Holanda, 2005; Oliveira, 2009; Ruoso,
2009). O historiador Raimundo Girdo, colega de Pompeu Sobrinho e
Studart Filho no Instituto, tornou-se o grande responsavel pela gestio
do Museu e pelas modificacdes que entdo aconteceram. Muito embo-
ra ndo possua uma produgdo vultosa acerca da tematica indigena, deu
importantes contribui¢des para a edificagdo de uma historia do Ceara,
escrevendo varias obras, reorganizando o Museu e, consequentemente,
selecionando, expondo e atribuindo sentidos aos objetos. Sob sua admi-
nistracdo foi criada a “Sala do Indio”, onde estavam

(...) inimeros elementos de comprovagdo da arte, dos cos-
tumes e da luta cotidiana dos indigenas que habitaram a
regido do Nordeste. A colecdo litica é de notavel valor, pela
variedade e raridade dos utensilios e efeitos que a compdem.
Na maior parte, tém procedéncia na cole¢do etnogréfica do
antigo ‘Museu Rocha’, pacientemente coletados e classifi-
cados pelo naturalista Prof. Dias da Rocha. A outra parte,
deve-se ao trabalho de acuradas pesquisas e cuidadosa
catalogacio do Dr. Pompeu Sobrinho, (...). Mais de 1.200
machados liticos, rebolos, amuletos, cachimbos, ao lado de
originalissimos pildes, igacabas e camucins, dao sentido de
austeridade e a0 mesmo tempo de reminiscéncia historica a
esta Sala evocativa. Cada objeto testemunha a vida ardua e
natural dos nossos antepassados das selvas, e cada um de nos
sente dentro de sia for¢a dessa raga, que nos legou no sangue e
nos hébitos, indeléveis marcas. A visita a Sala do Indio trans-
porta-nos espiritualmente a um passado eloqtiente, gravado
com o sainete vibrante da aculturacio da gente branca nesta
area da nacionalidade, entdo em plena formagao. Como que
assistimos, em desfile, a todos aqueles conflitos de cultura,
de sentimentos, de sexo e de idéias que configuraram afinal
nosso cruzamento racico nas suas bases mais profundas — o
europeu e o amerindio (...). E um belo passeio que realiza-
mos pelas ‘alamédas’ da pedra polida’ para melhor firmar o




contraste entre o primitivismo espontaneo e o cientificismo
de hoje (Girao apud Oliveira, 2009, p.74) (grifo meu).

Imbuido de uma perspectiva evolucionista e acreditando numa
inexoravel aculturagdo, percebemos nas palavras de Girdo o papel
destinado ao indigena nesta representagdo. Aliado a “uma negagao de
sua a¢do como sujeito historico”, o indio é o “elemento puro, primiti-
vo, ingénuo, que passa por um processo de melhoramento a partir da
miscigenagdo com o homem branco” (Oliveira, 2009, p. 75). Os objetos
proporcionavam um passeio pela evolugdo, entre um “primitivismo es-
pontaneo” (“as alamédas da pedra polida”) e os tempos modernos do
“cientificismo”, significando simplesmente “reminiscéncia histérica” de
povos que, naquele momento, estariam extintos.

Desde as primeiras mobilizagdes indigenas ocorridas nos anos
de 1980, o paradigma da extingdo dos povos indigenas no Ceara foi
substancializado em um decreto provincial, vale a pena ressaltar, ine-
xistente. Tal constru¢do vem sendo contestada em varias pesquisas
recentes (Silva, 2009 e 2011; Valle, 2009a e b; Gomes, 2011). Em termos
documentais, esta afirmativa se fundamenta na existéncia de uma série
de oficios e correspondéncias trocadas entre o Governo da Provincia,
Ministérios do Império e a Assembléia Provincial, que reafirmavam
continuamente a extingdo indigena a partir da dispersao e miscigenagao
na, correntemente denominada, “massa da populagao civilizada”. Isso é
questionavel, por exemplo, por existirem varios registros historicos de
queixas continuas dos indios que tinham as suas terras invadidas na-
quele momento, fins do século XIX, como os de Messejana e Parangaba
ou, ja no século XX, como os indigenas de Pacajus (1915), entre varios
outros casos semelhantes. No entanto, tal decreto vem sendo enfatizado
nos discursos de liderancas indigenas e indigenistas, que se posicionam
muitas vezes propondo a sua revogagao™®.

35 Entretanto, existe um relatdrio, de 1863. Em 1860, chega na provincia do Ceara o
engenheiro Antonio Gongalves Justa Aradjo, responsavel por medir as terras devo-
lutas nos aldeamentos indigenas. As denuncias feitas sobre o esbulho de terras na
década de 1850 finda com a medi¢ao empreendida pelo engenheiro, cujas informagdes
estdo presentes no “Relatério das Terras Publicas e da Colonizagdo - Apresentado em 4
de margo de 1863 Ao Illustrissimo e excellentissimo senhor Ministro e Secretario d’Es-
tado dos Negocios da Agricultura, Commercio e Obras Publicas pelo director da terceira



A visibilidade destas mobilizagdes étnicas colocou em cheque
perspectivas tedricas que, mesmo ainda possuindo hegemonia nos
campos disciplinares da antropologia e da histdria, ndo davam mais
conta de compreender estes processos sociais.

directoria Bernardo Augusto Nascentes de Azambuja”. O relatério informa acerca da
situagdo das terras dos aldeamentos indigenas em varias provincias, incorporando as
devolutas aos “proprios nacionaes” (terras pablicas da Unido). O relatério mapeia os
locais onde se encontravam os indios dispersos, informando sobre lugares, individuos,
estradas, clima, agricultura e hidrografia. No Cear4, este trabalho de medigao das ter-
ras indigenas ocorreu sobre o clima de tensdo, por conta das “continuadas reclamagoes
e conflitos” entre “indios e outros habitantes estabelecidos na primeira sesmaria de
Mecejana”, que desde 1857 ja eram de conhecimento do Governo Imperial (Azambuja,
1863, p.12). As principais informagoes dizem respeito a medigdo e demarcagao das
terras devolutas da extinta vila de Messejana. Teriam sido medidos e demarcados
“todos os terrenos occupados assim pelos Indios, como por pessoas extranhas que
alli se estabelecerdo” (p.13). E referida carta topografica, ndo localizada em nossa pes-
quisa. No interior do perimetro foram demarcadas 126 posses de indios. O relatério é
um documento que situa 0 momento em que os conflitos por terras se acirravam, com
as dentncias recorrentes feitas por indios e outros, e o Governo Imperial, medindo,
identificando e demarcando as terras “ndo-ocupadas” por indigenas, passando a
denominé-las de “devolutas” — tornando-as legalmente aptas para serem transferidas
para particulares, posseiros, foreiros e compradores. A permanéncia contemporinea
deste discurso evidencia o significado que tal proposi¢do adquiriu entre 0 movimento
indigena e indigenista cearense, mesmo que as pesquisas histérico-antropologicas
demonstrem, justamente, que houve uma continuidade dessas populagdes sob o
manto do ndo-reconhecimento, construido social e teoricamente.



la"do Araripe - ’
S

D,

T

000

5000

00

“10.000

Legenda
Indigenas
s

Rios e Riachos

Usina Hidroelétrica
Capitais Estaduais

*

Sedes Municipais

Sitema de Projeio: Untversal Transversal Mercator

Forte Gace IBGE - PR - ANA - CEHSF.
Eaborado por Samuel Oivera Gomes.







2 TEORIAS, OBJETOS E SUJEITOS

2.1 Mobilizacoes €tnicas, teorias antropologicas € museus

indigenas

As classes dominantes moldam tudo e todos a forma de seus
interesses. E incrivel, a primeira vista, como ela consegue
tecer os fatos e vesti-los de eternidade, levando os oprimidos
a crerem na ‘imutabilidade da vida real’.

Sem isto, a classe dominante nao teria como garantir as con-
di¢oes de permanéncia no poder, nio teria, inclusive, como
garantir a utilizacdo dos aparelhos do Estado para legitimar
suas ideias, seus pontos de vista, sua versao da historia.

No processo de reconhecimento dos Indios Tapeba junto a
FUNALI o CSN - Conselho de Seguran¢a Nacional, numa
atitude de defesa a classe dominante (20.7.88) nega exis-
téncia dos Indios em Caucaia, com base nio em estudos
antropoldgicos e sociologicos produzidos por competentes
profissionais, mas na opinido furiosa dos fazendeiros da area
em conflito.

A luta Tapeba recebeu apoio de drgdo como MIRAD, Museu
Nacional, CIMI, Arquidiocese de Fortaleza e, num dado
momento, da propria FUNAI além de quase cem entidades
de classe, comunitarias, ecologicas e culturais, tanto em nivel
local, nacional, como em nivel internacional - o que lhe con-
feriram um peso politico de resisténcia incomum (Cordeiro,
1989, p. 155)



No inicio dos anos de 1980, ocorreu no cendrio politico cearense
o surgimento de sujeitos coletivos reivindicando identificagdo e reco-
nhecimento como povos indigenas, se mobilizando para a obtengao de
direitos sociais e, principalmente, territoriais, garantidos somente pela
Constituicdo Federal de 1988. Em documento da Associagdo Missao
Tremembé (AMIT), consta que

Os povos indigenas no Ceard, a partir do ano de 1982, ini-
claram um movimento no sentido de se organizarem e
reocuparem o seu espago na sociedade cearense. Nesse
movimento, os Tapeba foram apoiados publicamente pela
Arquidiocese de Fortaleza. Em 1987-1988, comeca a arti-
cula¢do dos Tremembé do Capim-agu e dos Tremembé da
Almofala-Varjota, no municipio de Itarema. Em seguida, os
Pitaguary em Maracanau e Pacatuba, e os Jenipapo-Kanindé,
no Aquiraz. Depoisosgruposindigenaslocalizadosna Diocese
de Cratets. Nessa regido, estdo os Kalabaga, Potiguara (de
Monte Nebo e de Monsenhor Tabosa), os Tabajara (Cratets
e Monsenhor Tabosa), os Kariri e os Tupinamba (Crateus).
Mais recentemente os Kanindé de Aratuba-Canindé, e os
Tremembé de Corrego Jodo Pereira (Itarema-Acarau) (O
movimento indigena no Ceard, AMIT, 2001).

O processo de reconhecimento e regularizagdo fundiaria dos
Tapeba e Tremembé iniciou-se em 1986 e, em ambos casos, até hoje
suas demandas territoriais ainda tramitam na justiga, em infindaveis
novelas judiciais formadas por seguidos laudos antropoldgicos anula-
dos por contestagoes efetuadas por interesses conflitantes a demarcagio
das terras.

No Ceara, diferentemente do processo de mobiliza¢ao e reco-
nhecimento dos povos que habitam nas circunvizinhancas do rio Sao
Francisco (em PE, BA e AL, principalmente), que ocorreu a partir da
década de 1920 e subsequentes, com a agdo dos grupos indigenas e do
Servico de Protecdo ao Indio (SPI) (Sampaio, 1986; Peres, 2004; Arruti,
1995 e 2004); a visibilizacdo de demandas provindas da mobiliza¢do
étnica e o despertar de um interesse intelectual e politico, se torna-
ram significativos apenas a partir da década de 1980 (Sampaio, 1986;
Cordeiro, 1989; Leite, 1993).



As teorias antropologicas construidas para analisar esses pro-
cessos no Nordeste, regido de colonizagdo mais antiga no Brasil, onde
os indios tinham sido dados como extintos no século XIX - “ao arre-
pio dos fatos”, como afirmara Manuela Carneiro da Cunha (1994, p.7)
- tiveram que superar perspectivas assimilacionistas e de uma etnolo-
gia das perdas, sob pena de ndo darem conta destas novas realidades
que envolveram, entrelagcadamente, identificacdo étnica, dindmicas da
memoria e organizagdo socio-politica (Reesink, 1983; Sampaio, 1985;
Oliveira, 2004). Na década de 1980, a perspectiva culturalista até entdo
hegemonica cedeu espago para os estudos etnograficos (sincronicos) e
histérico-antropoldgicos sobre grupos étnicos no Ceard, no bojo des-
te processo de organizagdo politica e mobiliza¢ao por reconhecimento
(Barreto Filho, 1993; Valle, 1993). Ganhariam espago abordagens de
cardater interacionista, relacionais e situacionais (Barth, 1998 e 2000;
Poutignat e Streiff-Fenart, 1998; Weber, 1991), apesar do grande peso
da naturalizagao da identificagdo indigena baseada em critérios raciais
e bioldgicos entre o senso comum, a opinido publica e, até mesmo, seto-
res académicos conservadores.

Na historia tradicional, o indio romantizado e estereotipado,
habitante de um idilico e longinquo passado ou aprisionado em mu-
seus, cole¢des etnograficas ou itens folclorizados, nao rimava com
a ativa atuagao social daqueles sujeitos contemporaneos, com as re-
presentagdes que organizavam sobre si e nem com a forma como se
apresentavam publicamente, rearticulando dinamicamente simbolos,
praticas e discursos em prol do reconhecimento. Como entender estes
processos que reunem, intimamente, transformagdes de identificagdes
sociais, reelaboracdo cultural e reinterpretacao de referenciais do passa-
do? Os usos, os papeis e as relagdes desses processos com as dindmicas
da memoria sao fundamentais para sua compreensao, pois se fundam,
eminentemente, no ato de rememorar originalmente o passado, com o
intuito de construir novas referéncias que legitimam, fortalecem e dao
sentido as suas identificagdes étnicas e mobilizagdes politicas.

As transformagoes dos focos das pesquisas antropoldgicas, as-
sim como a prépria constituicdo de um campo de agdo indigenista, se
relacionam aos processos de mobilizagdo étnica e aos modos como se
reconfiguram as representagdes e o reconhecimento dos povos indige-
nas, com importantes desdobramentos politicos e simbolicos. A intima



relacdo entre teoria e politica é fundamental na constituicio de um
“modo de reconhecimento” que, segundo Jodo Pacheco de Oliveira, é
a “no¢ao que aponta a forma como coletividades e pessoas indigenas
seriam percebidas e registradas pela sociedade colonial e, depois, na-
cional” (Oliveira, 2011, p. 12).

Em relagdo a antropologia indigena, no entanto, apenas nas
primeiras décadas de 1990 temos os primeiros trabalhos sobre as mo-
bilizagoes étnicas no Ceara, como parte do Projeto Estudo sobre Terras
Indigenas no Brasil (PETI), do Museu Nacional (UFR]). Os Tremembé
foram estudados por Valle (1993) e os Tapeba por Barreto Filho (1993),
orientados pelo antropdlogo Joao Pacheco de Oliveira Filho. Na bus-
ca de analisarem “(...) o fenomeno do ressurgimento das identidades
étnicas (indigenas)” no Nordeste, realizariam “(...) originalmente mo-
nografias de orientagdo etnografica, (...) resultantes de um prolongado
trabalho de campo e da utilizagdo de métodos e conceitos antropoldgi-
cos” (Oliveira, 2004, p. 9). Com pesquisas etnograficas sendo efetuadas
entre varios povos indigenas do Nordeste (Grunewald, 2004; Brasileiro,
2004; Martins, 2004), visava-se criar “Uma base consistente e sistema-
tica de monitoramento do processo de terras indigenas no nordeste,
envolvendo os diversos agentes sociais diretamente envolvidos com a
questdo” (Oliveira e Leite, 1993, p. I).

Depois disso, varios estudos foram efetuados por novas geragoes
de pesquisadores, em programas de pds-graduagdo de departamentos
de Ciéncias Humanas e Sociais vinculados as universidades publicas,
aumentando notavelmente a producdo durante meados da década de
1990 e na primeira década do século XX. Esta geragdo vem realizando
novas abordagens, a partir de referenciais analiticos que possibilitam
uma reinterpretacao de varios aspectos da histéria e antropologia indi-
genas no Ceard’®.

36 Destacamos os trabalhos antropoldgicos de Hényo Trindade Barreto Filho
(1993), Carlos Guilherme do Valle (1993), Max Maranhio Aires (1994, 2000), Marcos
Messender (1994), Gérson Augusto Oliveira Jr. (1998, 2006); Roselane Bezerra (2000),
Joceny de Deus Pinheiro (1999, 2002), Carmén Lucia Silva Lima (2003, 2007, 2009),
Juliana Gondim (2010), Analu Téfoli (2010), Alexandre Gomes e Jodo Paulo Vieira
Neto (2009), Estévao Palitot (2009 e 2010), Alexandre Gomes (2012), Bruno Ronald
Silva (2013) e Ronaldo Santiago Lopes (2014).



A partir da década de 1980, a produgéo tedrica e o debate po-
litico, ao se deslocarem para os movimentos sociais e universidades,
ressoaram na imprensa e na opinido publica, possibilitando a concreti-
zagdo de um campo de agdo indigenista no Ceara, no qual interagiam
povos indigenas em processo crescente de organizagdo e diversas
instancias da sociedade, como Igreja Catolica, universidades, ongs,
Estado etc., em torno dos embates e disputas de representagdes sociais
e construgdes simbdlicas. Essa mobiliza¢do culminou em 1994, com a
realizagdo da 1°- Assembléia Indigena no Ceara. O Jornal “Antena das
Comunidades”, em 1995, assim noticiou este encontro:

Em 1994 realizamos em Poranga, regido de Cratets, a 1°
Assembléia Indigena no Ceard, nos dias 26, 27 e 28 de agosto,
com a presenca de 79 indigenas de 7 povos do Ceara e 1 da
Paraiba: Genipapo, Kalabaga, Kariri, Pitaguary, Potyguara
de Monte Nebo, Tapeba e Tremembé de Almofala (do Ceara)
e Potyguara (da Paraiba). O objetivo dessa primeira assem-
bléia, nascido da proposta de nds proprios, indigenas, foi
para nos se encontrar, se conhecer, conversar juntos, sobre:
1. As raizes e a histdria de cada povo indigena: Quem somos
nds; 2. As lutas e enfrentamentos, a nossa resisténcia; 3. As
preocupacdes e dificuldades. No final houve uma Romaria
a “Cidade dos Cocos”, a 4 léguas de Poranga, a terra sagrada
dos Kalabaga, com uma caverna muito importante, uma
localidade também muito bonita e agradavel. Para essa
assembléia varias pessoas, entidades e nos, grupos indige-
nas, contribuimos. Foi um conjunto de forga e solidariedade.
Liderangas indigenas dos Povos do Ceara: Genipapo-
Kanindé, Kalabaca, Kariri, Pitaguary, Potyguara de Monte
Nebo, Tabajara, Tapeba e Tremembé de Almofala.”

37 Jornal “Antena das Comunidades”. Sdbado, 21 de outubro de 1995. Acervo docu-
mental da etnia Jenipapo-Kanindé. A primeira assembleia indigena no Ceard foi
marcada pelo encontro inédito entre os indios do sertdo com os do litoral. Segundo a
missiondria Margareth Malfliet “Maria Amélia conseguiu o 6nibus para trazer uma
maior representagio dos povos do litoral. Todos os indigenas de fora ficaram arran-
chados nas casas das familias (uma troca de experiéncias fortalecedora)” (Malfliet,
2009, p. 426). Um registro importante sobre o encontro é o video 1°- assembleia indi-
gena do Ceard - Poranga.



Neste mesmo ano (1994), era lan¢ada uma publicagio resultado
de uma vasta pesquisa realizada em arquivos regionais e nacionais, vi-
sando efetuar um mapeamento de fontes para a historia indigena e do
indigenismo, que exerceu grande influéncia “sobre toda uma geragao
de pesquisadores, intitulada Guia de Fontes para a Histéria Indigena
e do Indigenismo em Arquivos Brasileiros, coordenada pela professo-
ra Maria Manuela Carneiro da Cunha, a partir do Nucleo de Apoio a
Pesquisa de Historia Indigena e do Indigenismo (NHII-USP)” (Silva,
2009, p. 17). No Cear4, a pesquisa foi coordenada pela antropdloga
Maria Sylvia Porto Alegre, com a contribui¢do do historiador Francisco
Pinheiro, professores dos departamentos de Sociologia e Histdria da
Universidade Federal do Ceara (UFC), respectivamente. Tal publica-
¢do demonstra o interesse da questdo indigena como objeto de reflexao
académica, e o papel desempenhado por sujeitos e grupos vinculados
as universidades como agentes ativos no processo de reconhecimento
das demandas politicas e sociais das organizag¢oes dos povos indigenas,
a partir do momento em que passaram a investigar questdes étnicas e
apoia-los publicamente em suas reivindicagoes.

8. Primeira Assembléia Estadual dos Povos Indigenas no Ceara (Poranga, agosto
de 1994). Acervo da Oca da Memdria (Tabajara e Kalabaca de Poranga)

Ao identificar cerca de “I1 instituicdes publicas e privadas
detentoras de documentos sobre o indio, nos séculos XVIII e XIX” e



identificar 34 conjuntos documentais, este estudo tornou-se fundamen-
tal para as pesquisas historicas e antropoldgicas sobre a problematica
indigena realizadas desde entdo no Ceard. Ressaltar a importancia de
uma produgio cada vez maior de pesquisas sobre a presenga indigena
no Estado (Palitot, 2009), constitui fato deveras simbolico e representa-
tivo, principalmente levando em considera¢dao que “Foi no Nordeste e
especialmente no Ceara que se inaugurou, em meados do século XIX,
a extingdo indigena no papel. Declarava-se (...) a inexisténcia de indios,
para melhor se apoderar de suas terras” (Cunha, 1994, p. 8).

Este processo de mobilizagdo politica em torno da identifica-
¢do étnica foi denominado por alguns estudiosos de “etnogénese” ou
“emergéncia étnica”, abrangendo “tanto a emergéncia de novas identi-
dades como a reinvencao de etnias reconhecidas” (Oliveira, 2004, p.20).
O antropdlogo argentino Miguel Bartolomé avalia teoricamente a di-
versidade de usos do conceito de etnogénese,

(...) para designar diferentes processos sociais protagoni-
zados pelos grupos étnicos. De modo geral, a antropologia
recorreu ao conceito para descrever o desenvolvimento, ao
longo da histéria, das coletividades humanas que nomea-
mos grupos étnicos, na medida em que se percebem e sdo
percebidas como formagdes distintas de outros agrupa-
mentos por possuirem um patriménio lingiistico, social
ou cultural que consideram ou ¢ considerado exclusivo,
ou seja, o conceito foi cunhado para dar conta do processo
histérico de configura¢do de coletividades étnicas como
resultado de migracdes, invasdes, conquistas, fissdes ou
fusodes (Bartolomé, 2006, p. 39).

Entretanto, o uso do termo nio ¢ consenso na antropologia
brasileira, muito menos os casos em que é utilizado. Jodo Pacheco
de Oliveira utiliza o termo “ressurgimento das identidades étni-
cas” (Oliveira, 2004), enquanto Edwin Reesink prefere a expressiao
“reemergéncia” ou “ressurgéncia”, ao considerar a existéncia de uma
emergéncia historicamente anterior (Reesink, 2000, p. 394-395) (apud
Vaz Filho, 2010, p.105). Mais de 40 povos indigenas reunidos em maio
de 2003, em Olinda (PE), no” I Encontro Nacional dos Povos Indigenas
em Luta pelo Reconhecimento Etnico e Territorial”, afirmaram que



“Nao somos ressurgidos, nem emergentes, somos povos resistentes” .
Ha de se concordar que o processo de mobilizagdo de grupos sociais
reivindicando reconhecimento étnico e direitos diferenciados eviden-
cia uma tendéncia a etnicizagdo da politica, ou seja, a politizacdo das
identificacoes étnicas.

Na renovagdo epistemoldgica necessaria a compreensao desses
processos sociais ha uma reinterpretagdo de classicas teorias filosofi-
cas e antropoldgicas, como importantes ferramentas analiticas para a
compreensdo dos processos de mobilizagao indigena. Dentre os autores
significativos utilizados nesta construgdo interpretativa, a nivel local
destacamos, de um lado, Karl Marx - a questao indigena compreendi-
da como resultante da luta de classes e relacionada a divisao social do
trabalho e a formagao de mao-de-obra — presente nas obras do advo-
gado indigenista José Cordeiro (1989, ver epigrafe) e na do historiador
Francisco Pinheiro (2000).

Por outro lado, na antropologia, destacam-se a influéncia dos
postulados de Max Weber e, principalmente, Fredrik Barth, fundamen-
tais nesta ruptura conceitual para os estudos dos movimentos étnicos.
Esta fértil discussao sobre etnicidade veio ganhando corpo crescente
na antropologia contemporanea a partir dos anos 1960 (Barth, 1969;
Cohen, 1969), propondo analiticamente a separagao entre etnicidade
e cultura, desde entao definitiva no trato de tais questdes (Eriksen;
Nielsen, 2007).

O compreensivismo weberiano parte de uma perspectiva her-
menéutica, que busca a compreensdo (verstehen) e interpretagdo do
ponto de vista do outro (seja este “outro” uma cultura ou individuo),
através do entendimento das motivacdes para as agdes sociais. Deste
modo, a atengdo volta-se ndo para o funcionamento ou a articulagdo
do sistema, mas para o entendimento do que motiva os individuos a
agirem de determinada forma. Seus conceitos de “acdo social” (e seu
carater relacional),* “sentido” (o carater subjetivo do sentido da agdo

38 Carta dos povos indigenas resistentes, 2003.

39 “A agdo social (incluindo omissdo ou tolerancia) orienta-se pelo comportamento
de outros, seja este passado, presente ou esperado como futuro. Os outros podem
ser individuos e conhecidos ou uma multiplicidade indeterminada de pessoas



social para os agentes) * e “relagdo social” *! sao fundamentais para a
percepcao da subjetividade como importante fator na constru¢ao do
sentimento de pertencimento a uma coletividade étnica (Weber, 1991;
Barth, 1998 e 2000; Poutignat e Streiff-Fenart, 1998). Entretanto, se a
nogao de etnicidade

(...) permitiu de modo inconteste um avango teérico impor-
tante na conceptualizacdo dos grupos étnicos, deixa,
portanto, subsistir um determinado niimero de confusdes
que se devem menos, a nosso ver, a diversidade de fend-
menos que ela abarca do que as divergéncias conceptuais
fundamentais mascaradas sob o aparente acordo teérico
conquistado contra o primordialismo (Poutignat; Streift-
Fenart, 1998, p. 121).

Seja uma visdo primordialista (identificagdo étnica como algo
buscado na incessante procura de origens primordiais), seja substancia-
lista (identificacdo étnica vinculada a um determinado contetido, a uma
substancia) ou instrumentalista (identificagdo étnica enquanto meio
para alcancar um fim pré-determinado), estas abordagens tedricas tém
cedido, cada vez mais, espago a formulagoes tedricas processuais, como
as do antropdlogo noruegués Thomas Erikssen, ao afirmar que “(...) the
members of human groups have a ‘innate’ propensity to distinguish
between insiders and outsiders, to delineate social boundaries and to
develop stereotypes about ‘the other’ in order to sustain and justify

completamente desconhecidas. O comportamento sé é agdo social quando se orienta
pelas agdes de outros” (Weber, 1991, p. 13-14)

40 “(...) o sentido da ag¢do nao ¢é algo ja dado que de algum modo seja ‘visado’ pelo
agente como meta de sua agdo, mas ¢ a representagdo que ele, como agente, tem do
curso de sua agdo e que comanda a sua execugao. (...) O que motiva a a¢do ndo é seu
sentido, mas o modo como o agente representa para si ao conduzi-la” (Cohn, 1991, p.
XIV).

41 “Por relagdo social entendemos o comportamento reciprocamente referido quanto
a seu conteudo de sentido por uma pluralidade de agentes e que se orienta por essa
referéncia” (Weber, 1991, p. 16).



these boundaries” (Eriksen, 1996, p.1).** Segundo o autor, poderiamos
até conceituar etnicidade de modo semelhante a género, sexo e idade,
categorias classificatorias que existem em qualquer sociedade humana,
entretanto, alerta para os perigos de sua aceitagdo como um fenémeno
universal e a-historico (Erikssen, 1996).

Na obra postuma de Weber, “Economia e Sociedade” (1922), o
capitulo “Relagdes comunitarias étnicas” (Weber, 1991) introduziu for-
mulagdes que se tornaram fundamentais para a andlise das dinamicas
interétnicas, redescobertas na esteira das teorias interacionistas. Entre
estas asser¢oes, Weber ja ponderava que toda espécie de comunidade
é portadora de costumes comuns; que nem toda crenca na afinida-
de de origem baseia-se na igualdade de habitos e costumes, e que a
crenga na afinidade de origem pode ter consequéncias importantes par-
ticularmente para a formac¢do de comunidades politicas (Weber, 1991,
p.267-273).

Em trecho classico, Weber insere a subjetividade enquanto ele-
mento fundamental para a constru¢do do sentimento de comunhéo
étnica, possibilitando a compreensao dos grupos étnicos como formas
de organizagao politica. Denomina

(...) grupos ‘étnicos’ aqueles grupos humanos que, em vir-
tude de semelhancas no habitus externo ou nos costumes,
ou em ambos, ou em virtudes de lembrancas de colonizagdo
e migra¢do, nutrem uma crenga subjetiva na procedéncia
comum, de tal modo que esta se torna importante para a
propagacdo de relagdes comunitarias, sendo indiferente
se existe ou ndo uma comunidade de sangue efetiva. (...) A
comunidade étnica (no sentido que damos) nido constitui,
em si mesma, uma comunidade, mas apenas um elemento
que facilita relagdes comunitarias. Fomenta relacdes comu-
nitarias de natureza mais diversa, mas sobretudo, conforme
ensina a experiéncia, as politicas. Por outro lado, é a comu-
nidade politica que costuma despertar, em primeiro lugar,
por toda parte, mesmo quando apresenta estruturas muito

42 Os membros dos grupos humanos tém uma ‘inata’ propensdo para distinguir
entre insiders e outsiders, para delinear fronteiras sociais e desenvolver esteredtipos
sobre ‘o outro’ em questdo para sustentar e justificar essas fronteiras (tradugao livre).



artificiais, a crenca na comunhdo étnica, sobrevivendo esta
geralmente a decadéncia daquela, a ndo ser que diferencas
drésticas de costumes e de habito ou, particularmente, de
idioma o impecam (Weber, 1991, p. 270).

Alguns simbolos de diferencia¢ao social sao evidenciados in-
tencionalmente por “comunidades étnicas” que afirmam, através destes
sinais (diacriticos), determinadas referéncias identitarias, emblemas de
suas diferencas (Barth, 1998; Poutignat e Streiff-Fenart, 1998, p. 194).
Manuela Carneiro da Cunha afirma, noutro trecho que tornou-se clas-
sico nos estudos sobre etnicidade no Brasil, que a cultura de um grupo
étnico, na

(...) didspora ou em situagdes de intenso contato, ndo se perde
ou se funde simplesmente, mas adquire uma nova fungéo (...)
enquanto se torna cultura de contraste (...) tende a0 mesmo
tempo a se acentuar, tornando-se mais visivel, e a se simpli-
ficar e enrijecer, reduzindo-se a um numero menor de tragos
que se tornam diacriticos (Cunha, 2009, p.237).

Poderiamos considerar os objetos enquanto construtores destas
fronteiras étnicas? Objetos, num espago museal ou utilizados social-
mente de modos os mais diversos, nas esferas rituais, em atos publicos,
reunides e/ou escolas: qual a relagao entre objetos, identificagdes sociais
e étnicas e memoria? Até que ponto os objetos se constituem como par-
te do processo de organizagao social das diferencas?

211 Revisitando Fredrik Barth: cultura como fluxo,
descontinuidade e variacao

Barth admite a fundamental influéncia da perspectiva interacionista
do socidlogo Erving Goftman (1922-1982) na formulagdo das modernas
teorias sobre etnicidade (2000b). Goffman, por sua vez, sistematiza al-
guns principios fundamentais do interacionismo simbolico, propondo
a compreensdo da sociedade a partir do estudo da interagdo cotidiana.
A interagdo é considerada um processo fundamental de identificacdo



e diferenciagdo de individuos e grupos, que nao existem isoladamente,
mas apenas em relagdo uns com os outros — procurando incessante-
mente uma posi¢ao de afirmagédo pela diferenciagdo (1963 e 1959). O
desempenho dos papéis sociais se relaciona com o modo como cada in-
dividuo concebe sua imagem e a pretende manter. Goffman considera o
mundo como uma espécie de teatro, no qual individuos e grupos repre-
sentam de acordo com as circunstancias, se diferenciando por rituais
posicoes distintivas (Goffman, 1985). A problematizacio do socidlo-
go sobre a relagdo entre estrutura social e a problematica do ator, sera
transposta, de sociedades modernas e urbanas, para os grupos étnicos
em interacgao, por Fredrik Barth (2000).

A construgdo tedrica mais influente de Barth foi expressa na
introducdo da coletanea “Grupos étnicos e suas fronteiras” (Groups
Ethnics and Boundaries), de 1969. O escrito sistematizou as principais
tendéncias e renovagdes tedricas da época num texto curto, enxuto e
que enumera alguns pontos-de-vista que tornar-se-do fundamentais: a
etnicidade como fendmeno social e politico, ndo especificamente cul-
tural; a fronteira étnica define o grupo, ndo o material cultural que ele
contém; a relagao define os grupos étnicos, ndo sua cultura; a relagao
dos grupos (re)define o significado da cultura. Barth critica a idéia de
identidade étnica relacionada mecanicamente enquanto mero aspecto
da cultura, da histéria ou do territério proprios de um grupo, propondo
uma conceituagdo processual para a defini¢do das fronteiras (bounda-
ries), construidas nas diferentes situagdes de interagdo entre os grupos
sociais e étnicos (2000).

Tomando o contrapé das abordagens etnoldgicas classicas
que pressupdem a estabilidade das entidades sociocultu-
rais identificadas como ‘grupos étnicos’ e problematizam
a mudanc¢a sob a forma do empréstimo ou da acultura-
¢do, a abordagem de Barth pressupde o contato cultural e
a mobilidade das pessoas e problematiza a emergéncia e a
persisténcia de grupos étnicos como unidades identificaveis
pela manuten¢do de suas fronteiras (Poutignat; Streiff-
Fenart, 1998, p. 112).

A obra de Barth ¢ paradigmatica nos estudos sobre etnicida-
de porque rompe com uma visdo essencialista, amplia a visdo sobre o



fendmeno étnico e estabelece uma separagdo definitiva entre o concei-
to de “etnicidade” dos de “raga” e “cultura” (Eriksen, 1996). Em sua
analise, o grupo étnico se constitui como categoria de atribuigao/
identificagdo que propicia a interagdo e a organizagao entre os sujeitos,
buscando nas fronteiras étnicas os elementos da interagdo social, num
enfoque relacional (Barth, 1998). Este é um imperativo categérico de
grande influéncia nos estudos atuais sobre etnicidade e, justamente por
conta de um uso quase indiscriminado, uma série de criticas vém sen-
do feitas, propondo uma reavaliacao da utilizagdo deste instrumental
analitico, a luz de diferentes materiais empiricos (Reesink, 2008 e 2010;
Villar, 2004).

Devemos tomar precaugdes para ndo generalizar, através de
conceitos totalizadores, processos historicos, espacial e socialmente
localizados. Utilizamos a nogdo de fronteira (boundarie) enquanto di-
namizadora das relagdes entre os grupos, atentando para a histéria e o
contexto local, nos quais experiéncias particulares se configuram como
processos sociais, por isto a importancia atribuida a analise etnografica.
“Culturas diferentes, historicidades diferentes” (Sahlins, 2003, p. 11).

Outros aspectos de sua obra — alguns presentes na propria
introdugdo, outros no seu artigo revisionista escrito 25 anos depois
(Barth, 2000) - apesar de trazerem diversas importantes contribui-
¢Oes teoricas a este debate, ainda permanecem pouco articulados em
analises contemporaneas. Barth admitiu, em 1994, que o aspecto que
mais frutificou daquelas contribuicdes de 1969, foi “The empirical strat-
egy (...) was to give particular ethnographic attention to persons who
change their ethnic identity: a discovery procedure aiming to lay bare
the processes involved in the reproduction of ethnic groups”* (Barth,
2000, p. 10).

A discussao moderna sobre etnicidade reflete as transforma-
¢oes da antropologia contemporénea. Na obra de Ulf Hannerz, “(...) o
conceito de cultura foi redefinido para significar fluxo, processo e inte-
gracdo parcial, em vez de sistemas de significados estaveis e demarcados”

43 “A estratégia empirica de conceber atengdo etnografica particular para pessoas
que variam sua identidade étnica, sistematizando um procedimento com o objetivo
de situar e revelar os processos envolvidos na reproduc¢io dos grupos étnicos” (tradu-
¢do livre).



(Eriksen e Nielsen, 2007, p. 205). E importante perceber “sociedade e
cultura principalmente como fenémenos histéricos”, ao invés de “es-
truturas e padroes atemporais e imutaveis” (Eriksen e Nielsen, 2007, p.
213-214). De certo modo, as asser¢oes barthianas, feitas ha mais de qua-
renta anos para os estudos sobre etnicidade, ja antecipavam um mo(vi)
mento reflexivo da antropologia contemporanea. Para Marc Augé, em
analise antropoldgica,

E preciso sair de si, a sair de seu entorno, a compreender que
¢ a exigéncia do universal que relativiza as culturas e nio o
inverso. E preciso sair do cerco culturalista e promover o
individuo transcultural, aquele que, adquirindo o interesse
por todas as culturas do mundo, nio se aliena em relagéo a
nenhuma delas (Augé, 2010, p. 107).

Nossa abordagem se fundamenta num olhar que prioriza os
modos como indigenas vivencia(ra)m as relagdes interétnicas, tan-
to na dindmica de interacdo com o Estado (“contato”), quanto numa
“perspectiva” indigena e de sua cosmologia para a interpretacao dos
processos, na percep¢ao dos sentidos com que os grupos étnicos res-
significaram suas culturas e memorias (Oliveira, 2004; Castro, 1999).
Realizaremos uma abordagem sdcio-politica do “contato”, junto a uma
compreensdo “internalista”, olhares que serdo articulados através da
analise dos objetos. Este viés ecoa como parte da superagdo das teo-
rias da aculturagdo e do assimilacionismo (Silva, 2005), rompendo com
uma “etnologia das perdas culturais”, e compartilhando da visao dina-
mica, relacional e situacional de cultura, enquanto processo historico e
social (Oliveira, 2004 e 1999).

Segundo Fredrik Barth, quando “(...) atores usam identidades
étnicas para categorizar a si mesmo e outros, com objetivos de intera-
¢do, formam grupos étnicos no sentido organizacional” (Barth, 1998,
p. 194). Admitir a influéncia e importincia das formula¢des barthia-
nas nao significa se resumir a elas enquanto ponto de vista teérico. O
artigo citado, Enduring and emerging issues in the analysis of ethnicity
(Questdes permanentes e emergentes na analise da etnicidade) (1994),
que atualiza sua visdo sobre o debate, Barth retoma as formulagoes
de entdo e atualiza suas ideias, dialogando com as transformagdes da



teoria na antropologia contemporéinea. Enfatiza que o atual momen-
to é muito mais propicio para a aceitagdo das formulagoes daquela
época por conta da desconstrugao do conceito de cultura como algo
homogeéneo ter se fortalecido durante as tltimas décadas do século
XX (Barth, 2000).

A partir da percep¢ao de que “a variagdo empirica em cul-
tura é global e continua” (Barth, 2000, p.14), Barth estabelece um
conceito de cultura como fluxo, continuidade e variagao, opondo um
contetido cultural as fronteiras constituidoras dos grupos. Segundo
ele, fluxos culturais podem ser observados em qualquer populagio,
“é contraditdrio e incoerente, e é distribuido diferenciadamente sobre
pessoas posicionadas de forma variada” (Barth, 2000, p.14). Para en-
tender a constituicao das identificagdes étnicas, deve-se atentar para
as experiéncias das quais é formada e ndo para um suposto “inventa-
rio homogeneizado de manifestagdes”, um todo cultural exclusivo e
uniformizado. “A questdo é analisar os processos de fronteiras, ndo
enumerar uma soma de conteudo, como num velho modelo de tracos
e limites”, ou seja, perceber os fluxos culturais em campos de conti-
nuidade e de distribuigéo, trocas e contatos variados entre os grupos
étnicos e sociais (Barth, 2000, p.14-15).

Barth define trés niveis de interpenetragdo dos processos étni-
cos que devem ser considerados analiticamente, embora inseparaveis:
um nivel micro (individual), um nivel médio (dos movimentos étnicos)
e um nivel macro (aparelho estatal) (Barth, 2000, p. 20-30). Introduz,
como atualizacdo do seu pensamento, a importancia que concede ao
didlogo entre grupos e Estado na construgao da etnicidade.

Uma formulagiao consolidada diz respeito a consideragao da
identificagao étnica como um trago da organizagdo social e ndo como
expressdo da cultura, ou seja, etnicidade compreendida justamente
como o processo de organiza¢do social das diferencas através das in-
teragdes. O deslocamento do foco analitico ocorre da cultura para
as fronteiras (sua constru¢do, manutencao e redefini¢ao) e “processos
de recrutamento” - “grupos étnicos e suas distingdes sao produzi-
dos sobre interacdes particulares, historicas, economicas e politicas
circunstanciais, altamente situacionais e nao primordiais”. A cons-
tituicdo da identificacdo étnica é formada a partir de processos de
atribuicao e autorreconhecimento, assim os individuos e grupos



vivenciam sua etnicidade como organizagao social das proprias dife-
rencas (Barth, 2000).

No texto de 1994, Barth critica a reificagdo da categoria cul-
tura por parte dos antropdlogos que, idealmente, “imaginam como o
primitivo caracteriza sua cultura”, “atribuindo propriedades para eles,
homogeneizando e essencializando eles”. Considera o que denomina
de uma “organizagdo empresarial como parte dos interesses étnicos”™ a
mobilizagao de grupos étnicos como empreendimentos politicos cons-
cientemente liderados, e ndo “expressao direta da ideologia do grupo ou
da vontade popular”. Neste sentido, serd ttil a no¢ao de “empreendedo-
rismo étnico” (Barth, 2000).

Seria inocéncia ndo considerar as relagdes de poder entranhadas
aos processos de construgdo social da memoria. “(...) ha o lugar do ator
numa hierarquia social que da peso estrutural a sua acdo acarretando
conseqiiéncias maiores ou menores para outros atores” (Sahlins, 2008,
p. 133). O cacique Sotero, do povo Kanindé, estabelece uma consciente
relacdo entre os objetos e o poder da memoria, que se materializa na
selecao de pegas para a formagao de um acervo material diversificado e
a organizagao de um espago para sua guarda e armazenamento, com a
atribui¢ao de uma série de significados, relacionados com o processo de
construgdo da etnicidade e da memoria indigena.

Sotero conta, ao apresentar o acervo do MK, que “(...) Essa re-
portagem aqui foi a primeira reunido que fui, eu recebi a carta e fui, em
Maracanad, e trouxe a histdria dessa reuniao. Da histdria que nasceu o
nosso grupo indigena”. ** Segundo Sahlins

Acima de tudo, na fala as pessoas colocam os signos em rela-
¢Oes indexicais com os objetos de seus projetos, pois esses
objetos formam o contexto percebido, para a fala como ativi-
dade social. Tal contexto é de fato um contexto significado:
os significados de seus objetos podem até ser pressupostos
pelo ato de discurso (2008, p. 23-24).

44 Entrevista com o cacique Sotero, realizada por Alexandre Oliveira Gomes, em 15
de maio de 2011.



O cacique dos Kanindé continua e, ao apresentar os objetos,
lhes atribui sentidos: “Aqui ¢ da nossa rezadeira que tem aqui e faz re-
médio. Esses aqui foi que fui num encontro em Brasilia e pedi pra ficar
junto com eles aqui e tirar uma foto, eles aceitaram. Sdo cacique e pajé
da Amazonia”.

Além da importancia tedrica, Barth estabelece dois proce-
dimentos metodoldgicos que podem contribuir para uma “analise
processual étnica™ 1. Observar a variacao da cultura na totalidade de
uma populagdo plural; 2. Identificar processos que geram e produzem,
notavelmente, as maiores descontinuidades culturais (Barth, 2000,
p-15). Propde duas questdes problematicas, das quais nos deteremos
mais profundamente na primeira: qual ¢ a diferenca cultural organiza-
da pela etnicidade?” (Barth, 2000, p.30) **. Tratemos dos objetos.

Diversos povos indigenas vém se apropriando crescentemente
da constru¢do de espagos museoldgicos para o fortalecimento de sua
organizagdo politica em todas as regides do Brasil e do mundo. Como
aspectos proprios da antropologia contemporanea, os antropodlo-
gos Thomas Eriksen e Finn Nielsen apontam para as dificuldades nas
distingdes entre “nos e eles, observador e observado”, afirmando que
“Nativos’ sdo perfeitamente capazes de identificar a si mesmos e se
mostram cada vez mais avessos a tentativas antropoldgicas que se pro-
poem a ditar quem eles ‘realmente’ sao” (Eriksen e Nielsen, 2007, p. 193).
Este movimento teérico e reflexivo da antropologia ocorre numa época
de crescente mobilizagdo social dos povos indigenas em todo mundo.
“Esse tipo de autoconsciéncia cultural, conjugado a exigéncia politica de
um espago indigena dentro da sociedade mais ampla, é um fendmeno
mundial caracteristico do fim do século XX” (Sahlins, 1997b, p.127).

Por seu turno, o museu indigena “serve para manter ou recu-
perar a posse de seu patrimonio cultural material”, permitindo uma
“apropriagdo simbdlica do que é seu, ao elaborar o que significa em
sua propria linguagem” (Lersch e Ocampo, 2004, p. 3). Esta tipologia
de museu dé “visibilidade a cultura indigena”, tornando-se “um centro
de referéncia de memoria, de documentacéao e de pesquisa” através da

45 A segunda seria: “E como debater, simultaneamente, a cultura e os grupos sociais
por meio de fronteiras? (Barth, 2000, p.30).



realizagdo de “um vasto conjunto de a¢des” (Vidal, 2008, p. 175). Nos
museus indigenas, “Eles tém voz ativa e falam em primeira pessoa, seja
na organizagdo das narrativas museograficas, na condugdo de projetos
educativo-culturais, ou na realiza¢ao de procedimentos técnicos, tais
como Testauracgdo de pecas’ e ‘identificacdo’ de fotos, objetos e matérias-
-primas” (Chagas, 2007, p. 190).

Relacionamos esta “descoberta” com a necessidade que os
movimentos indigenas possuem de construir representagdes sobre si,
num momento em que “As organizagdes de povos indigenas haviam
sido formadas. Os direitos coletivos nas terras natais histdricas esta-
vam sendo reconhecidos e as demandas por terra faziam pressao com
algum sucesso”, como aponta Adam Kuper, ao se referir a um processo
de dimensdes mundiais (2008, p. 277). Este processo vem acompanha-
do pela elaboracao de declaragdes e resolucdes internacionais, como
a Convengdo 169 da Organizagdo Internacional do Trabalho (OIT) -
“Sobre Povos Indigenas e Tribais” (1989) e a “Declaracdo das Nagoes
Unidas sobre os Direitos dos Povos Indigenas” (2007).

A definigdo de grupo étnico e suas implicagdes politicas se
transpéem do campo teérico para o terreno juridico, em processos por
vezes polémicos e conflituosos de reconhecimento e disputa territorial.
Nesse campo, os embates em torno dos conceitos de etnogénese e emer-
géncia étnica ocorrem pari passu a organizagdo social de grupos que
articulam discursos étnicos, que transformam as formas de narrar o
seu passado articuladas a uma identificagao em busca de reconheci-
mento. Direitos sociais conquistados, como a demarcacio territorial e
politicas publicas diferenciadas, como as vinculadas a saude, ao siste-
ma de cotas nas universidades e/ou auxilios financeiros, complexificam
ainda mais o debate sobre os processos de afirmac¢ao étnica, nas arenas
tedrica, juridica e politico-institucional.

Se outrora, os povos indigenas foram classicamente os “re-
presentados”, atualmente protagonizam processos de musealizagao,
constroem sentidos sobre a cultura material e exigem, em muitos casos,
o repatriamento de cole¢des formadas em contextos colonialistas ou
imperialistas, como no Canadd e na Australia (Clifford, 2011; Turnbull
e Pickering, 2010). Segundo o historiador Ulpiano Bezerra de Meneses,



“(...) como afronta étnica que, por exemplo, minorias e grupos
indigenas entenderam a ‘publicizagdo’ dos despojos de seus
ancestrais. E nessa rota é que se encaminharam as tentativas
de solugdo: a partir da década de 70, a legislagdo americana
sobre patrimdnio cultural passou a incluir dispositivos expli-
citos referentes a tais problemas. O mesmo contexto permite
também esclarecer que nio é a transferéncia do objeto pes-
soal para o espaco publico que é relevante, mas o controle dos
significados que tal transferéncia implica. Por isso é que gru-
pos étnicos reivindicaram e assumiram, nos Estados Unidos,
Canada, Australia, a organizac¢do e gestdo integral de museus
antropoldgicos (agora chamados de museus ‘étnicos’), para
assegurarem a preserva¢do de uma determinada auto-ima-
gem, no deslocamento que a exposi¢do publica provoca, do
valor de uso para o valor cognitivo, possivel de ser extraido
de restos funerdrios e de objetos (inclusive os pessoais e per-
sonalizados), focos de disputa sobre o “direito a Historia”
(Meneses, 1993, p.98).

Esta ruptura politica e conceitual abriu um importante espaco
para uma revisdo do olhar antropoldgico sobre o “outro” construido
através da cultura material. Sdo inspiradoras as abordagens prove-
nientes dos estudos recentes de cole¢des etnograficas, que privilegiam
acOes e processos colaborativos junto aos povos representados nos
acervos. Neste sentido, destacam-se os trabalhos sobre a Colecido
Carlos Estevdo de Oliveira (Museu do Estado de Pernambuco)
(Athias, 2010); a Colegdo Thomaz Pompeu Sobrinho (Museu do Ceara)
(Gomes, 2012); a colegdo etnografica do Museu Paraense Emilio
Goeldi (Velthen, 2012); a cole¢do do povo Xikrim, sob a salvaguarda
do Museu de Arqueologia e Etnologia/USP (Silva e Gordon, 2013); e
as colegdes etnogréficas preservadas no Museu do Indio (FUNAI/R])
(van Velthen, 2012, p.63), entre outros. Se outrora os grupos indigenas
foram retratados através de diversas formas de colecionamento (como
a coleta de objetos ou o registro fotografico), as tendéncias atuais
partem de demandas das organiza¢des indigenas: ampliar a acessibi-
lidade aos acervos produzidos sobre eles, incorporando e analisando
os sentidos dos objetos sob suas 6ticas e cosmologias (Velthen, 2012;
Gomes, 2012; Vidal, 2008, Freire, 1998).



O estudo e a formagao dos museus indigenas ocorrem nesse
contexto, como parte de processos contemporineos de atuacio étnico-
-politica e tedrico-metodologica pos-coloniais, nos quais se questionam
os fundamentos autoritarios e de dominacio do conhecimento do
mundo ocidental sobre o “outro”. Segundo James Clifford,

(...) a pratica da representacao intercultural estd hoje mais do
que nunca em xeque. O dilema atual estd associado a desin-
tegracdo e a redistribuigdo do poder colonial nas décadas
posteriores a 1950 e as repercussdes das teorias culturais
radicais dos anos 1960 e 1970. Apds a reversio do olhar em
decorréncia do movimento da ‘negritude’, apds a crise de
conscience da antropologia em relagdo ao seu status liberal no
contexto da ordem imperialista, e agora que o ocidente nao
pode mais se apresentar como o Unico provedor de conhe-
cimento antropoldgico sobre o outro, tornou-se necessario
imaginar um mundo de etnografia generalizada (Clifford,
2011, p. 18).

Formulagdes recentes vem construindo um conceito de cultu-
ra que considere os contatos, as trocas, os fluxos, as descontinuidades
e as variagdes, como categorias analiticas que possibilitem estudar as
relagdes e dinamicas sociais, seja na diferenga (antropologia), seja na
temporalidade (histdria), ou na fusao destes horizontes — a opg¢do aqui
proposta. As proposi¢des barthianas foram pioneiras entre formulagoes
antropoldgicas que vém extrapolando as fronteiras das relagdes interét-
nicas (Barth, 1998 e 2000), como postulados da prépria renovagao em
teoria social. “Este mundo moderno, multivocal, torna cada vez mais
dificil conceber a diversidade humana como culturas independentes,
delimitadas e inscritas. A diferenca é um efeito de sincretismo inventi-
vo” (Clifford, 2011, p. 19).

Na trajetoria desta pesquisa, foi preciso compreender como
ocorreu a organizagdo politica deste grupo de cagadores e agricultores
rurais enquanto povo Kanindé, para desvendar os significados cons-
truidos sobre os objetos musealizados. Afinal, estamos lidando com um
“(...) processo de autoatribuicao de rétulos étnicos por grupos que, até
determinado momento, eram tomados indistintamente como sertane-
jos ou caboclos” (Arruti apud Vaz Filho, 2010, p. 105).



O surgimento de museus indigenas, bem como dos museus co-
munitdrios, eco-museus, museus de territdrio, dentre outros, é apontado
como aspecto das renovagoes das instituicoes museoldgicas contempo-
raneas. Nesse contexto, que anda “(...) na contramao de uma concep¢ao
tradicional de museu, movimentos sociais organizados ja despertaram
para a potencialidade que os espacos de memoria tém na construgio de
uma escrita da histdria que evidencie sua agdo enquanto sujeitos sociais
(-..)” (Gomes, 2009b, p.402). o museologo portugués Mario Moutinho
aponta que esta aproxima¢ao dos museus com os contextos nos quais
estdo inseridos, “(...) tem provocado a necessidade de elaborar e escla-
recer relagdes, nogdes e conceitos que podem dar conta deste processo”
(Moutinho, 1993, p.6). Neste sentido, as nog¢des de “cole¢do-objeto”
cedendo espago para a de “patrimoénio”, a de “publico-visitante” para
“populacio” e a de “edificio” para a de “territorio” (Candido, 2003, p.54;
Varine, 2012), possibilitam a “(...) participagdo da comunidade na defi-
nicao e gestdo das praticas museoldgicas, a museologia como factor de
desenvolvimento, as questdes de interdisciplinaridade, a utilizacido das
‘novas tecnologias’ de informagio e a museografia como meio auténo-
mo de comunicag¢do” (Moutinho, 1993, p. 6). A aproximagdo de museus
com movimentos sociais, sem duvida, sdo apropriacdes consciente-
mente orquestradas por conta de sua eficicia como espago construtor e
difusor de representagdes sociais.

Objetos e colegoes etnograficas que se localizavam em diné-
micas e escalas de poder oriundas de relagdes de pesquisa, na qual
os indigenas eram o objeto de estudo, reconfiguram-se nos processos
museologicos “dos” indigenas. E, nesta perspectiva de compreender os
processos de auto-representagdo, nos direcionamos ao estudo da visao
indigena sobre si e, consequentemente, sobre sua historia e os sentidos
que possuem suas memorias. O sentido atribuido aos objetos e memo-
rias, quando ressignificados no colecionamento dos museus indigenas,
¢ produto de uma estratégia retorica que textualiza a experiéncia so-
bre si, reordena discursos de poder representacional e estabelece
contra-narrativas. Nos cabe nio reificar nem monumentalizar, nao es-
sencializar nem naturalizar, mas analisar como documento (Le Goff,
1990) e sentido (Oliveira, 2000) as representagdes construidas, sejam
através dos objetos dos museus indigenas ou das colegdes etnograficas,



na historiografia oficial ou nas reinvengdes orquestradas sob as diferen-
tes logicas de um “regime de memoria” indigena (Oliveira, 2011).

2.2 Apontamentos para uma historia Kanindé: documentos,
estudos, representacoes, trajetoria

“2°- (condi¢ao da proposta de paz) Que o dito rei d. Pedro,
e seus sucessores, sejam obrigados a guardar-lhe e fazer-lhe
guardar por seus governadores e capitdes-generais aliberdade
natural em que nasceram e em que pelo direito das gentes
devem ser mantidos, como os mais vassalos portugueses; e
do mesmo modo a liberdade de suas aldeias; e que nenhuma
em tempo algum possa ser pessoa alguma de qualquer sexo,
maior ou menor, da nagdo jandui, escrava nem vendida por
qualquer titulo, motivo ou ocasido que seja passada, presente
ou futura” - Assento das pazes com os janduis, 10/04/1692
(Puntoni, 2002, p.300).

Kanind¢, Jenipapo e Paiact sdo representados em relatos e estu-
dos histéricos como grupos de parentesco, parte do grande tronco dos
Tarairia. A partir do século XVII sao retratados batalhando no sertao,
unidos ou em lados contrarios e, posteriormente, sendo aldeados em
Monte-mor (Baturité) e Pacajus, no Ceara. Neste interim, realizaram
migragdes de itinerdrios pouco esclarecidos. Os Kanindé (ou Canindé,
como é mais comum em fontes e estudos), cuja presenca ja era registra-
da nas primeiras obras sobre a histéria do Ceara como um dos grupos
étnicos do sertdo, foram apontados em constante circulagdo no inte-
rior da capitania, mas habitando areas proximas a bacia hidrografica
dos rios Chor6, Quixeramobim e Banabuid. As informagdes histéri-
co-bibliograficas enfatizam a localizagdo geografica, os vinculos de
parentesco e a catequese. Um dos documentos mais significativos regis-
tra que cinquenta casais de “tapuyos da nagam Canindés” * receberam
uma data de sesmaria em 1734, sendo reunidos aos Jenipapo, em 1739

46 “Registro de data e sesmaria aos tapuios da na¢do Canindé”, de 17 de agosto de
1734. Datas de Sesmarias do Ceard, vol.12, n°-108.



e, em 1764, transferidos para a vila de Monte-mor-o-novo-D’América
(atual cidade de Baturité).

Segundo o Dr. Théberge, “Os Canindés, de raga tapuia, ocu-
pavam as vertentes do rio Curu, ao poente da serra de Baturité, foram
com os Quixelds (...) reunidos em Missao pelos jesuitas no lugar que
ainda hoje conserva seu nome” (Théberge, 2001, p. 80). Alencar Araripe
informava que faziam parte de uma “(...) tribo numerosa, que percorria
as margens do Banabuiu e do Quixeramobim, e os territérios circunvi-
zinhos”, parentes dos Genipapos, “que viviam nos distritos de Baturité
e Russas, e cabeceiras do rio Chor¢”. Faziam parte de um grande e di-
versificado conjunto de povos habitantes do sertdo no século XVIII,
representados no Ceara, além dos trés ja citados, pelos Juca, Quixeld,
Anacé, Reriu, Panati, Quitarius, dentre muitos outros (Studart Filho
apud Silva, 2006, p.58).

Os Tarairit foram, juntamente com os Kariri, duas das nagoes
mais bem documentados do periodo colonial no sertdo. Isso, dentre
outros fatores, pela imposicdo de uma forte resisténcia a conquista e
ocupagio das ribeiras dos grandes rios por onde pervagavam, como
0 Agu, o Jaguaribe e o Sao Francisco, entre os séculos XVII e XVIII.
Eram povos do tronco linguistico macro-jé (Puntoni, 2002; Pompa,
2003; Pires, 2002; Studart Filho, 1962 e 1963). Importantes infor-
magodes histdricas acerca dos grupos Tarairiti podem ser obtidas em
fontes documentais de origem holandesa, a quem se aliaram em mui-
tas ocasides®’.

Vestigios da trajetdria histérica da na¢ao Kanindé permitem
acompanhar interagdes e contatos realizados no territério da capita-
nia do Siara durante o século XVIII, interagindo com diferentes frentes
de invasao e conquista das terras. O ritmo de concessdo de datas de
sesmarias e sua distribui¢do permitem-nos acompanhar o processo de
invasdo por dois caminhos, principalmente, para entender como ocor-
reu o contato com os Canindé. Para a chegada na regido do chamado
“sertdo de Canindé”, através da serra de Baturité; e para a ocupagéio do

47 Ver, principalmente, as obras dos cronistas Gaspar Barléus (Historia dos feitos
recentes praticados durante oito anos no Brasil e noutras partes sob o governo do ilus-
trissimo Joao Mauricio conde de Nassau, de 1647) e Roulox Baro (Relagdo da viagem
ao pais dos tapuias, de 1647), e as pinturas de Albert Eckhout e Frans Post.



chamado “sertdo de Quixeramobim”, pelos rios Jaguaribe e Banabuiu.
Nesta confluéncia de frentes colonizadoras, os Canindé se deslocaram,
territorializaram e migraram, até chegarem em Baturité, onde sdo re-
gistrados em 1764, data em que o aldeamento ¢é transformado em vila,
COMO veremos.

Ao adotarem o etnénimo Kanindé, em 1995, parte das familias
do Sitio Fernandes vinculavam-se a um povo com uma longa traje-
toria histdrica e de guerra. Um dos registros mais antigos remonta a
Canindé, principal dos Janduis (Jod-Duim, Jandowins), na segunda me-
tade do século XVIII, um dos principais povos envolvidos nas batalhas
da Guerra dos Barbaros. Os Janduis habitavam uma grande area do
sertdo, divididos em varios subgrupos que impuseram forte resisténcia
ao estabelecimento das fazendas de gado e ao avan¢o da ocupagao lu-
sitana através da empresa pastoril no interior brasileiro (Abreu, 1963).

Os Janduis, como Tarairit, segundo Pedro Puntoni, eram
“(...) naturais do sertao de fora, principalmente nas capitanias do Rio
Grande e Ceara, estavam divididos em diversas na¢des, em disputa en-
tre si, que levavam o nome de seus chefes (ou ‘reis’), como os janduis,
canindés, paiacus, jenipapoagus, icos, caborés, capela etc” (Puntoni,
2002, p. 81-82). Entre 1630 e 1654, (...) haviam sido aliados incondicio-
nais dos holandeses”, por conta disso, “(...) se viram desamparados apds
a expulsdo daqueles em 1654” (Puntoni, 2002, p. 86-87).

Canindé (..) era o principal dos chamados janduis, que
haviam sido governados no tempo dos holandeses pelo ‘Rei
Jandui’ e haviam realmente feito guerra contra os portugue-
ses por longos anos. Em 1692, porém, Canindé acabaria por
se render e firmar um acordo de paz, indo morrer com os
seus em um aldeamento jesuita, Guarairas, futura vila de
Arez. Esses jandui eram chamados, por vezes, de canindés
(Puntoni, 2002, p.86).

Pedro Puntoni (2002) e Cristina Pompa (2003) escreveram
trabalhos seminais para a compreensao histdrica e antropoldgica dos
grupos étnicos do sertdo nos séculos XVII e XVIII, dentre eles, os
Canindé. Destacamos também a pesquisa de historia social de Eudes
Gomes (2009), sobre poder e militarismo na capitania do Siara-Grande

7

setecentista. Nao é nosso objetivo elaborar uma trajetéria historica



detalhada sobre o grupo. No entanto, ndo nos furtaremos a interpreta-
¢do de documentos e estudos que apontam para uma trajetéria da nagao
Canindé no século XVIII e constroem representagdes fundamentais
para entendermos, posteriormente, as diversas apropriagcdes ensejadas
através dos objetos e documentos musealizados no acervo do MK.

O “Assento de pazes com os Jandui”, de 10 de abril de 1692,
foi um acordo firmado entre o rei de Portugal e o Principal dos jan-
duis, o chefe Canindé. Segundo o documento, Canindé liderava “toda
a nagao jandui, difundida em 22 aldeias, sitas no sertdo que cobre a
capitania de Pernambuco, Itamaraca, Paraiba e Rio Grande, em que
ha 13 para 14 mil almas e 5 mil homens de arco, destros nas armas de
fogo” (Puntoni, 2002, p.300). O tratado tinha por objetivo estabelecer
“uma paz perpétua para viver esta nagao e a portuguesa como amigos’.
Implicitamente, garantir a propria liberdade era um dos principais ob-
jetivos dos Janduis.

Entre as dez condigdes do tratado de paz, destacamos algumas,
representativas da agéncia indigena no processo: o estabelecimento de
lagos de vassalagem entre Jandui e o rei de Portugal; a garantia da “li-
berdade natural” dos indios e suas aldeias; que batizariam e seguiriam
“a lei crista dos portugueses”; que defenderiam a possessao portugue-
sa de “armadas inimigas”; fariam guerra aos indios que a fizessem aos
portugueses; os avisariam sobre ouro e prata encontrados em suas ter-
ras; permitiriam o repovoamento dos currais de gado ao longo dos rios
principais, que haviam sido devastados, desde que garantissem as terras
suficientes para suas aldeias e que recebessem devidamente o pagamen-
to por trabalhos feitos e servigos prestados aos portugueses (plantio,
pescaria, colheitas etc.) (Puntoni, 2002, p.300-301).

Os Janduis, segundo o tratado, eram “(...) a nagdo mais valorosa
e pertinaz na sua defesa e 6dio dos portugueses (...), os mais atrozes”
(Puntoni, 2002, p. 301). Nagoes de guerra, nas primeiras décadas do sé-
culo XVIII, os Canindé se envolveram em diversas acoes de resisténcia,
antes de solicitarem uma sesmaria, em 1731. “(...) a fama de irredentos e
arelativa autonomia que conseguiram manter, muito em capacidade de
incorporarem as técnicas militares de invasores (armas de fogo ou mes-
mo estratégias), transformou os Tarairii nos protagonistas principais
das guerras dos barbaros” (Puntoni, 2002, p.87). Puntoni compreende
esta guerra como uma série de focos de uma resisténcia descentralizada,



que se expressaram em varios conflitos dispersos contra a invasdo e
ocupacido efetiva do sertdo através do estabelecimento de fazendas e
currais de gado, ao longo dos principais rios e povoagdes.

Carlos Studart Filho sugere uma trajetéria para os Canindé,
entre 1699 e 1764. Segundo ele, no inicio do século XVIII habitavam
nas cabeceiras do rio Curu e nas ribeiras dos rios Quixeramobim e
Banabuiu, proximos aos Jenipapo, ambos parentes dos Janduis. O autor
relata que uma parte dos Canindé foi reunida aos “Sucuru” (umas das
antigas denominagdes com que os Xukuru/PE sdo retratados), que era
o nome de uma aldeia liderada pelo chefe Canindé, para formar a al-
deia de Boa Vista, em Mamanguape, na Paraiba (Studart Filho, 1963b,
p.195-199)*.

Juntamente com seus parentes Jenipapo, os Canindé partici-
param de diversas acoes de ataque a povoagdes e vilas nos primeiros
anos do século XVIII. Atuaram ativamente no grande levante de 1713,
que sacudiu a capitania do Siara-Grande, quando a unica vila (Aquiraz,
criada em 1699, e que também era a sede) foi destruida, aliados aos
Jenipapo, Paiacu e outros grupos. Desde entdo, foram combatidos com
maior veeméncia. Existe registro de um grande massacre contra os
Canindé, ordenado pelo capitdo-mor Salvador Aires da Silva, ocorrido
em 1721, no interior de uma igreja na aldeia de Sao Jodo, num local
chamado Boqueirdo, onde assistia o padre Anténio Caldas Lobato,
que denunciara tal atitude ao rei de Portugal, em 1722 (Studart Filho,
1963b, p. 196).

48 O historiador Pedro Puntoni considera que os atuais Xukuru, de Pesqueira/PE,
sao “(...) tarairias que haviam sido aldeados, pelos oratorianos, principalmente nas
aldeias de Araroba (...)” (2002, p. 86). Nesse sentido, ndo acredita “(...) que os moder-
nos xucurus estdo de todo enganados em referencid-lo como grande lider”, ao que
também, defende, “(...) deveriam fazé-lo os jenipapo-canindé e os paiacus do Ceara
(-..)”. Acreditamos que Puntoni, quando da realizagdo da pesquisa que resultou na
publicagdo da obra, ndo tinha conhecimento da mobiliza¢ao dos Kanindé de Aratuba
e Canindé que, diferentemente dos demais, no Cear4, reivindicam explicitamente essa
ancestralidade, que remontam aos Tarairiu e ao rei Canindé.



2.210s sertoes de Quixeramobim e Canindé

(...) declaro que dasera doboqueirdo para baixo comprei mea
legoa de tera ao Pe. Roiz Frazdo por ser sem mil rs. Como
consta daescriptura acoal med legoa detera fis doasdo della
etrinta vaccas para patrimonio daCapella do Senhor Santo
Antonio acoal tera eCapela sendo que pello tempo adiante
sefasa Matris sedara com todos os ornamentos (...). (...) sendo
que falesa em jagoaribe, ou quixeramobim meu corposera
enterado emaminha Capella dogloriozo Santo Antonio,
ecoando falesa muito distante daCapella, meenterem, endo
sendo em Igreja coando for tempo memudaréo os 0ssos, para
aminha Capella esendo que mora na Prasa do Recife, meu
corpo sera emterado, naordem terseira do Recife (...).*

Nos primeiros anos do século XVIII iniciou-se a colonizacdo
na regido de Quixeramobim, com a implanta¢ido de fazendas de gado
nas datas de sesmarias concedidas “(...) nas adjacéncias da ribeira do
Ibu, atual Quixeramobim, nas proximidades do Boqueirao (...)” (Simao,
1996, p.28). A rota de penetragdo para o sertdo central “(...) seguiu o
curso dos rios Jaguaribe, Banabuit e Quixeramobim, procedente do
litoral, principalmente do Aracati”. Em 1702, foi concedida uma sesma-
ria a Thereza de Jesus e ao alferes Francisco Ribeiro de Souza, exemplar,
nas motivagdes expostas, de muitas solicitagoes de datas de terra na-
queles sertdes. Segundo o documento, consta que eles, moradores da
capitania do Siara,

(...) tem seus gados assim vaqum como cavalar e ndo tem ter-
rasalgumas em q os pog¢do criar e porq de prezente tem notisia
de hu riacho q desdgua no rio Bonabuju da parte do norte o
coal riacho se chama pela lingua do gentio Ibu e corre por
junto de hua serra a ¢ chama o mesmo gentio Quixeremoby
as coais terras estao devolutas e dasaproveitadas®.

49 Testamento de Antdnio Dias Ferreira, 2 de fevereiro de 1753 (apud Pordeus, 2011,
p.44-52)

50 “Data e sesmaria de Thereza de Jesus e o alferes Francisco Ribeiro de Souza de
duas léguas de terra no riacho Ibu, hoje Quixaramobim concedida pelo capitdo-mor
Francisco Gil Ribeiro em 7 de novembro de 1702”. In: SIMAO, 1996, p.35-36).



A concessdo de sesmarias nas margens do rio Quixeramobim e
seus afluentes, foram ocorrendo “(...) partindo da foz paraalcangar a nas-
cente do rio, (...) até 1710, totalizando 38 datas de sesmarias sendo 57 os
sesmeiros” (Simao, 1996, p.32). O estabelecimento definitivo na regiao é
imputado a Antonio Dias Ferreira, que chegara “no duodécimo ano do
século XVIII”. Demorou-se, porque “(...) a marcha para Quixeramobim
foi dificultada pelos indios, sobretudos Quixaras, Canindé e Jenipapos
(-.)” (Simdo, 1996, p. 32). Nas batalhas, “Seu companheiro de desbra-
vamento, naqueles sertdes — capitio Manuel da Cruz de Melo tombou
vitima do gentio (...)” (Pordeus apud Simao, 1996, p. 32).

Antonio Dias Ferreira, natural de Porto, adquiriu as
mesmas terras concedidas ao alferes Francisco Ribeiro de Souza e es-
posa. Ali, fundou a fazenda “Santo Anténio do Boqueirao”, embrido de
Quixeramobim. Logo ergueu sua morada e uma capela sob a invocagao
de Santo Antdnio de Lisboa e de Padua. Seguia, como muitos sesmeiros
e conquistadores dos sertdes, o costume de erguer uma capela ao lado
da “casa-da-fazenda”, vizinhas aos currais de gado (Pordeus, 2011, p.
38). Em 1730, Dias Ferreira e os moradores do lugar pediam assisténcia
espiritual ao bispo de Olinda, D. frei José Fialho, a mercé de erigir uma
capela na fazenda. Para isso, “oferecia Dias Ferreira para o patrimonio
do novo templo ‘meya legoa de terras com 30 vaccas cituada’™. Ja em
1732, “era benta a novel capelinha” (Pordeus, 2011, p.39).

Devoto de Sdo Francisco, Antonio Dias Ferreira era “(...) ingres-
so na ordem terceira de Sdo Francisco do Recife, como novico, no ano
de 1734, e professo aos 24 de fevereiro de 1739” (Pordeus, 2011, p.39).
“Em Quixeramobim (...) entre os primeiros povoadores ai quase todos
eram portugueses (...). E esta particularidade permaneceu por muitos
anos; ate meados do século passado. Os descendentes de portugueses
(..) viveram sempre unidos por lagos de casamentos” (Leal apud Simao,
1996, p. 34).

“A vila distendia-se as margens esquerdas do Quixeramobim
e do riacho da palha (...). Nesse trato de terra, sobre um coémoro, er-
gueu-se a matriz”. No entanto, Dias Ferreira morreu antes do término
das obras da igreja que mandara fazer. Deixou um testamento, escrito
em Aracati, no dia 2 de fevereiro de 1753 (Pordeus, 2011). Mesmo com
sua morte, em 1754, “(...) prosseguiram sem desfalecimento os traba-
lhos por ele encetados e que chegaram ao seu término, quanto a parte



principal, no ano de 1770, ou seja 25 anos apds a criagdo de Freguezia”
(Pordeus, 2011, p.51). O templo religioso funcionou como capela entre
1732 e 1755.

Em 1755, a capela é elevada a freguesia, e em 1789 é criada a vila
de Campo Maior (Machado, 1997, p. 193). Em 1814, o entao governador
do Siara, Barba Alardo, conta trés povoagdes na “Villa de Campo Maior
de Quixeramobim™ Quixada, barra do Sitia e Boa Viagem. Localizada
no centro da capitania, apesar das secas constantes, as fazendas pros-
peravam, mesmo que, por vezes, se extinguissem os gados e fosse
necessario trazé-los de fora (Paulet, 1997, p. 23).

Por sua vez, a ocupagdo europeia da ribeira do rio Canindé e
desta parte do sertao do Ceard ocorreu através da concessdo de datas
de sesmarias ao longo das margens dos principais rios e afluentes. A
mais antiga sesmaria doada na regido foi concedida nas margens do
riacho Canindé®’. A principal referéncia hidrografica da regiao, o “(...)
pequeno rio Canindé”, que nasce na serra da Marianna e “(...) passa
junto a esta Villa, tendo por afluentes a esquerda os riachos das Pedras,
Xinoaqué e Tejessuoca, (...); e a direita os do Souza, Longa, Seriemmas
e Capitao-mor; despeja no rio Curu ao pé da Villa de Pentecostes, a
sua margem direita” (Leitdo, 1902, p. 50). Ja no século XIX, em 1804,
o padre Jodo José Vieira descrevia os limites da vila, “Uma legoa de
largo que principia d’onde desdguam as aguas do logar denominado
Boqueirao (...) sua largura principia em um serrote chamado salgado
(...) da parte de oeste e nascente com o rio Canindé” (Leitdo, 1902, p.
47). A origem de alguns povoados, sitios e distritos existentes até hoje
remonta a este periodo de concessao de sesmarias, como Nojosa (1724)
e Ipueira dos Gomes (1806).

E um sertio desigual até o sopé da serra de Baturité, notando-
sealguns serrotes esparsos aqui e alli. D’estes 0s mais notéveis
sdo: o Pind4, Arirdo, (...). Ao lado do poente estdo as serras
da Marianna, Jatoba e Machado, que se prestam a cultura

51 “Registro de data e sesmaria do tenente Coronel Phelipe Coelho de Moraes e d.
Maria Franceza de Moraes, de uma sorte de terra de seis léguas, trés para cada lado, no
riacho Canindé, concedida pelo capitdo-mor Manuel Francéz, em 8 de margo de 1723
(N°-66, vol.11°-, p. 105)”. In: Sousa, 1933, p. 49-50.



de cereais — milho, feijao, arroz, mandioca, algoddo e algum
café (...) (Leitdo, 1902, p. 50).

As populagdes do sertdo de Canindé e da serra de Baturité, des-
de o alvorecer da ocupagido colonial, mantém intensas relagoes. “(...)
para os habitantes desta ribeira (Canindé), Baturité ja foi ‘centro de in-
tercambio’ (Feitosa, 2002, p. 15). “A entrada para os sertdes de Canindé
fez-se através da exploracio da serra do Baturité, onde moravam os co-
lonos, registrando terras no sertdo; depois, passavam a morar no sertao
durante o tempo chuvoso e no Baturité no verdao” (Feitosa, 2002, p.10).
O costume permanece até hoje. O padre Luiz de Souza Leitdo deixou
seu relato em 1898, falando que, anteriormente, “(...) a parte territorial
do sertao de Canindé, quase inhospito, pertencia civilmente 4 villa de
Monte-mor-o-novo-d’América” (Leitdo, 1902). E Neri Feitosa, também
padre, completa: “Foi o povo de Baturité que situou fazendas na ribeira
do Canindé e povoou esta regido. Quem tinha sitio na serra do Baturité,
também tinhas fazendas nestes sertdes” (Feitosa, 2002, p. 10).

A origem do povoado de Canindé se relaciona com a cons-
trugdo da primeira capela, que ocorreu apenas em 1755. A origem da
capela de Canindé esta vinculada a Francisco Xavier de Medeiros e ao
tenente-general Simdo Barbosa Cordeiro®. Desde o principio, a cons-
trucdo da capela esteve envolta em fatos misteriosos, atribuidos a Sao
Francisco, proezas que o fizeram famoso naquele sertdo. Dois episddios
destacam-se: a queda de um pedreiro da torre, ficando preso pela cami-
sa apds rogar por Sdo Francisco; uma tesoura cair na perna de Xavier
de Medeiros, e nio acontecer nenhum ferimento sério. No inicio do
século XIX ja se registravam romarias e procissdes numerosas a capela.
O templo, concluido em 1796, foi demolido em 1910, para a construgio

52 Segundo Arievaldo Viana, “Entre estes primeiros colonizadores estava o tenen-
te-general Simao Barbosa Cordeiro, filho do capitiao Francisco Simdes Tinoco e de
D. Ana Barbosa, filha de Simao Barbosa e D. Francisca Leitao. Fixou residéncia em
Canindé em 1793, juntamente com aquele que a histéria consideraria como o fun-
dador, sargento-mor portugués Francisco Xavier de Medeiros (...)”. Disponivel em:
http://kanindecultural.jimdo.com/hist%C3%B3ria/ . Acessado em 7 de fevereiro de
2012. Acreditamos que este Tenente-Coronel Simdo Barbosa Cordeiro era o pai do
major Simdo Barbosa Cordeiro (4°-), falecido em 1826 (Rocha, 1921; Leal, 2005). Ver
nota 62, acerca dos Barbosa Cordeiro.



de uma nova e suntuosa igreja, que foi inaugurada na seca de 1915, pla-
nejada pelo arquiteto italiano Antonio Mazzini.

E de presumir que a antiga capella soffresse differentes trans-
formagdes de 1775 a 1796, anno em que foi difinitivamente
concluida; porque ao passar para o presente século, ja era um
templo decorado e dotado de boas alfaias (...) objetos pro-
prios de uma egreja rica e asseada (Leitdo, 1902, p. 49).

As narrativas sobre a evangeliza¢do no sertdo de Canindé re-
gistram a presenca de muitos padres em missdes itinerantes, rezando
missas, batizando, ministrando sacramentos, dando sermdes e fazen-
do desobrigas.

Nessas a¢des missiondrias, registradas a partir de 1758, acaba-
vam sendo seguidos por muitas pessoas entre as localidades™. Em 1898,
chegam capuchinhos italianos, que passam 25 anos em Canindé. **

Quando da inauguragdo da capela, em 1796, Canindé possuia
trés pontos de referéncia principais: “(...) a vila dos indios em Baturité
(1764), Fortaleza (como sede do Governo e da Paroquia), e Aracati, como
porto e centro comercial” (Feitosa, 2002, p. 11). Segundo Neri Feitosa,
“A estrada de Monte-mor era o meio caminho para chegar a Aracati,
onde os fazendeiros abasteciam-se de novidades vindas do Recife, do
sul e da Corte”. No caminho, duas referéncias fundamentais para a
orientacdo naqueles sertdes até os dias atuais. “O itinerario deixava a

53 Segundo o site da paroéquia de Sdo Francisco das Chagas, “Na regido de Canindé
atuaram, a partir de 1758, Frei Manuel de Santa Maria e Sdo Paulo, o qual, em
1759, celebrou missa em Campos, na Casa da Fazenda de Antonio dos Santos e em
Renguengue, Frei Bartolomeu dos Remédios, entre 1766 e 1770, e Frei José de Santa
Clara Monte Falco, de 1781 e 1800, que foi o grande incentivador da construgdo da
Igreja de Sao Francisco das Chagas de Canindé”. Disponivel em: http://www.santua-
riodecaninde.com/caninde/historia/ . Acessado em 7 de fevereiro de 2012.

54 Segundo Arievaldo Viana, missionarios capuchinhos da provincia de Sao Carlos
de Milao, Itdlia, chegaram a Canindé em 1898, onde fundaram um liceu de artes e ofi-
cios, escola e orfanato, dentre outras instituigdes. “(...) No ano em que os capuchinhos
partiram para o Maranhdao, com a fundagdo da prelazia de Grajaa, em 1923, os frades
da Ordem Franciscana Menor se estabeleceram nesta pardquia, vindos da Bahia”.
Disponivel em: http://kanindecultural.jimdo.com/hist%C3%B3ria/ . Acessado em 7
de fevereiro de 2012.



esquerda a serra do Pinda, tornava a ponta do maci¢o do Baturité, fi-
cando a esquerda, atingia a vila dos indios, seguia para Beberibe, onde
se fazia intersec¢do para o Forte (Fortaleza) a esquerda e seguia para
Aracati” (Feitosa, 2002, p.15). Hoje, a cidade de Canindé ¢ o maior cen-
tro urbano no sertio central.

2.2.2 A sesmaria aos “tapuyos da nacam canindes’ (1734) € a
escritura de compra da ‘quebrada de plantar dos Fernandes’

(1374)

“(...) estes tapuyos da nagam Canindés, sam nagidos e Criados
na Ribeira de Jagoaribe e nunca tiveram Missionario, pro-
prio (...)” - Jodo de Barros Braga, fevereiro de 1731.

Dentre as solicitacoes de sesmarias nas cabeceiras do rio Chord,
destacamos a concessdo de uma légua de terra a cinquenta casais de
“tapuyos da nagdo canindes”, de 17 de agosto de 1734, que permite
identificar um possivel processo de territorializagdo pelo qual passa-
ram. O documento permite acompanhar a trajetéria dos Canindé nas
décadas precedentes a solicitacdo, narrada pelo Principal, o solicitante.

Rezisto de data e sesmaria dos tapuyos da nagdo Canindés, (...)
Diz o principal da nagam Canindés, que estd vivendo no grémio
da igreja a mais de vinte annos sem terem tido missionarios e qe
por ora Recorrem a vxca e a Ilmo Sr. Bispo pa lhe premitirem dar

missiondrio pa se aldiarem nas cabesseiras do Xord donde tem

terras de plantas, dizertas e desaproveitadas donde morardo os

olandezes, paragem chamada Muxio (...). Conceder-lhe hua Legoa
de terra, fazendo piam em hun olho de agoa, na dita paragem o xoju

pa fazerem a sua Aldeya e viverem com o seu Missionario, outro
sy por detras da serra dos macacos esta hum olho de agoa que faz
campos com palmeiral capas de se poderem Aldeyar, e ter campos
de sustentagam pa. O gado do seu Missionario no dito olho de agoa
pedem outra legoa, por tanto; Pedem a vexca. lhe faga mce em nome
de sua Magde. Coceder duas legoas de terra nas partes confrontadas
por estarem dezertas, e dasaproveitadas pa. Se aldiarem em qual-
quer das partes, onde for mais conviniente ao seu Missionario pa.



Elles e toda a sua dessendencia (...). Os cazais dos tapuyos Canindes

sdo sincoenta pouco mais ou menos, 0 missionario que se oferesse

hir assistir com eles na Missam mora na cidade de olda.(...) sé nes-

sessita de ornamentos, e hua imagem pa. o altar, e o padre se pode
utilizar com por¢am dos moradores, como doutos costumao fazer
naquellas paragens (grifos meus). *®

Através de uma petigdo feita em 1731, o principal da na¢ao
Canindé recorria ao entdo governador de Pernambuco, Duarte Sodré
Pereira Tibao, solicitando duas léguas de terras para se aldearem, “nas
cabesseiras do xoro donde tem terras de plantas”, em local denominado
“muxio”. Alegava estarem “vivendo no grémio da Igreja a mais de vinte
annos”, sem missionarios, e por isso solicitavam um padre que pudesse
viver com eles. Nesta “paragem chamada Muxio”, afirmavam “(...) terem
estado os holandeses (...) onde deixavam vestigios de sua passagem” **.
Antodnio Bezerra acredita que o Muxio “(...) fica entre as ilhargas da
margem esquerda do antigo riacho Queiru, pelo tempo adeante Sitiay,

55 Certiddo do APEC, 11 de outubro de 1996 - Livros das Datas de Sesmarias, volume
12, N° 108.

56 Coincidentemente ou néo, os Kanindé atuais possuem fortes lembrangas acerca
dos “framengos”, enfatizados pelos seus mais velhos como uma histéria contada
pelos seus pais. Segundo dona Maria Porfirio: “Eu lembro que nos tempos de meus
pais existia eram umas bichas, umas botija que achava enterrada. E do tamanho de
um garrafao de refrigerante. Af eles diziam que era dos tempos dos flamengos, mas
af ninguém sabe como era, meus pais tinha umas bem bonitinha, entran¢ado”. De
algumas pessoas, escutamos associagdes entre os “framengos” e temidos “indios de
antigamente”, que aparecem mais referidos ao sertao que a serra. Quando ha essa
associagdo, indios/“framengos”, estes aparecem como construtores das “tapagens”.
Chamam de tapagens as interrup¢des em pequenos cursos d’dgua com uma espécie de
cal, encontradas préximo as aldeias Fernandes e Gameleira, proximo a serra do Pinda.
Segundo Zé Monte, os antigos “(...) ja falavam nos indios, porque 14 na Gameleira
tinha o rio que corre em riba da serra, que eles eram tudo tampado. Eu andava nos
matos mais o meu avo, ele dizia que era os flamengo que queria acabar com as agua,
ele num queria chamar indio e chamava de flamengos”. Segundo Sotero, “O cal que
eles faziam queimava a pedra e machucava, 14 mesmo eles faziam uma tapaia no rio,
na nossa area indigena, que ¢ 1a na Gameleira, no sertdo do Canindé, que é feita desse
cal que nem sabe como eles faziam essa tapaia”. Segundo Cicero, “Os flamengos era
uns indios valentes, né. Ouvi falar demais desses indios, comia as pessoas, matava as
pessoas, sempre faziam medo a gente”.



depois Sitid, e a margem direita do Camara, afluente a esquerda desse
no municipio do Quixada” (Menezes, 1918, p. 140).

O documento transcreve o dialogo a respeito da concessdo da
sesmaria, travado entre Jodo de Barros Braga e o governador da capita-
nia de Pernambuco e anexas (a qual o Siara-Grande estava vinculado),
Duarte Sodré Pereira Tibao, entre 1731 e 1734. Quanto a este didlogo, o
historiador Ligio Maia acredita que “A inten¢do nao-dita era reconhe-
cer 0 4nimo dos Canindé, saber de suas inten¢des ao se aproximarem
da tutela da igreja e ficarem sob a égide colonialista” (2009, p. 81-82).

O mesmo Joao de Barros Braga, que mediou os contatos com
Duarte Tibao, em 1731, ja conhecia os Canindé de longa data. Segundo
Renato Braga, os Canindé,

Em 1727, com os Paiacu, constituiram o grosso da bandeira
de Jodo de Barros Braga, que subiu o Jaguaribe até as nas-
centes, combatendo e expulsando os indios com partes na
contenda dos Montes e Feitosas, cuja presenga tornara-se
ameaca constante a vida e aos bens dos moradores da parte
meédia e alta daquele rio (Braga, 1964, p. 237).

Segundo Jodo de Barros Braga ¥, os Canindé eram

57 Joao de Barros Braga teve uma longa folha de servigos prestados a Coroa
Portuguesa, no combate e “pacificagdo” dos povos indigenas e conquista da capitania
do Siard-Grande, no século XVIIIL. Segundo o historiador Eudes Gomes, era filho de
Antodnio de Barros e nascido em Pernambuco, “participou de numerosas campanhas
contra grupos indigenas no vale do rio Jaguaribe durante as chamadas “guerras dos
béarbaros”, estabelecendo-se nas terras daquela ribeira como seu “conquistador”. Em
1696, auxiliou o padre Jodo da Costa na fundagao da aldeia de Nossa Senhora Madre de
Deus, onde foram aldeados indios Paiacu (...)” (Gomes, 2009, p.7). Foi um dos maiores
sesmeiros do Ceard, e principalmente do rio Jaguaribe, recebendo datas de terra desde
1700. Em 1701 foi eleito vereador da Vila de Sao José de Ribamar (Aquiraz), até entao
a unica existente. Em 1703, foi-lhe concedida a patente de “coronel da cavalaria da
ribeira do Jaguaribe” (Gomes, 2009, p. 9). Em 1706, combateu indios Icé e Cariri que
haviam destruido o arraial de Sdo Francisco Xavier, na foz do Jaguaribe. Apenas em
1706, foram-lhes concedidas seis datas de sesmaria em diferentes locais da capitania:
no Cariri, e nas proximidades dos rios Curu, Banabuiu, Quixerambim e Acarau. “(...)
em 1713 o coronel Jodo de Barros Braga liderou uma expedi¢do de guerra aos indios
Jaguaribara, Canindé e Anacé na ribeira do Jaguaribe” (Gomes, 2009, p. 10), entrada
que proporcionou a morte de 95 indios e o aprisionamento de 400, atrocidade que lhe
rendeu uma “devassa”. Almejava o posto de capitio-mor da capitania do Siard, onde



(...) nagidos e criados na Ribeira de Jagoaribe e nunca tiveram
Missionario, proprio, mas por caridade sam todos bantizado
e vivem no grémio da Igreja, e as terras que pertendem por
mce. de vxca. estam dezertas e dezaproveitadas, e ndo pre-
judicam aos moradores, antes hem utilidade e fazenda Real;

por serem terras de plantas, onde se podem lavrar mtas. fari-

nhas, e servir aquella Aldeia de grande bem aos povoadores
de quixeramobim, por lhe ficar a matris mais de cincoenta

Legoas, vexa. mandara o ge. for mais conviniente e acertado.
Joam de Barros Braga (grifos meus).

A sesmaria, solicitada juntamente ao padre para assisti-los,
funcionaria também como espécie de aldeamento missionario. Os
cinquenta casais Canindé, além de garantirem legalmente a posse das
terras onde provavelmente ja circulavam, estavam proximos a um olho
d’agua - Xoyai - e a vila de Quixeramobim, a qual poderiam “ser-
vir’. A sesmaria fala em “lavrar farinhas”, portanto, deveriam cultivar
mandioca. Como noticias posteriores informam sobre os constantes
realocamentos da missdo, provavelmente ndo passaram muito tempo
territorializados neste lugar. Passados trés anos de peticdo, em 1734,
Pereira Tibao recomenda que Jodo de Barros Braga

Passe a carta de sesmaria pa os Sptes. De hud Legoa de terra
somente qe. serd a primeira que pedem, sem prejuizo de ter-
sseiro, e sem pencam por ser pa. os Indios. (...) Hey por bem
de lhes dar, (...), hua legoa de terra em coadra no lugar a sima
confrontando na beira do Rio xoro, chamad Muxio, fazendo
piam no olho de agoa, o xoyai, Logram a eles e seus dessen-
dentes, nio projudicando a tersseiros, com todas as suas
pertencas, e Logradouros, e daram por ellas caminhos Livres
pa. Fontes, e pedreiras, e pontes do Conselho, ge. por firmeza

exercia grande influéncia politico-militar. “Em 1727, liderou uma grande campanha
contra os “gentios” da capitania, desta feita subindo as imensas ribeiras do Jaguaribe
e Banabuid até atingir os limites da capitania do Piaui, matando e escravizando a um
grande numero, incursdo que parece ter sido a tltima grande expedi¢io de guerra aos
indios da capitania do Ceara-Grande” (Gomes, 2009, p.12). Nota-se, portanto, que
Jodo de Barros Braga, em 1731, jd conhecia os Canindé de longa data.

58 “Registro de data e sesmaria aos tapuios da nagdo Canindé”, de 17 de agosto de
1734.



de tudo lhe mandey passar a prezente por mim asignada e
selada com o Signete de minhas armas (...) (grifo meu).*

Ligio Maia analisou esta sesmaria sob a otica das doagdes de
terras a coletividades indigenas. Sobre o pedido dos cinquenta casais
Canindé, observa que, no documento, os Canindé nao “(...) referem-se a
si mesmo como vassalos e nem pedem compensagio por servigos pres-
tados”, o que era comum em petigdes feitas por grupos indigenas. “E a
razdo ¢ historicamente constatavel, pois os Canindé, junto com os Ico,
Paiacu e Jagoaribara foram apontados como causadores diretos de inu-
meros conflitos contra os moradores do Ceara” (Maia, 2009, p. 78). Os
Canindé ndo utilizariam os argumentos comumente articulados para
justificar as peti¢oes de sesmarias, entretanto “Todos os dispositivos
possiveis de aproximag¢ao com o intuito de constituirem sua vassala-
gem foram aqui acionados” (Maia, 2009, p. 79). No caso, solicitaram as
terras junto com a igreja e os missionarios, aparentemente aceitando
o catolicismo e se dispondo a servir aos povoadores da ribeira do rio
Quixeramobim, o que, junto ao fato de estarem relativamente “pacifi-
cados”, trazia certa legitimidade a sua solicitagéo.

A partir da concessdo da sesmaria, tornar-se-iam “(...) vassa-
los e, como os demais, estavam debaixo das leis de vassalagem” (Maia,
2009, p. 80). Para uma populagdo provinda de décadas de conflitos bé-
licos, aquele era um novo caminho a ser trilhado: morar com padres,
trabalhar para os brancos, se deixar aldear. Concordamos com Maia,
quando afirma que “(...) ao entrar nos meandros legais colonialistas,
de alguma forma os grupos indigenas mantiveram a garantia de suas
terras, apresentando formas de elaboragdo que se enquadram na neces-
sidade de cada solicitagdo (...)". Refletir sobre o que motivava os Canindé
arequererem a terra nos possibilita adentrar em “uma intricada rede de
interesses com significados diversos” (Maia, 2009, p. 81-82).

Por conta do contetido desta sesmaria, o historiador Antdnio
Bezerra de Menezes acredita que “(...) os Canindé até 1731 nunca ti-
veram missiondrio proprio (..)”, e é apenas “(...) em 1739, que se fala
dos Canindés e Jenipapos em missao (..)” (Menezes, 1918, p. 140).

59 “Registro de data e sesmaria aos tapuios da nagdo Canindé”, de 17 de agosto de
1734.



Criterioso investigador, Bezerra de Menezes publicara, em 1918, uma
carta patente ao indio da nagado Jenipapo, Matias da Silva Cardoso, que
permite acompanhar o processo de unido das duas nagdes em um outro
local, o “Sitio Banabuyu”. Cardoso fora a presenga de Henrique Pereira
Freire, capitdo-geral de Pernambuco, no Recife, e em 21 de outubro de
1739, obteve uma carta-patente. Eis o documento:

Henrique Pereira Freire, do Conselho de Sua Magestade,
Capitdo-General de Pernambuco e mais capitanias ane-
xas, etc. Faco saber aos que virem esta carta-patente que

vindo & minha presenca Miguel da Silva Cardoso, Indio da
nacdo Genipapo pedir-me se queriam aldeiar e lhe desse

Missiondrios para viver com os seus conforme a lei de Deus e
de Sua Magestade. Certificando-me a unido em que haviam

de ter com os brancos, determinei mandd-los aldeiar com a
nacdo Canindé, por serem ambas de mesma lingua e paren-
tes, no sitio Banabuyu, destricto de Jaguaribe, capitania do
Ceara, e formar uma companhia de Infantaria delles na refe-
rida Aldeia, e para o posto de capitao hei por bem nomear ao
dito Miguel da Silva Cardoso, da nagdo Genipapo, por me
constar ser entre elles pessoa de maior respeito e de bom pro-
cedimento e vir a diligencia referida, e por esperar delle daqui
em deante viverd com muita quietacdo e os seus officiaes e
soldados trazendo a sua Aldeia bem doutrinada e fazendo
obedecer ao seu Missiondrio, assim como devem e sdo obri-
gados, com o qual posto nio vencera soldo algum da fazenda
Real, mas gosard de todas as honras, pello que ordeno aos
seus officiais e soldados lhe obedecam como devem. Dada
na Villa do Recife aos 21 de outubro de 1739. Henrique Luiz
Pereira (grifos meus) *°.

Matias Cardoso seria desde entdo o responsavel por uma com-
panhia de infantaria na aldeia e ganhava a patente de capitéo, “(...) o qual
posto ndo vencera soldo algum da fazenda Real, mas gosara de todas as
honras (...)". A obediéncia aos padres, “como devem e sdo obrigados”, e
a unido com os brancos, “com muita quieta¢do”, estao implicitas a ces-
sao da carta-patente. A reunido das duas nagdes, justificada por conta

60 Patente do Indio Miguel da Silva Cardoso, 21-10-1739. (Bezerra, 1918, p.219).



do parentesco e lingua comum, repetia aliangas feitas alhures, que pos-
sufam motivagdes distintas das que moviam a proposta em 1739. Me
refiro as diversas ocasides em que Jenipapo e Kanindé se juntaram para
realizar ataques em vilas e povoacdes naquelas ribeiras, como “Em
1712, (...) No ano seguinte ao da destruicao e matan¢a de Aquiraz (...)",
quando “(...) repetem o sucesso na cabeceiras do Banabuit” (Leal, 1981,
p. 61).

Apos a jungdo, estas duas nagdes indigenas passaram por va-
rios outros realocamentos: para o local depois conhecido como “Aldeia
Velha” (préximo ao Tabuleiro d’Areia, atual municipio de Limoeiro),
para o Saco da Serra da Palma (sul do agude Cedro, atual municipio
de Quixada), para a ribeira do rio Quixeré (Studart Filho, 1963b). Dai,
a Missao da Palma, ou de Nossa Senhora da Palma, como era conhe-
cida, foi transferida para o macico de Baturité, em 1764 (Silva, 2006),
conjunto de serras que se ergue entre o litoral e o sertao-central cea-
renses, sendo erigida em vila como “Monte-mor, o-novo-d’América”
(Porto Alegre et all, p. 17; Silva, 2006, p. 17 e 93). Monte-mor havia sido
denominado, inicialmente, “Aldeia dos Paiacu” e tornou-se, posterior-
mente, “Freguezia da Villa de Nossa Senhora da Palma de Monte-mor
novo’. Segundo a antropologa Isabelle Braz, quando da sua ere¢do, em
marco de 1764, mandou-se “unir a vila que estava sendo criada, a an-
tiga missdo da Telha, situada no Quixel6 (rio, localizado no centro-sul
do Ceard), com todos seus indios e habitantes de ambos os sexos, para
completar o nimero de casais exigidos pelo Diretério na criagao das
vilas” (Silva, 2006, p. 107). Tivemos em Monte-mor a reunido, naque-
le momento, de pelo menos trés nagdes para formar a quantidade de
casais exigidos pelo Diretorio para a criagdo de uma vila de indios: os
Canindé, os Jenipapo e os Quixeld. Os Quixeld, nagao bastante resis-
tente & ocupagdo do sertdo, habitavam uma extremidade da bacia do
rio Poti (Itaim-agu), “(...) descendo o Jaguaribe, acima do Boqueirido de
Or6s (...)” (Freitas, 1970, p. 153).

Segundo o Bardo de Studart, baseado em Domingos Loreto
(“Desagravos do Brasil e Gléria de Pernambuco”), em 1757, entre
as “Aldeias povoadas de indios que estdo situadas nas Capitanias de
Pernambuco”, “As do Cear4 sio as Aldeias dos Tramambés, Caucaia,
Parangaba, Paupina, Paiacu no distrito da Vila dos Aquiraz, Palma
na Ribeira do Quixeramobim, Aldeia Velha na Ribeira do Quixelou,




Aldeia do Miranda, Cariris Novos, e Aldeia da Serra da Ibiapava na
Ribeira do Acaracu” (Studart, 2004, p. 184-185) (grifo meu).

Os principais aldeamentos indigenas transformados em vilas de
indios no Ceara — com nomes de vilas portuguesas — foram: Porangaba
(como Arronches, 1759), Caucaia (como Soure, 1750), Vila-Vigosa-
Real (1759) e Baturité (como Monte-mor-o-Novo, 1764). Existiam
ainda povoagdes menores, oriundas de aldeamentos, transformadas
em freguesias indigenas e mantidas sem estatuto de vilas: Almofala,
Monte-mor-o-Velho (Pacajus), Sdo Pedro de Ibiapina, Crato e Arneiros
(Porto Alegre et all, 1994).

Monte-mor-novo foi criado onde existia anteriormente a aldeia
dos Paiacu, que foram transferidos para Porto Alegre (RN), em desas-
trada travessia feita em periodo de estiagem. Para o tenente-coronel
Borges da Fonseca, um ano apds assumir o posto de Governador e ca-
pitdo-mor da capitania do Siara-Grande (1766), aquilo havia ocorrido
por conta do “desejo de terras”, ja que logo foram compradas, apds os
indigenas partirem para seu tragico destino. O Barao de Studart infor-
ma que, em fins de dezembro de 1762, chegava em Baturité o diretor
de Porto Alegre (vila do Rio-Grande), tenente-coronel José Gongalves
da Silva, com uma precatdria, conduzindo “(...) consigo indios e tudo
o que lhes pertencia e a igreja do lugar”. Na mudanga, “(...) em tem-
po seco e imprdprio, muitos morreram pelo caminho (Studart, 2004,
p.185-186).

Escrevendo a histdria colonial de Baturité, Vinicius Barros
Leal informa que Kanindé e Jenipapo, unidos na vila de Monte-mor-
novo, “Constituiam clas familiares distintos (...). Tinham uma longa
historia, desde os primeiros tempos da coloniza¢do, quando viviam
em nomadismo (...). Os Jenipapos de Monte-mor constituiam as fa-
milias: Figueira, Carrilho e Andrade, principalmente, com muitos
entrelacamentos entre si e com os outros”. No entanto, “Dificilmente
com o grupo Canindé” (Leal, 1981, p. 59). Seriam estes indigenas, “(...)
Canindés, Jenipapos e Paiacus” possuidores de “(...) qualidades artisti-
cas na manipulagdo da pedra e do barro, fazendo com estes elementos
objetos de uso doméstico e agricola” (Leal, 1981, p. 60). Fala de um corte
especial, talvez algo semelhante ao que John Monteiro chamou de “ton-
sura caracteristicamente jé dos Tarairius” (2003, p. 15), que possuiam
“no cabelo, tonsurando-se o principal; os outros aparavam a frente e



deixavam-se pender-lhes cabelos até os ombros™ e “As mulheres usa-
vam um cinto de embira com penas ou folhas ligadas com cera de
abelhas” (Leal, 1981, p.60).

Registra-se ainda, no inicio do século XIX, noticias sobre a
presencga na vila de Monte-mor, o novo, de uma grande populagao in-
digena. De 11 a 13 de fevereiro de 1806, o padre Almeida Machado la
esteve, em “Visitacdo”, informando que “He habitada por portugueses
e Indios chamados, digo, da nagio chamada Genipapo e tem por ora-
go N.S. da Palma” (Machado, 1997, p. 199). Em 1814, o governador do
Siara, Barba Alardo, descrevendo a populagdo desta capitania, afirma
que a vila, apesar de muito povoada, “nem por isso a sua populagdo é
grande, e quasi toda ella se compoe de indios” (Menezes, 1997, p. 144).
Em 1808, Alardo estima a sua populag¢ao em 2.745 pessoas. Segundo o
ouvidor Rodrigues de Carvalho, que la esteve em 1816, a vila havia sido
“erecta para os Indios congregados de outros lugares, e hoje quazi toda
habitada de extra-naturaes, nome que se da a todo o que nao ¢ indio”
(Paulet, 1997, p. 29). Ressalta a diferenciacio existente em Monte-mor,
entre indios e “extra-naturaes”, categorias de classificagdo social dos
ndo-indios, permitindo-nos entrever aspectos das relagdes interétnicas
no lugar. O relato do ouvidor é de uma vila simples, com “84 cazas
muito arruinadas, muitas cobertas de palhas, e muito insignificantes”
(Paulet, 1997, p. 29).

Em 1816, das vilas no Ceara, “sao de indios cinco: Mecejana,
Arronches, Soure, Villa-Vicoza e Monte-mor, que s6 tem de vila o
nome” (Paulet, 1997, p. 6). Esta presenca indigena no maci¢o de Baturité
é, até hoje, extremamente difundida, seja através das tradigdes orais
provindas de narrativas familiares, seja na identifica¢do de determina-
das popula¢des conhecidas amplamente como “descendentes”, mesmo
que ndo mobilizadas politicamente pelo reconhecimento e afirmagio
como indigenas. Situa¢do que perdurou no Sitio Fernandes até 1995,
quando se iniciou um movimento de configuragdo étnica, dos quais
seus protagonistas sempre referem-se aos seus ancestrais, o trés irmaos
Francisco dos Santos, ao tragar sua genealogia.

No dia 15 de abril de 1874, oito pessoas se reuniram no sitio
Marés, no distrito de Coité, termo de Baturité, provincia do Ceard. Na
casa de Joaquim Rodrigues dos Santos e sua consorte, dona Francisca
Clara de Azevedo, os trés irmdos Francisco dos Santos - Joaquim,



Raimundo e Jodo - provavelmente liderados pelo primeiro, foram
sacramentar um neg()cio. Estavam presentes, como testemunhas, os
senhores Manoel Severiano da Silva e José Ribeiro de Freitas. Naquele
momento, faziam lavrar uma “Escritura publica de compra e venda”.
Para isso, convocaram o escrivdo de paz, “servindo de tabelidao”, Luiz
Francisco de Melo Silva, para reduzir a um termo a aquisigdo de um
“pedago de terra de plantar nas quebradas da serra do Baturité no lugar
denominado Fernandes no destrito de Cuité, termo de Baturité, pro-
vincia do Ceard” ®'. As “extremas” (limites) da terra adquirida pelos
irmaos, por um conto de réis que ja haviam pago, estavam situadas,
para o nascente,

(...) no Riacho denominado ALBINO, a cima do olho d’agua
(..) na confrontagdo de uma massaranduba que tem no
aceiro do rogado do falecido Manoel dos Santos. Para Norte
extrema com as terras dos mesmos vendedores MAJOR
SIMAO BARBOSA CORDEIRO, ficando os compradores
com um rog¢ado que ali tem um. Para o poente, extrema por
detrais da serra do Rajado, dai na extrema na Barra do Riacho
Albino e Cassundé, torna para o nascente de onde comega-
rdo as referidas extremas (Escriptura publica...) (maitsculas
no original).

Através daquele documento, registravam a compra efetua-
da. Entre os confinantes, os vendedores, Manoel dos Santos, finado, e
0 Major Simao Barbosa Cordeiro, que foi um poderoso fazendeiro e
politico da regido dos sertoes de Canindé.®> Apresentaram ainda ao es-

61 “Escriptura pablica de compra e venda de um pedaco de terra de plantar nas que-
bradas da serra do Baturité no lugar denominado Fernandes no destrito de Cuité do
termo de Baturité provincia do Ceara” - 15 de abril de 1874.

62 O Major Simao Barbosa Cordeiro “Descendia de nobre estirpe” (Rocha, 1921, p.
172), que remontava a Frutuoso Barbosa Cordeiro, fidalgo cavalheiro da Casa Real
de Portugal, que chegou ao Brasil por volta de 1570 e, em 1579, obteve “o Governo da
Paraiba por 10 anos, com o encargo de ‘conquistar e povoar a terra” (Leal, 2005, p.
18), combatendo indios e franceses. Em sua descendéncia, os filhos com nomes Simao
e Frutuoso repetem-se geragdo apos geragdo. Sempre mantendo a condi¢do que as
“ilustragoes do ber¢o” lhes valeram, seus ascendentes receberam vérios “titulos de
nobreza”. Essas ilustragdes valiam, na realidade, na elevagdo de caréter e fidalguia
nas agdes na paz e na guerra, preservando a tradigdo da familia” (Leal, 2005, p. 22). O



crivio um bilhete, emitido no dia 2 de abril de 1874, pela Coletoria de
Canindé, que foi transcrito na escritura nos seguintes termos:

Imposto de Transmissao de Propriedade em exercicio de 1873
a 1874 a folha do livro de receita fica langado um debito ao
atual coletor a quantia de 60 mil réis, que pagou JOAQUIM
FRANCISCO DOS SANTOS do Imposto de Transmissao de
propriedade na razdo de 6%, correspondente a Hum conto
de réis, importancia por que comprou a Joaquim Rodrigues
dos Santos e sua mulher a um pedago de terra no lugar deno-
minado Fernandes, deste municipio. Em 2 de abril de 1874.
Coletor JOSE CORDEIRO DA CRUZ (Escriptura publica...)
(maitsculas no original).

Ao final daquele ato, o “presente instrumento que depois de lhe
ser lido, assinaram com as testemunhas, assinando a rogo dos com-
pradores JOAQUIM FRANCISCO DOS SANTOS, por ndo saberem
escrever” (Escriptura publica...). A emissdo da escritura desta terra s6
seria feita dez anos depois, em 1884, ndo sabemos ao certo por qual
motivo. Em 1877 e 1888, ocorreriam duas grande secas que marcariam
profundamente as experiéncias e memorias da populacio da provincia
do Ceard. Este interim foi marcado por muita fome e miséria entre ser-
tdo, serra e litoral; periodo do qual varias populagoes indigenas, como
os Jenipapo-Kanindé da Lagoa encantada (Aquiraz) e os Kanindé de

Major Simdo Barbosa, da sexta geragao por linhagem materna, nasceu em 30 de agosto
de 1799, filho de tenente-general Siméao Barbosa Coelho e D. Marianna Francisca de
Paula, na fazenda Sao Pedro, em Canindé. O pai é considerado um dos fundadores de
Canindé. Morou em Fortaleza, onde foi comerciante, mas retornou e tornou-se um
rico potentado rural em Canindé e regido. Casou em 5 de julho de 1825, com uma
filha do capitdo-mor portugués José Mendes da Cruz Guimarées, Anna Mendes da
Cruz Guimardes. Teve seis filhos. Faleceu em 3 de maio de 1887, na fazenda Serrote,
em Canindé, com 88 anos. Desempenhou o papel de importante lideranga no partido
liberal na provincia do Ceard (Rocha, 1921, p. 174). “Uma critica imparcial, firme e
severa da sua vida politica, ou melhor da vida politica do seu tempo, (...) nos con-
duz a conclusdo cabal que major Simao Barbosa foi um intransigente mas nunca um
intolerante” (Rocha, 1921, p. 173). Chegou a ser convocado para assumir o posto de
comandante superior da Guarda Nacional da Comarca. Ocupou diversos cargos
publicos. “Patriota dos mais distintos, o Major Simao Barbosa néo foi indiferente as
lutas da Pétria e relevantes servigos prestou nas Revolu¢des de 1824 e 1832, e na guerra
do Paraguay, em 1865” (Rocha, 1921, p. 174).



Aratuba, tem em sua memdria social como referéncia temporal de des-
locamentos e migragdes.

A referida escritura é uma das duas que os Kanindé apresen-
tam como parte de sua historia, que se refere diretamente a um fato — a
compra das terras em que habitam até hoje pelos trés irmaos “Francisco
dos Santos”, ancestrais aos quais se remetem a ancestralidade ao nar-
rar seu passado. Estes objetos, os documentos, e o acontecimento (a
compra das terras), possuem importante significado na tradi¢ao oral
dos Kanindé, nas representa¢des elaboradas sobre si e na formagao de
um sentimento de pertencimento a coletividade da qual fazem par-
te, intimamente relacionada com a terra em que vivem desde entéo, o
Sitio Fernandes.

Os irmdos garantiam legalmente, em 1874, de acordo com um
sistema juridico de normas de propriedade e bens vigente no Brasil
imperial, uma porg¢ao de terras férteis, delimitadas e circunscritas, por
um conto de réis. Se valer da compra das terras para garantir a posse,
normalizando uma transagdo comercial de acordo com os mecanismos
burocraticos (escritura de compra e venda, registro da escritura por no-
tario, pagamento de imposto de transmissdo, registro da escritura em
cartorio), possibilitou-lhes e as suas familias se estabelecerem de forma
permanente nestas terras, e transmiti-las como heranca para os seus
descendentes, agregados e afins, até os dias atuais.

Em 1731, quando os cinquenta casais de “tapuyos da nagam
Canindés” solicitavam terras nas cabeceiras do Chor6 a Duarte Sodré
Pereira Tibao, o acesso foi conseguido através da submissdo aos dita-
mes da Coroa portuguesa e ao regime juridico das sesmarias, emitida
em 1734. Posteriormente, os Canindé foram unidos aos Jenipapo, em
1739; foram para Monte-mor-o-Novo-d’América, vila de indios, trans-
feridos em 1764. Em 1734, 1739, 1764 e 1874, acontecem processos
distintos entre Canindé do passado e os Kanindé do presente, regidos
por entrelacadas memorias de migragao e trajetdria de deslocamentos
populacionais, entre a serra e o sertao.

A escritura afirma que os irmdos ja habitavam na regido do
Coité, no “termo de Baturité”, mesmo sem fazer mengao ao lugar exato.
Numa pesquisa realizada pelos Kanindé com as pessoas mais velhas
das aldeias Fernandes e Balanga, em 1996, “tia Judite”, na época com



76 anos e ja falecida, nascida e criada na localidade da Balanga (pé da
serra), lhes contou que

Esse pessoal que mora aqui na Balanga veio de Mombaga em
1914 para morar no Sitio Currimboque, que fica vizinho a
Balanca, no tempo de uma grande seca. Em 1916 se passaram
para a Balanca, onde ficaram morando e onde j4 moravam
os mais velhos da nossa familia. (...) Nossos pais eram:
José Francisco dos Santos e Carolina Pereira dos Santos. Ja
moramos nessa localidade hd mais de 70 anos. Nos comia
lagartixa, badalaco (tejo), girita, todo tipo de caca do mato.
Ainda hoje s6 como caga®.

Dona Judite aponta, deste modo, para uma presenga anterior
dos seus parentes na aldeia Balanga, se referindo provavelmente ao ini-
cio do século XX, para uma migra¢ao provinda da regiao de Mombaga
e o fato dos mais velhos ja morarem 14 antes disso. Os dois principais
nucleos familiares que formaram os Kanindé de Aratuba, segundo suas
narrativas, sao os Francisco e os Bernardo. Os Francisco sao identifi-
cados como habitantes da serra de longa data, estando ali desde 1874,
cujos antepassados diretos seriam os trés irmaos Francisco dos Santos.
Os Bernardo (ou Bernaldo, como muitos chamam), sdo provenientes da
Gameleira, localidade préxima a serra do Pinda (sertio de Canindé),
identificados na oralidade como tendo chegado no Sitio Fernandes em
épocas de grandes secas, notadamente a de 1915.

Entretanto, existem varios outros nucleos familiares impor-
tantes para a sociogénese dos Kanindé, que possuem memorias de
distintas trajetorias histdricas, que se incorporaram nas duas grandes
familias, principalmente através de aliancas matrimoniais - como os
Soares, os Barroso, os Pequeno, os Corréia e os Lourengo. Os Kanindé
apontam para quatro localidades onde existem parentes seus, no ser-
tdo de Canindé: Gameleira, Nojosa, Alto Bonito e Negreiros. Em
Negreiros morava o Sr. Chico Silva, que foi entrevistado por eles em

63 Depoimento da Judite, 76 anos, da familia dos Francisco, residente na Balanga,
onde nasceu, se criou e ainda mora. Setembro de 1996. Acervo do MK.



10 de setembro de 1996, entio com 81 anos, nascido e criado na aldeia
Gameleira. Segundo ele,

Aqui era tudo cheio de indio. Era uma aldeia s6, daqui até
o Canindé. (...) os indios se dirigiam dali para o Ipu. Essa
regido era toda uma aldeia s6”. Seu Chico era “(...) filho da
familia Cachimbo”, a qual, junto a Barbosa, como duas fami-
lias dos “(...) troncos velhos dos Canindé, como eles mesmos
dizem, embora isso ndo seja conhecido publicamente®*.

A produgao social desses registros deve ser percebida no hori-
zonte da busca do reconhecimento como povo indigena, para o qual
a construcao social do passado serd um dos processos fundamentais.
Assim, em 1996 - no auge do conflito pela posse da terra da Gia com
os trabalhadores rurais, depois assentados, da fazenda Alegre - os
Kanindé buscavam ouvir as lembrancas dos seus mais velhos e o que
contavam sobre os antepassados. Este registro é resultado e vestigio
de um acirrado e conflituoso processo de disputas sociais e simbdlicas
entre identificagdes sociais, narrativas sobre o passado e reconheci-
mento étnico.

Ao dar conta da presenga de outras populagdes indigenas e dos
lugares onde habitavam e circulavam, das suas aldeias, do Canindé ao
Ipu, que ja fica no pé da serra de Ibiapaba, possivelmente os Kanindé
estavam se referindo a outros nucleos indigenas existentes ao longo
do sertdo, do qual poderiam ser parentes (ou ndo), manter contatos
regulares (ou ndo), mas dos que, certamente, tinham conhecimento
da existéncia.

Identificamos uma multiplicidade de referenciais temporais e
simbdlicos que se amalgamaram através de contatos, trocas e intera-
¢Oes para formar a memoria e o “povo dos Fernandes”, uma expressao
comum usada na regido para se referir a eles. Segundo Joao Pacheco de
Oliveira, “Um regime de memoria propicia um relato de uma histéria,
mas o pesquisador deve buscar as muitas historias e o seu entrelagamen-
to (...). Cabe a ele explorar a diversidade de fontes e a multiplicidade de

64 Depoimento do Chico Silva, 81 anos, nascido e criado na localidade Gameleira,
municipio do Canindé-Ceard. Em 10 de setembro de 1996. Acervo MK.



relatos possiveis” (Oliveira, 1999, p. 118). A tradigdo oral dos Kanindé os
metaforiza e simboliza. Estas duas fortes tradi¢oes indigenas, da serra e
do sertdo, uniram-se na formagao dos nucleos familiares que adotaram
o etndnimo “Kanindé” em Aratuba e Canindé, em 1995.

Cruzando a perspectiva histdrica e a compreensio antropo-
légica, analisaremos adiante como se constrdi a historicidade na/da
produgido dos sentidos dos objetos no Museu dos Kanindé. Para isso,
nos importara tanto a significagdo dada por eles aos objetos, documen-
tos e narrativas sobre si, como também os caminhos provindos de uma
analise historiografica articulada a experiéncia etnografica. Ao inter-
pretar as informagdes provindas da escritura, por exemplo, como um
registro de processos sociais do passado, considero também como fonte
documental o préprio sentido atribuido as escrituras pelos Kanindé,
como objetos materiais que permanecem sob sua posse, herdadas dos
ancestrais, se relacionando fortemente a construgao da memoria e et-
nicidade indigenas.

Um dos desafios da antropologia dos museus indigenas aqui
proposta é relacionar a atribui¢ao de sentidos aos objetos/memorias,
como pratica social relacionada ao colecionamento, ao debate sobre
os limites da representagdo etnografica (Gongalves, 2007, p. 26). Esse
avango tedrico foi possivel através da identificagdo e analise das cate-
gorias nativas construidas nestes processos de apropriagao e tradugio.
E necessario compreender como emergem contra-narrativas através
da construgdo social de significagdes sobre as lembrangas e as coisas,
analisando as praticas sociais envolvidas na elaboracao destas repre-
sentacdes sobre si.

Um olhar antropoldgico para a memoria indigena deve apreen-
der as disputas pelo passado - modos de construi-lo e formas de dizer
0 qué e como aconteceu — que se materializam, na historia oficial, cons-
truindo sentidos para o tempo a partir de uma versao que parte do ponto
de vista do conquistador. Os movimentos indigenas contemporaneos
elaboram outras visdes do pretérito. As disputas entre versoes distintas
para a organizagdo social da memoria e, neste caso, dos objetos, se ma-
terializam nos museus indigenas, espagos de tradugdo que constroem
representagdes sobre si em momentos de embate e mobilizagio politica,
exibindo e significando contetidos materiais e simbdlicos a partir de
novas ordens discursivas, contando em primeira pessoa outras versoes



para o que ja aconteceu. As representagdes sobre si construidas pelos
museus indigenas sdo parte de processos étnicos e se relacionam com
as dinamicas das identificagdes, a construgao de sentidos sobre o tempo
e as lutas e conflitos de classificagao social da quadra contemporéanea.

9. Cacique Sotero no Museu dos Kanindé, marco de 2011






3 MUSEU DOS KANINDE: UM INVENTARIO DE SENTIDOS

3.1 Museu dos Kanindé: inventario e classificacao do acervo

Eu sabia que o museu era coisa velha que a gente achava, e
arrumava num canto pra contar a historia da gente, dos
antepassados. Eu pensei que era uma historia nossa que era
a mesma_historia dos meus avés e bisavés e meus pais con-
tava, era coisa dos indios. Tinha indio pela aquela redondeza
porque ele tinha histéria do povo deles, e os indios gostava de
fazer essas coisas, quando eles saiam eles traziam novidades, e
depois morriam e deixava aquilo que a gente acaba achando,
uns caco de telhas bem grandes e bem grosso (cacique Sotero).®

O Museu dos Kanindé (MK) foi aberto no ano de 1995, por
iniciativa de José Maria Pereira dos Santos, o cacique Sotero, com a
contribuicdo da populacio da aldeia Sitio Fernandes na formacgio
do acervo de objetos e documentos, com destaque para a familia de
Manoel Constantino dos Santos, o pajé Maciel.

Quando cheguei a aldeia Fernandes, no fim de marco de 2011,
estdvamos no auge de um bom inverno, época de muita chuva, tempo
de plantar. Quando terminei o periodo da pesquisa em campo, pouco
chovia, era inicio de agosto. O sol estava cada vez mais arrebatador,
apesar dos cerca de 800 metros de altitude. Os Kanindé ja estavam
se preparando para o tempo de colher, a partir de setembro/outubro,
aproximadamente. Abril geralmente ¢ um més chuvoso, sendo comum
passar a noite toda chovendo e, as vezes, emendar com uma manha

65 Entrevista com o Cacique Sotero, realizada por Alexandre Oliveira Gomes, em 15
de maio de 2011.



inteira. Amanhecendo, era hora de ventar e da passarada nos mostrar a
sapiéncia tupi ao batizar os lugares.

Morei em uma casa comum da serra, na qual algumas paredes
de tijolo substituiam as de taipa. A estrutura de taipa, mais comum até
bem pouco tempo atras, é feita de gravetos e tocos de arvores preenchi-
das com barro. A viga principal é o toco mais grosso. Grande parte das
casas possui técnica mista, construidas com taipa e tijolo.

Quando o trabalho de campo foirealizado, o Museu dos Kanindé
funcionava numa dessas casas comuns da “quebrada”, onde Sotero ja
havia mantido uma bodega para venda de géneros (feijao, milho, ca-
chaca etc.). Eram duas portas, uma do Museu e a outra de uma sala que
funcionava como depésito de caixas, ferramentas, objetos, alimentos
etc. Na parte de tras morava seu filho, Suzenalson Santos, professor da
escola indigena. Abaixo, seu outro filho, Suzenilton “Sapiréco” e, aci-
ma, o proprio cacique e sua esposa, dona Tereza Soares, filha de dona
Neonice Soares. Sao trés niveis da “quebrada dos Fernandes” herdadas
pelo cacique de seus antepassados.

Entre 1999 e 2005, funcionou uma sala de aula nesse como-
do, pois ndo havia ainda uma sede propria para a escola indigena.
Sotero herdou o terreno onde vive até hoje do pai, Lafayete Francisco
dos Santos. Anteriormente, esta era uma area de plantio de mandioca,
como boa parte das terras de moradia hoje habitadas dentro da aldeia.
O Museu dos Kanindé surgiu antes da Associagdo Indigena Kanindé
de Aratuba/AIKA (1998), e das primeiras iniciativas de uma educagio
diferenciada (1999). Assim, entre os Kanindé, o Museu foi uma das
primeiras experiéncias gestadas a partir de um horizonte semantico
indigena, pois foi criado “para contar a historia do indio na sociedade”
(Cacique Sotero).

A numerosa quantidade de bichos saltava as vistas de qualquer
observador, seja porque ocupavam a maior parte do espago museologi-
co, seja pela diversidade de cores, formas ou materiais dos quais eram
feitos. Qual o significado de tantos objetos que remetem a bichos no
Museu dos Kanindé? Minhas primeiras idas ao espago museal com um
olhar classificatério, visando a categorizagdo do acervo, necessitaram
de um extremo esfor¢o analitico. Foi necessaria uma apropria¢ao de
procedimentos convencionados e esquemas de classificagao propostos
em outros espagos institucionais, para estudar mais detalhadamente as



pecas. O inventario foi o inicio de um esforco classificatorio que durou,
praticamente, toda a pesquisa de campo, se prolongando durante a es-
crita do trabalho e sendo revisto continuamente.

Na pequena sala amontoavam-se, expostos na parede, centenas
de objetos dos mais variados tipos, que construiam sentidos diversos
entre si; outros estavam espalhados por mesas de tamanhos varia-
dos e no chio, “(...) encontram-se em estado de determina¢do mutua.
Definem-se como coordenados entre si, sio subordinados uns aos
outros, e ndo apenas numa dire¢do, como numa série, mas sim, reci-
procamente, como num agregado” (Sahlins, 2008, p. 132). A profusao
de cores, cheiros e formas era percebida em meio a sensacdo de imersdo
em um universo de sentidos e significados simboélicos entrelagados en-
tre objetos, experiéncias (individuais e coletivas) e dindmica cultural.
Isto ficava ainda mais evidente quando Cacique Sotero comegava a falar
das “coisas dos indios”, suas “novidades”, usando referéncias diversifi-
cadas reunidas sob aspectos distintos, relacionados a memoria social
do grupo. Com o aprofundamento da analise, percebemos que nas ca-
tegorias “novidades” e “coisas dos indios”, estavam implicitas as nogdes
de “museu” e de “objeto” construidas na a¢do museoldgica indigena. A
primeira associagdo revela a estreita relacao entre os objetos e a “desco-
berta” como povo indigena, a partir de lembrangas familiares. Sotero
nos contou que, no ano de

(...) 1995, nés fomos numa reuniao la no Maracanad (muni-
cipio da regido metropolitana de Fortaleza), eu e meu irméo.
T4 bem ai a histdria, foi a primeira histéria nossa, td bem aqui
nesse retrato (aponta, na parede do museu, para uma repor-
tagem jornalistica). Era uma reunido indigena, passamos
trés dias 4. Quando nds cheguemo aqui ai nés trouxemos
a histéria, quem era nds. Nés ouvimos a historia dos outros
e se lembramos da nossa, que quando nos era novo nossos

pais contava. N6s ganhava os matos, matando passarinho,
comendo o figo dele, comendo ele cru, a gente chegava tarde

em casa, ai ele dizia: “o que vocés estavam fazendo, vocés sdo
indios mesmol! (grifo meu) *.

66 Entrevista com José Maria Pereira dos Santos, o Cacique Sotero, realizada por
Alexandre Oliveira Gomes e Jodo Paulo Vieira Neto, em 6 de marco de 2009.



Além da relagdo entre os objetos e a “descoberta”, a fala de
Sotero evidencia outra associagdo frequente no Museu dos Kanindé e
nos discursos étnicos sobre si: a etnicidade e a pratica da caca. Este
destaque nos permitiu atentar para um deslocamento de significado,
do social ao museal. A caga, no museu, se transformou em simbolo
de identificagdo étnica como indigenas “Kanindé de Aratuba”, como
gostam de se auto-afirmar. O sentido construido sobre a caga ocorre
num contexto que, para o antropdlogo Fredrik Barth, é privilegiado
para o estudo das relagdes interétnicas e na analise das dinamicas
dos processos identitarios: situagdes em que pessoas e grupos variam
suas identificagdes étnicas, perceptivel em trés escalas de analise (a in-
dividual, a de um movimento indigena e nas relagdes com o Estado)
(Barth, 2000, p.10). Atribuindo novos sentidos aos objetos, o Museu dos
Kanindé “Combina e integra processos complexos de constituicdo do
sujeito coletivo da comunidade”, através da “legitimagdo das histdrias
e valores proprios”, assim como afirmaram Lersch e Ocampo (2004, p.
4), se referindo aos museus comunitirios mexicanos.

A pratica da caga se constrdi, na sua narrativa sobre o inicio
do Museu (intrinsecamente vinculada a propria mobilizagdo étnica),
como um ponto de ligagdo entre a descoberta feita no presente (“nos
trouxemos a histdria, quem era nds”) e a afirmacdo de sua condi¢do
indigena desde o passado (a infancia) (“nds ganhava os matos, matando
passarinho, comendo o figo dele, comendo ele cru”). “Num museu lo-
cal, o ‘aqui’ importa”. Segundo James Clifford, se referindo aos objetos
dos “museus tribais” Kwagiulth e do Centro U’mista (Costa Noroeste
norte-americana), “Os objetos aqui, sio lembrancas intimas da comu-
nidade” e “uma grande parte de seu poder de evocagio (...), reside no
simples fato de se encontrar ‘aqui’” (grifo meu). Mas “qual é o significa-
do, sempre presente, dos objetos recolhidos, das imagens e das histdrias
para as comunidades indigenas” (Clifford, 2009, p. 275-79)? Metaforas
da sociogénese da populagdo da aldeia Fernandes, os objetos do MK
nos remeteram as multiplas temporalidades e sentidos acionados quan-
do Sotero e os demais Kanindé forneceram pistas para o entendimento
da significagdo dos objetos, de suas imagens e as historias a eles associa-
das. Continua descrevendo o MK:



Eu me lembro que meu av6 tinha medo de falar na histéria
indigena porque dizia que o branco matava o indio. Minha
mae e meu pai passaram isso pra mim. Até agora o meu pai,
ja com 80 anos, quando eu saia pros encontros la fora, ele
dizia: “Sotero tu tem cuidado com isso ai porque o povo
matava os indios e vocés tdo se declarando os indios, ai eles
vao matar. Vocés sdo indios, mas fiquem calados.” Mas ser
uma coisa e ficar calado, né... Ai eu fui e pensei: 0 museu sdo
histérias, ai fui arrumando as primeiras pecinhas. Pra mim
o museu sdo histérias. E s6 coisa feia, mas é uma coisa da
cultura da gente. Eu comecei com estas pecas, que era o que
a gente trabalhava: o machado, a foice. Ai fui vendo que a
caca é uma cultura. O que a gente faz de artesanato também
(grifos meus) (Cacique Sotero).

O acervo de objetos comegou a ser coletado antes, mas foi prin-
cipalmente apds 1995, os primeiros anos de mobilizagdo étnica, que
se foi avolumando com mais rapidez, como vestigio desse processo.
“O pessoal chegava e dizia ‘Sotero eu achei essa peca la onde eu tra-
balho’, numa mata, por exemplo” (Cacique Sotero). Compreendemos a
constituicdo deste acervo como parte do processo de mobiliza¢do por
reconhecimento étnico efetuada pela populagao do Sitio Fernandes.
Com tempo, foram se acumulando objetos representativos das vivén-
cias em um presente indigena (participa¢ao em atos, reunides, viagens,
materiais de eventos e mobilizagdes, objetos rituais, adornos corporais,
jornais, fotografias etc.) e das investigagdes documentais que comega-
ram a fazer, das sele¢des e descartes, das apropriacdes e invengdes, das
agoes voltadas para a constru¢ao de um passado no qual se apresentam
através de uma trajetoria de migragoes e territorializagao, de resisténcia
e sofrimento, de persegui¢des e lutas para manter a posse das terras
herdadas dos ancestrais.



10. Mesa no Museu dos Kanindé, com objetos arqueoldgicos e outros,
marco de 2011

A procedéncia dos objetos, seus multiplos significados, o social
e 0 museoldgico, o individual e o coletivo, os saberes e modos de fazer,
as técnicas construtivas, os modos de conservagao, a expografia calei-
doscopica, as narrativas e os sentidos a eles conectados, as categorias
nativas de classificagao dos objetos, tudo isso é passivel e foi analisado
ao longo desta pesquisa.

Mesmo sem a formag¢do e o conhecimento técnico-cientifico
sobre o trabalho museografico, Sotero tornou-se um especialista na
praxis de uma tradugdo para construir a sua a¢ao museologica indi-
gena. Ele preservou um acervo de objetos expondo-os em um espago
fisico determinado, o que possibilitou a realizacao de pesquisas por
estudantes e professores da escola indigena e de outras institui¢coes edu-
cacionais locais e regionais. “Eles conversam sempre comigo, os meus
companheiros, meus indios, nossos indios, de eu ter essa inteligéncia
de ajuntar tudo isso num canto amostrando ao povo essas coisas, né.
(...) Parece que eles num tinha essa paciéncia de ajuntar as pecas e botar




assim como amostra” *’. “Juntar, separar, mostrar”, atividades basicas
da agdo museoldgica (Oliveira, 2009). Ao seu modo e ao longo de varios
anos, Sotero implementou praticas visando o que pode ser considerado,
segundo nogdes da Museologia, salvaguarda e a comunicagao, além de
abrir espago para a realizagdo de pesquisas e visitagdo publica.

Utilizamos a nogdo de Museologia, conforme Cristina Bruno,
enquanto disciplina aplicada que estuda a relagio do homem/socie-
dades frente ao(s) seu(s) patriménio(s) (2006). No entanto, seria um
erro heuristico reduzir as praticas sociais vinculadas aos museus indi-
genas a um aparato teérico ou técnico-cientifico concebido como um
a priori ao seu entendimento ou a sua mesmo realizacdo. Nao é pos-
sivel compreender as experiéncias museologicas dos povos indigenas
simplesmente através de sua confrontagdo com categorias tedrico-
metodoldgicas ou modelos analiticos forjados noutros contextos. Por
um lado, os fendmenos sociais de criagdo de museus entre populagdes
indigenas aproximam-se do que consideramos, segundo conceituagao
de Manuelina Duarte Cindido (2013), como processos de musealiza-
¢do, compreendidos aqui “(...) a partir de uma selegédo e atribuigdo de
sentidos feita dentro de um universo patrimonial amplo, resultando
em um recorte formado por um conjunto de indicadores da memo-
ria ou referéncias patrimoniais (...)” (Candido, 2013, p.154). Por outro
lado, diferenciam-se tenazmente por conta das especificidades e dife-
rencas culturais entre os povos (e em relacdo ao contexto disciplinar
da Museologia) e/ou as diferentes apropriagdes das nogdes de “cul-
tura” e “memoria”, de acordo com cada contexto local. Um caminho
muito mais proveitoso, pelo qual optamos, foi direcionar nossos es-
forgos analiticos para um salutar confronto entre as categorias nativas
dos processos de colecionamento indigenas e as categorias analiticas
oriundas da Antropologia, Museologia e Histdria.

No encontro entre categorias nativas e este cabedal analitico fun-
damentamos a nogdo de “agdo museoldgica indigena”, utilizada como
categoria de classificagdo social de determinadas praticas de coleciona-
mento e musealizagdo, protagonizadas por individuos e coletividades

67 Entrevista com o Cacique Sotero, realizada por Alexandre Oliveira Gomes, em 15
de maio de 2011.



étnicas e vinculadas aos museus e processos museoldgicos indigenas,
visando a construcdo de representaces sobre si através de diversas
formas de tradugéo e apropriagdo. Este protagonismo indigena eviden-
cia um confronto entre concepgdes distintas de patrimonio e museu
percebidas, dentre outros aspectos, nos sentidos que um processo de
musealizagdo adquire quando, ao invés de representagdes sobre um
“outro” pesquisado, volta-se para a construgao de representagdes so-
bre si e de discursos contra-hegemdnicos as narrativas oficiais (Gomes,
2012; Velthen, 2012). Na medida em que esta agdo museoldgica se cons-
titui enquanto uma praxis da tradugdo, a diversidade de modos de
tradugdo representa a multiplicidade de possibilidades de musealizagéo
entre povos indigenas.

Representagdes e praticas sociais complementaram-se para a
formacao do acervo do Museu dos Kanindé. Segundo Sotero,

Juntei parte das pegas, comegou devagar e depois foi aumen-

tando, porque eu dizia que eram pecas antigas que eram

de indio, que os indio deixavam 14 por aqueles cantos, eles
foram acreditando e foram trazendo. A gente era muito

medroso e num se declarava indio de jeito nenhum. Um dia
nois foi num encontro eu e meu irmdo e ai 14 nois vimos que
era de indio e ai nois criamos aquela coragem e descobrimos

a nossa histéria indigena que nois era indio também ai nois
trouxemos pra comunidade (grifos meus) (Cacique Sotero).

Neste esforco de tradugdo, Sotero reverteu saberes apreendidos
sobre museus acumulados em sua experiéncia de vida, oral e vivida,
para a organizagdo de um museu em uma comunidade rural, locali-
zada em meio a resquicios de mata atlantica, num regiao serrana do
Nordeste brasileiro. A agdo museoldgica se concretizou através de
medidas que propiciaram a formagdo e conserva¢do de um acervo, a
exposicdo dos objetos num espago proprio (uma casa que dividia as
fungoes de moradia do filho, depdsito e museu) e a realizagdo de inves-
tigagdes a partir deles. “Eles diziam ‘Sotero eu te dou pra tu botar no
museu’. Eu ia colocando elas no museu, eu botava na parede, deixava ai
de lembranca” (Cacique Sotero). A participa¢ao dos parentes na forma-
¢do do acervo foi fundamental, principalmente o nicleo familiar dos



“Maciel”, formado a partir do casamento do pajé Maciel e das unides
matrimoniais de seus filhos.

Para a realizagdo da pesquisa de campo, determinados proce-
dimentos museograficos foram compartilhados enquanto ferramentas
técnicas para a realizagdo de uma etnografia do Museu dos Kanindé,
implementadas metodologicamente para fomentar o didlogo através do
desenvolvimento de processos participativos e colaborativos. Foi nessa
perspectiva que, entre maio e julho de 2011, desenvolvemos os traba-
lhos visando a elabora¢ao da documentagdao museoldgica do Museu.
O principal objetivo foi fazer o inventdrio de pegas, contabilizando,
identificando e classificando o acervo. Para esta acéo, foi formado um
“grupo de trabalho” (GT) composto por estudantes da escola indigena,
entre 13 e 17 anos. Para além da pretensao de coligir dados, esta agdo
de formacido de uma equipe foi efetuada com o propdsito deles torna-
rem-se, posteriormente, o nucleo educativo do Museu, que atuaria na
mediacao das atividades museoldgicas. O professor Suzenalson Santos,
que lentamente foi se aproximando e acompanhou este trabalho,
passou a atuar, desde entdo, como coordenador do nicleo educativo
organizado durante esse processo unificado de pesquisa de campo e
acao museologica.

O trabalho em campo dividiu-se entre antes e depois do inven-
tario que, como método de investigacdo dimensionado enquanto parte
fundamental da observa¢ao participante, possibilitou um levantamen-
to de dados detalhado sobre os objetos. Entre marco e abril de 2011,
restringi-me as entrevistas orais e a etnografia do cotidiano da aldeia
Fernandes, participando de momentos publicos e privados, de reunides
na escola, ministrando palestras e cursos, visitando as casas, partici-
pando de cagadas, realizando entrevistas, almocando, participando de
velorios, romarias, ter¢os, enfim, vivenciando o dia-a-dia local.

No dia 16 de maio de 2011, ocorreu a primeira reunido do GT
de inventario. A partir dai, o grupo de jovens passou por uma capaci-
tagdo de trés dias antes de iniciar os trabalhos praticos no acervo. A
formacao técnica dos integrantes do GT ocorreu de 17 a 19 de maio,
nas dependéncias da Escola Indigena Manoel Francisco dos Santos e
do Museu dos Kanindé. No primeiro dia, realizamos a “Introdugdo aos
estudos museoldgicos”, com exercicios praticos: desenhos e contagdo de
historias, experiéncia tatil e descritiva, investigacao sobre propriedades



fisicas e significados de objetos. Os conceitos basicos para a compreen-
sao da agdo museoldgica foram apresentados: no¢des de preservacao
(restauragdo e conservagdo), pesquisa (investigacdo e documentagéo)
e comunicagdo (agdes educativas e outras). Exploramos os conceitos
de musealizagao, colecdo museologica e museografia, retomando uma
defini¢do classica na Museologia brasileira, a no¢do de fato museal: a
relacdo entre homem, objeto e cenario (Russio, 1981).

Objetos e colegdes etnograficas que se localizavam em di-
namicas e escalas de poder oriundas de relagdes de pesquisa na qual
indigenas eram o objeto de estudo, reconfiguram-se nos processos de
musealizagdo orquestrados pelos povos indigenas, que evidenciam
confrontos entre concepgdes distintas de acervos museologicos, nogdes
de pertencimento (ou o que poderiamos denominar “patrimoénio”) e
formas de construir socialmente a memoria. A analise da relagdo entre
musealiza¢do e patrimonializa¢do proporciona acesso a compreensao
de processos de reelaboragio cultural efetuados através da apropriagao
e tradugdo, para uma realidade especifica, de um espaco construtor de
representagdes sobre si.

Como o proprio Museu dos Kanindé ja atuava na preserva-
¢do de acervos materiais, durante a formagdo do GT, nos referiamos
sempre a ele para ilustrar a apresentagdo das técnicas museograficas
que foram aprendidas e trabalhadas posteriormente. No segundo dia,
“Documentagdo Museoldgica”, foram apresentados os procedimentos
basicos e documentos que seriam elaborados: livro de tombo, fichas de
registro de pegas, marcagdo dos objetos. Por fim, exercicios praticos de
registro de pegas a partir das varias fases possiveis em um processo de
documentagao: identificaao, preenchimento da ficha, registro fotogra-
fico, marcagao (definicdo de nimero de inventario) e tombamento.

No ultimo dia, “Estudo do esquema classificatério do acervo”,
realizamos exercicios de classifica¢do, baseados em critérios distintos
(fungao, material, procedéncia) e esbogamos propostas de categoriza-
¢do, treinando o uso de convengoes baseadas em determinados critérios.
Tal exercicio foi finalizado com a primeira visita como GT ao Museu,
no dia 19 de maio de 2011. A partir dai, estabelecemos uma intensa
rotina de trabalho didrio pelas manhas (de 7 as 11:30hs), divididos em



escalas, por dias da semana. ¢ E importante salientar que, as tardes,
todos os integrantes do GT estudavam na escola indigena, cursando,
naquele momento, entre 6° e 9° anos.

Uma apostila foi elaborada para a orientagdo das atividades do
GT. Um balaio, feito de cip6 e taboca, objeto que geralmente é usado
para o transporte de sementes ou alimentos, era nossa “caixa de fer-
ramentas’. Tesoura, fios de algodao, etiquetas de papel, fita gomada,
esmalte-base, acetona, canetas-marcadores, estiletes, luvas de algodao
e latex, mascaras de algodao, fichas de inventario, maquina fotografi-
ca, foram alguns dos materiais que o grupo, lentamente, passou a ter
intimidade, passando a manusear habilmente. A aproximagdo com as
técnicas museograficas ocorreram junto a descoberta dos objetos do
acervo: 0s meninos e meninas reconheciam a si e aos seus familiares,
através de fotos, objetos e referéncias diversas.

11. Identificando os objetos. Primeira visita do GT ao MK (19 de maio de 2011)

68 Este curso fez parte da programagio do Museu dos Kanindé para a Semana
Nacional de Museus 2011, promovida pelo Instituto Brasileiro de Museus (Ibram),
que neste ano teve o tema “Museus e memoria”.



Passamos cerca de dois meses trabalhando diariamente com
os objetos do Museu dos Kanindé. Neste tempo, elaboramos o in-
ventdrio e construimos um esquema classificatério para o acervo.
Higienizando, formos percebendo cores, formas, odores, materiais,
morfologia e fun¢do dos objetos. Documentando, através de textos e
fotos; numerando e marcando. “Pra mim, tem um valor grande des-
de que eu comecei. Isso é mesmo que ser uma familia minha, mesmo
que eu viver com elas naquela lembranga de mim, principalmente
essas pecas mais velhas” (cacique Sotero). Naqueles dias, construi mi-
nha inicia¢do naquela grande “familia”, e aos poucos fui penetrando
nos significados simbdlicos, nas construgdes sociais dos sentidos das
“coisas”, buscando a compreensao de suas ressignificagdes, ao serem
musealizadas. Trabalhar no limiar do deslocamento e na recontextua-
liza¢ao (Gongalves, 2007; Stocking Jr., 1985) me possibilitou perceber,
nao os sistemas - sejam de significados ou de fungdes — mas os fluxos,
as variagoes de sentido, os diferentes usos e significados dos objetos, de
acordo com os diversos sujeitos sociais que acionavam, através de sua
agéncia, o mundo das “coisas”.

12. Valderlan Santos limpando maracd na “caixa de higienizagdo”.
Ao fundo, Rita e Antbnia, no mesmo procedimento (2011)



O registro individual de cada pega ocorreu através da atribuicao
de um cdédigo numeérico préprio, que constituiu uma referéncia tnica.
O codigo de registro de inventario foi, a partir de entdo, o elemento ba-
sico do sistema de identificagdo e controle do objeto (Candido, 2006, p.
40). Para documentar o acervo do MK, optamos por adotar o “registro
binario sequencial”, um sistema de documenta¢ao que utiliza a nume-
ragdo com o uso de trés ou quatro algarismos, relativos ao ano em que o
objeto deu entrada no museu, um elemento de separagido (ponto ou tra-
¢0), seguindo-se da numeragao comum, de forma sequencial, composta
por quatro digitos (Candido, 2006, p. 40). Adotamos, por convengio,
o formato “MK.011.001”, respectivamente a sigla do museu, o ano de
entrada da pega e uma numeragao sequencial. Posteriormente, o cédigo
numérico foi colocado na ficha de registro do objeto (ficha de inventa-
rio) e marcado no proprio objeto (através de esmalte, caneta nanquim,
lapis ou marcador e etiquetas de papel com cordao de algodao). Junto
com a marcagdo, organizamos uma listagem de registro ou inventa-
rio do acervo, associando os c6digos numéricos aos termos/nomes dos
objetos. Abaixo, segue um exemplo de como esta registrado o livro de
tombo (TABELA 1).

Tabela 1 - Listagem de objetos do acervo do MK. Categoria 1. Artefatos.

NUMERO DE

TERMO SUBCATEGORIA INVENTARIO

ACHADOS

ARQUEOLOGICOS
PILAO DE PEDRA MK.011.001
ENXO MK.011.002
PONTA DE LANCA MK.011.003
FRAGMENTO DE
CERAMICA MK.011.004
PEDRA EM FORMATO
DE CORACAO MK.011.005

Fonte: Livro de Tombo do MK

“A gestao de acervos museoldgicos demanda um programa de
pesquisa permanente, envolvendo um sistema de documentagéo capaz
de oferecer a base cognitiva para as demais agoes” (Candido, 2006, p.
38). A elaboracdo da documentagao museoldgica constituiu-se como



uma importante ferramenta para a realizagdo da pesquisa, na qual
articulei a producido de dados com a sua indexacdo em uma base do-
cumental. Esta documenta¢do permitiu-me vislumbrar o acervo como
um grande mosaico de metaforas, analogias, referéncias e represen-
tacoes elaboradas pelos Kanindé, que refletem no espago museal suas
diferentes memdrias, relagdes sociais e a “dimensdo utdpica e pro-
jetiva presente na construgdo do fendmeno da etnicidade” (Oliveira,
1999, p. 118).

A partir dos trabalhos didrios do GT, realizamos as varias
agdes necessérias ao estudo sobre as pecas do acervo. As tardes, con-
tinuei fazendo as entrevistas com os indigenas, principalmente os
mais idosos, interessado em saber como narravam o passado da co-
munidade e as variagdes de relatos a partir dos diferentes nucleos
familiares. Mais préximo ao final das atividades de documentagao,
realizamos a remontagem do Museu. Antes disso, foi realizada uma
reforma, orquestrada e financiada pelo cacique Sotero. Com essa imer-
sao no campo dos objetos, fiquei muito tempo no espago museal, onde
realizamos entrevistas, conversas informais e atividades educativas
permanentes e sistematicas, visando a forma¢ao do GT e a elaboragao
do inventario. A construgdo dos sentidos — e suas varia¢oes - sobre os
objetos comegou a ser percebida na elaborag¢ao do esquema classifica-
torio do acervo, alvo de constantes modificagdes e reordenagdes, com
o aprofundamento do trabalho.

A leitura dos objetos do Museu foi efetuada paralelamente as
conversas didrias com os velhos e & observacao participante. Neste cru-
zamento, montamos um mosaico caleidoscdpico de representag¢des, um
mutante quebra-cabega no qual analisamos a metamorfose de significa-
¢des simbdlicas dos objetos, que sera apresentada no proximo capitulo.
Seguindo as trilhas destas transformagdes seménticas — o que estou de-
nominando de fluxo de significados — nossa antropologia dos objetos
remete a uma etnografia da memoria. Do passado traremos, a partir
da oralidade, temporalidades captadas em olhares particulares sobre
o processo historico, memorias significativas para nossa interpretagao,
vestigios de tempos que se foram, sentidos vivenciados no presente, es-
tratos distintos da composi¢do dos modos de lembrar e da constitui¢cao
da indianidade dos Kanindé, que se funda num pretérito reconstruido
e num presente re(a)presentado como experiéncia indigena.



Um sistema de documentagao de objetos eficiente deve, quanto
aos objetivos, conservar os itens de uma cole¢cdo, maximizar o acesso a
eles e a0 uso de suas informagdes; quanto a fungio, estabelecer contatos
entre os itens (informagdo) e usudrios do sistema e; quanto aos com-
ponentes, identificar, registrar, controlar, marcar, armazenar, catalogar
e indexar os objetos do acervo (Candido, 2006, p. 37). No processo de
classificagao dos objetos, visando a sua apreensdo como conjunto, foi
necessario elaborar uma documentagdo bem fundamentada, definir
campos de informagdo de acordo com uma base documental, seguir
manuais com normas e procedimentos consolidados e proceder a defi-
nicao de terminologias (Candido, 2006; Motta, 2006).

Cada agrupamento humano tem suas formas proprias de
classificar o mundo, eas divisdes ocidentais natureza/sociedade e/ou bio-
légico/cultural ha muito vem sendo alvo de questionamentos, enquanto
parametros universais de entendimento da realidade. Admitimos o pe-
rigo de naturalizar essa dualidade - e 0 que concerne a cada uma destas
categorias — como ja foi apontado por alguns antropdlogos e se consti-
tui, talvez, como uma das principais criticas epistemoldgicas que uma
antropologia contemporanea, de carater reflexivo, tem realizado acerca
do processo de construgdo do conhecimento antropolégico (Viveiros
de Castro, 2002; Descola, 1998). A identificagdo das categorias nativas
ou émicas de classificacdo social - conceitos, ideias e no¢des com as
quais os povos estudados compreendem suas experiéncias no mundo
— € parte crucial para nossa andlise antropoldgica dos objetos, como
parte do esfor¢o para entender a constituicdo dos simbolos e sentidos
da realidade para a coletividade formada pelos Kanindé.

Um sistema de classificagao de objetos estabelece conceitos
para organizar um acervo. Devem ser definidos termos (nomes para
os objetos), categorias (classificagdo mais geral) e subcategorias (clas-
sificacdo mais especifica). A categorizacdo de acervos deve congregar
objetos que estabelecam um didlogo coerente em relagao aos seus sen-
tidos documentais ou simbdlicos. Os objetos de uma mesma categoria
trazem uma “mensagem simbolica” comum, no universo das relagdes
do acervo. As categorias e sub-categorias podem atender a critérios di-
versos, sustentados pela escolha interpretativa do acervo pelo sistema
de documentagdo, que lhe fornece uma “identidade artificial pré-esta-
belecida” (Candido, 2006, p. 41-44). Alguns materiais serviram como



importantes suportes metodoldgicos para o planejamento e execugdo
da classificagao dos objetos. A partir dos procedimentos técnicos, de
tipologias de categorizagdo e de termos trazidos por estes materiais,
concebemos um esquema classificatério traduzido para a diversidade
de materiais, fungdes e objetos do MK.

O artigo “Documentagdo Museologica”, de Maria Inéz Candido
(2006) e o “Thesauro de Cultura Material dos Indios do Brasil” (Museu
do Indio - Funai/R]), de Dilza Fonseca da Frota (2006), foram duas
importantes referéncias com as quais dialogamos para a elaboragdo
de nosso esquema, entre outras subsidarias, porém nao menos impor-
tantes (Ceravolo e Talamo, 2000; Ferrez, 1994; Loureiro, 2008; Smit,
2008; Barbuy, 2008). O trabalho de Candido possui um conteudo emi-
nentemente museografico, relacionado as técnicas de documentagao
museologica, em geral; o de Frota, trata especificamente de modelos
classificatérios para acervos etnograficos provindos de grupos indi-
genas, tomando por base as vastas colecoes do Museu do Indio. Este
manual visa estabelecer uma terminologia padronizada para os arte-
fatos existentes neste museu etnogréfico, indexando documentos e
recuperando suas informagoes. Pela riqueza e diversidade de suas co-
lecdes, a sistematizagdo de termos e categorias para as varias tipologias
de pegas, materiais e procedéncia, possibilitou sua utilizagdo como re-
ferencial para processos classificatorios com acervos etnograficos. Na
inexisténcia de algo semelhante, a propria organizadora do volume
recomenda o seu uso por outras institui¢des (Motta, 2006, p. VIII). O
Thesauro é um instrumento de representagdo de objetos, baseado em
conceitos que, por sua vez, sio baseados em termos. A padronizagdo da
linguagem através de conceitos-nomes de objetos é condigdo sine qua
non para a disponibilizacdo de um acervo.

A antropodloga Berta Ribeiro produziu uma grande obra de
referéncia para qualquer estudo classificatorio de acervos materiais in-
digenas no Brasil: o “Dicionario de Artesanato Indigena” (1988). Nele,
a autora elaborou uma proposta terminoldgica que abrange boa parte
da cultura material indigena, criando uma linguagem referencial capaz
de indexar a documentagao museologica e facilitar o acesso as infor-
magdes sobre os objetos provenientes dos povos indigenas no Brasil.
Além dele, organizou dois volumes da “Suma Etnoldgica Brasileira”
(Tecnologia e Arte India). A antropéloga e musedloga Lucia Van



Velthen considera estas obras “as bases metodoldgicas e classificatorias
indispensaveis para pesquisas em cultura material e para a documen-
tagdo etnomuseoldgica dos acervos etnograficos” (Van Velthen apud
Motta, 2006, p. VIII).

Nesta perspectiva, a documentagdo museoldgica do Museu
dos Kanindé constituiu um conjunto de dados textuais e iconograficos
produzidos com o objetivo de indexar os objetos em sistemas de recupe-
ragdo de informagdes e otimizar sua utilizacdo como fontes de pesquisa.
“(...) é a apropriagdo do conhecimento que cria o sistema documental”.
Para a organizagdo desta documentagdo museoldgica nos baseamos
em determinados conceitos e técnicas, além de estabelecermos conven-
¢Oes para a padronizagdo de contetdos e linguagens (Candido, 2006,
p. 36-37). Cada categoria de acervo tem critérios especificos para sua
organizagdo. No sistema de classificagdo adotado prevaleceu, na maio-
ria das categorias e subcategorias, a fungdo dos objetos como atributo
agregador. Entretanto, em algumas outras, o material ou a procedéncia
foram os critérios adotados. Segundo o pensamento de Chenhal,

Todo objeto feito pelo homem foi originalmente criado para
cumprir alguma fungéo original, (...) o Gnico denominador
comum presente em todos os artefatos, por ser o atributo
imutavel presente em todos os objetos e, portanto, a nica
caracteristica que pode ser utilizada como fundamento para
uma classificagio sistematizada (Chenhal apud Motta, 2006,
p. XII).

A “procedéncia” dos objetos foi o principal critério adotado no
arranjo do acervo em trés colegdes. Organizamos a documentagdo mu-
seologica a partir da seguinte macrodivisao:

a) Colegdo bibliografica: Agrupamos os itens de acervo relativos aos
livros e publicagdes em geral. Mesmo sendo composta de mate-
riais impressos (como a arquivistica), esta cole¢do nao congrega
acervos de carater documental. Ela reune, prioritariamente,
os materiais que poderdo ser organizados, futuramente, como
uma biblioteca do Museu: livros, publicacdes, revistas, catdlo-
gos e congéneres;



b) Colegao arquivistica: Retine o acervo de carater documental. Por
convengao, tratamos neste conjunto dos varios documentos que
vém sendo reunidos no Museu desde 1995, exceto as publica-
¢oes (colegao bibliogrifica) e os objetos materiais (colegao de
objetos). Composta de documentos manuscritos, datilografa-
dos, digitados, hemerograficos etc.;

¢) Colecao de objetos: composta de objetos materiais, nao manuscritos
e/ou impressos.

Todo o acervo é documento, imerso de historicidade e sentido
(Menezes, 1994; Ramos, 2004; Gongalves, 2007; Bittencourt, 2008). As
categorizagdes e subdivisoes tipoldgicas foram convengdes adotadas
a partir de determinados parametros, que orientaram a indexagdo e
a recuperacao das informagdes provindas da organizagdo da docu-
mentagdo museoldgica. “O principio classificatério mais abrangente
¢ sempre a finalidade do artefato e o material de que ¢é feito, o qual
comumente ¢ subordinado ou depende do primeiro” (Ribeiro apud
Motta, 2006, p. XIII).

Nos procedimentos relativos ao inventario, trabalhamos apenas
com a colecdo de objetos. As demais, mesmo tendo sido consultadas
e utilizadas para a pesquisa, ndo foram catalogadas. A cole¢do biblio-
grafica era pequena, com cerca de vinte publicagdes, ndo possuindo
subdivisoes tipoldgicas. A cole¢do arquivistica foi categorizada do se-
guinte modo:

Categoria 1: Documentos manuscritos (cartas, bilhetes, atas de reu-
nides etc.);

Categoria 2: Documentos impressos (oficios, pesquisas etc.);

Categoria 3: Documentos hemerograficos (jornais).

Por fim, a colegdo de objetos, que foi dividida em nove ca-
tegorias, que foram:

Categoria 1 - Artefatos: Objetos produzidos através de processos
manuais, manufaturados, ou semi-industriais. E a maior co-
lecdo, possuindo quatro subcategorias: achados arqueoldgicos,



técnicas artesanais, equipamento ritual e adorno corporal (cri-
tério de categorizagdo: fun¢ao e material);

Categoria 2 - Equipamento® musical: Objetos utilizados para emi-
tir sons. Zabumba, tridngulo, pifanos, prato, reco-reco, agogo,
pandeiro etc (critério: funcio);

Categoria 3 - Equipamento para o trabalho: Sao objetos destinados,
principalmente (mas ndo exclusivamente), ao trabalho agrico-
la ou a ele relacionados. Foices, machados, martelos, cadeados,
correntes, carretel, marreta, chibanca, cadeira de dentista,
chocalho, sino, peso etc. (critério: fungao). Parte destas pecas
constituem as “coisas dos velhos™;

Categoria 4 - Equipamento doméstico e de uso pessoal: Objetos rela-
cionados a casa, ao espago privado do lar. Objetos que suprem
necessidades individuais, usados de forma pessoal, mesmo que
por diferentes pessoas em diferentes momentos (Motta, 2006,
p. XVI). Ferro de passar, bolsa, camisa, boné, retrato pintado,
chave, pente de macaco, chifre para armazenar polvora, sapato
etc. (critério: funcio);

Categoria 5 - Numismatica: Moedas e medalhas, respectivamente, de
épocas e eventos variados. Dos eventos, destacam-se as meda-
lhas provindas dos Jogos Indigenas do Ceara. Entre as moedas,
destaca-se uma, de 1893, encontrada no Sitio Fernandes (crité-
rio: fun¢io);

Categoria 6 — Zooldgica: Sao partes de bichos, alguns empalhados por
técnica caseira do proprio cacique Sotero. Animais que se rela-
cionam tanto com a pratica da caga (tejo, peba, tatu etc.), quanto
com a domesticagdo (galinhas, porcos, bois etc.). Sdo couros,
pélos, penas, garras, cabegas, patas, rabos etc. Subcategorias:
mamiferos, aves, répteis e peixes (critério: proveniéncia Reino
Animalia);

69 Seguindo uma convengdo adotada pelo “Thesauro de Cultura Material dos Indios
do Brasil”, o termo “equipamento”, utilizado para algumas categorias e subcategorias,
significa “o conjunto de tudo aquilo que serve para equipar, prover, abastecer”, em
substitui¢do a “ferramenta, utensilio e instrumento” (Aurélio apud Motta, 2006, p.
XIV).



Categoria 7 - Vegetal: Sementes, galhos, plantas, raizes, cabagas,
cuias, rolo de fumo, coco, cascas, paus, quenga de coco etc.
Constituem, em sua maior parte, as “coisas das matas” (critério:
material e proveniéncia Reino Plantae);

Categoria 8 - Mineral: Pedras diversas, de formatos variados, no en-
tanto, de procedéncia ndo-arqueoldgica. Sdo fragmentos de
quartzo, rutila, seixos rolados fluviais etc. (critério: provenién-
cia: Reino Mineral);

Categoria 9 - Fotografica: Acervo composto de fotos (coloridas e em
preto e branco), de tamanhos e formatos variados. Retratam a
aldeia Fernandes, momentos coletivos, pessoas, lugares, ativi-
dades do movimento indigena etc. (critério: material).

Destas categorias, apenas a categoria 1 (Artefatos) e a 6
(Zooldgica) possuem subdivisoes tipoldgicas (subcategorias). As subca-
tegorias da categoria Artefatos sdo:

Subcategoria 1 - Achados arqueoldgicos: reunimos os artefatos liticos
e ceramicos encontrados na area indigena (frequentemente em
atividades agricolas e, principalmente, nos terrenos do Rajado
e da Gia) atribuidos aos antigos indios que moravam na re-
gido. Parte deles sao as “coisas dos indios” (critério: material e
proveniéncia);

Subcategoria 2 - Técnicas artesanais: Reunimos os objetos feitos a
partir das técnicas artesanais presentes entre os Kanindé, se-
jam estas referenciadas a sua pratica em um passado recente
(no caso da cerdmica, ndo arqueoldgica), seja na produgao de
artefatos utilitarios e/ou decorativos (escultura em madeira),
usados principalmente para o trabalho de colheita, de coleta e/
ou armazenamento de produtos agricolas (os varios objetos fei-
tos de alguns tipos de trangado, em cip6, em palha de carnatuba
e de coqueiro). Sdo gamelas, colheres, facas, coragoes, garfos,
pildes, maos de pildo, santos etc. (de madeira); chapéus, bol-
sas, balaios, cacods, vassouras, urupemas etc. (de palha e cipd);
telhas, panelas, cachimbos etc. (de ceramica). Por fim, incor-
poramos mais uma técnica: a fiagdo em algodao, nao praticada
hoje, mas presente em diversas narrativas sobre o passado, a



partir da presenca de dois fusos de madeira no acervo do MK
(critério: material e modo de fazer);

Subcategoria 3 - Equipamento ritual: reunimos os materiais usa-
dos em rituais, principalmente no Toré. Grande parte deles
¢é produzido de modo artesanal, a partir de matérias-primas
naturais. Entretanto, por uma questdo de convenc¢io, os equi-
pamentos rituais compostos pelas indumentdrias (roupas) de
penas, mesmo sendo feitos sob o suporte de tecidos industria-
lizados desgastados, foram incorporados nesta categoria, tanto
por serem usados em rituais, como porque seu processo de con-
fecgdo é manual (as penas sdo retiradas de galinhas e pregadas
nas roupas). Esta ¢ uma categoria fortemente relacionada com a
afirmagédo de simbolos de identificagao indigenas (Motta, 2006,
p. XV), o que Fredrik Barth denomina de “simbolos étnicos”
(2000). Séo cocares, maracas, roupas de penas etc., que consti-
tuem parte das “coisas dos indios” (critério: fun¢ao);

Subcategoria 4 - Adorno corporal: reunimos os objetos usados para
enfeitar o corpo, personaliza-lo, vesti-lo ou revela-lo, tanto co-
tidianamente como em ocasides especificas (reunides internas
ou do movimento indigena, visitas de turmas estudantis e gru-
pos ao Museu etc.). Sdo colares, brincos e corddes, que também
constituem “coisas dos indios” (Critério: fun¢ao).

Berta Ribeiro afirma, especificamente para os povos indige-
nas, que a cultura material é o “Universo de artefatos com os quais (...)
atendem as suas necessidades de provimento de subsisténcia, conforto
doméstico, transporte, reprodugdo da vida social e daidentidade étnica”
(Ribeiro, 1998, p. 13-14). Segundo Bucaille e Pesez, “cultura material”
¢ uma nogdo “(...) de facto, imprecisa e simultaneamente a estar longe
da ilusdo de transparéncia; apresenta-se, mesmo assim, carregada de
um conjunto de conotagdes bastante diversas” (Bucaille e Pesez, 1989,
p.2). Em sua conceituagdo, desde as primeiras escavagdes arqueologi-
cas, na abordagem marxiana, nas colecdes de histdria natural formadas
por expedigoes cientificas em todo o mundo ou, mesmo, nas primeiras
pesquisas de campo etnograficas, a utilizagao de objetos como fonte de
estudos ja estava presente, mesmo que ainda nao articulada a nogao
de cultura material. “Esta nogdo, a semelhanca de muitas outras idéias



dantes inimaginaveis, passa a ser possivel a partir do momento em que,
(...) muda a defini¢do da finalidade e do objecto cientifico e se desenvol-
ve uma metodologia que pressupde o recurso ao concreto, ao tangivel,
ao material” (Bucaille e Pesez, 1989, p.4). Na segunda metade do sécu-
lo XIX esta nogao foi se “formando progressivamente (...) no seio de
diversas correntes de pensamento”, tendo como pressuposto tedrico a
busca por “experimentagdes, confrontos, provas, leis”, que “tém uma
necessidade imperativa de objectos materiais e de factos concretos””.
Entretanto, se “A cultura material é composta em parte, mas nio so,
pelas formas materiais da cultura” (Bucaille e Pesez, 1989, p. 13), Sotero
deixa-nos entrever associagoes que revelam aspectos intangiveis pre-
sentes nos sentidos atribuidos aos objetos:

70 “Demasiado imprecisa para ser um conceito, a idéia de cultura material continua
a ser uma no¢ao” (Bucaille e Pesez, 1989, p.39). Nogdo fundamental neste estudo,
principalmente no que se refere aos seus trés componentes constitutivos, apontados
por Bucaille e Pesez: espago, tempo e a construcio social dos significados dos obje-
tos. Estes autores fazem uma importante discussio epistemoldgica sobre a ideia de
cultura material nas ciéncias humanas. Cabe-nos destacar, que “A no¢do de cultura
material surgiu nas ciéncias humanas e em particular na histdria a seguir a formagao
da antropologia e da arqueologia e a influéncia exercida pelo materialismo histérico.
Marca a sua distancia em relagdo ao conceito de cultura, chamando a atengdo para os
aspectos nao simbolicos das actividades produtivas dos homens, para os produtos e os
utensilios, bem como para os diversos tipos de técnica (cf. em especial vestudrio, habi-
tagdo, agricultura, alimentacéo, cultivo, cozinha, domesticagao, fogo, industria, pesos
e medidas), enfim para os materiais e os objectos concretos da vida das sociedades.
O estudo da cultura material privilegia as massas em prejuizo das individualidades e
das elites; dedica-se aos factos repetidos (cf. ciclo, habito, tradigdes), ndo ao aconteci-
mento; nao se ocupa das supra-estruturas, mas das infra-estruturas. Percebe-se assim
como evoluiu sobretudo nos paises da Europa Oriental, entre investigadores predis-
postos a considerar de modo especial a economia e 0 modo de produgdo. O homem
também faz parte da cultura material; o seu corpo, enquanto transmissor semidtico
(ct. signo) é igualmente importante para recompor o quadro geral de uma cultura (...).
No entanto, os objectos materiais trazem consigo outras marcas inerentes as artes,
ao direito, a religido, ao parentesco, que hoje ja ndo sao subvalorizados.(...) A cultura
material tende, por fim, a langar uma ponte para a imaginagdo do homem e para a
sua criatividade e a considerar como suas trés componentes fundamentais: o espago,
o tempo e o caracter social dos objectos. Embora seja ainda necessario defini-lo com
mais exactiddo e embora existam ainda nele algumas ambiguidades, o estudo da cul-
tura material pertence & pesquisa historica e com ela colabora através de um método
proprio para reexaminar as espirais inerentes a todas as ruinas do passado (Bucaille e
Pesez, 1989, p.42-43).



Cada vez que o tempo passava eu fui amadurecendo e fui
achando e ganhando mais coisas, fui pensando que era uma
cultura nossa, por exemplo, a caga que nois gostava muito
de caga e ainda hoje nois gosta, s6 que elas tdo mais dificil
por causa das matas que foram muito acabada... Mas era eu
pensar que aquilo ali era uma cultura nossa, como o milho
e as outras coisas, tudo era coisa que ia ser bem dificil pra
gente, por isso que eu guardava pra mostrar como era, por-
que quando eu fui vendo as coisas mudando eu pensei em
guardar aquelas coisas pra gente ver a diferenca de hoje pra o
tempo passado. E comparava aquelas coisas como um museu,
eu disse: “eu vou guardar que sdo coisas velhas que nossos
filhos talvez num alcance”, pro meus netos e meu povo que
ndo conhece, eu vou mostrar as coisas velhas antigas que
diziam que tinha indios™.

Para a categorizagdo dos bichos do Museu dos Kanindé nos
apropriamos de elementos da taxonomia animal, que é o ramo da bio-
logia que estuda a classificagdo dos seres vivos. A primeira classificagao
cientifica taxondmica de organismos foi feita por Karl Von Linneu, ain-
da no século XVIII, que os dividiu entre os Reinos Mineral, Animalia
e Plantae. Atualmente, a divisao mais aceita é: reinos, filos, classes,
ordens, familias, géneros, espécies e, dentro de cada uma delas, suas
subdivisdes. Adotamos uma classificagdo usual nas ciéncias biologicas
para a categoria zooldgica, na qual foram catalogados os bichos existen-
tes no acervo do Museu. Nos referimos aos objetos compostos no todo
ou por uma parte de animais (asa de gavido, pé de juriti, dente de porco
barrdo etc.). As subcategorias da categoria zoologica foram organizadas
de acordo com as classes dos animais ou com a rela¢ao entre o objeto
(ou a parte do animal que constitui a pega, por exemplo: pé, pata, asa,
couro, pélo etc.) e a classe do animal referente. Sao elas:

Mamiferos: tamandua e gato maracaja (empalhados), couro de girita
(gamba) e tamandua, rabo e casco de tatu e peba, pata de onga,

71 Entrevista com o Cacique Sotero, realizada por Alexandre Oliveira Gomes, em 15
de maio de 2011.



dente de porco-barrao (nao-capado, reprodutor), couro de por-
co do mato etc,;

Aves: asa de gavido, pé de veado, pé de pato, pé de juriti, alma de gato,
louro-jandaia, vem-vem, sanhagu-macaco, pé de gaviao, pé de
jacu, casa da Maria de barro, casa do inxui da abelha, avoante
etc;

Répteis: cascos de cdgado, maracas de cascavel, couro de camaledo e
tejo, mao de camaledo etc.;

Peixes e mariscos: caranguejo, cavalo-marinho, esporao de arraia, es-
cama de camurupim etc.

Os objetos do Museu dos Kanindé foram interpretados como
pontos de inflexdo analitica para a percepgdo das relagdes sociais pro-
vindas de um criativo processo étnico, pois adquirem significados
quando sdo historicamente vivenciados em meio a cultura na qual sdo
percebidos. “(...) o signo, enquanto sentido, se torna duplamente arbi-
trario na referéncia: a0 mesmo tempo uma segmentagao relativa e uma
representagdo seletiva” (SAHLINS, 2003, p.185). Nossos signos sao os
objetos, que

(...) possuem multiplos significados como valores concei-
tuais, mas, na pratica humana, eles encontram determinadas
representagdes, correspondendo a alguma selegdo ou infle-
xd0 de sentido conceitual. E, uma vez que o mundo ‘objetivo’
ao qual os simbolos sdo aplicados possui suas proprias carac-
teristicas e dinamicas refratdrias, eles - e, por extensdo, as
pessoas que por meio deles vivem - podem categorialmente
ser revalorados (Sahlins, 2003, p. 130).

A andlise dos objetos em seus “deslocamentos e transformagdes
(ou reclassificacoes), (...) através dos diversos contextos sociais e sim-
bdlicos”, nos possibilitou compreender a politica da memdria indigena
dos Kanindé no espago do seu museu. “Acompanhar o deslocamento
dos objetos ao longo das fronteiras que delimitam esses contextos ¢ em
grande parte entender a propria dinamica da vida social e cultural”
(Gongalves, 2007, p.15). Entendemos os objetos como “(...) parte de sis-
temas simbolicos ou categorias culturais cujo alcance ultrapassa esses
limites empiricos e cuja fungdo, mais do que a de ‘representar’, é a de



organizar e constituir a vida social” (Gongalves, 2007,p.21). Os objetos
possibilitam que os Kanindé “percebam e experimentem subjetivamen-
te suas posi¢des e identidades como algo tao real e concreto quanto os
objetos que os simbolizam” (Gongalves, 2007, p.21); existem com uma
trajetoria particular, mas formam uma totalidade imersa de simbolo-
gia. Aspectos indissocidveis se entrelagam as “coisas dos indios”, “dos
velhos” e “das matas”, objetos que comportam multiplos sentidos, e
cujas variagdes sao perceptiveis nas diferentes situagdes e interagdes.

No processo étnico vivenciado pelos Kanindé, os objetos, como
signos, sdo revalorados, indexados a novos sentidos e, através das expe-
riéncias sociais dos individuos, adquirem significados que partem da
cultura e a ela retornam, pois “(...) a significacdo de uma dada forma
simbolica depende da co-presenca de outras. Mas a a¢do se desdobra
como processo temporal” (Sahlins, 2008, p.132). Para Marshall Sahlins,
“Qualquer uso real de um signo em referéncia, seja por uma pessoa
seja por um grupo, emprega apenas uma parte de seu sentido coletivo”
(2003, p. 10). E nesse sentido que, na anélise efetuada, destacamos a
importancia dos relatos orais e narrativas, pois,

Acima de tudo, na fala as pessoas colocam os signos em rela-
¢Oes indexicais com os objetos de seus projetos, pois esses
objetos formam o contexto percebido, para a fala como ativi-
dade social. Tal contexto é de fato um contexto significado:
os significados de seus objetos podem até ser pressupostos
pelo ato de discurso (Sahlins, 2008, p.23-24).

Os objetos sdo “parte de sistemas simbdlicos ou categorias
culturais cujo alcance ultrapassa esses limites empiricos e cuja fun-
¢do, mais do que a de ‘representar’, é a de organizar e constituir a
vida social” (Gongalves, 2007, p.21). O Museu constituiu-se como um
grande sinal diacritico dos Kanindé, como percebemos quando Cicero
Pereira, lideranga indigena e irmao mais novo do cacique Sotero, afir-

mou, comparando-o a “danga do ritual” (como muitos deles designam
o Toré), que

Pra mim, a importincia de um museu Kanindé é vida, é uma
mostragdo de toda histéria nossa, porque quando estamos
conversando, dizendo a histdria, tem uma coisa acold mais



velha que alguém fez. Pra mim, é a coisa mais forte que tem
dentro da aldeia é aquele museu e a danca do ritual. A danca
do ritual ¢ irma da histéria do museu, porque vocé quando
pisa no chdo pra dangar o ritual vocé sente a energia da terra,
vocé sente o gosto de viver’? (grifo meu).

Como fonte de conhecimento, os objetos sdo signos e, neste
sentido, “Ja que implementado pelo sujeito histérico, o valor conven-
cional do signo adquire um valor intencional, e o sentido conceitual,
uma referéncia acionavel” (SAHLINS, 2008, p. 128). Adentremos agora
na analise das referéncias, associagdes, metaforas e analogias presentes
nos fluxos de sentidos e nas ressignificagoes dos objetos no Museu dos
Kanindé.

3.2 Objetos, memoria € etnicidade: historicidade e sentido

Em vista da multiplicidade de identidades sociais, e da
coexisténcia de memdrias concorrentes, as memorias alter-
nativas (memorias de familias, locais, nacionais e assim por
diante), é proveitoso pensar em termos pluralistas sobre os
usos das memorias por diferentes grupos sociais, que talvez
também tenham diferentes visdes do que é importante ou
‘digno de memoria’ (Burke, 2006, p. 84).

A construgao do passado indigena nos remete a um processo
de recodificag¢do das lembrancas, operada individual e coletivamente,
na familia e no grupo social, intimamente relacionada com um proje-
to étnico-politico presente, a partir da organiza¢ao de um movimento
indigena no sitio Fernandes. Através da analise dos fluxos e varia-
¢oes de sentidos a partir dos objetos musealizados, estabeleceremos
relagdes entre as ressignificagdes da cultura material e os processos
de constru¢ao social da memoria indigena entre os Kanindé. Com
o desenrolar da pesquisa, foram se descortinando significados ad-
vindos das experiéncias com os sujeitos que dao sentido aquelas

72 Entrevista com Cicero Pereira dos Santos, realizada por Alexandre Oliveira
Gomes, em 4 de maio de 2011.



“coisas”. Analisaremos conjuntamente diferentes estratos dessas me-
morias e suas relagdes: documentos escritos, objetos, memoria social
e etnografia.

13. Cacique Sotero mostra a pedra preta, o primeiro objeto do Museu dos
Kanindé (2011)

Denominaremos como focos de ressignifica¢do a interagdo ana-
litica entre objetos, tematicas e problematicas percebidas a partir da
analise da relacdo entre as dindmicas das identificagdes, a memoria e a
transformagéo dos sentidos das “coisas”.

Alguns focos de ressignificagdo, relacionados ao sentido, ao
papel e aos usos da memoria social entre o povo Kanindé, vinculam-
se a determinadas categorias nativas e narrativas utilizadas por eles
para a constituicdo de identificacbes que remetem a um processo de
reinterpretacao do passado, fundamental para a constru¢io social da
etnicidade.



3.21 Materiais, técnicas, trabalho e Toré

O primeiro objeto do Museu do Kanindé foi uma pedra preta, de for-
mato quadrangular, presenteada pela mae do cacique Sotero a ele, que
a guardava ha varios anos, muito antes de organizar um museu. “Ela
num disse como chegou nio, ela falava que era coisa dos indios” 7

Ela dizia que aquela pedra era coisas antigas que os indios
faziam, era os antigos, era uma pedra que a gente escreve

assim e risca na parede e sai uma tinta preta, por isso que
eu dizia que sdo coisa do indio, como se fosse um lapis hoje
que escreve, e ela tem o sistema de uma tintazinha (Cacique
Sotero).

Mas foi apenas com o inicio da mobiliza¢ao étnica que, no
espago museal, aquela pedra passou a representar uma referéncia de
afirma¢ao como indigena, atuando na ligagao com este passado. Ha
uma associa¢do entre o que foi encontrado na drea indigena (e esta
no espago museal), no caso, o material arqueoldgico, como veremos,
e a ocupagdo ancestral, consequentemente, a legitima posse da terra.
Sotero revela o que queria ao formar o Museu dos Kanindé:

O objetivo é que era uma novidade que eu ia mostrar para os
amigos, né, que tinha aquilo de primeiro e a gente era aquilo.
Agora, num era que a terra era da gente, eu sei que as novida-
des eram da gente, que achava na terra que era dos indios. Eu
num acreditava como era que a gente ia pensar aquela terra
que era da gente (Cacique Sotero) (grifos meus).

A pedra preta terd um sentido reelaborado e, ao ir para o
Museu, relaciona-se com uma heranca familiar, na qual memoria e ter-
ra, a pedra e seu significado, serdo pertencentes aos indios, tanto os
de hoje (eles), como os do passado (seus ancestrais). A méae de Sotero
forneceu, ao presentear-lhe a pedra, elementos para articular a mobi-
lizagdo indigena aos antigos habitantes daquelas terras, que deixaram

73 Entrevista com o Cacique Sotero, realizada por Alexandre Oliveira Gomes, em 15
de maio de 2011.



aqueles objetos. O sentido da pedra relaciona temporalidades distintas
em sua significa¢ao: a do préprio cacique, de sua mae e dos antigos
indios. Apesar de ser considerada como a primeira peca do acervo, o
Museu dos Kanindé néo foi criado quando Sotero recebeu a pedra, mas
apenas quando esta foi ressignificada no horizonte de uma seméntica
indigena. Memoria que esta na rocha, um sélido suporte que permite a
permanéncia da materialidade do simbolo. A significagdo se vincula a
uma relacdo maternal: Sotero herda da mae a pedra que simbolizaria,
tempos depois, um importante vinculo entre os Kanindé do presente,
moradores da aldeia Fernandes, e os seus antigos habitantes, indios que
usaram a pedra, tendo na geracao de sua mae aquela que transmitiu a
materialidade desta memoria. A relagdo ocorre diametralmente entre
Sotero/sua mae e os indios do passado/indios do presente, percebida
através da andlise dos sentidos da pedra.

Se a memoria ja existia, enquanto consciéncia da lembranga
que possuia do sentido dado a pedra pela mae, é apenas quando Sotero
passa a se perceber como indigena que esta sera levada a ter o sentido
que possui hoje. Sotero admite que “a idéia de falar em museu, que era
assim de pecas velhas foi da minha mae, eu num sabia nem o que era o
museu. Depois que eu fui entender que era das pegas velhas que a gen-
te fazia e juntava”. A partir das falas de Sotero comegamos a delinear
recorrentes associagoes, relacionadas a um sentido de museu enquanto
lugar de “coisas velhas”.

Nao encontramos noticias da existéncia de registros rupestres
no territorio habitado atualmente pelos Kanindé. No entanto, Thomaz
Pompeu Sobrinho, em 1956, enumera o que considera os principais
centros de inscrigdes rupestres no Ceara: a planicie dos Inhamuns, a
serra da Ibiapaba, e as margens dos rios Banabuiu e Jaguaribe.” Entre
outras concentragdes de litdglifos, existem também as “(...) de Quixada,

74 As inscrigoes rupestres do rio Banabuiu localizam-se em parte da bacia deste rio,
das cabeceiras até perto da foz (Pompeu Sobrinho, 1956, p. 116). As inscrigdes estdo
localizadas “(...) pelo leito e margens do rio Banabuit e do seu afluente mais impor-
tante, o rio Quixeramobim (...), situados perto de pogos d’dgua perenes ou quase
perenes” (Pompeu Sobrinho, 1956, p. 121). Os locais apontados por Sobrinho, onde
“(...) se encontram dois ou mais grupos de caracteres ou outras tantas inscrigdes”, sdo,
no rio Quixeramobim: fazenda Giqui; no rio Banabuit: povoagdo de Rinaré, fazenda
Caigarinha, fazenda Condado, fazenda Cruxatu, riacho da Lagartixa, antiga fazenda



ao longo do rio Sitid, mas compreendendo também trechos do rio
Choro e Pirangi, a regido do Urucu” (Pompeu Sobrinho, 1956, p. 116).
Cabe-nos assinalar, conforme Sobrinho, a forte presenca de testemu-
nhos da presenga de agrupamentos humanos, a partir das inscrigdes
rupestres, nesta vasta regiao do sertdo central cearense, historicamente
habitada pelos Kanindé e por outros povos durante a primeira metade
do século XVIIIL.

A ressignifica¢ao dos objetos arqueoldgicos (visto que alguns
ja estavam de posse de Sotero e de outros indios) como memdria in-
digena, com a musealizagdo, é parte do processo de reelaboragao de
referenciais simbdlicos e temporais alicercados em antigas e dispersas
lembrancas familiares, em experiéncias sociais vividas e noutras apro-
priadas, porque compartilhadas em circulos que extrapolam os limites
da aldeia Fernandes. Nesta reelaboragéo cultural, os novos sentidos da-
dos aos achados arqueoldgicos serdo parte fundamental da afirmagio
étnica. Segundo Sotero, estes objetos sdo “coisas dos indios”, significam

(...) a histéria dos antepassados que eles passaram para mim.
Tudo aquilo que a gente achava de antiguidade na nossa
comunidade era coisas indigenas, coisas que os indios dei-
xavam, coisa que os indios tinham passado por ali, e coisa

que os indios ainda vivia ali. Eles tinha morado naquela
regido, como mora naquela regido. Eles diziam que se a gente

achasse uma pega assim antiga, guardasse que era coisas que
era dos indios, s6 que eu ndo sabia quem eram esses indios.
Vendo dentro da histdria, talvez até que fosse nois, porque
quem acha é nois num sabe, porque nois é quem tamo na
terra, nesse lugar (Cacique Sotero) (grifo meu).

Desde a primeira vez em que adentrei no Museu dos Kanindé,
impressionei-me com a cole¢ao arqueoldgica la existente. Nao por uma
suposta raridade ou a quantidade de itens, mas pela profunda relagdo
remetida, por meio destes objetos, a ancestralidade indigena. Parte
desse material arqueoldgico musealizado foi encontrado no serrote do

Rajado (enxd, ponta de langa, fragmento de ceramica, pedra em forma

Patos; no municipio de Morada Nova: Sitio Bento Pereira (Pompeu Sobrinho, 1956,
p.121).



de coragdo), e nas localidades denominadas de “casa de pedra” (pilao
de pedra), aldeia Balanca (alca de cerdmica, na casa de dona Judite),
Arame (pedra em forma de raio) e Quebra-faca (cachimbo de barro).

A colegdo arqueoldgica ¢é constituida de treze pegas.
Simbolicamente, uma das mais importantes. Sdo objetos e fragmen-
tos encontrados no sitio Fernandes e seus arredores, e na maioria das
vezes trazidos para o Museu por alguém que o achou no rogado. Séo
constantes os relatos acerca desses objetos, e parte deles é significado
comumente a partir de narrativas sobre as “pedras de coriscos”, termo
que usam para explicar a origem do material litico encontrado. Segundo
Valdo Teodosio, lideranca indigena e sindicalista de longa data, filiado
ao Sindicato dos Trabalhadores Rurais de Aratuba/STRA,

Nois tinha que trabalhar escondidos, os ferros debaixo das
moitas, porque a minha mae dizia: ‘meu filho, quando tiver
assim vocé nao pode td com ferro na mao’. Quando tinha o
relampago e o trovéo e tudo, cafa os corisco e morria gente,
morria animais, devorava as drvores, torava as pedras. Ali
no Rajado, no rogado (...), caiu o corisco em cima duma
pedra, duma rocha 14, que partiu no meio. Eu vi ela inteira e
ainda foi esse ano. Quando passou-se um tempo, ai naqueles
momentos chuvoso de muitos relampagos, quando eu pas-
sei l4 eu vi a pedra partida. Foi quando me disseram que o
relampago abriu e caiu o corisco em cima da pedra, que foi
partida de meio a meio.”

E generalizada a crenga nas “pedras de corisco”, que se cons-
titui enquanto uma “elocucdo-chave” da tradi¢ao oral dos Kanindé
(Vansina, 2010). Sdo artefatos liticos encontrados na terra, principal-
mente quando revolvidas para cavar um pogo, “brocar” (cortar) uma
mata, plantar um rogado. A pedra, segundo créem, ¢ trazida pelo “co-
risco”, que é um raio vindo do céu, durante chuvas e trovoadas fortes.
A pedra fica enterrada sete metros abaixo do solo. Ao término de sete
anos, estara proxima a superficie. Acerca desta crenga, Carlos Studart
Filho, ja em 1927, afirmava que, no Ceara, o corisco é “(...) um produto

75 Entrevista com Valdo Teoddsio, realizada por Alexandre Oliveira Gomes, em 23
de junho de 2011.



emanado do raio e dotado de propriedades singulares”. Conta que esta
explicagdo originou-se em um “(...) mytho (que) transpoz os mares com
os immigrantes europeus e chegou @ America”. Segundo ele, acredita-se
que “(...) a acha de pedra é (...) a pedra de relampago, o corisco descido
do ceo em dias de tempestade (...)". O sertanejo “(...) tendo encontra-
do mettido no solo, em profundidade variavel, instrumentos de pedra,
elle conclui desde logo que o corisco ao cahir se enterra sete bragas ou
sete palmos, vindo a apparecer na superficie do solo findos sete annos,
depois de ter caminhado uma bra¢a ou um palmo por ano” (Studart
Filho, 1927, p. 192-193). D. Irani nos contou que o corisco,

E uma pedinha lisinha. Todo mundo aqui sabe que muita
gente conhece, ai diz e sabe que é mesmo pedra de corisco.
Vem do céu, dos raios dos trovdo, né. Quando da primeira-
mente o relampago, quando o relampago abre, ai depois é o
trovdo. Quando o relampago cai, ai abre o raio, o curigo cai,
mas s6 cai em pé de arvore. Ele ndo cai no chdo limpo. Se
ele cair no pé de arvore, aonde ele cai fica s6 o ciscado deles
num sabe, diz que alimpa tudo, fica assim tudo varrido deles
ciscar (...).

No MK, mesmo denominando estes objetos de “pedras de
corisco”, uma nova significagdo constituiu-se, relacionada a sua in-
terpretagdo como um artefato arqueoldgico produzido pelos “indios
antigos” (ou seja, como “coisas dos indios”), que diz respeito a presenga
de grupos humanos nas terras em que habitam hoje. Sem perder ou
invalidar seu sentido social mais comum e aceito, a estes objetos ¢ in-
corporado um importante diferencial, “ao ficar aqui dentro da aldeia”
(cacique Sotero), permanecendo e sendo apropriado como pertencente
aos Kanindé, pois encontrados em suas terras, e feitos pelos indios do
passado.

A existéncia de achados arqueoldgicos e a crenga nas pedras de
corisco sdo bem comuns no territério cearense e no sertdo, em geral.
Nesse caso, os Kanindé nao se diferenciam de outras populagdes rurais

76 Entrevista com d. Iranie d. Maria Domingos, 67 e 89 anos, realizada por Alexandre
Oliveira Gomes, em 5 de julho de 2011.



do interior. O significativo é perceber como estes objetos sao significa-
dos em um horizonte semantico que constroi representagdes sobre um
passado indigena, relacionando identificagdo étnica e cultura material.
Presenga ancestral e ressignificacao que atuam nos embates politicos
e simbdlicos, tanto internos, com as polémicas no grupo familiar em
relagdo a existéncia de indios na aldeia Fernandes; quanto externos, na
necessidade de demarcarem diferencas e serem reconhecidos, tanto nas
formas de expressao adotadas, como nas identificagdes assumidas, seja
a um passado indigena, seja a um presente de mobilizagao étnica.

Essa pedrona comprida (se refere a um enx9) aqui nois chama
de couri¢o. Dizem que quando as nuvens abrem, desce uma
pedra e se enterra sete metro no chéo, e com sete anos ela
sobe pra cima. Isso era o dizer dos mais velhos, eu néo sei,
era eles que contavam, nossos avés. Eu ndo sei se era essa

pedra que descia mesmo de cima pra baixo ou se era que se
gerava no chdo. Essa mesma aqui ela veio do Rajado, foi um

primo meu que encontrou e adoou pra mim (Cacique Sotero)
(grifo meu).

Apesar de contar a narrativa ouvida dos mais velhos, Sotero poe
em questdo a procedéncia da pedra de corisco. O enxd - instrumento
litico usado para revolver terras — ao qual se refere foi encontrado no
Rajado. Segundo Maria da Estér, “Era dos nossos avos, essa terra que
eu to dizendo, o vale do Rajado, era dos pais dela ai (sua tia e mée de
criacdo, d. Maria do Carmo), do pai do Sotero ai, do Cigo, Bernaldo,
do finado Aprizio, era dos nossos avds e tios” ””. O Rajado é um serrote,
ou, como chama o pajé Maciel “um suvaco de serra”, onde os Kanindé
plantam ha varias geragoes, diferente da Gia, para a qual a memoria do
trabalho “de alugado” ou de “diaria” é muito forte. No Rajado, a lem-
branga é de uma terra que sempre foi deles, onde cada familia possui o
seu pedago, e que foi sendo dividido conforme estatutos consuetudina-
rios provindos de heranca e atualizados por unides matrimoniais: terra
recebida, cuidada, plantada e repassada para as geragbes mais novas

77 Entrevista com d. Maria de Fitima (Maria da Estér), 89 anos, realizada por
Alexandre Oliveira Gomes, em 11 de junho de 2011.



- seja a0 homem que casa com a sua filha, e passa a morar e trabalhar
nestas terras, seja ao seu filho, ao formar uma nova familia.

Esta drea de plantio vem sendo trabalhada pelos ntcleos fami-
liares habitantes do Sitio Fernandes ha um tempo que eles remontam
a compra das terras pelos antepassados, em 1874. E “terra de heranca”,
muitos falam. O Rajado e a Gia estdo divididos por um grande paredao
de rocha, as chamadas “camas de vara”, do qual se avistam as duas ter-
ras, verdadeiros buracos encravados entre outros serrotes. Impossivel
falar do Rajado sem remontar a importantes elementos da organizagao
social e das relagdes de parentesco dos Kanindé, principalmente as re-
lagoes entre as familias, os casamentos e as aliangas matrimoniais, da
disposigao das terras, dos limites e de sua configuragao geografica. A
organizagdo social do uso, divisdo e transmissao da terra é um impor-
tante caminho para o entendimento da dinamica das relagdes sociais,
pois giram em torno dela o plantio e a colheita, as habitagdes, as cagas,
a coleta de frutos, os achados arqueoldgicos, os matrimonios e as divi-
soes e unides feitas ao longo do tempo. Poderiamos dizer, metafdrica e
literalmente, que nesta terra encravam-se importantes aspectos para a
compreensao da memoria e da histdria dos Kanindé.

“A historia dessa colegdo é que ela é de indio, ela é da gente,
uma aldeia, um grupo que vive aqui e nois somos indios. Ela amostra
a nossa identidade que, como se ela fosse extinta, mas nao foi, porque
nds vivemos aqui e eu td contando essa historia” (Cacique Sotero).
Contradizendo uma afamada “extin¢ao”, existir significa ir “contando
essa histdria”, e, ao substancializar a identificacio no material liti-
co (“Ela amostra a nossa identidade”), indexa a construgdo social da
indianidade ao objeto. Ndo é de se espantar que esses objetos arqueo-
légicos, ao serem encontrados em suas terras, sejam associados a esta
referéncia dos mais antigos, nesse caso, indios mais antigos que eles,
mas tdo indios quanto eles (mesmo que nao se identificassem). Afinal, é
justamente ao remeter a estas geragdes mais antigas, que justifica-se, no
“sangue de indio”, a heranga dessa ancestralidade. Se os seus antepas-
sados vém trabalhando nesta terra hd tanto tempo, de quem poderiam
ser os objetos nela encontrados?

O interessante ¢ a nova significagdo que, mesmo aceitando
a procedéncia antrdpica destes objetos (artefatos que vieram de seus
antepassados), ndo descarta um sentido pré-existente, sendo, em sua



apresentacdo no Museu, algado sob o signo desta dupla significagao:
a museal e a social, que se interpenetram continuamente. D. Maria da
Estér, referindo-se a uma lamina de machado com “orelhas”, afirmou-
nos que “A do corisco é pretinha (...) Ela é quase o tipo de um machado,
ai ela é mais estreitinha aqui e ela tem mais duas pontinhas uma do lado
e outra do outro”. Processos como este constituem o cerne de nossa
analise, ao buscar contextualizar e compreender este fluxo de sentido
como parte das dinamicas das relagdes sociais.

Outro objeto arqueoldgico que remete as praticas sociais de ge-
ragOes anteriores sao os cachimbos de barro presentes no acervo do
Museu dos Kanindé. Sotero conta que

Esse nois achemos dentro de uma mata, e eu pensei: como
foi que ele foi perdido 14, num barro tdo interessante que
a gente pensa hoje como é que eles faziam esse cachimbo
pra fumar. Eles plantavam fumo e dela botava pra secar e
quando ela tava seca eles fumavam. Num é nem como o
fumo é agora, que eles faz é um fumo... E 14 nesse tempo que
eu ainda alcancei muito minha mae fumando e a minha avé
também, era uma folhazinha seca e grande que elas bota-
vam pra secar, ai eles botava e fumavam, ndo era tabaco do
jeito de agora. Chamava foia de fumo. Os mais velhos gos-
tavam muito até agora um tempo pouco eles fumavam isso
(Cacique Sotero).

Um dos cachimbos foi encontrado na localidade do Quebra-
faca (ponto mais alto do sitio Fernandes) e doado ao Museu durante as
atividades do inventdrio, pela integrante do nicleo educativo Antonia
Santos - a Toinha, neta do pajé Maciel e filha de José Maciel. Fazia al-
gum tempo que seu pai havia o achado e o objeto estava perdido pela
casa. Este cachimbo possui uma coloragdo escura; o que ja estava no
MK ¢ de cor mais natural. Ambos trazem incisdes geométricas, e afi-
nam na ponta com um furo, apto para colocar um cabo, provavelmente
de madeira. Segundo d. Maria da Estér,

Antigamente a gente achava aqui nos ro¢ados de todo jeito,
espalhado, né. Achava muita coisa antiga. Diz os mais velhos
que tudo era coisa dos outros antigo. Achava cachimbo,



achava as tigelinhas de barro, de barro ndo, de pedra, nos
rocados. A gente ia trabalhando alimpando os matos e
encontrava (grifos meus).

14. Cachimbo do Museu dos Kanindé (registro visual das pecas)

As chamadas “pedras de corisco”, na concepg¢ao dos Kanindé,
tém formato especifico, sendo mais associadas as laminas de machado
de pedra polida. Em suas terras, encontraram sempre objetos de dois
materiais: litico e ceramico.

Os Kanindé, ao atribuirem aos cachimbos de barro o carater de
“coisas dos indios”, os elegem enquanto importantes “reliquias” a serem
guardadas. No processo de encontrar, levar para o Museu e atribuir um



sentido, descortinam-se uma multiplicidade de possibilidades interpre-
tativas. A existéncia dos cachimbos de barro no MK remete a praticas
e representagdes: a memoria dos antigos; ao habito dos pais, tios e avos,
de fumarem “foia da mata”. Sotero fala sobre o pedago de um “rolo de
fumo” (MK.011.460) presente no Museu:

Esse aqui é o velho rolo de fumo que a gente tinha por lem-
branga que os pais da gente, a minha vo, os meus tios, eles
usavam, ¢ da folha de fumo, eles chamavam a base. Eles
botava as folhas pra puxare, depois eles enrolavam e botavam
um mel de rapadura. Dali eles formavam um rolo de fumo,
fumava e mascava. Ainda hoje, aqui e acold, tem esses pés
de fumo, mas o povo num usam mais, usam mais é cigarro.
A base era a folha, que talvez fizesse aquele angu, aquele
tratamento. (...) Eles cortava bem miudinho e botava nos
cachimbo. Tinha os mais aviciados que botava as folhas nas
boca e mascava (Cacique Sotero).

A fotografia de uma idosa ja falecida, dona Raimunda
(MK.011.651), feita no contexto das pesquisas efetuadas por eles nos
primeiros anos de mobilizagdo étnica (1997), mostra a india em um
espaco doméstico, provavelmente sua casa. Cachimbo na boca e lam-
parina na mao, aparentemente posando. Ao seu lado, sob uma mesa,
recipientes de ceramica (panela, chaleira, pote) e outros de aluminio,
pregados na parede. Imagem significativa para analisarmos a constru-
¢do de autorepresentagdes entre os Kanindé, problematizando a forma
como se apresentam a partir dos objetos, simbolos conscientemente or-
questrados em seus discursos e estratégias de reconhecimento.

“Os indios que faziam para pisar tempero, pra temperar a co-
mida deles” (Cacique Sotero). Um pildo de pedra é outro objeto cujo
significado remete a esta referéncia indigena, mas nao ¢ identificado
como corisco. “So esse pilao que foi do Catolé, 14 é uma area de mui-
to serrote, muitas locas. Ai quando bate uma capoeira a gente acha.
Em pé de pau também. Sempre quem acha, tras para o museu, eu to
hoje te mostrando, é coisa dos indios que eu vou guardando” (Cacique
Sotero). Ademais, fragmentos de ceramicas. Apontando para o maior
deles, Sotero afirma que “essa veio da quebrada do Rajado tombem.
Sempre quem achou diz que achou um caco de teia antigo, do passado.




Antigamente eles faziam um casco de teia bem grande, medonho. Dai,
eu vou arrumando no museu”.

15. Dona Raimunda (fevereiro de 1997) (MK.011.651 - acervo MK)

Mediante sua significagdo simbolica, esta colecdo de objetos
possui um importante papel na constru¢do de uma narrativa sobre a
histéria Kanindé. Ao se conectarem, simbolica e materialmente, en-
quanto povo Kanindé do presente aos antigos habitantes das terras
onde habitam como seus ancestrais, demarcam sua presenca indigena
afirmando que ali ja estavam em um passado distante — anterior mes-
mo, a 1874. Criam - assim como sdo criados por — um sentido para
o pertencimento a uma coletividade passada, fundada e experienciada
no presente, em sua continuidade. As significagdes atribuidas com a
musealizagdo dialogam com sentidos pré-existentes, constituindo-se
como metaforas para entender a presenga desses objetos com os quais
convivem cotidianamente. Mas nem sempre se foi dada a estes objetos
a mesma importancia ou sentido.

Aspectos dessa ressignificagao foram percebidos quando con-
versamos com d. Maria Domingos, 89 anos, entdo a mais velha da
aldeia Fernandes, e sua filha Irani, 67 anos. Irani contou-me que, “La
no Quebra-Faca, nois tinha as hortas. Nesse dia eu tava cavando o chao
quando eu descobri ela. Eu disse: ‘mae, isso é uma pedra de courigo’.



Tava eu, a mae e o meu menino. Ai eu fui e peguei ela, af truxe. Quando
eu cheguei lavei ela bem lavadinha” (dona Irani). Afirmavam ainda es-
tar com a dita pedra. Dona Maria muito procurou, até levar o adjetivo
de esquecida pela filha. Dias depois, dona Irani nos entregou uma la-
mina de machado de pedra polida, que a mae nao havia cessado de
procurar, desde a nossa conversa. Ela nos contou que aquela pedra que
estava com elas hd “bem uns 20 anos ou mais”, havia sido dado um
novo uso por dona Maria. A pedra “Vivia bolando num canto, as vezes
tirava e botava noutro. Depois a méae achou ela num-sei-onde e botou
no banheiro. Vivia esfregando os pés com ela. Quando foi um dia, eu
disse: ‘eu vou é tirar essa pedra daqui que a mae so6 vevi esfregando os
pés, ai faz é arrupiar mais os pés’” (dona Irani).

As condigdes contextuais para a atribuicdo de novas sig-
nificagdes se constroem junto as dinamicas de identificagdes, as
funcionalidades e possibilidades de uso dos objetos, que permitem per-
ceber, a partir da cultura material, multiplas e novas 6ticas na leitura da
relagdo entre o presente e o passado. Nesse sentido, é pertinente trazer
uma intrigante fala de Sotero, que nos provoca a questionar as relagdes
entre objetos arqueoldgicos, tradicao oral e as transformagdes dos sen-
tidos das “coisas”. Ele contou que “Diziam os mais velhos que eles os
indios tinha faca de pedra, que eles cortavam as coisas era com essas
facas de pedra” (Cacique Sotero).

“Eu penso dela (peca arqueoldgica) ficar aqui dentro da aldeia,
mostrando para todas as pessoas que vem visitar que nds temos a nossa
identidade” (Cacique Sotero). Um grande diferencial, no caso dos mu-
seus indigenas, como ja apontado por James Clifford para o contexto da
costa noroeste norte-americana (2009), ¢ o fato dos objetos permane-
cerem entre as comunidades, “aqui”. Ao algar estes objetos a condigao
de vetores de reconhecimento das identificagdes étnicas e “coisas” que
materializam uma reinterpretacao da historia, Sotero demonstra uma
importante transformagdo no sentido dado aos achados arqueolodgicos,
que ocorre com o processo de musealizagao. Objetos que remetem a
uma presenca anterior, imemorial, dos antepassados indigenas, que se
expressa temporal e simbolicamente sdo, a0 mesmo tempo, anuncio de
que permanecem indigenas, identificados e tomando posse de um pa-
trimonio herdado, seja a terra, seja o que ela prové: alimento, dadivas



para a sobrevivéncia, artefatos liticos, cacos de telha, barro, dadivas de
habitantes desta “quebrada” de outros tempos.

Na subcategoria técnicas artesanais, englobamos quatro sa-
beres e modos de fazer representados por objetos presentes no Museu
dos Kanindé: cerdmica, trancado, escultura em madeira e fiagdo de al-
goddo. Estdo presentes nas memorias de um passado recente e como
artefatos utilitarios usados no cotidiano. No primeiro caso, estao a fia-
¢do e a ceramica; no segundo, os objetos feitos a partir de trangados
(cip6 e palha) e da madeira, principalmente de umburana. Segundo d.
Odete, da familia soares e principal rezadeira da aldeia,

Eles diziam que era um pessoal que s6 trabalhava para os
outros, para patroes. Meu pai contava que de primeiro nao

existia negdcio de nada, as panelas era de barro, prato de
barro, tudo era de barro, ndo existia nada que nem existe
agora. Minha mae trabalhava de louca, fazendo em casa.
Fazia panela, potes, cacheira de torrar café. Fazia tudo na
mao mesmo, a gente ainda ajudava a fazer, pegava o barro de
louga e botava de molho a noite e no outro dia amassava. Ai
comegava a fazer as panelinhas, os cacheiro mais os potes,
tirava os barros 14 embaixo perto da mata, numa baixa que
tem. E queimava, ela fazia o fogo em casa mesmo, nos ter-
reiro, cobria de lenha e queimava (grifo meu) 7.

Uma variada industria louceira existiu na aldeia Fernandes,
conhecida em toda a regido de Aratuba e circunvizinhancas. Alguns
homens faziam telhas e as mulheres os demais artefatos utilitdrios.
“Uma pessoa la da Aratuba encomendava, elas faziam. Eram conheci-
das, eu cansei de ver muita gente de fora buscar vasilha de barro aqui”
7. As ceramistas foram morrendo sem deixar sucessoras, e hoje, segun-
do Sotero, “Num tem mais nao, os mais novo num fazem niao”. Durante
a pesquisa de campo, dona Maria do Carmo, com 83 anos, era uma das

78 Entrevista com dona Odete Soares, 60 anos, realizada por Alexandre Oliveira
Gomes, em 11 de maio de 2011.

79 Entrevista com Sr. Zé Monte, 57 anos, realizada por Alexandre Oliveira Gomes,
em 17 de maio de 2011.



unicas mulheres vivas que haviam dedicado boa parte de sua vida ao
oficio de louceira. Acerca de sua familia, nos contou que

Minha mée eu conheci aqui mesmo, eram daqui, num eram
dum canto e do outro, (...) eles nunca disseram da onde eram.
Nasci e me criei aqui, minha familia, nesse cantinho, nesse
pedacinho de chio, meu pai e minha mae (...) Tudo era da
familia Francisco. A familia Francisco e Bernardo é uma
s0, foi transformado em uma s6, sio filhos natural tudo
daqui. (...) Tudo da minha familia é casada com sobrinho
meu, tudo. Aqui é uma familia s6 * (negrito meu).

Conseguimos identificar alguns individuos e nucleos familia-
res produtores de artefatos ceramicos. Conversamos longamente com
d. Maria do Carmo, da familia Francisco, do ntcleo familiar Freitas
(atribuido por conta de seu esposo, ja falecido). Através dos relatos de
varias pessoas, percebe-se que esta era uma técnica muito difundida ha
bem pouco tempo atras. Entre as louceiras havia, além de d. Maria do
Carmo, d. Neonice, Raimunda Pequena, Luzia Pequena, Rita Mané e as
“Franciscas” — “quatro irmas mogas-velhas” (Cacique Sotero) que, ndo
se casando, envelheceram juntas. Entre os construtores de telha, desta-
cou-se nas memdorias orais Pedro Pequeno, mas também foram citados
Z.¢é Francisco e Joao Francisco.

Dona Odete - a principal rezadeira e “médica” da comunidade
— ¢é filha de Raimunda Fidelis, mais conhecida por d. Neonice (ver ima-
gem adiante), uma das mais lembradas louceiras entre os antepassados
dos Kanindé. Casada com o senhor Luis Soares, formaram um dos
principais ntcleos familiares Kanindé, conhecidos como “os Soares”,
de vasta prole, ja na terceira geragao. Ainda hoje, d. Odete possui “um
pote de lembranc¢a” da méae. “Todo mundo usava tudo de barro. A gente
ia buscar agua era sé no pote de barro” (d. Odete). Além de ceramista,
ela era também, segundo sua neta, Ana Patricia Fidelis, “parteira e fazia
remédio sé pras pessoas da familia mesmo (...)” e “quando ja tava idosa

80 Entrevista com dona Maria do Carmo, 83 anos, realizada por Alexandre Oliveira
Gomes, em 11 de junho de 2011.



£ 8] <«

foi morar em Baturité”®. “(...) mas depois que ela foi embora morar no
Baturité, ela num fez mais esse servico nao” *2. D. Neonice, que retornou
e faleceu em Baturité, possuia uma relagdo familiar com a cidade: “O
lado da mée eu num sei de onde é que a mée dela era nao. Eu sei que
ela morava em Baturité, a mae da mae” #. As filhas herdaram da mae
os saberes necessarios ao provimento do nascer. Segundo d. Odete, “A
minha irma também fazia parto, mas num faz mais ndo. Minhas irmas
tudinha eram parteiras” (d. Odete). D. Maristela Soares, também filha,
afirma que “A minha mae ela foi nascida pro lado dacola do Coco, dos
Cocos pracola, pra la dessa Caipora que to dizendo, no Coquim”. Coco
ou Coquim ¢ uma localidade proxima a Aratuba, de onde vieram os
Soares antes de chegarem nos Fernandes, em meados do século XX.
De la também veio outra familia indigena, as Corréia, cujas trés irmas,
hoje idosas (Teté, Fransquinha e Sesé), chegaram ainda criangas com
seus pais e passaram a residir como moradores e trabalhar nas terras
de um proprietario conhecido pelos mais antigos como “Major”, nas
adjacéncias dos Fernandes. Esta terra pertence hoje a um dos seus des-
cendentes, conhecido por “Niba” (Anibal).

D. Maristela soares, esposa de “sinhd” Bernardo, nos contou
como a mae, d. Neonice, trabalhava:

Ela pega o barro amassava, botava de molho, quando era no
outro dia ela pisava com um pedago de pildo, que era pra
amaciar o barro todinho. Fazia era muita louga, fazia prato,
fazia panela, fazia o guidazinho, tudo de barro pra vender,
de primeiro, hoje ndo. Hoje o povo ja num usa mais panela
de barro, é panela de aluminio, né, e nesse tempo o povo
sO usava era coisa de barro, era pote, tudo era de barro, a
gente botava dgua era nos potes de barro, pesado que s6, 14
dacold do Tavares. Nois carregava agua de la (Dona Maristela
Soares).

81 Entrevista com Ana Patricia Fidelis, 26 anos, realizada por Alexandre Oliveira
Gomes, em 9 de junho de 2011.

82 Entrevista com d. Maristela Soares, realizada por Alexandre Oliveira Gomes, em
10 de junho de 2011.

83 Entrevista com d. Tereza Soares, 62 anos, realizada por Alexandre Oliveira Gomes,
em 14 de abril de 2011.



16. Dona Neonice e Seu Luis Soares (dlbum da familia de dona Maria Soares)

Tavares ¢ uma localidade dentro das terras do “Niba” (proprie-
tario de terras nas redondezas), que possui um olho d’dgua (nascente)
que abasteceu por muito tempo a populagdo do sitio Fernandes: o cha-
mado “olho d’agua do Tavares”. Possuem fortes lembrangas de que até
bem recentemente costumavam lavar roupas nas beiradas do riacho
Catolé, uma pequena corrente de a4gua que corta a drea indigena. *

Dentre os objetos de barro mais usados no espago doméstico,
destacamos o pote para armazenamento de dgua para consumo que,
mesmo com grande parte das residéncias possuindo geladeiras, conti-
nua sendo vastamente usado. No acervo do Museu, varias telhas (das

84 Deixaram de se abastecer no Olho d’agua do Tavares com a chegada de dgua
encanada, provinda de um motor elétrico entdo instalado em um pogo pela Prefeitura
Municipal de Aratuba. Uma vez por semana, enchiam-se as caixas d’agua compar-
tilhadas por familias extensas (que muitas vezes moram em um terreno comum, de
heranga, ou mesmo nivel da “quebrada”) ou familias nucleares. Em 2009, ocorreu a
construgdo de uma caixa d’agua no Quebra-Faca, pela Funda¢ido Nacional de Saude
(FUNASA). A instalagdo dos canos nas residéncias ocasionou alguns conflitos (como,
por exemplo, onde vivem as irmas Corréia, no interior das terras do “Niba”, que nido
autorizou) relacionados as familias beneficiadas e aos lugares onde poderiam ou nio
ser instalados.



mais antigas coletadas por Sotero) possuem um “S” no lado de cima,
moldado por um dedo, talvez a marca de um artesao. A vivacidade com
que se rememora a presenca de uma tradicdo ceramista contrapde-
se, nos relatos, ao fato de nao estar mais sendo praticada como oficio.
Durante a pesquisa de campo, impossibilitada de trabalhar pela ida-
de, com problemas de vista e nas articulagdes das maos, d. Maria do
Carmo emocionava-se ao relembrar o oficio desempenhado durante
toda a vida. “Aqui e acola me da vontade de chorar, eu acordo sonhando
fazendo minhas loucinha”.

Telhas que, ainda hoje, cobrem muitas das casas mais antigas do
sitio Fernandes. Ao final da conversa com Chico Maciel (um dos filhos
do pajé Maciel), ele chamou-me para mostrar uma telha antiga, a que
tinha se referido em sua fala, no telhado de sua propria casa. Segundo
d. Tereza Soares, “Era assim uma forma grande, num era que nem essas
aqui ndo (aponta para as telhas de sua casa). Uma formona grande. Era
bem maior, grandona. Eu acho que ali no museu tem uma delas ainda.
Uma teiona bem fornida, grossa”. A cole¢do de objetos ceramicos era
composta de doze pecas, das quais sete eram telhas. A populagdo do
sitio Fernandes possui uma forte lembranga do tempo em que faziam
suas proprias telhas. Nas casas mais velhas encontramos exemplares
com 30, 40, 50, 60 anos de existéncia, segundo moradores. “Essa foi fei-
ta aqui na comunidade, tem uns 70 anos, ¢ dos mais velhos. Essa outra
foi feita aqui, essa eu conheci os donos, foi 0 Pedro Pequeno, ele quem
fazia essa telha” (d. Tereza Soares). Pedro Pequeno foi um homem que
casou no interior da aldeia Fernandes, com uma filha da terra, origi-
nando um outro nucleo familiar numeroso, os Pequeno, que ja estdo na
terceira geragao.

Falando sobre as telhas do acervo do Museu, Sotero contou: “Fu
que peguei essa telha, essas duas a 33 e 32 (MK.011.032 e 033), vieram
daqui de perto do museu, do Aprizio”. Aprigio Bernardo foi identifi-
cado em muitos relatos orais como o primeiro integrante da familia
Bernardo a vir da Gameleira (sertdo de Canindé) para os Fernandes,
por volta de 1915, tendo essa chegada sido associada a seca deste ano.
A partir da sua presenca no lugar, uma série de casamentos entre os
Francisco e Bernardo favoreceram a jun¢ao dos nucleos e o surgimen-
to de diversos nucleos familiares. O Sr. Zé Monte possui uma vivida
lembranca de quando, em sua infancia, acompanhava os trabalhos dos



ceramistas nos Fernandes. Segundo ele, um dos melhores, no oficio de
“bater telha”, era o “finado Raimundo™

Tinha que amassar o barro, o cabra tirava o barro de bem
pertinho da casa do vei Cicero pra levar, quando num era
em jumento, levava um boldozao aqui nas costas, fazia aquele
molecdo de barro, botava nas costas. Ai vocé cavava aquele
barro, carregava a dgua no galdo, aguava aquele barro. Ai
pra amassar o barro pra fazer a telha num era todo mundo
nao, s6 tinha um amassador de barro aqui dos Fernandes,
o finado Raimundo, tio do vei Ci¢o e meu tio também. Ele
pegava um couro vei de boi, botava 14 no canto, fechava o
couro e metia o pau batendo (Sr. Zé Monte).

D. Maria do Carmo contou-me que comegou a fazer objetos de
ceramica por influéncia familiar. “Eu nasci e me criei e comecei com
duas tias minhas, depois passou pra minha prima e depois foram indo e
se acabando. Ja eram os mais antigos dos avos” (dona Maria do Carmo).
O “Barreiro”, local de extragdo da terra apropriada, era proximo ao ria-
cho Catolé (no chamado “Fernandes de Baixo”). Para fazer objetos de
ceramica, “(...) num é qualquer barro que a gente faz ndo. Ai embaixo,
onde o cumpadi Cigo mora, é o terreno do barro e da louga, pra quem
entende. Pra quem nao entende todo barro é bom. O barro puro é s6 as
veia que tem” (dona Maria do Carmo). Segundo ela, para encontrar as
“veia de barro bom”,

A gente vai cavando aquela terra, aquele xerém, aquela
picarra, ai quando chega numa veia de barro bom ela ta
rachando ai vocé pode cortar ela, ai quando da nela fica bem
lisinho. Essa é o barro legitimo. Esses outros tipo de barro
pode ter outro tipo de mistura. Tem muito massapé bom,
mas num ¢é todo barro de louga que é bom néo, tem dele que
vocé queima ele no forno que chega num da rachadura nao,
mas quando tem mistura da defeito, papoca e racha (dona
Maria do Carmo).

Identificada a “veia” e retirado o barro, d. Maria do Carmo o
levava para casa, local onde trabalhava. O esposo, José Freitas, trans-
portava o barro, “Trazia nas costas do jumento”. Chegando, ela



(...) pegava os tacho pra botar barro, (...) botar numa cuia de
pneu que ele arrumou e um pedacinho de lampido. Af, bota-
vam no caco até chegar em riba, quando enchia. No outro dia
eu dava mais uma agoac¢ao, depois eu pisava todinho e amas-
sava. Toda pedra que eu encontrava eu ia tirando, depois
comecava a botar nas vasilhas, batia dum lado e doutro e ia
furando. Tinhas as palhetinha e os caquinho de cuias. Ia afi-
nando em baixo até em riba, dai eu tirava as vasilhas, vaso,
panela, tudo enquanto (d. Maria do Carmo).

Um dos fornos utilizados antigamente, que é muito referencia-
do quando se trata do processo de queima, ainda existia a época da
pesquisa. Era uma espécie de estrutura cavada dentro de uma pedrei-
ra que possuia marcas de antigas queimadas. Para a comercializagao,
juntava o material fabricado e “(...) levava nos animal, no cagod, tinha
maior trabalho, tinha que forrar bem forrado, arrumava tudo bem
encaixotadinho e cobria. Num quebrava de jeito nenhum, o barro era
bom” (dona Maria do Carmo).

O barro, além de servir para os artefatos cerdmicos, era utili-
zado como matéria-prima para as técnicas construtivas das casas de
taipa. Segundo “Sinhd” Bernardo,

Antes tudo era casa de taipo, feita de madeira e barro, terra.
A gente pegava as forquilhas que achava nos matos, enfiava
nos buracos do jeito que dava. Pegava o canto que tem as
pontas das linhas e espremia, ai nessas forquilhas alevantava
a casa e ai depois ia coisar os enchameio. Essas paredes aqui é
cheio de enchameio, é pau que vem daqui até em riba, depois
vai botando as varas mais os cipd. Vem botando uma vara
por aqui e outra pelo outro lado, amarrando pra poder ficar
estreita, pra poder botar barro. Cavava, amolecia o barro, ia
tampando aqui, ai ficava toda tampadinha. De primeiro, as
casas aqui era tudo assim. Essa telha ai nois fazia aqui, tudo
aqui nos Fernandes, nada era de fora (Sinh6 Bernardo). ®

85 Entrevista com Francisco Bernardo da Silva (Sinhé), 71 anos, realizada por
Alexandre Oliveira Gomes, em 17 de abril de 2011.



Encontramos em algumas casas, abaixo do fogdo alenha ou nos
cantos das paredes, velhas panelas de barro com fundo ainda sujo de
tirna, hoje pouco utilizadas. Segundo Sotero, “Era tudo era de barro,
de certos anos pra ca que foi mudando, se eu pudesse ainda comia nas
minhas coisas de barros...”. Inevitavel é o (recorrente) comentario: “co-
mida boa é a da panela de barro...”

Existem no Museu dos Kanindé objetos feitos utilizando-se de
técnicas de trangado, a partir de duas matérias-primas: de palha (de
coqueiro e carnauba) e cipd. Sdo chapéus, bolsas, cacods, vassouras e
urupema. Os mais velhos enfatizam a existéncia dos saberes necessa-
rios para a confec¢do de objetos trangados que eram bem difundidos
entre diversos grupos familiares, principalmente os artefatos em palha.
Uma irma do cacique Sotero, Carolina Santos, aquela época moradora
de uma localidade vizinha, o sitio Marés, é uma referéncia no trabalho
com a palha da carnauba na regido. A arvore é escassa na serra, por isso,
tem-se que “descer” para o sertdo para coleta-la. Uma bolsa feita por ela
foi um dos primeiros objetos incorporados ao acervo do MK. Quando
ia para a “rua” (sede de Aratuba), geralmente Sotero colocava seu boné
do Sindicato dos Trabalhadores Rurais de Aratuba (STRA), poe os cola-
res no pescogo e pegava a sua bolsa de palha, companheira inseparavel,
para guardar as coisas que ia comprar no “comércio”.

Os objetos feitos de trangado em cipd sdo artefatos utilitarios
importantes para os Kanindé, principalmente em época de colheita.
Sao balaios, caguas e cestos, utilizados no transporte e armazenamento
de géneros alimenticios, legumes como o feijao e a fava, cereais, como
o milho, e frutos, como banana e o café. Sua confecgdo esta vinculada
a relacdo entre o uso que fazem da terra (para plantio e extracao) e os
ritmos do meio ambiente, da forma como se apropriam dos recursos na-
turais e nichos ecologicos que vém ocupando e explorando. Raimundo
Soares Terto ¢ a principal referéncia na extragdo e artesanato em cipos.
Ele conta como faz:



17 e 18. Objetos da casa do cacique Sotero: bolsa de palha de carnauba e balaio
armazenando vagem de feijao, 2011



Eu pego o cip6, boto nas costas, enrolo e trago dos matos.
Depois que td em casa é bom, um dia de trabalho sé de coca,
depois eu fico em pé. Estiro ele no chio, e vou tirar os nés.
Depois de alimpar ainda bota tudo no sol, porque se num
levar sol nao faz, se quebra todinho. O cipd tem isso, mas
murchou, jd ta bom. Agora, se ndo murchar, tanto fica pesado
como fica mole. Quando ta verdinho na mata é bem molinho,
af quando ele leva um dia de sol ele fica bem maciinho, é que
fica bonzinho, e ele tando verde e vocé fazendo assim, ja que-
bra. Vem molinho, verde, cheio d’agua pesada. Ai quando
leva sol fica bem maneirinho e murchinho®.

A confecgdo destes objetos segue o ritmo da produgio agrico-
la. Brocar, plantar, colher, queimar ou dar as forragens para os bichos
(bois, vacas, cabras e bodes), limpar e plantar novamente. Esse é o rit-
mo anual da produ¢do de alimentos dividida, prioritariamente, entre
o primeiro semestre, no qual se planta, e o segundo, no qual se colhe
e prepara-se a terra para as primeiras chuvas do ano seguinte, que de-
vem vir até mar¢o. Melhor falando, até 19 de margo, dia de Sdo José,
padroeiro dos Kanindé e do Ceara. Os cearenses acreditam fortemente
que, se chover no dia de Sao José, o inverno serd bom, principalmente se
até esse dia ainda nao tiver acabado o periodo de estiagem. Nao ¢ dife-
rente entre os Kanindé, povo devoto e cultuador de imagens de santos.
Terto conta como aprendeu a fazer objetos de cipo,

(...) com meu tio Gonzaga, que ele trabalhava em cip9, traba-
lhava no cagod, era balaio, (...) eu tinha uns 15 anos, eu via e
dizia: um dia eu vou fazer isso ai. (...) Mas quem me ensinou
foi 0 Z¢é (Maciel), que morava pertinho. Ele disse: ‘Raimundo
bora fazer nois dois? Eu te ensino’; ai eu digo: ‘bora’. Ai nois
comecemos a fazer uns balaio, uns cacod, e do meio pro fim
eu ja tava fazendo melhor de que ele. Ai ele foi e entrou num
servico de madeira com pai dele, ele e os irmaos, ai eu fiquei
fazendo isso aqui. Ele ficou no trabalho dele e eu no meu
(Raimundo Terto).

86 Entrevista com Raimundo Soares Terto, 44 anos, realizada por Alexandre Oliveira
Gomes, em 12 de junho de 2011.



Raimundo Terto é filho de d. Maria Soares e neto do Sr. Luis
Soares e dona Neonice. Conta que faz

(...) cagod, balaio de padaria de carregar pao, jacd, que é feito
de cip6, pra carregar banana, cesto de costura, balainho,
cesta de ovos, menorzinha, artesanato miudinho, um bucado
de coisas. A primeira coisa que tem que fazer é pegar aqueles
pau de marmeleiro, a gente vai buscar 14 embaixo no pé da
serra. Na mata mesmo, tem um homem que me d4, é o dono
do Régio (Raimundo Terto).

Segundo pesquisa realizada pelos Kanindé em setembro de
1996, no inicio do processo de mobilizagao étnica e com o auxilio da
Associagdo Missao Tremembé (AMIT), o Régio

E um terreno vizinho a nés, na mesma quebrada da serra de
Aratuba. Tem pra la de 500 ha. Antigamente era uns 7.000
ha. Vem desde o sertdo de Canindé até em cima da Aratuba
(serra). Foi sendo tomado, ocupado, vendido e agora préximo
foi uma parte desapropriada pelo Incra. O restante continua
nas méaos de um proprietario que nés conhece com o nome
de ‘Dr. Eudes’. Antes era o Dr. Mario Placido, do terreno
antigo. Nds sabe que esse terreno era local de caga do nosso
Povo mas atualmente noés esta pagando uma renda de 10%
por safra. (...). Teve o ‘velho Placido’, pai do nosso conhecido
Mario Placido. Nesse tempo era um controle muito grande.
Ninguém entrava la para nada. (...) Nesse terreno nao mora
nenhuma familia dos Canindé. Sempre foi local para cagar,
plantar, tirar lenha®.

Terto faz a coleta do material na “mata do Régio” a partir do
més de julho, préximo ao periodo de colheita. A partir dai é dar conta
das encomendas, preparar o material e comegar a fazer os diversos ob-
jetos pelos quais é altamente requisitado anualmente, principalmente
em temporada de boas chuvas. E é justamente revezando os locais
de onde tira cip6 anualmente que Terto impede que eles acabem. Ele

87 Sociedade Indigena Canindé (Depoimentos de José Maria Pereira dos Santos
(Cacique Sotero), Eudes Francisco dos Santos, Judite e Chico Silva). Setembro de 1996.



faz objetos de tamanhos, larguras e materiais distintos, variando as
técnicas de trangar de acordo com cada artefato e suas funcoes. Para
fazer um balaio, “Comeca pelo fundo, ai vai crescendo, crescendo,
sendo de um em um, essa aqui é taboca (...), todo balaio tem cip6 e o
que a gente chama taboca, mas o nome mesmo é taquara” (Raimundo
Terto). Taboca é um tipo de bambu que se corta com uma faca em
varios pedagos, como linhas. Faz-se uma base, depois se colocam os
cip6s, que variam de acordo com o tamanho do balaio a ser feito. O
balaio também é chamado pelos Kanindé de jacd, “um jaca de taboca
que faz um balaio”. Segundo “Sinh6” Bernardo, antigamente, quando
os homens estavam no rocado, as mulheres “Botava os pratos de baixo
por riba e fazia uma troxinha de pano e botava na cabega o balaio com
alguidar dentro e os pratos. Ai se mandava onze horas la das quebra-
das da Gia, chegava la doze, doze e meia pra gente almogar” (Sinho
Bernardo).

O balaio ¢ item obrigatdrio nas casas, nos quintais e terreiros,
presente nos poleiros das galinhas e nos quartos de armazenamento
de géneros. Segundo Cicero Pereira, “O balaio ¢ um cesto que a gen-
te colhe com ele no rogado, apanha fava, feijao, essas coisas, milho.
A gente levava aqueles cestos pro rogado, levava comida pra eles (os
filhos pequenos), ficava l4. Nois toda vida tinha eles com a gente (...)".
Era no balaio que Cicero e a esposa, d. Zenilda, levavam as criangas,
amarradas no lombo de um burro ou jumento, animais muito usa-
dos para transportar a colheita entre as varedas (pequenas trilhas na
mata), subidas e descidas que levam as areas de plantio, principalmen-
te o Rajado.

O conhecimento sobre cada tipo de cip6, do tamanho, grossura
e consisténcia, e dos outros materiais necessarios (pedagos de madeira e
taboca, por exemplo) sdo fundamentais para a fabrica¢ao dos artefatos.
Segundo Terto, no Régio, onde coleta os cipds,

E s6 terra de plantar, mas é s6 no verdo, porque no inverno
ndo presta ndo. Tem que parar, num tem sol pra murchar.
Tem quatro tipo de cipds, tem esse que eu falei que é o de
cagoar, branco e do macaco, e de cesto, que é o mais dificil, a
gente passa por cima e ndo percebe. E procurado mas é difi-
cil, porque ele fica no chdo (Raimundo Terto).



A urupema ¢ outro artefato trangado presente no Museu dos
Kanindé que também ¢ bem comum nas casas. Segundo Sotero, “é feita
de taboca. Ela serve pra peneirar massa do milho que ainda hoje a gente
come e faz. Ai, penera e faz o pao, s6 que o pao de primeiro era feito na
cuscuzeira de barro, hoje ¢ dificil de ver uma, agora tudo é cuscuzeira
de aluminio”. Um dos principais produtos plantados, o milho continua
sendo, junto com feijdo, a fava e a farinha, a base da alimenta¢ido dos
Kanindé. Quase todas as casas possuem um moinho (equipamento de
ferro colocado mais comumente em alguma parede da cozinha) onde
se moia o milho a mado, movendo uma alavanca, para fazer a massa, que
depois ia para a urupema. Do milho fazem o “pao”, como denominam
o cuscuz. Hoje, continuam plantando e colhendo o milho, que serve
de alimentagdo para bichos domésticos, como as galinhas, mas para o
consumo predomina a massa de milho comprada nos supermercados,
em Aratuba. Dela, fazem vérios derivados muito apreciados: canjica,
mugunza (junto com fava ou feijao), bolo e alud (um tipo de bebida),
muito comuns na época dos festejos juninos.

Quando cheguei em sua casa, no dia 12 de junho de 2011, Terto
encontrava-se de cdcoras, confeccionando a primeira parte de um ca-
¢oa. Numa sombra do terreiro, alguns paus fincados no chido eram a
“marcagao” para fazer a “esteira”, parte inicial do balaio. Sdo vérios os
tipos e tamanhos de cip6s utilizados, destinados para os diferentes ob-
jetos e suas partes.

Eu vou pra ali, pego quatro pau desse e vou armar. Vou fazer
a banda dele ali, depois que t4 murcho, pra fazer a esteira (do
cagoa), de seis palmos de largura com dois de comprimento.
Af eu comego primeiro com esses quatro pau, sem esses pau
num faz nada nio. Eu boto eles estirados no chdo. Tem aque-
les seis tornos né? Pega todos seis, é os dois do meio que fica
naqueles do meio e os dois da frente fica naqueles de fora.
Af eu boto o pau depois eu boto essa seis pernas no meio, sé
ali no meio. E 0 mesmo cipd, quanto maior o cip6, melhor é
(Raimundo Terto).

As encomendas siao mais frequentes no segundo semestre,
época da colheita. Segundo ele, “a encomenda maior é com esses ai
(cagoas), porque todo mundo aqui ja se acostumaram comigo, eu fago



mais caprichado, um compra dois jogos, eu levo pra Aratuba. Ta a ses-
senta, esse daqui que eu trouxe era de dez, o menorzinho ¢é dez”.

Nessa época aqui (junho), daqui até agosto, setembro por
af assim, quando chega em setembro ja enfraquece, quando
chega no outono é uma outra procura de novo. E a safra,
a melhor safra quando td chegando, tem muita gente que
comega a encomendar agora que quando a safra chegar ja ta
feito, a partir de agosto. (...) Quando chega o més de outubro
pra novembro é s6 destocar o mesmo terreno, tirar algu-
mas moitas, aqui a gente faz s6 destocar e deixa 14 mesmo,
pros bichos que chega 14 nos rogados. A gente num queima
mais ndo, porque enfraquece a terra, ja td com trés anos
(Raimundo Terto).

Os balaios, por exemplo, sdo essenciais para a colheita de café.
Estes objetos de cipd estdo associados ao trabalho agricola, colheita e
transporte. No MK, passaram a representar também o “artesanato in-
digena”. De uso para o trabalho a sinal diacritico. O café é hoje muito
pouco cultivado dentro do sitio Fernandes, mas as lembrancas acerca
do trabalho necessario para sua colheita é forte, principalmente nas ter-
ras dos “patroes”. Segundo Terto

Pra apanhar café, coloca uma tira de balaio bem aqui, e outra
aqui, pra ficar assim dessa altura, ai pega uma correia e pega
o balaio desse jeito, ai ele fica em pé assim, ai pode encher de
café. Passa o dia todinho amarrado na cintura, quando nois
despeja é um alivio. S6 se apanha café se for em balaio, num
apanha em outra coisa de jeito nenhum (Raimundo Terto).

Dona Maristela Soares lembra da infancia junto aos pais, quan-
do trabalhavam para “patrdes” nas colheitas de café. Naquele tempo,

(...) a gente daqui dos Fernandes, daqui das quebradas, nois
ia apanhar café. Chegava do café, ia buscar agua pra no
outro dia a gente ir. Na época da colheita do café, nois ia pro
café dia de domingo, nois num tem descanso nem dia de
domingo, porque precisava a gente botar dgua e botar lenha,
quando fosse na segunda ja tava no ponto pra gente trabaid
(D. Maristela).



Os objetos relacionados ao trabalho formam uma categoria
numerosa no Museu dos Kanindé, consistindo em 89 pecas relaciona-
das com a agricultura, instrumentos como: machado, foice, marreta,
martelo e chibanca, entre outros. A memoria do trabalho se faz pre-
sente no espago museal através dos instrumentos usados nos rogados
para plantar feijao, milho, fava ou mamona, ainda hoje cultivados, ou
algoddo e café, tdo vivos nas lembrangas de um passado recente. As
memorias sobre os instrumentos sdo associadas a necessidade de so-
brevivéncia pelo trabalho. O trabalho da memoria se constitui como a
memoria do trabalho arduo. A mais marcante lembranga de infincia,
para toda uma geragdo, é o ato de trabalhar a terra em familia. Suor
materializado em lembrancgas de dificuldades, tempo dos “patrdes”,
quando o trabalho “de alugado” ou “pagando renda” predominava
nas relagdes produtivas em torno da terra. Para estes objetos, dire-
cionam lembrancas marcantes sobre seu passado, tanto individual (o
trabalho em familia), quanto coletivamente (a popula¢dao que traba-
lhava nos rogados).

A chibanca (MK.011.276) é um instrumento muito necessario
para os moradores do sitio Fernandes. Isso, porque ¢ usado para pla-
near as “quebradas”. E muito dificil encontrar extensas areas planas na
maior parte da aldeia. “Foi o Cicero que conseguiu la na casa dele, (...),
isso aqui ¢ quando existia homem que quebrasse um morro desses de
ferro (aponta para um barranco imenso). Ela serve aqui pra cortar a
barreira (aponta para um lado do instrumento), e aqui pra cortar raiz
(aponta para o outro), como sendo uma machada, mas num é uma ma-
chada nao, é uma chibanca” (Cacique Sotero). O Quebra-Faca, um dos
limites da area indigena, é o lugar mais alto e plano da aldeia (onde esta
o unico campo de futebol e a caixa d’agua). Os demais espagos sao su-
bidas e/ou descidas, por isso chamados de “quebradas”, nem serra nem
sertdo, mas um lugar entre eles, literal e simbolicamente. “Isso ai é a
cabeca de uma chibanca, (...) era do meu tio essas coisas velhas ai, essa
aqui foi do tio Zé Joaquim” (Cacique Sotero) (grifo meu). Alguns desses
objetos sdo as “coisas dos velhos”, como veremos.

Alguns objetos do acervo foram associados, nos trabalhos ope-
rados pelas memorias individuais, ao plantio de café que, segundo dona
Maria Porfirio, “(...) acabou, hoje ja ndo tem mais café aqui nao, la no




pé (da serra) tem, mas ndo tem mais como tinha nao” *. Para o cultivo
e colheita do café, do qual o grao ainda hoje ¢ comprado na “rua” para
ser torrado e moido, eram necessarios varios instrumentos de trabalho:
os de ferro (como machado e foice) e os de trangado em cipd (balaio e
cacoa), principalmente.

Sotero fala sobre um machado (MK.011.251), lembrando que
“(...) Aqui foi uma drea que tinha muito café. A gente poldava com a
machadinha, saia os brdi. Sai aqueles brolios, pra ficar s6 os legitimos,
os bons”. Outro objeto, uma pequena foice (MK.011.256), da qual logo
identificou sua funcionalidade, por conta do tamanho e do local onde
encontrou. Sotero nos informou que achou

(...) dentro dos matos, dentro dos rogados. Tava aqui mesmo
dentro dos cafezeiros, tava alimpando mato, que eu ainda
alcancei limpando café, e achei essa foicinha. Ela tava enfer-
rujada, aquele jeitinho que a gente trabalhava com essas
foices, eu fui e disse: ‘rapaz eu vou levar essa foice pra botar
no museu’. Isso ¢ uma histéria antiga, mas s6 que a histdria
antiga que eu conhe¢o que era uma rog¢adeirinha, era uma
foice velha antiga, tinha nem mais cabo, fiz de aluminio, ela
ta s6 o modelo dela e eu botei esse cabozinho.

“A escola era o cabo da foice” (Dona Odete), ajudando os pais
desde sempre. A produgio agricola ¢ significada como (re)unido fami-
liar para tirar o sustento da terra, e os instrumentos para o trabalho
materializam o suor despendido na labuta diaria, vivenciada ha vérias
geracdes. Terra “tradicional”, nesse caso, é a terra onde se trabalha para
sobreviver ha vérias geragdes: o Rajado e a Gia, patrimonio e heranga.
Sacralidade que se relaciona com a providéncia do sustento, ao tirar-
se da terra o alimento. No acervo documental do Museu dos Kanindé
encontra-se um recibo de compra e venda, datado de 1911, em nome de
Joaquim Francisco dos Santos.

Rs200$000. Recebi do senhor Joaquim Francisco dos Santos
a quantia de duzentos mil réis 200 (Rs200$000) porquanto

88 Entrevista com dona Maria Porfirio, 69 anos, realizada por Alexandre Oliveira
Gomes, em 14 de junho de 2011.



lhe vendi uma casa com aviamento de fazer farinha com
todos os seus pertences, no lugar Zumbi, do municipio de
Coité, Estado do Ceara. Para firmesa do que mandei passar o
presente recibo que assigno. Coité, 14 de dezembro de 1911.
Ribadorne de Barros (ilegivel).®

No acervo do MK estd o “reio da roda” (MK. 011.265) de uma
casa de farinha.

O que é o rei daroda? (...) ¢ um bicho de ferro que enfia assim
numa rodona grande. Um homem pegava de um lado e outro
do outro, e ai o rei, ia la pra uma bola que tem, que ¢ a tarisca.
Ia pra la e la buscava a mandioca num banco, uma coisa feito
uma caixa de madeira. E ai colocava uma madeira, a man-
dioca 14, e ai uma serradeira, que era uma mulher, ficava la,
a rede dava um sopro na roda, um do lado e outro do outro,
pegava tudo igual e embalava. Ai a massa safa embaixo.
Naquela massa a gente pega ela e levava 14 pra uma prensa.
Bota dentro da prensa, até numa caixa de madeira ai tem um
brinquedo que chama, tem um pau assim grande em riba e
arrocha, aquele vai e ela sai todinha. Fica a massa bem enxu-
tinha, depois rela o fogo bem redondo e bota 14 e penera, ela
vai torrar, ai ela vai murchando. No fogo 14 debaixo, o cal
do forno, botava lenha, esquentava o forno feito de tijolo. Ia
esquentado e a massa ia murchando, até fazer a farinha que
a gente come. Naquela época tudo era desse jeito, num tinha
motor num tinha energia, e era feito (Sinh6 Bernardo).

Os relatos orais sobre a farinhada, o reio da roda e o recibo de
compra da casa de farinha do Zumbi constituiram dados fundamentais
para a analise da relacdo entre objetos e os sentidos do trabalho para os
Kanindé. “(...) Eu comecei com estas pegas, que era o que a gente tra-
balhava: o machado, a foice” (Cacique Sotero). Memdrias do trabalho
e histérias de vida confundem-se nas narrativas sobre si construidas
pelos mais velhos, seja no Rajado ou “de alugado”, nas terras vizinhas,
principalmente no Régio, no Major, na Balan¢a (pagando renda aos
Lessa, familia de proprietarios), na Pedreira (atualmente, assentamento

89 Recibo de compra e venda da casa de farinha do Zumbi. 14-12-1911. Acervo MK.



Santa Helena) e onde as memorias sio mais fortes, na Gia (pagando
renda aos Lima, outra familia de proprietdrios), entre outras proprieda-
des nas vizinhangas, na serra, no sertdo ou na “quebrada”.

As terras que constituem o vale do Rajado foram adquiridas por
um conto de réis em 1874, pelos irmaos Francisco dos Santos (Joaquim,
Raymundo e Jodo). Em 1911, Joaquim Francisco dos Santos, provavel-
mente 0 mesmo que havia adquirido as terras em 1874, comprou “uma
casa com aviamento de fazer farinha com todos os seus pertences”, no
lugar que até hoje é conhecido como Zumbi, localizado na area do sitio
Fernandes. Supomos que Joaquim era um dos trés irmaos, que apenas
em 1884 providenciariam a escritura do seu “pedaco de terra de plantar”
da “quebrada dos Fernandes”. A partir da compra dessa terra, certa-
mente inicia-se um processo de estabelecimento de longa duragao (que
ja poderia vir de tempos anteriores), com a fixagdo e apropriagdo de re-
cursos naturais e, possivelmente, o empenho na realiza¢do do trabalho
agricola, a julgar pela compra da casa de farinha. Por certo, a produgao
de mandioca deveria ser consideravel. Segundo Sinh6 Bernardo,

A gente plantava e ela passava dois anos pra gente arrancar.
Depois de um ano ela ta mole. Ai nos barros ¢ dois anos, e
esses dois anos a gente plantava uma parte, ai todos os anos
tinhas as rogas com dois anos. Aquela roga nois fazia farinha
em dezembro pra passar o inverno sem precisar fazer. Tinha
muitas casas de farinha, acabou-se depois (Sinh6 Bernardo).

Segundo d. Maria Porfirio

(...) esse terreno que nois mora dos Fernandes, era tudo
coberto de roga (...). As mandiocas era uma coisa demais,
meu pai cansava de arrancar mandioca pra mamae fazer
beiju. Ela relava e eu espremia, ai quando acabar ela torrava
a farinha, e eu também torrei farinha, eu torrava, escorria a
manipueira, tirava a goma, acabar estirava aquela massa e ai
nois fazia o beiju de caco (dona Maria Porfirio).

A manipueira é o liquido que escorre da farinha, dispensado
durante o processo. “Beiju de caco” é outro derivado da mandioca mui-
to referido na alimentagdo das familias de antigamente, principalmente



em tempos de escassez de chuvas, quando as safras eram pequenas e
se tornava dificil fazer farinhada. Segundo d. Maria Porfirio, “Caco
¢ assim numa taxa de barro, e numa banda de pote, tira as bandas,
coloca pra assar e bota no fogo pra esquentar nas trempas de pedra”.
Cacos seriam estes pedacos de loucas, material semelhante aos “ca-
cos” arqueoldgicos encontrados, porém de significados distinto. E as
“trempas”, uma das formas comuns de se fazer fogo entre populagdes
indigenas, trés pedras colocadas no chao, sobre a qual se colocavam as
panelas e, entre e elas, o fogo.

Nas encostas da aldeia Sitio Fernandes, hoje ocupadas pelos nu-
cleos familiares que foram aumentando durante o século XX, estavam
as plantagdes de mandioca das familias de antigamente. “A gente plan-
tava milho, feijao, fava. Algodao ja era pra vender, nés plantava muitas
rogas também, mandioca” (Sinh6 Bernardo). Segundo Sotero, “Deve ta
com uns quinze anos que foi desmanchado a casa de farinha, destrui-
ram e fizeram uma casa de morada 14 do Luciano. Era a casa de farinha
que ficava no Zumbi. S6 teve essa aqui” (Cacique Sotero). Esta casa foi
comprada por seus antepassados. A geragio, a época da pesquisa beiran-
do os 70 anos, como Sotero, Sinhd Bernardo, d. Maria Porfirio e outros
interlocutores, vivenciou um tempo em que o plantio de mandioca era
uma das principais atividades praticadas pelas familias, e o consumo
da farinha era uma importante base alimenticia. Segundo d. Maristela,

Nesses altos mesmo, aqui é bom de mandioca. Num fize-
ram mais farinha ndo, faz muito tempo que o povo deixou
de plantar mandioca, mas o povo plantava muita mandioca.
Era para consumo mesmo, era pra gente comer com feijao,
colocava a farinha, quando num tinha carne a gente fazia
um pirdo escaldado ai comia. Depois, deixaram de plantar
mandioca, nio plantaram mais aqui, a gente come sé pao de
milho. O povo plantava muito milho, plantava milho, man-
dioca, macaxeira, um horror de coisa (dona Maristela).

E possivel acompanhar o processo de fabricagdo da farinha de
mandioca através dos relatos orais. Entre os objetos associados a esta
atividade que estdo no Museu, o principal deles é o “reio da roda”, que é
“(...) a puxada, o brago. Sdo dois, é porque esse aqui ta s6 um lado. Puxa
de um lado e do outro (...). Puxado a méo, eu me lembro muito dos



meus tios, meu pai ainda puxando” (Cacique Sotero). A primeira fase
da produ¢ao da mandioca era o plantio. “A gente planta ela, aquele pe-
dacinho, cava a cova, uma cova fofa, ai enfia aquele pedacinho e aquele
pedacinho vai enraizar e crescer, vai enraizar e é onde fica a mandioca”
(Sinho Bernardo). Se

(...) o inverno pegava em janeiro, plantava em janeiro logo.
Af nascia. As vezes quando pegava em margo, plantava em
margo. Ela s6 num era boa da gente plantar nas quebradas de
maio até abril. Tinha a colheita, mas é porque se plantava em
janeiro, passava o outro janeiro é que a gente tava fazendo,
mas ¢ porque plantava uma parte num ano e outra no outro,
ai nunca faltava. Todos os anos nois tinha, fazia farinhada
(Sinh6 Bernardo).

Sobre o processo de raspagem, Sinhd Bernardo conta que as
mulheres ficavam “(...) sentadas, tudo conversando umas com as ou-
tras, tinha uma que fazia ‘capote’, capote é que uma raspava a metade
da mandioca e a outra a outra metade. Elas desenrolava ligeiro mesmo,
era muito animado uma farinhada”. Ha uma fértil e saudosa lembranca
sobre a casa de farinha do Zumbi. A diminui¢do do plantio de man-
dioca e o fim da casa de farinha estavam motivando, aquela época, que
os Kanindé se mobilizassem por uma “revitalizacao” deste saber-fazer,
que estava em curso quando realizei a pesquisa de campo. Captaram
recursos através da Associacdo Indigena Kanindé de Aratuba (AIKA)
e construiram uma nova casa de farinha, desta vez na aldeia Balanga
(pé-da-serra). A safra de mandioca foi ruim no primeiro ano (2010-
2011), ndo vingou, mas a casa estava pronta para funcionar. No entanto,
desde entido, ainda nio haviam ocorrido invernos com boas chuvas
(2012/2013). Desejam retomar as farinhadas, o beiju, as tapiocas, enfim,
o processo de fazer a farinha e tudo o que gira em torno dele.

A ressignificagdo se processa no proprio ato de retomar a pro-
ducdo da mandioca. Se o reio da roda simboliza a memdria de feitura
da farinha, do plantio ao consumo, a nova casa de farinha - como lugar
de memoria (Nora, 1993) - vai possibilitar rearticular as lembrancas
sobre as farinhadas, que voltarao a ocorrer no contexto de afirmacao
como povo indigena, reelaborando os sentidos que a atividade possui,
como parte dos processos de organizac¢ao social das diferengas. E, como



ato simbdlico, é importante voltar a produzir a propria farinha nao em
qualquer local, mas na aldeia Balanga, que historicamente foi uma lo-
calidade alvo de disputas e conflitos desde os seus antepassados, e hoje
¢ parte da area reivindicada como indigena. Segundo Reginaldo Santos,
professor, “A Balanca serve como local de habitagéo e plantacio, pois foi
la que muitas pessoas daqui passaram alguns periodos de suas vidas e
alguns de nossos familiares mais velhos viveram e morreram, como a
tia Judite e o tio Zé Roseno” *°. Cicero Pereira passou a infancia 14, na
casa dos avos. Segundo conta:

O meu avd, o Zeca, que era conhecido por Pelado, ele é
Francisco. A vové Carolina num era da Balanga, ela ja veio
da regido de Quixeramobim, Mombaca. Eles s3o pessoas que
vieram assim, os Francisco tavam assim e jd vieram assim
(...) Se eu ndo me engano, era meu bisavo que eu nao conheci,
se chamava Raimundo Damido, ele morava aqui também
(Cicero Pereira).

Essa mobilidade dos Kanindé entre a serra e o sertdo pode ser
circunscrita, historicamente, enquanto o espago de moradia das aldeias
Fernandes (“serra”), a Balanga (“pé-da-serra”) e a Gameleira (“sertdo”).
Noutros lugares, trabalhavam para algum “patrdo” e/ou moravam em
suas terras, pagando renda. D. Maria Porfirio conta que seu pai vivia
se mudando “(...) porque as vezes ele se aborrecia com os patraos, nesse
tempo tinha patrdo. O papai num passava muito tempo num canto”.
Pajé Maciel, por exemplo, veio de uma familia que migrou por diversas
propriedades e municipios, tendo vivido uma parte consideravel de sua
vida circulando entre terrenos de latifundiarios, até se estabelecer de
vez no Quebra-Faca, onde mora até hoje e criou seus filhos. Falando de
seu pai e do processo de confeccionar objetos de madeira, o pajé nos
contou que:

Euvi ele cortando e tudo e eu fiquei s6 olhando. (...) Af eu fui,
no dia ele ndo tava em casa, embora papai brigue comigo mas
eu vou fazer, ai eu fui e tirei e amodiei muito mal amodiado

90 Entrevista com Francisco Reginaldo da Silva Santos, professor, 24 anos, realizada
por Alexandre Oliveira Gomes, em 20 de junho de 2011.



porque eu num tinha ferro nio tinha nada, né. Ai amodiei
ela, cortei, fiz um escopinho, da minha cabeca. E essa colher
de pau durou sete anos, num sei se é porque era mal feita. Ai
continuei trabalhando, continuei fazendo, ai depois eu com-
prei a lixa. Aos treze anos.”

Os objetos de madeira sdo uma das colegdes mais numerosas
do acervo do MK. Existem artefatos de madeira dos mais variados tipo,
sendo as colheres de pau e as gamelas — espécie de panelinha - os mais
numerosos. Cruz, garfo, coragdo, pildo, castigal, faca, machado, xicara,
dentre outros. Com o tempo, os filhos do pajé Maciel, principalmente
Zé, Joao e Chico, foram criando outros objetos, cada qual com o seu
estilo, reinventando a técnica herdada através da observacao dos traba-
lhos do pai, criando novos usos e fungdes ao material produzido.

Os Maciel sdo um nucleo familiar fortemente associado, inter-
namente, a dois dos principais atributos que foram sendo acionados na
construc¢ao de representagdes sobre si na condi¢ao de indigenas: a caga
e o artesanato. No sitio Fernandes, varias pessoas fazem (ou ja fizeram)
artefatos de madeira, sendo uma técnica consideravelmente difundida.
No entanto, o pajé Maciel e seus filhos sao a principal referéncia, sendo
notavel a identificagao simbdlica e literal deste grupo familiar com este
tipo de trabalho, reconstruido como simbolo de indianidade nos dis-
cursos étnicos sobre si.

91 Entrevista com Manoel Constantino dos Santos, o pajé Maciel, realizada por
Alexandre Oliveira Gomes, em 12 de junho de 2011.



19. Colheres de pau do pajé Maciel

Numa foto do acervo do Museu dos Kanindé, o pajé Maciel
aparece sentado no chdo, confeccionando artefatos em madeira, apa-
rentemente colheres. A maior parte das pecas em madeira do Museu
veio das mdos, literalmente, dos Maciel. Nas primeiras mobiliza¢oes
visando o reconhecimento étnico, o artesanato em madeira foi evi-
denciado enquanto sinal diacritico em diversas interagdes e situagdes,
como simbolo de afirmagéo identitaria, como por exemplo, em reporta-
gens jornalisticas (Jornal Diario do Nordeste, 14/01/2002).

Hoje, os netos ja fazem. Pajé Maciel nos contou que, antes, “A
gente raspava bem fininho a pe¢a com vidro, mas ficava bem lisinho
também”. Apenas depois passou a utilizar lixas para alisar. “Essa aqui
¢ de ferro. A gente compra de dois real no Baturité por metro”. Sobre
as madeiras mais apropriadas para a confec¢ao dos artefatos, Maciel
afirma que “Tem a pinhdo que também da pra fazer. Imburana é boa



porque fica bem lisinha e mole pra trabalhar. Teve uma que eu fiz da
siriguela, que ¢ do mesmo tipo da imburana, s6 que ela ndo dd o mesmo
brilho”. S6 se faz objeto com a madeira morta, j& “seca, derruba ela, mas
ela tem que estar seca” (Pajé Maciel).

- N

20. Pajé Maciel fazendo colher de pau (MK.011.653) — acervo MK

A primeira dificuldade é encontrar a umburana na mata. “Se
tiver miolo tira, porque tem a cascazinha e dentro tem um branco, ele
num ¢ muito bom ndo. A casca tem uma parte dela que serve de re-
médio pro céncer, o cha da casca da imburana, branca e amarela”. O
pajé leva a madeira bruta para sua casa, onde esculpe com seus instru-
mentos de ferro, alguns feitos por ele mesmo. Adaptados, porque ele é
canhoto, possuem a ponta virada para o lado contrario. Nos apresentou
alguns deles: “Isso é uma marretinha. E o martelo. Aqui é faca, aqui é
faquinha. E um escopo, esse aqui é outro escopo. Esse ferro aqui é de
riscar. Esse outro aqui é uma goiva” (Pajé Maciel). E notavel perceber,
em sua fala, que ele considera o artesanato em madeira um eficaz meio
para a obten¢ao de renda financeira. Ele afirma que

Quando trabalho dentro de casa tem meu ganho, mas eu
num deixo a minha arte. A gente da conselho, meus filhos
num querem mais que eu trabalhe. Eles num tem ganho, eu



tenho esse ganhozinho. T6 achando que com esse ganho-
zinho ainda néo da pra eu ajudar a eles (...) nem eles num
pode me dar, que eu sei que eles num pode. Se eu num tivesse
esse ganho, como era que eu ia passar? Eu digo ‘ndo, largo
ndo porque isso aqui, amanha ou depois, eu pego vinte, eu
pego trinta, eu pego quarenta, até cinquenta’. Entdo-se eu vou
fazer um moi de espeto pra churrasco pra ganhar dois real e
trabalhar mais de que eu ganho. Se eu gasto todo dia 1 real, 2
real, eu ainda t0 feliz, porque sei que eu tenho meu ganho. L4
no final do més, isso aqui, se todo dia eu pegar 1 real, se tiver
precisando dum pacote de bolacha ou ate 1 quilo de agtcar,
ta aqui. O do més ja da pra eu comprar (Pajé Maciel).

A andlise do sentido atribuido ao ato de esculpir a madeira
(praticas) nos possibilita atentar para nogoes construidas acerca do que
¢ ser indigena (representagdes), implicitas nas falas dos Kanindé, cujo
exame mais atencioso levou-nos a perceber uma estreita associagdo que
fazem entre identificacdo étnica e matas (em oposi¢do ao urbano), a
“natureza” em geral (em oposicdo a cidade) e ao uso de matérias-primas
naturais (em oposi¢do aos produtos industrializados). Conseguimos
identificar tais associagdes também noutras ressignificagoes e em algu-
mas categorias nativas, como veremos.

Estas nogoes nos remetem a uma influente ideia culturalista na
percep¢ao do que é ser indio para os Kanindé, vinculada a construgao/
adogdo/reinvencdo de um inventario de tracos definidores da india-
nidade, que podem ser chamados, nos discursos étnicos sobre si, de
“modo de vida”, “tradi¢ao” e “cultura”, funcionando enquanto atributos
que substancializam e afirmam a condigdo indigena. Segundo Marshall
Sahlins, “As antigas vitimas do colonialismo e do imperialismo desco-
briram sua ‘cultura™ (1997b, p. 127). A partir destas nogdes, implicitas
nas entrelinhas dos discursos, podemos apreender, nos siléncios ou
revelagdes, a ressignificagdo do artesanato em madeira como atributo
étnico e diferenciador. Estas associagdes ressoam na fala de Sotero, para
quem a importancia da cole¢do de artefatos em madeira é que “primei-
ramente, eles sdo indigenas, e segundo é que eles trabalham com uma
coisa que aprenderam na mata. Eles aprenderam e tido deixando como
heranga” (grifos meus) (cacique Sotero).



Noutra passagem, Sotero mais uma vez evidencia o distan-
ciamento entre o que entende pela “histéria indigena”, associada com
a arte manual, e 0 que nio o é, associada com o uso de maquinario.
Partindo desta dualidade identificada (indio x nao-indio), o cacique
constrdi representagdes sobre si/nos reveladoras para a compreensiao
das categorias implicitas para a organizacdo do acervo de objetos do
Museu. Falando de uma garrafa de madeira, afirma que:

Esse é de compra, num ¢ feito manual. Quando ele é feito no

torno, ja num é bem do agrado da nossa histéria indigena,

porque ele jé é feito de maquindrio, ja é outras pessoas que
faz. Eu tava no comércio e comprei, ninguém precisou, ai

eu botei no museu, mas ele ndo tem uma histéria indigena
como aqueles (aponta para os feitos manualmente) (Cacique

Sotero) (grifos meus).

Significa o0 modo de fazer os objetos (manual) como uma qua-
lificagdo auto-atribuida a eles como indigenas, um sinal identificador/
diferenciador. Na construgdo de sua etnicidade, os Kanindé interagem
com nogdes e imagens socialmente construidas sobre como sdo (ou
deverim ser) os indigenas e, na busca deste reconhecimento, agem rein-
terpretando seus proprios referenciais, reorganizando-os socialmente,
criando diferenciagdes e redefinindo fronteiras constitutivas ao grupo
(“feito de maquinario, ja é outras pessoas que faz”, o ndo-indio).

Percebemos nas falas de Sotero a associacdo feita entre a “na-
tureza”, e as coisas que dela provém, com a identificagao étnica. Ao
mesmo tempo, ha uma associacdo ao que é “do branco” com o indus-
trializado, o citadino, o mecanizado, o comercializado. Se o indio é o
“do mato”, os “brancos” sdo identificados como “patroes”, categoria que
organiza temporal e socialmente as experiéncias vividas pelos Kanindé.

Sinho conta, sobre os patrdes, que “(...) a gente mora nas terras
dele, ai fica sujeito a ele e chama de patrdo, porque ele fica trabalhando
trés dias por semana. Hoje ta diferente” (Sinho Bernardo). A atribuicao
de quem é patrao ¢ construida na esfera das relagdes de trabalho e con-
flitos de classes sociais. Referem-se aos patroes como donos das terras,
os latifundidrios, os fazendeiros, que também sao posseiros e invasores
das terras dos “indios antigos”. A fala do pajé Maciel ¢ enfética, nesse



sentido, ao informar que seus pais, “(...) aqui na Balanga, vivia debaixo
do pé do patrio, era morador. O que o patrdo quisesse ele fazia, porque
os bardo era eles mesmo”, e conta como era o “regime” na Balanga, no
tempo de seus pais:

A gente vivia debaixo do patrao, os Lessa. Eles queriam ser
donos. Tinha dois, trés dias, se meu pai faltasse um dia,
quando fosse de tarde ele mandava ir la em casa, era qualquer
patrao, saber se ele tava doente ou se tinha ido trabalhar mais
alguém, mas tinha que dar satisfacéo, se num fosse ele botava
pra fora e mandava derrubar a casa (Pajé Maciel).

Sinho lembra de um conflito por terras que ocorreu entre eles e
<« ~ »
os “patrao da Balanga

(...) os patrao da Balanca, a gente chama os patrdo que sdo
maior, tem mais algum recurso. Nessa época eles queriam
a terra dos Fernandes, essa que era nossa, eles queriam
tomar até aqui a metade, dizendo que era deles. Esse meu tio
Aprizio, nesse tempo era dificil pra resolver um caso assim
era dificil porque era de pé até Pacoti (...) resolvia que tinha
um cartorizinho por 1a. Af ia resolver 14, por felicidade que
nesse tempo tinha um homem na Aratuba, que era o pai do
Nemésio Lima, esse era Adolfo, desse tempo quem ajudou a
eles num tomarem a terra. Deu muita for¢a pra esse meu tio
(Sinh6 Bernardo).

Sotero conta que, anteriormente a mobilizagao pelo reconheci-
mento como povo indigena, “o sindicato foi muito bom pra amostrar as
coisa dos trabalhador e o desenvolvimento das terras do patrao, houve
também muitos conflitos e problemas de terra, mas o sindicato acom-
panhava”. E notével que a expressio “tempo dos patrdes” estd associada
a uma época que ficou pra tras, pois que ¢ associada justamente ao sub-
jugo a autoridade dos fazendeiros, que se expressa no sentido dado ao
pagamento de renda ou meia, em morar nas terras dele, em arrendar,
ou seja, a uma relagdo de exploragéo, ja superada.

Neste caso, a no¢io de ser indio e, anteriormente, sindicaliza-
do, tornaram-se condigdes que foram trazendo uma certa “libertagao”,
um empoderamento que se completard, na semantica Kanindé, apenas



quando a terra for demarcada. Na fala do pajé Maciel, se evidencia a
associagdo entre brancos/patrdes, ao falar que

O indio era liberto, ai veio vindo, veio vindo depois mudou,
pra dois dias e algodao de meia, ai vai uma pior, e tudo isso
ficou o pobre debaixo do pé do patrdo, que nem um sapo
debaixo do pé do boi. Tinha que ser o que patrdo quisesse.
Meu pai, sendo morador dos brancos, sendo sujeito dos
brancos, trés dias por semana (...). Se tivesse ido pro rogado e
ndo tivesse ido trabalhar outra pessoa tinha que tirar aquele
dia do patrio, ele tinha que dar e se nio fosse, corria com ele,
e se ndo saisse, mandava derrubar a casa. Antigamente mui-
tos deles batia nos morador. Agora depois que o sujeito pegou
os direitos da gente pelo sindicato, ai o pessoal foi perdendo
o medo. Cadé os patrdo hoje? Gragas ao nosso Pai, qual é o
patrdo hoje que é besta pra gritar o morador, ou dizer que vai
derrubar a casa em riba dele, jogar os cacarecos dele no meio
dos terreiros... Depois do sindicato todo mundo se libertou,
foi se libertando, veio se libertando. Todo mundo pegou os
seus documentos, pegou suas coisas, perdeu medo dos bran-
cos. O custo é perder o medo dos brancos (Pajé Maciel).

Nesse sentido, operam-se associagdes e ressignificagdes: dos
artefatos em madeira, de meio de renda a simbolo étnico; das represen-
tacoes de si/nds e sobre o outro/eles: de patrdo a branco, de morador/
rendeiro/parceiro a povo indigena mobilizado por reconhecimento. Os
conflitos persistem, mas transformam-se de acordo com as dinamicas
relacionais, provindas das estratégias associativas adotadas (sindicato
e/ou indigena). Isso se expressa no significado de um cordao usado no
pescogo em momentos de interagdo, como conta Sotero:

A sociedade s6 acredita na gente se andar com alguma coisa
dessas no pesco¢o, com uma pena ou cordao, eles acreditam
que a gente ¢ indio. Quando a gente anda pelado, sem nada,
eles pensam que é uma pessoa qualquer. Eu sempre uso
quando eu saio pra qualquer canto, pra cidadezinha perto,
mais é quando eu saio pra longe, pros encontros. (...) Até
pro rocado eu gosto de usar o meu colarzinho no pescogo
(Cacique Sotero).



A colecdo de equipamentos rituais e adornos corporais sio
significativas para compreender a relacao entre objetos, etnicidade e
memoria. Alguns objetos relacionados ao Toré, como ato politico e ri-
tual, foram lentamente inseridos entre as familias do sitio Fernandes
que passaram a se envolver com a mobilizagdo indigena. Segundo a
antropdloga Kelly Oliveira:

O toré representa hoje uma das expressoes identitdrias mais
acentuada entre os povos indigenas do Nordeste. Marcado
« » «_ - » « : : » {3 : L)
como “danga”, “ritual”, “brincadeira” ou “religido”, entre
tantas outras definicdes dadas pelos proprios indigenas, se
configura como um sinal diacritico presente em boa parte da
regido, embora tenha especificidades dentro de cada grupo

étnico (Oliveira, 2009, p. 48).

Altamente vinculado as diferenciagdes politicamente operadas,
estes adornos e objetos ritualisticos codificam e materializam modos de
ser e de reconhecimento como indigenas (Oliveira, 2011), dando visibi-
lidade a uma identificagdo presente e a um passado coletivo . Sdo usados
em reunides, atos publicos, no toré e/ou em outros momentos, aciona-
dos enquanto simbolos étnicos (Barth, 2000). O uso destes objetos é
variavel, e pode ser percebido de modo distinto entre os varios nicleos
familiares Kanindé. Objetos como maracas, cocares, colares e adornos
diversos sdo utilizados correntemente na constituicao de fronteiras in-
ternas ao proprio grupo de parentesco, que durante os tltimos vinte
anos de mobilizacio veio se diferenciando internamente entre “indios”
e “ndo-indios”, todos “uma familia s6” - como costumam ressaltar.

A realizagdo de eventos na escola, de reunides do movimento
indigena, a vinda de “autoridades”, a visita de pesquisadores ou turmas
no Museu dos Kanindé, os momentos de interagdo com grupos diver-
sos sao algumas das oportunidades de utilizar estes objetos, acionando
referéncias identitarias associadas ao uso e ostentacdo destes simbolos.
Codificam a forma como os Kanindé se autoapresentam e o modo como
interpretam a representagao que seus “outros” fazem da sua “cultura”,
do seu “modo de vida” ou mesmo de suas “tradi¢oes indigenas”, termos
constantemente operados nos discursos étnicos. A recodificagdo de as-
pectos da vida social dos Kanindé encontrara na caga, no artesanato



em madeira e na énfase em afirmar a sua ligagdo com a natureza, entre
outros, importantes elos com um passado étnico que se materializa nos
novos sentidos dados as narrativas que possuiam.

Entre os equipamentos rituais presentes no Museu estdo os
maracas, as indumentarias de pena e palha, os cocares, o mocorord,
tacape, arco e flecha. Os adornos corporais sdo os colares, de varios
tipos, formatos e materiais. Estes colares e boa parte das roupas de
pena eram retirados do Museu em momentos oportunos, por exem-
plo, quando eram chamados para fazer uma “representa¢ao”, um
ritual, dangar um toré, participar de atividades do movimento indi-
gena e dialogar em instancias do Estado sobre politicas indigenistas.
Os Kanindé coadunam com o movimento indigena no Nordeste, na
perspectiva de Rodrigo Griinewald, para quem este “(...) ja incorpo-
rou o toré como forma de expressdo politica: desde a mobilizacdo
interna dos indios até as performances nas situagdes politicas mais
variadas com propositos de demonstragao de poder, unido e determi-
nagdo guerreira (2005, p.29).

A divisao dos adornos, no processo de remontagem do Museu,
foi inspirada na classificagdo destes artefatos impetrada pelo cacique
Sotero:

Essa colecdo de colar foi de compras, por donde ando eu
adquiro, compro e boto no meu pescogo. Agora essa parte
debaixo aqui, tudo é minha mulher que faz, eu arranjo as
sementes e ela vai e faz os colar e me dd pra eu botar no
museu e também pra gente vender, sé que esses ¢ do museu.

Nao sdo sé os adornos que remetem a esta circulagao e troca
de objetos entre espagos e povos indigenas distintos. Varios objetos do
Museu foram adquiridos em saidas da aldeia Sitio Fernandes, viagens
feitas por conta do compromisso assumido de ter se tornado o cacique
do povo. Segundo Sotero, “Quando eu viajando me encontrei com uns
indios 14 de Recife, eles tavam vendendo essas coisinhas. Fu fui e com-
prei. Isso é um assoprador, chamador que ele se responde de um para
o outro, né”. Quando vai para os encontros, Sotero leva os artefatos
produzidos por dona Tereza, sua esposa, que “faz pra vender também,

eles sdo muito rendaveis quando a gente anda assim nos encontros



indigenas, eu vendo muito colar”. Além desta circulagao de objetos - ja
que levam também suas maracds e outros artesanatos (como cocares,
brincos etc.) — a propria vivéncia advinda da experiéncia do contato
com a diversidade étnica produz uma transformagdo na percepc¢io de
si e da propria cultura material, criando novos objetos inspirados em
modelos observados junto a outros povos: “coisas dos indios”.

Esseai éumalancha, eu chamo umalancha (langa). A gente vé
nos encontros quando eu vou, pra Pernambuco, pra Brasilia,
com os outros indios, eu vejo muito esse modelo. Serve pra
uma defesa da gente, em alguma retomada, que a gente teve
as retomada, a gente se arma com isso daqui. Ninguém pode
se armar com espingarda, isso daqui da s6 uma espetada-
zinha e o cabra se afasta (...). Foi feita pelo Maciel. E s6 pra

enfeito, a gente gosta porque sdo coisas dos indios, que os
indios usam (Cacique Sotero) (grifo meu).

Sotero, ao comparar as semelhancas entre seus antepassados,
avos e tios-avos, possuidores de tragos fenotipicos acentuados, e os
povos que foi conhecendo em suas andangas através do movimento
indigena, reinterpreta sua propria identificagdo pessoal e historia fami-
liar. Ele conta que seus avos,

(...) nas feicoes da aparéncia de indio, eles eram indios,
porque do que contam de indio e eu ja vi, porque eu tenho
andado, quando chego numa parte que eu vejo uma maloca
de gente daquele jeito, eu fico pensando que um indio passou
e deixou um rastro, porque os meus avos pareciam.

Esta circularidade e troca produzida a partir das interagoes
no movimento indigena foram fundamentais na construgdo das iden-
tificacbes étnicas e nas transformagdes que foram se operando nos
significados dos objetos, tanto os musealizados quanto os que fazem
parte do cotidiano dos Kanindé. “Eu sempre adquiro quando eu ando
fora. Por isso que eu queria fazer uma cole¢ao das pecas de fora aqui
na comunidade. Eu guardei eles como uma lembranga, por donde eu
ando nas minhas caminhadas indigena e outras”. A nivel estadual, os
Kanindé aproximaram-se muito do povo Trememb¢, habitantes da



aldeia da Praia, em Almofala (municipio de Itarema), estimulados por
encontros e vivéncias propiciadas através da media¢do da Associacdo
Missdao Tremembé (AMIT), nos primeiros anos de mobiliza¢do por
reconhecimento. Segundo Pacheco de Oliveira, “(...) as peregrinagdes
podem ser importantes meios para a construgdo de uma unidade so-
ciocultural entre pessoas com interesses e padrdes comportamentais
variados (2004, p.34). As viagens de liderancas, principalmente pajés e
caciques, e sua relacdo com os processos de mobiliza¢do visando reco-
nhecimento por parte do Estado ja foram alvo de varias pesquisas entre
os povos indigenas no Nordeste. “Foi absolutamente decisivo o papel de
lideres como Acilon, entre os Turkd (Batista, 1992), de Perna-de-Pau,
entre os Tapeba (Barreto Filho, 1993), de Jodo Cabega-de-Pena, entre os
Kambiwa (Barbosa, 1991)”.

Assim, importantes elementos foram inseridos e adaptados para
a realidade dos Kanindé a partir desta convivéncia com os Tremembé
e com outros povos indigenas, como o uso do mocorord, a pratica do
toré-torem e o uso de roupas de pena. Entre os colares do Museu, Sotero
destaca um, “(...) daqueles indios, os Xukurus”. Essa interagdo e circula-
¢do de simbolos e praticas sociais, que extrapola as fronteiras estaduais
para configurar-se como parte de um movimento indigena regional,
concretizou-se com a cria¢ao da Articulagao dos Povos Indigenas do
Nordeste, Minas Gerais e Espirito Santo (APOINME), no ano de 1995
(Oliveira, 2010). Segundo Kelly Oliveira, a APOINME ¢ a segunda
maior organiza¢ao indigena no Brasil, “(...) atuando na representagdo
de mais de 150 mil indigenas de 65 povos, em uma extensa regidao”
(2010, p. 18). Com sede atualmente em Olinda (PE),

(...) vem trabalhando para se legitimar como articuladora
e representante dos grupos étnicos na regido Nordeste (a
exce¢do do Maranhdo), mais os estados de Minas Gerais
e Espirito Santo. (..) A APOINME é composta por uma
Coordenagao Executiva (também chamada pelos indigenas
de Coordenagdo Geral ou Coordenagdo Regional) de trés
pessoas, mais a coordenadora do Departamento de Mulheres
e Jovens (...). A organizagido é subdividida em 10 microrre-
gides, sendo elas: Bahia Norte, Bahia Sul, Ceard, Paraiba,
Pernambuco, Alagoas/Sergipe, Rio Grande do Norte, Piaui,



Espirito Santo e Minas Gerais, cada uma com dois coordena-
dores e dois suplentes (Oliveira, 2010, p. 18-19).

A nivel estadual, a Copice (Coordenagio das Organizagdes
dos Povos Indigenas do Cearad) foi criada em 2003, congregando as
entidades locais de cada povo. Estas entidades passaram a mediar con-
tatos diversos nos quais os Kanindé estavam inseridos. Muitos destes
contatos eram viagens para outras aldeias, encontros, intercAmbios,
formacdes, entre outros®.

No momento da pesquisa, ja era menor o uso dos objetos mu-
sealizados, mesmo nos rituais, talvez porque muitos nucleos familiares
ja possuissem seus proprios objetos diacriticos (colares, cocares, ma-
raca etc.). No dia 22 de junho de 2011, ao final de uma conversa com
dona Tereza Gomes e seu filho, Zé Clovis, fomos tirar uma fotografia,
momento em que ele fez questdo de pegar o cocar e os colares, pos nele e
na mae e abracaram-se, posando. Muitas dessas pegas rituais e de ador-
no que adquirem atributos de sinais distintivos operados socialmente
na constituicao de diferencas, sdo significadas através das experiéncias
dos Kanindé, na vida familiar e social, nos mais diversos espagos de
interacao e contato.

92 Segundo seu Estatuto Social, de maio de 2003, a Copice é uma organizagao
indigena que tem por objetivos “(...) promover de maneira coordenada e unificada
a organizag¢do social, cultural, econémica e politica nas dreas de saude, educagio e
preservagdo do meio ambiente e na reprodugio fisica e cultural dos povos indigenas
no Ceara” (COPICE - Estatuto Social, Cap. ITI - Dos objetivos. Fonte: Acervo MK).



21. Z¢ Clévis e sua mae, dona Tereza Gomes (2011)

Ha no acervo do Museu um cocar (MK.011.163) que pertenceu
ao cacique Sotero, que foi muito usado em suas andangas participando
de atividades do movimento indigena. Sobre este cocar, Sotero conta
que

Usava ele, mas t6 usando outro mesmo que aquele, s6 que
ainda é maior. Mas esse aqui era do meu uso, ai td6 me acos-
tumando com esses cocarzinho pequenininhos que a minha
mulher faz e ai aqui e acola eu t6 usando, que é até melhor da
gente andar com eles. Esse pesa muito, agora é muito curioso,
o povo tira muitas fotos dele, a gente fica muito bem prepa-
rado, mas eu uso mais pouco com eles, t6 usando mais os
pequenininhos (Cacique Sotero) (grifo meu).



O cocar, vistoso e multireferencial, veio dos Pitaguary. Traz pe-
nas de varias cores e tamanhos, sementes de capim e um pedago do
rabo de um tatu. Este objeto fazia parte da estética que passou a osten-
tar o cacique dos Kanindé, através da adogao de uma série de elementos
estéticos diacriticos em sua composi¢do indumentaria, sinal de suas
identificagoes e transformagdes pessoais, e significativo para a apreen-
sao do modo como o processo étnico é vivenciado individualmente,
dos objetos atuando na escala micro analitica de Barth (2000), das ex-
periéncias pessoais e familiares.

Dos objetos musealizados que continuavam sendo usados,
desde quando conheci o Museu dos Kanindé, destacamos: maracas,
colares, cocares, saias de pena e de palha, provindos, basicamente,
dos objetos classificados nas categorias de adornos corporais e rituais.
Segundo Jodo Pacheco de Oliveira, nos “regimes de memoria” dos mo-
vimentos indigenas, “Os elementos diacriticos da condi¢ao de indigena,
em especial pinturas corporais e cocares, tornam-se muito valorizadas
e circulam, com intensidade de modo livre entre os diferentes povos,
independente de tradigoes especificas” (Oliveira, 2011, p. 14). O uso da
maioria desses objetos esta relacionado com o que os Kanindé desig-
nam como “ritual sagrado do toré”.

D. Tereza comegou a fazer roupas rituais de penas ao ver o caci-
que Jodo Venancio, do povo Tremembé, usando um modelo quando ia
ao sitio Fernandes. Se inspirou nele para fazer as vestes que os Kanindé
passaram a confeccionar e usar. Numa foto do acervo (MK.011.650),
vé-se o cacique Tremembé com uma dessas roupas, numa passagem
pelos Kanindé. E possivel notar a modificacdo das técnicas que os
Kanindé vém aprimorando ao longo do tempo na confecgdo de seus
objetos rituais. Além de terem acumulado vivéncias fora de sua terra,
aprendendo com experiéncias diferentes ao interagir com outros povos,
o uso destes objetos marca fronteiras construidas nestas interagdes com
outros indios, com os nao-indios das comunidades vizinhas e com os
parentes ndo se autoidentificam como indios. Os objetos rituais agem
ativamente na construcdo de sentidos sociais para a etnicidade, en-
trando e saindo de cena oportunamente e atuando de forma eficaz na
constitui¢do de uma subjetividade que busca ser reconhecida.



22. Cacique Sotero no Museu dos Kanindé, data ndo identificada (MK.011.669,
acervo MK)

Assim como Sotero criou uma expografia caleidoscopica
para a parede do Museu dos Kanindé, os Kanindé, ao longo de sua
mobilizagdo étnica, foram - a partir dos contatos com outros povos
- constituindo um acervo de objetos e criando outros a partir do seu
cotidiano, dos materiais presentes em suas terras, trocando, incorpo-
rando e selecionando.

Foi assim que comegaram a aproveitar a cabaca de coité, que
havia em abundéancia em sua regido, para fazer um objeto significativo
para tempos de novos passados: a maraca. A propdsito, tal é a abun-
déancia de coité (Crescentia cujete) na regiao, que foi o nome dado ao
primeiro povoado que deu origem ao municipio. A primeira sesmaria
concedida na regido, em 17 de novembro de 1736, ja trazia a referéncia:

Senhor capitdo-mor e Governador, Diz Theodézio de Pina e
Sylva morador nesta Capitania que elle descobrio hu Brejo

que nasse da Serra do Baturité da parte do Puente onde tem
a dita Serra hua abra g mostra a pedra de Cor amarella cujo
Brejo se chama pella lingoa do gentio Cohité e tem o dito
brejo hu pé grande de Cuité e corre para a parte do rio Choré



por esta devoluto a terra quer elle Suppe, por data e Sismaria
(...) (grifo nosso).*

23. Cacique Jodo Venanga e cacique Sotero (MK.011.650, acervo MK)

93 “Resisto data e Sismaria de Theoddzio de Pina e Sylva de hu Brejo q nasce da Serra
de Baturité, q faz barra no Choré de trés Legoas de Comprido e hua de Largo meya pa
cada banda chamada Cohité” (Feitosa e Martins, 2011, p. 29-31). Embora as primeiras
noticias da passagem de invasores pela serra de Baturité remontem a Estévao Velho
de Moura, por volta de 1680, as primeiras sesmarias foram concedidas apenas a partir
de meados do século XVIII. A historia oficial das origens de Aratuba remonta a 1828,
quando o capitdo José Antonio Pereira, natural de Cascavel-CE, comprou terras na
faixa sul da serra de Baturité, em territério de uma antiga sesmaria do capitdo-mor
Jodo de Freitas Aradjo. Em 1829, o capitdo Jodo José Pereira, filho de José Antdnio
Pereira, chegou ao lugar com 10 escravos e construiu a primeira casa de taipa. Hoje,
neste lugar estd o casardo dos Pereira, familia tradicional do municipio. Ha um ada-
gio popular que diz: “Quem néo foi morador dos Pereira em vida, serd na morte”. O
cemitério foi doagdo de terras da familia. A histdria religiosa remonta a uma promessa
do capitdo Jodo, por conta de uma moléstia sofrida por um primo seu que o visitara.
Para a sua satde, fez um voto a Sdo Francisco de Paula. Alcan¢ando o pedido, mandou
construir a capela, em 1866 (Feitosa e Martins, 2011, p. 4-6).



Os Kanindé passaram a confeccionar maracas. Os trajes, inspi-
rados nos usados pelos Tremembé, junto as maracas, que os integrantes
da familia Maciel comegaram a fazer (sdo considerados os melhores
artesdos do sitio Fernandes), passaram a embalar os Torés. Hd tam-
bém uma ressignificacdo dos objetos de uso comum, como a cabaga,
por exemplo, que ¢ a casca da fruta do mesmo nome. Para os Kanindé,
ela pode ser de trés tipos: cassia, cuia e coité. Seu uso tradicional remete
ao armazenamento para o transporte de agua, em andangas na mata
ou a caminho do trabalho na roga. “Antes, cada rogado tinha seu pé de
cabaca”, conta Sotero.

Entre os Kanindé, a ressignificagdo dos conhecimentos sobre as
matas, compartilhados com muitas popula¢des que vivem em nichos
ecolégicos semelhantes, se processa no horizonte de uma semantica in-
digena, partindo de uma concepgao que aproxima o indio da “natureza”.

Nois chama cabaca de colo porque ela tem um colo, ela num
¢ rolica, ela tem esse colozinho préprio pra gente amarrar

uma corda e enfiar no cabo da enxada pra levar pro rocado.
De primeiro, eu alcancei demais como fiz ainda tombem, era

todo mundo que ia pro rogado levava uma cabacinha d’agua
pendurada no cabo da enxada. Hoje ninguém, dificil na vida
se vé um pra fazer isso. Essa cabaga redonda nois chama ela
de cabaga de cuia, porque ela é prépria pra fazer cuia. Cuia
pra gente lutar na cozinha, lutar com saco de milho, rentar
milho. Tem a diferenga de nome, é a mesma cabaga, sé que
essa da de colo e essa da de cuia, porque serra a cuia (...). Essa
aqui é uma cabaca cassia, é uma cabacga que a gente pranta
e come ela, verdinha. Come do mesmo jeito que come a
cenoura, que come a beterraba, que come o chuchu, e é bom
demais a carne dela. Do jeito que ela ta aqui, verdinha, a gente
come isso aqui bem maciinho, que ¢ uma coisa beleza. Sao
comidas nossas que temos no rogado, né. Temos essa aqui
bem parecida com essa, é de cuia, mas num é uma cabaga.
Essa aqui chama que é a cabaga coité, da que nois faz maracd.
Essa aqui nois acompanha ela, os ritmos dos nossos ritual.
Ela da pequena pra nois fazer as cabacinha, as maracis, e ela
da grande pra nois tobem tirar coisas do saco de milho, beber
agua, bota um cordaozinho aqui, acabar a gente vai e bota ela
junto com a cabaga aqui, leva pro rogado (Cacique Sotero)
(grifo meu).




Esses objetos sao as “coisas das matas”. Sotero conta que juntou
“(...) essas pecas de madeira porque é da mata, que a gente tira e acha na
mata. Acha muito importante que é da natureza, e ai eu vou entrar pro
museu e vou apresentar aquelas pessoa que nao conhece que a natureza
¢ uma coisa importante” (Cacique Sotero). Se por um lado, os Kanindé
baseiam-se, para estas construgdes sociais, numa imagem construida
sobre a condi¢ao de ser indigena (indio = natureza), por outro lado,
estes conhecimentos repassados ao longo de varias geragdes sao algados
a condi¢do de simbolos de afirmagao étnica e, mesmo que comparti-
lhados em circulos que extrapolam os Kanindé, adquirem sentidos ao
se tornarem sinais diacriticos quando, evidenciados no espago museal,
visibilizam estes conhecimentos como importantes estratégias de reco-
nhecimento de sua identificacio étnica.

Se os Kanindé compartilham muitos destes conhecimentos
sobre bichos, plantas e seres das matas com as populagdes regionais
vizinhas, a partir do momento em que compreendem, interpretam
e simbolizam estes saberes no processo de construgdo social de sua
identificagdo étnica, interagem a partir de uma légica da diferencia-
¢do, articulando-os com outros aspectos de sua vida social, tal qual a
afirmagdo como povo Kanindé e as lutas oriundas da conquista dos
direitos garantidos aos povos indigenas. A experiéncia social com o
mundo natural propicia o surgimento de novos sentidos, dinamicos e
constantemente reelaborados. Sotero apresenta as sementes de mucuna
que estdo na colegdo vegetal:

A base de mucund nos tempos ruins, os meus avos diziam
que comiam muita papa da farinha dela. Eles pisavam, ela
¢ um carocinho que tem dentro dessa baia ai, eles pisam,
quebram e faz a massa e lava em nove-dgua pra poder usar,
porque se usar ela do jeito que ta ela embebeda e mata a pes-
soa, precisa ser lavada em nove-agua. E um trabalho muito
grande, quando o cabra for comer, se ele tiver com fome, ele
ja ta bem batido. Nos tempo de seca, e é seca grande mesmo,
que dé pro cabra comer. O povo tdo usando muito ela em
colar, em enfeites, o carogo dela (Cacique Sotero).

Alguns dos colares presentes nos adornos do Museu dos
Kanindé possuem o “carogo” da mucuna. O novo uso possibilita pensar



numa variagdo de sentido, operada em varias instancias (pessoal, social,
familiar, organizacional etc.). O conhecimento adquirido como vivén-
cia e tradigdo oral, em d4mbito familiar e comunitario, sobre plantas,
raizes, cascas, tipos de madeira, animais, o tempo, os seres encantados,
dentre outros — que remetem a esta relagio com o nicho ecolégico em
que vivem - toma parte no processo de reelaboragao cultural. Os sig-
nificados provindos da inser¢do de alguns objetos no Museu permitem
inferir sobre como ocorre a apropriagao e ressignificagao do ambiente
natural através do uso de cascas para remédios, sementes e raizes como
alimentacio.

Objetos como o “pau de juca” ganham outros sentidos, quando
Sotero afirma que

Esse aqui é um cacete, nois chama aqui de cacete. Os cacete
¢ uma seguranca nossa, eu gosto muito de andar com ele, ja
¢ uma for¢a que me d4, de um lado pra eu néo cair. (...). Esse
pau aqui é um jucd, é um pé de jucazeiro. E forte, esse é o
maior pau forte que nés temos na mata aqui na nossa regido,
¢ o jucd (...). Ele se enrola e ndo quebra. Esse aqui ele ja faz
da natureza, quando td crescendo ele mesmo se enrola e faz
isso que a gente acha, vai e conduz ele como cacete (Cacique
Sotero).

O uso da madeira do jucd como matéria-prima para a fabricacao
de armas era conhecida dos indios do sertao e, entre os que habitavam
a regido do Inhamuns, no Ceard, destacamos os Jucd, que se notabi-
lizaram pela violéncia com que se lancavam em contendas, também
protagonistas da chamada “Guerra dos Barbaros”. O nome do grupo,
retirada de tal madeira, em tupi significa “matar, indicava a sanha com
que exterminavam os inimigos” (Freitas, 1970, p.153). Além do juca,
haviam varios tipos de paus, de formas e tamanhos variados no acervo
do Museu, pendurados na parede, no teto, no chio. Misturavam-se, em
sua significagdo, conteudos provindos do conhecimento de seus usos
(curativos, construtivos, funcionais etc.) com as experiéncias subjetivas
€ pessoais na sua apreensao.

Essa cabacinha aqui era da minha vd, que ela guardava
pimenta-do-reino. Ela morreu deixou pra tia Judite, ai tia



Judite foi e disse: ‘leva, meu filho, leva pra tu botar l4 no teu
museu’. Ja morreram tudo, as pessoas que usaram essas caba-
¢as, num tem mais nada vivo ndo. Isso é a véura dela (cor
enegrecida), ela era desse mesmo jeito aqui (aponta para uma
cabaca de cor natural). Isso é de viver em cima do forno, ela
sO trepava num toco que tinha pra cima do forno, ela tre-
pava ld e quando tirava pimenta-do-reino despejava (Cacique
Sotero).

Lembrangas de uma parente que ja fez sua “viagem”, como
chamam a morte, incorporadas na cabaga por ele utilizada. Os varios
estratos de memorias, em suas distintas temporalidades, fundem-
se para construir os sentidos dos objetos. As cuias feitas das cabagas
funcionavam também como medidas para a divisao de géneros alimen-
ticios e para beber liquidos. “Essa aqui é de coité, da mesma que nois
faz a maracd pra dangar o toré, daqueles que a gente balanga, ela é da
pequena e da grande. A grande nois chama de cuia, pra se servir, se
banhar, tirar farinha, feijao, isso serve demais pra nois fazer o nosso
trabalho”.

Hoje as cabagas, mesmo menos utilizadas para estas fungoes
cotidianas, ainda estdo bem presentes nos espagos domésticos. A co-
lecao do Museu dos Kanindé possui mais de trinta cabagas e cuias,
de tamanbhos, tipos, cores e formas variadas. Muitos objetos utilitarios
domésticos - como as cabagas — estdo sendo substituidos por objetos
de plastico e, principalmente, de aluminio, como as cuias, panelas, ba-
cias etc.

Esse aqui ¢ uma raiz que eu achei na mata muito parecida
com um chifre. Uma coisa que é da mata, é a raiz de um pau,
eu trouxe e botei no museu pra dizer como se fosse o chifre
de um boi. Foi do Rajado, eu tava alimpando o mato e tirava
os catoco que fica, e af eu tava arrancando, foi e a raiz assubiu
(Cacique Sotero).

A atribui¢do dos sentidos ao que é provindo das matas, da
natureza, como paus e galhos, possibilita uma aproximacao com a et-
nobiologia (Posey, 1997), a partir do momento em que percebemos,
através destes objetos, os conhecimentos acumulados pelos Kanindé



sobre o meio ambiente em que vivem e suas formas de classificacdo
das “coisas” a ele relacionadas. “O marmeleiro, o sujeito tando com
dor de barriga, a casca dele vocé pode raspar e chupar a agua, que de-
pressa passa aquela dor, é um remédio” (Cacique Sotero). Os Kanindé
utilizam as madeiras das matas para variadas atividades, como confec-
cionar artefatos e fazer habitagdes. Sotero descreve o acervo de “paus
da mata™ “(..) um pauzinho de marmeleiro. E 0 mesmo pau da mata,
s6 que tem o marmeleiro, o sabid, o morord, o pau-branco, o juca, o
calumpim”. Quanto a proveniéncia, as matas que mais conhecem se
sobressaem. “Foi eu mesmo que adquiri no Rajado também. Todos sdo
do Rajado”.

Sotero atenta para o que deve ser lembrado, arquitetando memo-
rias para construir uma histéria dos Kanindé, demonstrativa da intima
relacdo entre o passado e o presente, conectada ao processo de reelabora-
¢do cultural. Na introdu¢io de novos objetos, se destaca a maraca.

A importancia da maraca pra gente é aquela historia dela
ser viva no ritual, quando a gente ta fazendo, ela acompa-
nha a voz da gente, quando a gente diz: ‘Oi pisa, oi pisa,
vamos pisar, pisa na jurema no rei do lugar, na jurema tem,
na jurema da, caboco bom pra trabalhar’, ai pronto. A gente
ta cantando aquela voz, acompanhado com a maraca e ta
dando mais uma alegria. A gente danga, também, na pan-
cada da maraca faz os gestos, quando td fazendo a animacéo.
A maraca mesmo de nois ela é a da coité. A coité ainda é um
pau que da que a gente pranta, ele prospera a maraquinha e
dela a gente faz o instrumento (Cacique Sotero).

Como ja dito, o Toré chegou aos Kanindé através dos contatos
com os demais povos indigenas. Sinal diacritico por exceléncia dos po-
vos indigenas do Nordeste, o Toré, apesar de assumir as especificidades
em cada lugar, permanece intocado, praticamente, como simbolo-mor
de afirmacdo e identificacdo étnica, definidor de fronteiras entre in-
dios e ndo-indios (Reesink, 2004; Grunewald, 2005). “As assembléias
indigenas acabam com os torés pluriétnicos, mas multiculturais, que
marcam a indianidade nordestina. O toré ja é parte da a¢ao indigenista
no Nordeste na medida em que referido e praticado em suas manifesta-
¢bes (Griinewald, 2005, p. 29).



Junto ao Toré, ocorre a introdugdo de um conjunto de objetos
“rituais” diferenciadores. Quem usa e quem nao usa colares e cocares
“indigenas”; quem danga e quem ndo danga o toré? Quem estuda e
quem ndo estuda na escola indigena? Quem usa, ou nio, o cocar e a
maraca? Os objetos — seu uso e ostentagdo — sao sinais constituidores e
operadores dessas fronteiras, mesmo que, muitas vezes, usados apenas
em momentos eventuais ou especificos. Mas, justamente nestes impor-
tantes momentos, os individuos agem através dos objetos, simbolizados
nas interagdes sociais. Os objetos, assim como os atos e os lugares, ga-
nham sentidos quando significados e vivenciados em determinados
contextos praticos, reais, concretos. Se ndo hd sentido imanente para os
objetos, estes sdo sempre construgdes sociais prenhes de historicidade e
sentido, 0 que nos remete aos sujeitos na constitui¢ao de suas experién-
cias com o mundo a partir (do mundo) dos objetos.

Durante a pesquisa de campo, os Torés eram realizados, prin-
cipalmente, na escola indigena, antes das aulas da manha e da tarde,
pelos estudantes e professores, sendo a participacao das lideran¢as mais
antigas ocasional. Pontualmente, as 7 horas da manha (pelas criangas),
e as 13 horas da tarde (pelos jovens), o toque do atabaque e a vibragao
das maracas ecoavam nas “quebradas” dos Fernandes, junto ao coro
que cantava em unissono: “Tribo Kanindé, na tribo Kanindé, todo
mundo chega aqui, vai logo para o Toré”.

A introdugdo do Toré no contexto cearense fluiu junto com o
processo de mobilizagdo como povos indigenas, a partir dos Tapeba,
inicialmente, e Pitaguary e Jenipapo-Kanindé, posteriormente. Eles co-
megaram a dangar o Toré em atos, reunides do movimento indigena,
momentos especiais, como sindnimo da mobilizagdo em busca de re-
conhecimento étnico. Situacdo distinta do Torém dos Tremembé que,
apesar de receber significagdes relacionadas com o reconhecimento ét-
nico, principalmente a partir dos anos de 1980, ja era dangado pelos
indigenas que moravam na regidao em torno do antigo aldeamento de
Almofala desde, pelo menos, fins do século XIX (Seraine, 1955 e 1977;
Valle, 1993; Oliveira Junior, 1998,).

O primeiro registro do Torém foi feito na serra da Ibiapaba, pe-
los trabalhos da Comissdo Cientifica de Exploragdo, que circulou na
Provincia do Ceara entre 1859 e 1861 (Porto Alegre, 2003). Designava o
nome de um instrumento musical e de uma danga, representada como



uma espécie de divertimento e festividade (Porto Alegre, 2003; Oliveira
Jr., 1998, p. 36). O historiador Antonio Bezerra de Menezes registra a
danga em 1884, na mesma regido, praticada por individuos de “talhe
musculoso e pele avermelhada” (Bezerra apud Oliveira Jr., 1998, p. 36).
O padre Anténio Tomaz, em 1892, presenciou o Torém em Almofala,
na fungdo de sacerdote adjunto do paroco da Freguesia do Acarau.
Conta que la viviam “ainda numerosos descendentes dos Tremembé
constituindo uma sociedade a parte, casando entre si e conservando
religiosamente certos usos e tradigdes, e alguns até mesmo a lingua dos
seus maiores” (Thomaz apud Braga, 1964, p. 91). Seus relatos asseme-
lhavam-se aos da Comissao Cientifica quanto a descrigdo do Torém:
danga em roda com um responsavel ao centro vibrando um maraca
(chamado de aguaim), o uso de aguardente ou mocoror6. Um registro
¢ na Ibiapaba, o outro em Almofala, povoado que foi organizado como
um aldeamento em 1702, “(...) perto da barra do rio Aracati-Mirim,
poucas léguas a leste do estuario do rio Acarau” (Pompeu Sobrinho,
1951, p. 261).

Com Florival Seraine, temos o registro do Torém em Almofala
por trés oportunidades: 1950, 1955 e 1965 (1977). A partir dos trabalhos
do folclorista José da Silva Novo, ocorreu uma apresentagdo dos “toren-
zeiros” no I Festival de Folclore do Ceard, realizado em dezembro de
1965, na Universidade Federal do Ceard. Em 1975, o Torém ¢ estudado
pela equipe do MEC-FUNARTE, como parte de uma campanha nacio-
nal em defesa das manifestacdes folcléricas. O discurso de considerar
o Torém em “vias de extingdo” torna-se recorrente na sua abordagem
enquanto folclore. Ao contrario disso, percebemos a sua continuidade e
dinamizacio, ao entrar em contato com diversos outros agentes sociais
e se transformar. Desta visita, resultou um disco, o “Documentério
Sonoro do Folclore Brasileiro Numero 30” (Gomes, 2011).

Até entdo, “E evidente que a dimensido publica envolvendo o
Torém aproximava-se, por um lado, de praticas clientelistas e institu-
cionais sistematicas e, de outro, de uma construgdo cultural peculiar
por parte de pesquisadores e folcloristas”, muito mais “do que de uma
mobilizacio de perfil étnico” (Valle, 2005, p. 199). Entretanto, a partir
da década de 1980, com o crescente processo de mobilizagdo politica
dos Tremembé como grupo indigena e a ressignificagdo da danga no
contexto de novas relagdes sociais, outra perspectiva antropologica



visando entender o Torém comega a se configurar, a partir do tra-
balho de campo etnografico. Novas interagdes tomam forma, com a
chegada de antropdlogos em contextos de reorganizagao social, e o
Torém continuara sendo um importante elemento para a compreen-
sdo destas dindmicas identitarias (Valle, 1993 e 2005; Oliveira Jr., 1998;
Grunewald, 2005; Gomes, 2011).

Nesse contexto, Kanindé e Tremembé tiveram muitas intera-
¢Oes, principalmente no inicio da mobiliza¢do dos primeiros, de modo
que se fala tanto de Toré como de Torém, sendo usuais as duas designa-
¢des no sitio Fernandes.

Essa aproximacio foi fortemente estimulada pela missiondria
indigenista Maria Amélia Leite, que ja trabalhava com os Tremembé
e conhecia os Kanindé de longa data. Sua relagao com o “povo dos
Fernandes” remonta ao final da década de 1960. Ela morou em Aratuba
entre 1967 e 1977, no contexto de perseguicdes da ditadura civil-mili-
tar brasileira. Teve grande participagdo na implantagdo e articulagdao
das Comunidades Eclesiais de Base (Ceb’s) na regido da paroquia de
Aratuba. Se envolveu no movimento indigenista no Ceara apos 1986.
Foi responsavel pela mediacao entre a populagdo do sitio Fernandes e
o movimento indigena, tendo enviado uma carta-convite para Sotero,
convidando-o para ir a 2* assembleia indigena estadual. A AMIT as-
sessorou os Kanindé nos seus primeiros anos de mobilizagao e tem
importante papel na formagao do acervo documental e arquivistico do
Museu, principalmente o material hemerogréfico e histérico-bibliogra-
fico sobre os Canindé no século XVIIL



24. A missiondaria indigenista Maria Amélia Leite, fundadora da Associagdo
Missdo Tremembé e figura fundamental no apoio aos povos indigenas no Ceara
a partir da década de 1980, em sua casa (abril de 2011).

Segundo Sotero, muito antes de um movimento indigena, nas
andancas de Maria Amélia pela regido da paroquia, ela

(...) era conversando, discutindo o problema da comunidade,
principalmente por causa dos latifundidrios, todo esse lado
opressor que castigava sempre a gente. Sempre os latifundio
¢ 0 que a gente discutia mais, principalmente a parte politica,
tanto na politica agraria, quanto na partidaria. Comegamos
a se organizar e pensar pra o futuro da gente, que a gente
sempre se cuidasse pra gente ser independente, discutia sobre
moradia, naquele tempo falava muito sobre a satde, sobre
educagao, pra gente se educar, se organizar, nio sair do seu
territério prair pra cidade, sempre ficar lutando pelo seu bem
estar, nunca se deslocar do canto da gente, pra ir pra outro
canto. Nesse tempo, a gente se sentava dentro duma sala,
pra nois naquele tempo, fumar e beber café, era um costume
que num tinha esse negdcio de respeitar a pessoa que num
fumasse, ndo, que é sé fumaga, agente cortava o fumo, que
era fumo de rolo, e fazia o seu pé-duréo e fazia seu cachimbo



e fumava nele, a gente comegava a conversar, conversava até
dez horas da noite e quem ndo fumava... ela se dava muito
mal, porque ela ndo fumava. Mas ela aguentava, ela sempre
dizia que fazia mal aquele negdcio todinho (Cacique Sotero).

Maria Amélia, falando sobre o contexto do inicio da década
de 1990, revela como foram importantes suas experiéncias juntos aos
Xoko da ilha de Sao Pedro (SE) para sua formagao como indigenista.
Naquela época,

Era como os Crateus, os indios de Cratets toda a histo-
ria deles, toda a organizagdo se espelharam em Almofala.
Tanto a gente levava eles 14, como levava os Tremembé nos
Fernandes, como levava também 14 em Cratets. Isso a gente
ja aprendeu em Sergipe, nds fizemos isso, s6 que 14, era do
estado de Sergipe pra Alagoas, pra Pernambuco, a participar
dos momentos de festa, de luta e solidariedade. O trabalho
foi realizado desse jeito com os Tremembé também, quer
dizer, conversava, reunia, avaliava as coisas, planejava.”

Viagens, intercambio, trocas, apoio mutuo. Desenvolveu-se
uma forte relacdo de reciprocidade entre Sotero e Jodo Venancio, os
dois caciques. A participagdo do “Jodo Indio”, como é conhecido nos
Fernandes, nos episddios relacionados ao conflito com os trabalhadores
rurais da fazenda Alegre foi marcante, especificamente a agdo em que
brocaram no terreno da Gia, avancando sobre outra broca que os assen-
tados haviam feito na terra.

Nessas idas para a aldeia Fernandes, as vezes, “Joao Indio” le-
vava mocorord. Descendo da serra rumo ao litoral, Sotero observava
como eles o faziam, na praia de Almofala.

Eu aprendi com os Tremembés. Eu tava 14 e ai comecei a
tomar e comecei a fazer pergunta, porque nois num sabia
ndo, mas af a gente andando 14 e ele explicou pra gente. Nois
sabia do passado que meu pais falavam que a gente comia

94 Entrevista com Maria Amélia Leite, 80 anos, realizada por Alexandre Oliveira
Gomes, em 24 de abril 2011.



castanha, comia o caju, mas do mocororo, sinceramente, eu
ndo vou mentir ndo, nois num sabia ndo, mas com os outros
indios eu aprendi a fazer aqui. Eu mesmo que fago, eu mesmo
que produzo mais a minha mulher (Cacique Sotero).

No Museu ha uma garrafa de mocorord, bebida fermentada
do caju, largamente difundida pelo territério cearense entre povos in-
digenas e populagdes descendentes e/ou regionais, principalmente na
regido litordnea, onde o fruto é mais comum. Em Almofala, é consu-
mido de longa data, associado ao Torém. O caju, fruto que os Kanindé
possuem em abundancia, teve seu uso ressignificado com a “descober-
ta” da bebida.

Segundo Sotero, atualmente, “Do caju nois espreme e tira aque-
le sumo, a garapa, e bota pra curtir nos garrafao. Quando ele ta curtido
af a gente vai e coa bem cuadinho e se vira numa dgua desse mesmo
jeito aqui. Ela era bem brancosa, mas vai ficando velha e vai mudando
a cor”. O processo de “curtir”, como chamam, consiste no envelheci-
mento que propicia a fermentagao dos cajus, azedos de preferéncia.
Quanto mais velha, “mais curtida”. “O caju é a mae da castanha. Do
caju nois faz o mocororo e a castanha nois come o miolo dela. (...) A
gente torra no caco e tira aquele miolizinho dela e come, ¢ dificil nois
vender” (Cacique Sotero).

3.2.2 Espiritualidade, caca e Caipora

Através dos objetos do Museu dos Kanindé e das historias de vida de
algumas pessoas e suas diferentes relagdes com o que chamam de “es-
piritualidade”, percebemos as transformagoes que os Kanindé travam
com um conjunto complexo de fendmenos e praticas sociais na aldeia
Sitio Fernandes. Chamam de “espiritualidade” as varias manifestagoes
com esferas do sagrado, e concebidas enquanto tal - por quem vivencia
e pelos outros — que vao desde cultos evangélicos e missas catolicas até
incorporagdes com transe mediunico, passando por ter¢os, romarias
e procissdes. A ressignificagdo da compreensao destes acontecimentos
pelos proprios indigenas relaciona-se com as demais transformagdes
que vém sendo operadas no processo de reinterpretagido do passado e



reelaboragao cultural vivenciado apds o “descobrimento” como povo
indigena e o inicio do processo de mobilizagao étnica.

Embarcaremos nessas histérias guiados pelas trajetorias de
mulheres indigenas de distintas geragdes, referéncias simbolicas de
praticas e ritos no sitio Fernandes. Clara Freitas nos conta que, “Eu
vejo, ougo vozes (..). A gente escuta, as vezes chamam a gente. Se a
gente ta na cozinha ouve: ‘Claral’, ai eu: ‘mae, a senhora td me chaman-
do?’, ai ela: ‘ndo’, ai eu: ‘a mae ouviu?’, ai ela: ‘ouvi’; a gente sai aqui e
ndo é ninguém. Aqui eu praticamente vejo o vulto” (Clara Freitas). As
trajetorias individuais e familiares demonstram grandes variagdes na
relacdo dos diferentes individuos Kanindé com a diversidade de sua
espiritualidade, com as religiosidades praticadas no povo, com o cris-
tianismo catdlico e protestante, com a umbanda e com alguns outros
ritos sincréticos que, mesmo sem vinculacao formal a nenhuma matriz
religiosa especifica, evocam praticas provindas de multiplas herangas,
afro, indigenas e européias. Moral e formalmente, predomina uma
forte influéncia crista.

Mesmo com a grande e histérica influéncia catdlica, a igreja
evangélica conseguiu se estabelecer ha alguns anos no sitio Fernandes,
e vem angariando muitos adeptos. Organiza cultos frequentes em sua
sede. E, mesmo com a grande e histérica influéncia crista e evangé-
lica, praticas que remetem a outras herancas espirituais sao comuns,
apesar de mais praticadas no espago doméstico, sendo algumas vezes
demonizadas e negativizadas perante aos padrdes valorativos cristaos
hegemonicos. Algo se sobressai: a presenga de “médiuns” é notavel. Os
Kanindé chamam de “médiuns” - termo apropriado das interacdes
com curadores e rezadores com os quais ja se “consultaram” - as pesso-
as que tem a capacidade de estabelecer contato com os espiritos. Cada
uma das protagonistas das histdrias aqui narradas apresentam diferen-
tes e significativas experiéncias para a compreensdo da relagao entre os
sentidos dos objetos e os processos de disputa simbolica entre classifi-
cagOes e representagdes acerca da espiritualidade.

Uma maior aproximagdo com a igreja catdlica - significada no
horizonte dos processos organizativos e politicos — a partir da década
de 1960, propiciou um estreitamento das relagoes e vinculagoes de va-
riados tipos entre os moradores do sitio Fernandes e os padres catélicos



Z¢é Maria e, principalmente, Moacir Cordeiro Leite, que passou cerca de
30 anos na pardquia®.

Maria Amélia Leite conta que foi para Aratuba “tentando esca-
par da ditadura”. Ja conhecia os dois padres do Seminario da Prainha,
em Fortaleza, onde estudava.

Eles ja eram vigario de Aratuba em 1967. Essa coisa do
semindrio foi em 62, mais ou menos, e nés come¢amos o
movimento em maio de 61. Ja tinha esses movimentos no
Pernambuco, Bahia e Alagoas, ndo tinha no Ceard nem tinha
no Rio Grande do Norte (se refere & A¢do Catolica Operaria,
ACO). O Zé Maria me convidou em 1967, e 14 eu fique encan-
tada. Tava naquele momento de sair de Fortaleza, porque
ndo dava mais pra ficar, a perseguicio era muito grande. Eles
telefonavam e ameagavam, me seguiam na rua, era uma coisa
muito louca (Maria Amélia).

Com a anima¢ao de Maria Amélia Leite e dos padres Zé
Maria e Moacir Cordeiro, foram formadas dezenas de CEB’s na re-
gido da paroquia de Aratuba. A formagao de trés nicleos das CEB’s
no sitio Fernandes, com participacio ativa dos moradores; o apoio na

95 A agdo catdlica do padre Moacir pode ser avaliada a partir de sua prestagdo de
contas deixada a pardquia e populagdo de Aratuba, datada de 15 de janeiro de 2002.
Além do patrimoénio fisico e financeiro (terras, casas, veiculos etc.), listou, enquanto
“patrimodnio pastoral-missiondrio”, “(...) 97 comunidades eclesiais de base, divididas
em 13 regides. Sdo 60 Ceb’s no municipio de Aratuba e 37 no municipio de Canindé”.
Na regido de Fernandes, foram formadas 3 Ceb’s. Sobre o “patrimonio e reforma agra-
ria”, padre Moacir escreveu que “Através das reunides e da biblia, fomos descobrindo
maneiras novas de viver e buscar uma nova sociedade. A REFORMA AGRARIA foi se
tornando necessdria num Nordeste cheio de concentracdo de renda e de terra. Quando
as Ceb’s foram se fortificando, a luta pelos direitos humanos cresceu e o direito a terra
aumentou. E ao longo desses, varias fazendas foram desapropriadas”. Cerca de vinte
fazendas foram desapropriadas em seu paroquiato, entre elas destacamos, na circun-
vizinhanga da aldeia Sitio Fernandes (entre Canindé e Aratuba): Jardim, Alegre, Santa
Helena, Transval e Tiracanga; totalizando mais de 20 mil hectares de terra antes per-
tencentes a 17 familias e hoje com mais de 1000 pessoas assentadas. Apos 32 anos a
frente da igreja de Aratuba, se despede agradecendo ao padre Z¢é Maria, Dom Aluisio
Lorsheider, Dom Delgado, Maria Amélia Leite, entre outros. Finaliza com uma pro-
messa: “Um dia voltarei para Aratuba com vocés, para sempre”. Desde entdo, padre
Moacir assumiu a paroéquia de Cascavel, municipio do litoral leste cearense (Prestagao
de contas deixada pelo padre Moacir Cordeiro Leite. Aratuba, 15 de janeiro de 2002).



organizagao do Sindicato dos Trabalhadores Rurais de Aratuba (STRA),
ao qual estavam vinculados; e o incentivo dado no fortalecimento de
praticas religiosas sob a égide da igreja, como o estimulo nos sacramen-
tos (como casamento, batismo, crisma, extrema-ungéo etc.), podem ser
considerados importantes influéncias efetuadas pela acio catélica nas
transformagdes operadas na formagao social dos Kanindé ao longo dos
ultimos quarenta anos. No entanto, o inicio do processo de mobilizagido
étnica, a partir de 1995, possibilitou que novos capitulos desta histdria
se travassem, e outras disputas simbdlicas se organizassem, relaciona-
das as identificagdes sociais e étnicas, as representagdes construidas
sobre si e as praticas sociais desenvolvidas no sitio Fernandes, que cres-
centemente passou a ser chamado de “aldeia Fernandes”.

Trataremos das transformagoes na apreensao e na vivéncia des-
tas praticas espirituais, abordando a ressignificacao e as variagdes de
sentido da espiritualidade a partir dos objetos relacionados do MK e de
observacoes feitas entre os Kanindé.

Ha dois tercos de madeira no acervo do Museu dos Kanindé,
colar de contas que simboliza os mistérios de Jesus Cristo para os ca-
tolicos. D. Maria do Carmo, lembrando das praticas religiosas de sua
juventude, contou-me que,

Nois ia pra igreja de Aratuba, eu moga ainda, mas depois
que eu me casei o repuxo foi grande, ndo aguentei mais
ndo. Rezava terco, peniténcia. A gente roubava os santos das
casas, via nas casas e chegava bem devagarzinho pra fazer
promessa, carregava como se fosse roubado. Quando era
com trés dias, a pessoa descobria e tinha deles que ficava
com raiva, mas era so pra reza. Se reunia toda noite era uma
multiddo de gente nas novenas, cantava tantos benditos... (d.
Maria do Carmo).

Os Kanindé dividem-se, basica e aparentemente, entre catdli-
cos e protestantes. Praticantes de um catolicismo imerso de romarias,
procissoes, promessas e ex-votos, a pratica de rezar “o ter¢o” é muito co-
mum. No més de maio presenciamos esta devogao. “Santa Maria rogai
por nos, intercedei a Deus por nds” (Bendito de Maria). Participamos
da “Caminhada de Maria”, procissdo organizada ha trés anos pela igreja
catolica, que saiu do ponto mais alto do sitio Fernandes (o Quebra-Faca)



até a sede da cidade de Aratuba, no dia 13 de maio de 2011, com ampla
participagao indigena.

Acompanhamos a realizagdo de alguns ter¢os nas casas de in-
digenas como parte de uma tradi¢do que tem em d. Rita Pequena a
grande referéncia. Ela é filha de Pedro Pequeno, originario de fora do
sitio Fernandes e da Gameleira, mas que se casou com uma filha da fa-
milia Francisco, originando um outro grupo familiar entre os Kanindé.
Segundo a filha de Rita, Guilhermina,

Eu ouvi mais histdrias foi da minha mae. Elas saiam daqui
pra ir pro sertdo pra rezar ter¢o, no momento em que sabia
que tinha morrido uma pessoa, 14 pros lados de Marés, foi
onde fosse, juntava um bocado de flores, botava naquelas
sacolas, chamado de bolsa de palha, e iam. Passava a noite la
naquele defunto, ainda iam no outro dia®®.

Momentos de morte sdo propicios a reza do ter¢o, que adquire
significancias variadas de acordo com os contextos em que é praticado
(morte, promessa, em memoria de alguém, compromisso etc.). Além do
objeto “ter¢o”, o termo designa o ato de reza-lo, seja nas casas das pes-
soas seja em locais abertos. Em maio, “més mariano”, rezam o ter¢o em
pelo menos duas casas por noite. “Santa Maria rogai por nds, intercedei
a Deus por nds”. Terco se reza cantando bendito e ladainha. Retine-se o
“grupo do ter¢o” em local combinado anteriormente, capitaneado hoje
pela filha de d. Rita Pequena, Guilhermina. Segundo ela,

O ter¢o sao cinco mistérios, a gente comega rezando o Pai
Nosso com trés Ave Maria. Come¢a com o Creio em Deus
Pai, ai depois o Pai Nosso com trés Ave Maria e depois os
cinco mistério. Um mistério é rezar um Pai Nosso e dez Ave
Maria e ai mais um Pai Nosso mais dez Ave Maria, até ter-
minar o terco.

Em torno de um pequenino altar improvisado sobre um movel
qualquer da casa onde ocorre o ter¢o, coloca-se a venerada imagem de

96 Entrevista com Francisca Guilhermina dos Santos, 36 anos, realizada por
Alexandre Oliveira Gomes, em 24 de abril 2011.



Nossa Senhora, a Santa Maria. Canta-se, reza-se, reflete-se, abragam-
se. Ao final, rumam em procissao, entre as pequenas e escuras varedas
do sitio Fernandes, entre subidas e descidas, para outra casa, entoando
canticos, a repetir o mesmo rito. Ao final, dispersam-se, saindo em gru-
pos menores, cada um pegando os caminhos que levam as diferentes
“quebradas”, no rumo de suas casas.

O primeiro ter¢o que participei aconteceu no dia 8 de maio de
2011, na casa do Sr. Bastido. Soube, apenas depois, que havia presen-
ciado aquele momento, dois fatos raros. Primeiro, a presenca de d. Rita
Pequena, que jd ndo acompanhava mais os ter¢os por conta das distancias
e dificuldade de locomogao por conta de um grave problema no joelho.
Segundo, a realizagao do ter¢o numa casa onde, tradicionalmente, ele
ocorria tempos atras — e uma das mais antigas casas do sitio Fernandes.

§4 435 B 7, R
25. Altar do tergo na casa de Seu Bastido (2011)



Nesse dia, cheguei junto com Cicero Pereira, praticamente na
mesma hora em que chegava o grupo do ter¢o. Logo, todos foram se
acomodando na pequena sala da antiga casa de taipa, meia luz, pare-
des grossas e amareladas, desgastadas pelo tempo, que nao iam até o
teto de velhas telhas. Com a sala lotada, moc¢a, homem, mulher, meni-
nos e meninas, criancas. Uns, sentados, outros, de pé. Os mais jovens
conversavam fora da casa, animadamente. Iniciaram. Siléncio. Avisos.
Cantos, preces, benditos. “Santa Maria rogai por nos, intercedei a Deus
por nos”. O inicio da pratica de rezar o ter¢o pode se relacionar com
uma espécie de promessa, de compromisso com um santo, em prol de
uma causa ou de um objetivo, tradi¢ao familiar, dentre outros motivos.

| ]"_‘

G

26. Dona Rita Pequena com Santa Maria (2011)

Existem dois santos de grande devogao entre os Kanindé: Sao
José e Sao Francisco. A Sdo José, realizavam, até pouco tempo atras,
uma procissio até a sede de Aratuba, no dia 19 de mar¢o de 2011. Um
dia antes, tradicionalmente (mas que ja nao fizeram aquele ano), fa-
ziam uma outra procissao, até o Rajado: “Rezava uns tercos no Rajado
que era pra pedir Sdo José pra vim chuva” (d. Maristela Soares). A Sdo
Francisco, fazem promessas e acompanham o calendario devocional



de Canindé, para onde vao constantemente participar de eventos na
Basilica, principalmente durante as festas de Sdo Francisco, no més
de outubro. Ha relatos de devogdo, embora em menor escala, ao padre
Cicero, com idas até a cidade de Juazeiro do Norte.

Divino José, meu santo que ¢ da mae de Deus, voi sois seu
esposo, vois foi seu esposo, daquela senhora, mais fina que
eu sou o pai nosso Herdi, vois gléria senhor também meu
santo, ¢ de Jesus Cristo mere¢o esse santo, mereco esse santo
de Deus o amor, seus pais conta aquilo do mesmo senhor, do
mesmo senhor nasceu em Belém, rogai por nois todos para
sempre amém, para sempre amem diga os profetas, viva ao
patriarca senhor Séo José, e viva a Maria e viva a José e viva
os meninos que seu filho é, e viva José e viva Maria, e viva
o menino sagrada familia, divino José senhor do Bonfim,
na hora da morte se alembra de mim — Bendito de Sao Jose
(dona Maria do Carmo).

“Este é o bendito de chuva” (dona Maria do Carmo). Em torno
da devogdo a Sdo José, agrupam-se crengas, ritos e praticas. O terco no
Rajado, a procissdo até Aratuba, o rapto/roubo de Sao José. Hoje, ndo
mais fazem a caminhada de Sao José. No més de margo ocorre um ciclo
de atividades por conta do dia do santo: tercos, novenas, procissoes,
missas, pagamento de promessas etc.

Toda noite vinha aquele pessoal que ajudava a rezar o terco
de Sdo José. Aqueles que tinham uma condi¢do botavam
uma cooperagdozinha no altar, coisinha pouquinha, micha-
riazinha, aquele dinheirinho a pessoa ia juntando, quando
era pra véspera de entregar o santo, comprava o material pra
enfeitar o santo, se ajuntava todo mundo e ia pra Aratuba
com o santo, fazia um altar e ia cantando. Chegava l4 era bem
recebido, eram fogos. E quando terminava a missa voltava
pra ca, todo mundo cantando. Se tivesse um bom inverno,
a gente fazia a caminhada de novo e entregava os santos nas
casas (dona Maria do Carmo).

Em antiga tradi¢ao, muito enfatizada na oralidade, rememo-
ram que, com Sdo José sob um andor, se deslocavam até o Rajado. A



caminhada realizava-se com todos seguindo, no meio da mata, “(...) o
andor de Sao José, dois pau de cada lado, ai vai quatro meninos num
andor e vai em cima o santo” (dona Maria Porfirio). Varias pessoas atri-
buem o fato da procissdo ter acabado a construc¢do da capela de Sao
José, que vinha sendo feita ha mais de dez anos. Para la confluiram os
catdlicos e suas praticas, como a coroa¢ao de Maria (no més de maio),
0s tercos, as missas uma vez por més, os velorios, o preparo para a cris-
ma, os preparativos para a primeira comunhao, os batismos, o ter¢o dos
homens, entre outros. O roubo de Sao José, para o qual d. Rita Pequena
foi sempre uma suspeita, é pratica realizada antes do dia 19 de margo,
tempo em que todos estdo a espera das chuvas. O sumigo do santo da
casa de alguém ¢é parte do modo como se relacionam com Sao José.

A procissao até Aratuba ocorria no dia 19 de abril. “Botava um
meninozinho num jumento, como se fosse Sao José, vestia um bocado
de meninozinho de anjinho e uma meninazinha de Nossa Senhora com
um meninozinho. Ele ia ser o menino Jesus”. Certa vez, ao chegarem
em Aratuba, todos molhados da chuva que caiu no caminho, “O padre
Moacir pediu para que desse os lugares para quem chegou molhado
sentar”. Atualmente, “O pessoal deixaram mais com negdcio de pro-
messa’, mas antes, “tinha deles que vinha de pés descalcos, muitos até
com roupa de Sdo José, marrom” (dona Guilhermina dos Santos).

Em toda a regido, a propria igreja estimulava que os santos
percorressem as diversas comunidades da pardquia, permanecendo
nas capelas e nas casas das pessoas. Segundo d. Maristela, “(...) levava
o santo de um canto pra outro, as vezes saia daqui pros Fernandes e
ia pra Aratuba, da Aratuba ia pro Canindé, saia daqui e ia pra Maré”.
Segundo dona Maria Porfirio, seus pais e avds eram cristdos, muito ca-
tdlicos e devotos de santos. “(...) eles rezavam, ia pra missas, ia pra festa
de sdo Francisco”.

Os Kanindé chamam os ex-votos de “milagres”, que “(...) pedem
naqueles momentos de dores” (Cacique Sotero). O pajé Maciel recebe
encomendas para construir ex-votos de madeira de vez em quando.
Conversamos com ele enquanto terminava um “milagre” para uma
parenta, da aldeia Gameleira, sertao de Canindé. “Tem trés cabegas
que eu t6 fazendo da Angelita. Tem que terminar todinha, a orelha, os
olhos, acabar de ajeitar e alisar” (Pajé Maciel). Sotero afirma que o pajé
“(...) trabalha muito bem pra fazer essas coisas, o pessoal as vezes tem



devogdo de fazer o retrato da gente. A gente tem uma ferida no pé, na
perna, faz uma prece e paga a promessa la em Canindé. Aqui sao muitos
devotos, o santo de Canindé, Sdo Francisco das Chagas™.

=L

s b ey ol el A kb i i ’

27. Sotero, Cicero e familia, na festa de Sdo Francisco do Canindé
(acervo particular de Cicero Pereira, ano desconhecido)

[

A familia de Sotero era muito devota, e seu nome é reflexo dessa
devocao. Explica: “Quando eu me entendi ja foi essa devogao de Sao José
aqui. Como a gente tem uma capelinha e ainda tem essa grande devogao
pelo Sao José, até que é meus padrinho, né. A minha mae quando me
batizaram, botaram meus padrinhos foi Jesus, Maria e José, que a gente
chama, José Maria”. Seu irmao, Cicero, também deve o nome a devog¢ao
da mae, mas ao padre Cicero Romao Batista, da cidade de Juazeiro do
Norte (situada na regiao do Cariri, sul do Ceara). Em fotografia do seu
acervo pessoal, nos mostra a familia reunida quando de uma dessas
idas para Canindé, comparecer aos festejos de Sao Francisco.

Os Kanindé créem muito em reza. Trés mulheres sdo apontadas
por eles como suas principais rezadeiras: dona Odete e Maria Célia,
nos Fernandes, e dona Maria, na aldeia Balanga. “(...) quem reza sou
eu, a Célia e a cumade Izaura, mas eles sempre procuram mais eu, num
sei porque. Eu fago garrafada para gripe, toma trés vezes no dia. Leva
corama e malvarisco, pra arrancar o catarro do peito. Eu s6 trabalho



mais com raiz” (d. Odete). Ndo conversamos com d. Maria da Balanga.
Maria Célia e Odete tém trajetérias de vida nas quais estas dimensoes
espirituais possuem grande importéancia.

“Rezo pra reza ir desviando pra pessoa libertar mais a vida™’.
Maria Célia nos contou que ja foi se consultar com d. Maria na Balanga,
que é considerada muito poderosa espiritualmente por conta dos “tra-
balhos” que realiza. Chegando na “curadeira”, “(...) ela ja olhou a minha
cabeca e disse que eu sou médium de nascenca. E médium, assim, eu
Curo o povo, mas eu num posso ter momentos, eu num posso ter grito
e nem raivas, mas eu rezo e curo. Fico depois me sentindo mal” (Maria
Célia). Seu pai era irmao do pai do Sotero e Cicero, dos quais é prima
legitima.

Eu recebo todo tipo de remédio em Capistrano (municipio
vizinho), porque eu tenho problema na minha cabega. E 14
que eu me trato. Tenho problema na cabega por causa de
resguardo mal-curado. Sinto dor de cabeca, quando a lua ta
nova eu sou muito perturbada, muito nervosa, ataca (Maria
Célia).

Os motivos pelos quais os Kanindé procuram as rezadeiras,
segundo eles, variam: quebrante, mau-olhado, espinhela caida, ingua,
cobreiro, dor de dente, “zipa” (erisipela), dentre outros. Maria Célia é a
mais nova destas rezadeiras, com 47 anos a época da pesquisa de campo.

Comecei a rezar eu tinha quinze anos, os meus pais morreu
(...). Eu comecei a rezar assim, ele me ensinou uma parte de
reza. Um dia vinha um paciente ele num rezavam, botava
pra mim e eu rezava. Chegava outro e eles ndo tava em casa
era eu que resolvia, ai nisso foram aprendendo (Maria Célia).

Seu pai de criacdo é um tio, Mané Rosa, que a criou a pedido
dos pais bioldgicos, pratica comum nos Fernandes entre os antigos.
Aprendeu a rezar com ele. “(...) era pra ingua, pra cortar ingua, ele
cortava a ingua da pessoa duas vezes no dia, a pessoa ficava boazinha.

97 Entrevista com Maria Célia Ramos Vieira, 47 anos, realizada por Alexandre
Oliveira Gomes, em 21 de junho de 2011.



Comparagio ele cortava hoje, amanha a criatura ja tava bom. Espinhela
caida ele rezava duas vezes, do mesmo jeito ¢, eu sé rezo duas vezes”
(Maria Célia). Espinhela caida ¢ um dos males mais comuns a ser
curado na consulta com as rezadeiras. Ela é identificada através da me-
di¢ao, com uma tira ou pano qualquer, de uma distancia entre o peito
e o bracgo. Se ndo estiverem iguais as medidas dos dois lados, a pessoa
estda com espinhela caida. “(...) ¢ bem aqui que a gente tem um ossinho,
ai da dor nas costelas, nas pernas, nos ossos. A gente vai medir e af ta
acusando, mede assim, no corddo, mede daqui pra ca”. J4 ingua, “(...)
¢ um negdcio que nasce na virilha da gente, no pé da gente, ai se des-
mancha” (Maria Célia).

Mau-olhado e quebrante sdo outros dois males comuns, que
normalmente motivam uma ida as rezadeiras. Maria Célia explica:

(...) num tem essa menina ai bem novinha, eu me admiro
dessa menina, eu vou e boto quebrante. Quando eu dou as
costas, a menina vai e adoece. Do mesmo jeito é o bruto, tem
gente que num pode ver um pinto, num pode ver um passaro,
quebrante num ¢ s6 em crianga néo, é em bicho também.

A admiragdo demasiada pode colocar uma “quebrante” em
alguém, gente ou bicho. Em relagdo aos meninos com quebrante, prin-
cipalmente recém-nascidos, “noto que a crianga td desanimada, quando
a gente ta rezando ela fica abrindo a boca, como se tivesse com sono, ai
a gente percebe”. Os bichos também sao levados para serem rezados,
“porco, em jumento, cachorro bruto”, principalmente, “(...) quando ele
ta provocando, com fastio, com coisa ruim que num quer comer, desa-
nimado. Ai eu rezo, pode ser mal olhado™.

Segundo Célia, o cobreiro, que é um tipo de herpes que se es-
palha pelo corpo, “(...) tanto é por dentro como ¢é por fora, se sarar por
fora, por dentro ainda fica. Eu matei um do tio Joaquim, matei duns
pouco de gente. Eu rezo pra matar o cobreiro”.

Os cozimentos para aspirar também sdo utilizados. Maria Célia
trabalha “com pinhao roxo, é com eucalipto, que é bom pra cozimen-
to”. E explica novamente: “um cozimento é a gente tando com febre
alta, tando cansada, a gente pega e bota numa panela, e abafa e bota
nos nariz e pronto”. O uso de ramos de determinadas plantas é comum



entre as rezadeiras Kanindé, dos quais os mais usuais sdo: o pido roxo,
a vassourinha, a papoula, o arruda e a siriguela. “Se usa planta porque
¢ pra ir ajudando na reza” (Maria Célia).

D. Odete Soares é a grande referéncia espiritual entre os
Kanindé, méae e médica deste povo, embora nio desempenhe a fun-
¢do politica de pajé. Em 2 de fevereiro de 1998, a reportagem do jornal
Didrio do Nordeste retratava os Kanindé e, entre eles, destacava d.
Odete. Segue um trecho da reportagem:

Vivendo numa sociedade onde todas as decisdes partem do
coletivo, os Canindé de Aratuba plantam seus rogados con-
juntamente e, depois de tirarem o suficiente para plantarem
no ano seguinte, dividem toda a colheita igualitariamente
entre as familias que trabalharam. Eles vivem dessas plan-
tagdes coletivas, eles também tém suas rogas individuais nos
quintais de cada casa, onde as fruteiras se misturam as ervas
necessarias ao preparo dos remédios caseiros. Nessa lida,
a conhecedora maior é dona Odete, (...) uma curandeira e
rezadeira, famosa em Aratuba pelos remédios que prepara.’.

98 Jornal Diédrio do Nordeste, 28/02/1998. Acervo MK.



CANINDE - CE
28. D. Odete soares, rezadeira Kanindé, maio de 2011.

Dona Odete Soares, entdo com 60 anos, ¢ filha do casal d. Neonice
e Sr. Luis Soares, rezadeira, parteira e médica, “mae” para boa parte dos
moradores do sitio Fernandes, pois fez o parto de muitas criangas, hoje
mulheres e homens casados. Atualmente, segundo ela, faz menos par-
tos, pela proximidade e facilidade de acesso a maternidade de Aratuba.
Sua filha, Ana Patricia Fidelis, afirma: “Eu cresci vendo ela fazendo esse
trabalho, curando as pessoas, rezando, fazendo remédio, parto. Cansei
de ir com a minha mae, eu era pequenininha, ai ela me levava e pedia
pra mim ficar ajudando ela™’. Nunca cobra nada. “Eu trabalhei muito
e fiz muito favor porque eu nunca cobrei um tostao e quando eu termi-
nava e eles me perguntavam quanto era e eu fazia muita caridade” (d.

99 Entrevista com Ana Patricia Fidelis da Silva, 26 anos, realizada por Alexandre
Oliveira Gomes, em 09 de junho de 2011.



Odete). Nas vezes em que fomos conversar com ela, seja pelas manhas
ou tardes, chegavam duas, trés, quatro pessoas, a fazer fila, trazendo
suas dores, filhos ou animais. “Tia Dete”, “mae Dete”, ecoava da porta
da casa constantemente. Ter¢o no pescogo, ramo na mao. Reza fazendo
movimentos ritmados e balbuciando palavras como se orasse tirando
algo do corpo da pessoa, sugando, puxando para fora. Ao final, o ramo
fica bem murcho, ela se benze, levando-o para fora da casa.

Da familia Soares, casou-se com o “Réi Zé” (José Bernardo da
Silva), que é filho de uma uniao matrimonial entre as familias Francisco
e Bernardo. Duas de suas irmas, Tereza e Maristela, casaram-se tam-
bém na familia, com Sotero e “Sinh6” Bernardo, respectivamente, que
sdo duas das principais liderancas indigenas do povo. Os Soares, ir-
maos e irmas que cresceram no sitio Fernandes, casaram-se no interior
da familia Francisco/Bernardo. Nos “remédios dos matos”, d. Odete é
a grande especialista. Trabalha com cascas, ervas, folhas, sementes e
raizes. Uma garrafa de “lambedor” é R$ 5,00. “Tudo cura, nunca teve

reclamacao” (dona Odete).

(...) a maioria das pessoas chamam ela de méae porque ela ja
foi parteira. Hoje em dia ndo é mais, até porque nio precisa
mais, se uma mulher ta sofrendo pra ter bebé a gente vai e
liga. Tem um carro indigena, leva pro hospital. Agora o
papel da minha mie é que ela ajuda as familias e ela reza, faz
remédio caseiro. O papel dela é de fundamental importancia,
ndo sé pra comunidade Fernandes, mas também pra outras
comunidades. Ela ndo faz remédio s6 pras pessoas daqui, vem
gente de Fortaleza, Baturité, Canindé. Quando nio vem, eles
ligam, encomendam remédio, pedindo pra ela rezar, porque
ela reza na pessoa estando presente e ndo estando presente,
basta a pessoa ter fé. Porque ela diz que o que cura é a fé, ndo
é ela que ta curando, é a fé. Se a pessoa tiver fé, fica curada, se
ndo... (Ana Patricia Fidelis da Silva).

Desde muito cedo, dona Odete ja demonstrava um forte dom
para mediunidade. “Desde crianca eu tinha, era doente, me acordava
a noite, falavam para ir me deitar. No outro dia me diziam que eu tava
no canto da parede rezando, mas eu tava dormindo e falando. No outro
dia, meu esposo brigava. Ele me dizia, porque eu num me lembrava.



e

Queimava as maos e nem me lembrava”. Apds o casamento com “Réi
Zé, as manifestacoes de sua forte e aflorada espiritualidade se tornaram
cada vez mais frequentes, até que decidiram procurar ajuda. Odete con-
ta, lembrando de sua inicia¢ao enquanto rezadeira, que

Depois que eu me casei que meu marido reconheceu, porque
ele viu e me levou para muitos curadores, eles diziam que eu

era médium desde nascenca. Ai eu dizia que eu néo queria,
porque iam me chamavam de macumbeira e eu num era, ai

eu ficava rezando. Quando foi um dia, eu cheguei no Aratuba
ai um menino me disse que tava com uma dor de dente forte.
Af eu perguntei se ele tinha fé em reza, e ele disse que sim,
af eu rezei no dente dele. Quando foi depois ele me disse que
passou. Quando foi com trés semanas o dente dele quebrou-
se (dona Odete Soares) (grifo meu).

Para ela, o ato de comecar a exercer o oficio e “missdo” de
rezadeira entre seus familiares se relaciona com a for¢a de uma espiri-
tualidade da qual ndo poderia fugir. Trabalhar suas capacidades e dons
espirituais ou ndo? Eis a questao.

Nos momentos em que ocorriam estas manifestagdes, os “pro-
blemas”, “(...) tinha vez que ela ficava gemendo muito, ndo conhecia
a gente, ficava chamando por outros nomes” (Ana Patricia). Mas, ser
chamada de macumbeira, sem ser, era a atribuicdo de uma identifi-
cagdo que ela parecia ndo desejar e rejeitar enfaticamente. Nas varias
conversas que tivemos com d. Odete, sobre como comegou a rezar, ela
frisou esta frase mais de uma vez: “iam me chamar de macumbeira e
eu num era’, muito significativa para percebemos a relagdo que travou
com o que acontecia e com as representagdes socialmente construidas
em torno dessas manifestagdes. A partir das relacdes destas mulheres
indigenas com sua espiritualidade, percebermos diferentes atitudes
que se relacionam com diversos modos de perceber e, consequente-
mente, de agir, em relagdo a estes fendmenos, tdio comuns entre os
Kanindé.

Depois de uma das conversas com ela, quando ja tinhamos es-
tabelecido uma relagao de confianga, d. Odete nos levou ao seu quarto
para mostrar sua cole¢do de santos, um grande painel com algumas de-
zenas de imagens (estatuas e retratos) que foi juntando durante a vida.



Ela fez questdo de apresentar alguns deles. Em meio aos santos de sua
devoc¢do, uma foto dos pais, d. Neonice e Sr. Luis Soares. “Sou catdlica,
devota de todos os santos, quando da seis horas eu rezo. Pedindo for¢a
a Deus pra curar os doentes do mundo todo. Minha familia tudo é ca-
tolica, da igreja de Aratuba. A gente ia também pra Canindé e Baturité”.
Ana Patricia cresceu convivendo com o “problema” da mae. Contou-
nos que sua mae

Sé reza, sO cura. (...). Quando ela ficava conversando so, era
os guias que chegavam nela. Eu era pequinininha, mas ficava
com muito medo (...). Isso acontecia mais era a noite, quando
a gente tava dormindo. O meu pai tava com ela, dava fé cha-
mava a gente (...). Meu outro tio levou ela ao médico, foi feito
exames. E depois outras pessoas aconselharam a levar na
curandeira. A gente comecou a levar, ia num e ia em outro.
Até que ela descobriu um que disse que ela tinha que come-
¢ar a rezar nas pessoas (Ana Patricia Fidélis).

Identificamos na fala de Ana Patricia uma das explicagoes
dadas pelos Kanindé a determinados fenomenos espirituais, como o
transe mediunico, largamente atribuida a loucura e insanidade. Outra
associagao recorrente que se faz ao fendmeno é a doenga. Segundo nos
contaram algumas pessoas, se a pessoa que ¢ médium nao desenvolver
seus dons, ou enlouquecera ou ficara muito doente.

Logo no inicio, eu ainda era crianga, meu pai sofreu um pou-
quinho com ela, porque ela ficava rezando nas pessoas, ficava
conversando s, e as pessoas diziam que ela tava ficando
louca. (...) ela dizia que era os guias. O povo chamava ela de
louca, ela ia pros médicos, ia pra curandeira. Até que teve
uma curandeira que: ‘ndo, ela ndo é louca, é médium’, e que
ela tinha que ficar rezando nas pessoas, porque ela nio era
louca, mas s6 que se ela ndo seguisse a carreira de rezadeira
ela ia ficar louca (Ana Patricia Fidélis).

No Museu dos Kanindé sao realizadas algumas praticas de lim-
peza que ndo dizem respeito apenas ao espago fisico. Para isto, Sotero
usa um objeto do proprio acervo. Contou-nos que:



(...) pega uma lata e faz esses buracos tudinho, bota a brasa
e em cima bota o incenso que pode ser de folha, de mato, de
cedro, todo tipo de resina da mata. E um desfumador. Porque
a gente tem aquela fé, desfuma a casa, desfuma o museu, tem
dias que desfumo por detras da casa, arrudiando e dizendo
as minhas palavras que eu sei dizer, pra o nosso Pai Tupa
(Cacique Sotero).

O “desfumar” é usado com sin6nimo e parte da limpeza do es-
pago museal, semelhante ao ato de varrer ou colocar o veneno para nao
criar fungos nos objetos. Sotero fala que poe “(...) uns carvazinho feito
brasa dentro e sempre desfumo o museu, com semente de foia de alfa-
vaca, ¢ cheirosa como um todo. Tem a resina de um pau que eu arranjo
sempre la pelo Crateus, muito cheirosa também, sempre desfumando o
museu”. Segundo Sotero, o Museu “E uma coisa que td muito parada”e,
por isso, requer cuidado especial.

Se num tiver varrendo e desfumando fica a catinga, junta
cobra. Tem que ter cuidado. Quando t6 aqui sozinho, me
concentrando, gosto de acender uma vela e sair desfumando,
dizendo as minhas palavras que eu gosto sempre de dizer,
que ainda hoje eu t6 guardado em mim (Cacique Sotero).

Sotero também ¢ adepto do uso de velas, algumas que estao até
presentes no acervo museoldgico, tanto das mais grossas (de sete dias)
como das mais finas. Explicando as marcas de uma queimadura na
mesa do Museu, Sotero nos contou que “(...) acendi uma vela aqui, que
eu tenho muita devoc¢ao pelas minhas oragdes, por um descuido a vela
queimou”. No Museu dos Kanindé ha também dois castigais antigos,
que foram parar no acervo porque “era pra botar a vela dentro, acender
a vela e botar, pra ndo queimar, sempre as pecgas sdo dessa natureza”.
Natureza de uso: musealizar e utilizar ¢ uma rima constante. Na fala de
Sotero, percebemos a associagdo entre o uso de velas, suas rezas e um
momento de “concentragio”.

D. Maria de Fatima, 56 anos a época, conhecida como Maria
da Estér (por conta de uma tia que a criou), também usa suas velas.
Da familia Francisco, é filha de d. Maria do Carmo e mae de Clara
Freitas, 24 anos a época. O nucleo Freitas, da familia dos Francisco, é



um importante grupo familiar extenso que vivencia fortes experién-
cias relacionadas com uma espiritualidade aflorada. Clara nos falou um
pouco da espiritualidade da familia, contando que:

Tem uns que sdo pra trabalhar pro bem, pra fazer as coisas
boas, e tem outros que sdo pra trabalhar pro mal. Minha mae
¢ da linha negra, adivinha o que td acontecendo e o que vai
acontecer, coisa ruim. Ela fala, ndo lembra. Eu sei que nao é
ela, eu conheco ja. La no terreiro do pajé (refere-se ao pajé
Barbosa, dos Pitaguary) teve um espirito que falou, porque a
filha dele, a Nadia, pediu pra ele vir aqui pra ver como era que
tava. Eu 14, pra ver como que tava minha mae e minha vo, eu
deixei elas doente em casa. Ai comegou a conversar, conver-
sou, af disse que tava tudo bem. Sem ao menos esperar falou
que tava tudo bem, e que se ndo tivesse bem ia ficar, porque
minha mée ela era pra trabalhar na linha negra e ela sofria
muito por conta que minha vo, que ndo deixou ela desenvol-
ver pra trabalhar (Clara Freitas) '*°.

No sitio Fernandes, sdo moradores do local conhecido como
“favela” (devido as varias construgdes e habitagoes de taipa). Muitas das
casas onde moram foram herdadas e permanecem bem semelhantes
aos tempos de outrora. O velho fogdo a lenha, as panelas de cerdmica
espalhadas pelo chao de barro batido, os objetos enganchados por entre
as velhas e grossas telhas, a meia-luz de lamparina, os buracos e frestas
dos galhos e o barro das paredes de taipa. Em torno da casa mais an-
tiga moram dona Maria da Estér com suas irmas, dona Kininha, dona
Fransquinha; e as tias, dona Mocinha e dona Maria do Carmo, todos
com suas familias, maridos, filhas e netas nos arredores.

Todas na familia possuem algum tipo de capacidade relacio-
nada com um mundo que néo se revela aos olhos de qualquer pessoa:
sentir, ver, ouvir, falar, se comunicar com o que consideram “espiri-
tos”. Apesar de nao haver hoje entre os Kanindé um culto organizado
em torno dessas manifestagoes, ¢ grande a ocorréncia de episddios de
transe meditinico ou incorporagao, cenas historicamente comuns até

100 Entrevista com Clara Freitas, 26 anos, realizada por Alexandre Oliveira Gomes,
em 10 de julho de 2011.



mesmo nos relatos orais sobre os mais antigos. Momento em que, toma-
dos por um “espirito”, uma pessoa perde a consciéncia de si, passando a
agir conforme um outro. Os Kanindé usam normalmente o termo “mé-
dium” como uma categoria para classificar as pessoas que vivenciam
determinados fendmenos espirituais. Categoria nativa que se constroi
fortemente na apropriagdo das falas de rezadeiras e curadores, como
nos dois casos apresentados anteriormente (dona Odete e Maria Célia).

A referéncia a um passado em que cenas de incorporagdo eram
muito constantes pode ser considerada uma forma de afirmarem-se
como detentores de simbolos de uma espiritualidade diferenciada, mes-
mo antes do processo de “descoberta” como indigenas. No entanto,
nem tudo pode ser considerado sinal diacritico. Segundo dona Maria
da Estér,

Aqui e agora ndo, nesse lugar, gracas a Deus... agora ta muito
calmo. Mas antigamente aqui era demais, que adoecia as pes-
soas assim, com problema de espiritos. Tem mais, era muita
gente, tinha vez que quando um caia, chamava os outros, tinha
vez que era duas, trés casas, tudo com gente... (grifo meu).

A filha, a Clarynha Kanindé, tem uma relagdo com esta espiri-
tualidade familiar bem diferente da que a méae e a avé tém e tiveram; e
sua apreensio serd fundamental em nossa analise.

Clara explica que, naquele tempo antigo,

(...) quase ninguém conhecia, né, o que era. Por isso, tem
gente que diz assim: ‘Clara, tu ndo tem medo?” Eu ndo tenho
medo, porque desde criancinha que eu venho vendo, minha
mae, minha v6. A minha tia ai, tia Mocinha, é fraquinha,
a gente ta conversando aqui sobre isso, pode a qualquer
momento ela cair (Clara Freitas).

Clara demonstra uma clara mudanga de atitude.

Foi a partir do contato com duas tias, irmas de seu pai, que Maria
da Estér descobriu sua mediunidade. Na casa delas “Praticamente em
todos, a minha tia, a Fransquinha, ela ali (d. Mocinha). Minha v6 foi um
monte de vezes pro sertio numa casa num foi mae? (“Clara Freitas”). “Ir
ao sertdo” significava, nesse caso, descer a serra e consultar rezadeiras e



curadores que atendiam em casas ou em terreiros as pessoas com “pro-
blemas de espiritos”. Dona Maria da Estér conta como comegou com ela:

Meu pai era José Silva Freitas. Ele num era ndo, mas as irmas
dele tudo era (médiuns). Tinha uma que ela trabalhava
muito, mas so6 trabalhava mais pro bem, ndo gostava de fazer
mal a ninguém. Ja tinha outra na linha negra, ja essa era s¢
pro mal. Quando a gente foi pro sertdo, disse que comegaram
a trabalhar por 14, e eu cai. Eu era moga, elas disseram que
tinha que desenvolver, porque se o papai e mamée num dei-
xasse, depois eu ia dar trabalho pra eles, porque eu ia sofrer
(...) (dona Maria de Fatima).

Os pais nao aceitaram. Na verdade, “O meu pai aceitou, mas a
minha mae ndo aceitou, porque era pra linha negra”. Mae e filha acre-
ditavam que, pelo fato de ndo ter “trabalhado”, Maria desenvolveu uma
série de doengas. Mesmo sem querer “desenvolver”, toda a familia vem
convivendo “com os espiritos, s que o pessoal num conhece” (Clara
Freitas). Maria diz sentir

(...) muita dor de cabega, é forte, tem dia que eu fico... dizem
que eu converso, mas eu num lembro, passo de semana sem
ser eu, normal. Diz ela que eu fago as coisas, converso, mas
depois vai me perguntar: ‘mée fez isso assim e assim’, ‘eu
nio’, ela ‘mae fez’.

Na familia, irmas e tias também sio médiuns. As vezes, a irma
de dona Maria da Estér, Fransquinha, “(...) tava boazinha falando com
a gente, daqui a pouco ela se alvorogava, rasgava roupa, rasgava a gente.
Tinha vez que era preciso amarrar ela”. E explica como fazia, “Bebia
muito. Quando chegava de dia com destino de beber, eu dizia: ‘hoje eu
vou beber’, ai eu dizia: ‘bora menino, bora beber mais eu’, 0 Nego Jessi.
E s6 acender uma vela e dizer que é pra ele”. O 4lcool e a vela faziam par
para que brindasse com os espiritos. Dai vinham as musicas, cantos de
chamada.

Cada espirito tem as suas musicas. Minha mée falava muito
de dois, que era cachaceiros. Um deles é o meu pai, (...) ela
falava muito dele, chamava ele pra beber com ela e bebia



muito, que é o Sibanda. As vezes bota torre de bebida perto
da vela e diz que é pra ele (Clara Freitas).

E, mesmo bebendo em demasia, nao caiam. “Pergunte ao Sotero
que ele diz, ele bebia uma vezinha e caia. A Lucia, minha irma, e eu,
nois bebemos dois litros de cachaga e num caia” (dona Maria da Estér).

Em suas narrativas, elas distinguem “desenvolver” de “traba-
lhar”, como duas atitudes diferentes para evitar os males provindos
da rejeicdo das capacidades. Clara conta que “A tia Fransquinha, de-
senvolveu, mas nao trabalhou. Se eles quiserem desenvolvem mas nio
trabalham, s6 pra nao ficar assim que nem ela (a mae), pode escolher.
Mas a maioria das vezes tem que trabalhar, porque é forte”. Clara apon-
ta, como no caso de d. Odete, para a relagdo entre a mediunidade e, de
um lado, a loucura, e do outro, a doenga. “Falam que o pessoal que tem
epilepsia, a maioria é por conta disso, de ndo desenvolver. A minha tia
desenvolveu s6 que ela ndo trabalhou”. E, falando de sua mae, Maria da
Estér, conta que ela

(...) tem aquele ataque e toma remédio porque é necessario.
Continua tendo, nao frequente, mas ela tem. Passa de uma
semana, por ai assim, ela conversa, faz o trabalho dela que
¢ as costuras, faz tudo, sé que ela ndo lembra, até que o pes-
soal dizia: ‘ela é uma pessoa que é doente da cabega, é doida’,
pronto, dizem isso. S6 quem sabe, quem conhece realmente,
¢ que pode entender isso, mas o pessoal vem logo julgando, é
isso, é aquilo (Clara Freitas).

Como Maria Célia, Maria da Estér sente dores de cabeca e é afe-
tada pelas fases da lua, associando isso a sua espiritualidade. Segundo
Clara, na lua crescente e na cheia, a mae fica diferente.

A lua vai crescendo ai comeca as coisas na cabega da mae, sdo
mais frequentes na lua cheia, e eu ja sei quando ela ta assim,
que eu olho e vejo a lua, pronto, ja sei. Desde pequena que
venho convivendo com ela. Antes até tinha medo, porque era
criancinha, num sabia de nada, de sete anos pra ca perdi o
medo.



A perda do medo, seguiu-se uma curiosidade, uma vontade
de conhecer, aprofundar, se desenvolver. Hd um tempo, Clara passou
a frequentar a aldeia Monguba, do povo Pitaguary, em Pacatuba. La,
conheceu o terreiro do pajé Barbosa, aproximando-se de seus filhos e
parentes, se envolvendo nos seus trabalhos. Clara contou que “era louca
pra conhecer um terreiro pra saber como era realmente. Gragas a Deus
eu tive essa felicidade, fiquei encantada. Eu fui convidada no préximo
més pra uma festa do terreiro 14”. E fala do desejo de desenvolver a sua
espiritualidade e, atente-se, como forma de tornar-se, também, uma li-
deranca. Assim expressa seus planos:

Desde pequena que eu vejo, minha mae fala muito do que
ela ja, como se ela tivesse praticado, porque elas duas eram,
minha mae ficava perto e elas duas aprendia as musicas (a
tia). Elas iam conversando, ai canta do nada. Eu t6 querendo.
Eu procuro, porque nds temos liderangas, agora a espiri-
tualidade forte, o pajé ele tem a reza dele, mas néo é reza

necessariamente do pajé. Eu to procurando isso pra quem

sabe no futuro eu ser uma dessas liderancas (Clara Freitas)
(grifo meu).

Sua fala ¢ significativa para percebermos a evidente variacao de
sentido processando-se nas formas dos Kanindé se relacionarem com
diversos aspectos dessa espiritualidade. Ao invés da associacao, desa-
bonadora, da mediunidade com doenga ou loucura, Clara faz outra,
possivel e viavel nos “regimes de memdria” de um movimento indigena
(Oliveira, 2011), que a vincula ao papel de lideranca na espiritualida-
de das lutas de seu povo. Clara desvela elementos para analisarmos a
rela¢do, profunda, poética, mistica e complexa, entre espiritualidade e
politica nos povos indigenas.

Estes acontecimentos sao ressignificados em um contexto de
afirmacdo étnica. Os discursos acerca dos “encantados” ou “caboclos”,
as praticas a eles vinculados, episddios de incorporagdo, o contato
com “espiritos”, entre outros, sdo positivadas, ja que fazem referéncia a
praticas sociais que evocam uma ancestralidade indigena, consequen-
temente referenciada como sinal diacritico, principalmente entre as
mais novas geragoes, que ja cresceram vivenciando os pais como parti-
cipes de uma mobilizagdo por reconhecimento étnico.



7

“Encantados” é uma categoria nativa vinculada a classificagao
de certas manifestagdes, como os espiritos de pessoas que ja fizeram sua
“viagem” (morreram) e/ou seres das matas (como a Caipora), que passa
a ser operada no campo politico quando acionada enquanto fator de
identificacdo étnica a uma autorrepresentacao como Kanindé.

As variagdes de usos e significados das velas sao percebidas a
partir das conversas com o cacique Sotero e d. Maria da Estér, no espago
museal e doméstico, respectivamente. Entretanto, para ambos as velas
sao objetos vinculados as suas experiéncias pessoais com as dimensdes
espirituais da realidade. “Tem dias que eu me sento e me concentro,
boto meus sentimentos pra onde eu quero botar e com a vela acesa, por-
que a vela acesa ela pra nois significa a luz que ta viva, a gente tem muita
devogao com vela acesa” (Sotero). Se para Sotero a vela esta vinculada
com uma protegdo contra o “demonio”, por outro lado, para Maria da
Estér, tem a ver com uma invocagdo a entidades espirituais, como o
“Nego Jessi” e o “Sibanda™. De uma associagdo a loucura e a doenga
para uma relagdo com a condigdo de lideranga no movimento indigena,
ha uma positivagdo dessas praticas, processada no interior das dindmi-
cas de ressignificagdo da memoria e dos objetos entre os Kanindé.

Pela carga simbdlica, destacamos um boné, que traz o distico
“STR - 39 ANOS”. Feito por conta do aniversario do Sindicato dos
Trabalhadores Rurais de Aratuba, em 2007, era um item praticamente
incorporado ao estilo pessoal de Sotero, acompanhando-o frequente-
mente nas idas 3 “rua” (como chamam a zona urbana de Aratuba). Ele
possuia varios desses bonés. O STR de Aratuba foi fundado em 1968, no
auge do regime militar, no contexto de mobiliza¢ao das CEB’s, estimu-
ladas a partir da paréquia de Aratuba. Sotero, como um dos fundadores

101 A antropdloga Misia Lins estudou as praticas dos catdlicos recifenses em dias de
Finados, entre 1994 e 2009, entre os quais as velas sdo associadas a reza, considera-
das como “(...) um dos componentes principais no estabelecimento das relagdes entre
mortos e vivos” (Lins, 2010, p. 160). Afirma que, “Como a reza, a vela é um sinal que
0s vivos enviam aos entes queridos para reafirmar o seu amor e a sua memdria. (...)
Além de sua fungdo salvifica, este objeto é ainda demonstra¢do da continuidade da
afetividade. (...) o que importa aqui é que a vela compde com a reza um conjunto de
elementos que os vivos tém para se comunicar com os mortos. De qualquer forma,
para a maioria dos catélicos de Casa Amarela, a vela conserva conjuntamente o seu
cardter sagrado e afetivo (Lins, 2010, p.161).



da entidade, teve uma longa trajetdria no 6rgao, assumindo parte da di-
retoria em varias ocasides. Se desligou, formal e definitivamente, desde
2007. “(...) sai de uma vez, eu vou ld converso com meus amigos, mas
ndo tenho mais aquela luta de trabalho que eu tinha ndo”. Antes da mo-
bilizagdo indigena, todos os encaminhamentos referentes a assisténcia
social dada aos trabalhadores rurais, imensa maioria dos moradores do
sitio Fernandes, por parte do governo, era mediada pelo STRA. Apods as
mobilizagdes iniciais, o reconhecimento da FUNAI, a chegada da esco-
la indigena, a realizagdo dos primeiros cadastros e a assisténcia social,
iniciou-se uma grande polémica em torno da existéncia de indios no
entdo “Sitio” Fernandes.

Com o cadastro feito e a assisténcia tendo inicio (seguro-morta-
lidade, natalidade, aposentadoria etc., como indigenas), muitas pessoas
passaram a encaminhar seus documentos para obter beneficios do
Estado via Associagdo Indigena Kanindé de Aratuba (AIKA) que, a
partir de 1998 (inicialmente como CIKA, Conselho Indigena Kanindé
de Aratuba), ficaria responsavel por encaminhar estas demandas, ago-
ra provindas de uma cidadania diferenciada vinculada a identificagdo
como povo Kanindé. “Aqui tem 50% que ainda ¢ ligado ao STR, aqui
nos Fernandes. Eles ainda convivem 14 muitos deles, e os outros vao
convivendo muito com a Funaia” (Cacique Sotero).

O boné que Sotero compartilha com varios parentes, além de
sua propria memoria individual, metaforiza a ja longa e importante
presenca de uma organizagao politica de trabalhadores rurais no co-
tidiano do Sitio Fernandes. Amadurecidos politicamente no contexto
desta instancia de mobilizagao, muitas das liderangas que assumiriam
um importante papel no movimento indigena, depois de 1995, tiveram
uma longa trajetéria de dedicagao na “luta” do sindicato, em torno das
bandeiras de acesso a terra (desapropriacdes via INCRA) e no cumpri-
mento dos direitos dos trabalhadores, como o préprio Sotero, Valdo
Teodosio, Cicero Pereira e o pajé Maciel, para citar apenas alguns.

Os usos sociais e a simbologia de um chapéu de palha, do
boné do STRA e de um cocar indigena, todos presentes no Museu dos
Kanindé, permitem algumas interpretagdes, relacionando-os. Todos
sdo colocados na cabega, dois deles, com uma fungéo pratica de protegé-
-la do sol e da chuva. O chapéu de palha, de uso tdo comum no interior
do Brasil, chega mesmo a incorporar a prépria existéncia do sertanejo,



do sol a pino o ano todo, da labuta didria no trabalho bragal na roga,
das secas que assolam, de vez em quando, a tudo e a todos. Aspectos da
vida no interior que os Kanindé de Aratuba compartilham com a maior
parcela das populagdes rurais.

A técnica construtiva, o modo de fazer objetos de palha, heran-
¢a das habeis maos das populagdes indigenas que viveram no sertao,
difundida e diluida ao longo dos séculos pelo tecido social, quase nao
¢ associada a estes povos. A construgido do “caboclo” no século XIX,
muitas vezes usado como uma das formas de defini¢do do sertanejo,
ideologicamente realizou também uma dissocia¢ao de determinados
aspectos culturais como atributos identificadores de uma ancestralida-
de indigena, na medida em que nele se tenta anular estas referéncias. O
boné do STRA, objeto industrializado. “39 anos™ o tempo de existén-
cia deste sindicato rural, em 2007, um dos primeiros organizados no
Ceara. Constitui-se como um importante “documento-monumento” a
ser analisado (Le Goff, 1990), uma data a ser lembrada, um marco tem-
poral, destacado enquanto merecedor de rememoracao e guardado no
conjunto de pecas do Museu dos Kanindé.

A histdria recente dos Kanindé se confunde com o processo de
organizagdo das populagdes rurais nessa regiao cearense, entre o maci-
¢o de Baturité e o sertdo de Canindé, que girou em torno dos trabalhos
pastorais da pardéquia de Aratuba. Portanto, alude a uma diversidade de
memorias representativa de modos especificos de organizagdo entre po-
pulagdes rurais que constroem discursos politicos de diversas matrizes
ideologicas de esquerda (com fortes influéncias da teologia da liberta-
¢do, do sindicalismo rural, do estalinismo, maoismo, trotskismo etc.).

Finalmente, analisamos o cocar, que ¢ introduzido entre os
Kanindé a partir da participacdo nas atividades do movimento indi-
gena. Um objeto “novo”, que se inseriu para evocar uma diferenga de
identificagdo para com os seus usudrios, em relagdo a parentes e aos
moradores de outras comunidades da regiao.

Os Kanindé aprenderam a fazer seus proprios cocares, dando
novos usos as penas das galinhas “de capoeira” mortas diariamen-
te para se alimentarem. Este é um processo de acréscimo, ao objeto,
de referenciais materiais e simbdlicos, mais do que de substituicdo ou
exclusao. Aos camponeses que usam o chapéu de palha somaram-se,
historicamente, os sujeitos mobilizados em torno da luta pelos direitos



sociais, enquanto trabalhadores rurais, por terra e trabalho. Aos dois,
acumulou-se o indio “emergido”, “ressurgido” ou, para usar uma ca-
tegoria Kanindé, “descoberto” no interior de suas proprias memdrias.

O chapéu de palha (MK.011.053) possui uma fita vermelha ro-
deando a aba. Nela, ha algumas penas de galinha coladas, que dao a
impressao de um cocar enfiado por cima do chapéu, ao seu redor, como
que coroando-o. Malgrado o simbolismo deste objeto, observamos
uma foto do acervo (MK.011.683) na qual percebemos que varios indios
utilizam-se deste mesmo artificio, enfiando penas nos seus chapéus e
bonés, dando-nos margem a perceber a amdlgama de objetos que se
misturam, se mesclam para a construgdo da etnicidade como um pro-
cesso social que reverbera fortemente na prépria dindmica da cultura
material, em seus usos, sentidos e significagoes.

A

29. Povo Kanindé em ritual, provavelmente entre 1995 e 1996 (MK.011.683,
acervo MK)

Esta foto foi significada no horizonte seméantico indigena como
representativa das primeiras mobilizagoes étnicas efetuadas pelos
Kanindé no Sitio Fernandes. Esta dindmica da cultura material se re-
laciona tanto com a introdu¢ao de novos objetos, como também pela
redefini¢cdo de usos e sentidos de objetos e matérias-primas que ja esta-
vam presentes no seu cotidiano. Portanto, as dinamicas de identificagoes



étnicas e sociais relacionam-se diretamente com as transformacoes
operadas e vivenciadas através dos, pelos e nos objetos.

Nas imagens construidas pelos Kanindé para sua autoapresen-
tagdo, existem duas imagens as quais eles relacionam a sua “descoberta”
como indios: além desta fotografia, a capa de uma reportagem jorna-
listica, de 2002. Sempre observava estas imagens sendo utilizadas pelos
professores em seus trabalhos na escola da aldeia. A foto aparenta um
ritual, simbdlico e metaférico. Foram-nos dadas informagoes impreci-
sas sobre ela, ndo identificando exatamente a data e o local. De maos
para cima, parecem orar, mas a0 mesmo tempo, manifestar-se. Chapéus
aparecem com penas enfiadas, poucas, esparsas. Muitas pessoas em cir-
culo, se fortalecem mutuamente. Reconhecidamente, destacam-se as
figuras de Sotero, de Joao Maciel e de Cicero, e uma multidao em torno
do circulo.

30. Jornal Didrio do Nordeste (recorte da capa), dia 17 de abril de 2002
(acervo MK)



Por fim, destacamos os objetos relacionados aos bichos, a maior
parte dos itens do acervo do Museu dos Kanindé e que estdo intima-
mente relacionados, nas associa¢des construidas em seus discursos, a
pratica da caga. Em nossa analise, o ponto de tensdo hermenéutica da
caca é sua variac¢do conceitual, de meio de sobrevivéncia a simbolo-mor
da identificagdo coletiva como povo Kanindé. Se, por um lado, a pratica
e os saberes relacionados a caga fazem parte da tradigdo oral compar-
tilhada pelos diversos ntcleos familiares do sitio Fernandes, por outro,
nas arenas dos embates simbdlicos e na construgao de signos e frontei-
ras sociais, vem sendo um dos principais sinais diacriticos acionados a
identificagdo étnica. Estes objetos exibem e materializam importantes
conhecimentos etnozooldgicos que os Kanindé possuem. Zé Maciel,
considerado um dos principais cagadores Kanindé, fornece importan-
tes aspectos dessa associagdo entre os saberes da caca, os bichos e o
territorio, ao falar como reconhece os animais:

O punaré é quase que nem rastro de rato sabe, conhece pelas
fezes e pelo ruido dele, ele rdi as coisa, fruta, feijao, tudo o
punaré estraga. Eles fazem aquele ruido na bagem e tira s6
o carogo. O feijdo ele pega e faz aquele ruma num canto,
deixa uma ruma de casca, os carocos. Ele réi pau, manda-
caru, comega a comer de cima do olho do xique-xique e vai
comendo por dentro e os espinhos vai caindo por fora, ai
fica s6 aquela ruma de espinho no chéo. O peba eu conheco
pelo rastro também, é que nem imitando rastro de porco,
conheco pela morada que ele td. Ele tem quatro unhas, mas
sO pisa com duas, ai fica o rastrinho. O tatu, eu conheco
também pelo rastro, é que nem pé de galinha, pisa com as
unhas aplumada pra frente. E umas das caga mais ficil da
gente pegar. Depois eu mudei pra outros tipos de cagadas,
né, comecei a pegar peba com gaiola. Arrumava a gaiola de
arame e colocava no buraco, ai quando ele sai de dentro,
cai na gaiola. (...) A girita, o tamandud e o peba sdo cagas
que tem um cheiro muito forte. O mocé tem faro, o veado
também. Ai tem que ir contra o vento, se o vento tiver dando
de 14 pra ca tudo bem, mas se for daqui pra l4 ele sente e
corre logo. (...) O que eu conhego por mordida mais é ave
de pena, né. A juriti, voa e é demais, tanto voa como corre.
Tem também o jacu, a sericoia. O jacu a gente conhece pelo



rastro e pelas fezes dele. Gosta muito de fruta, de jud, café
brabo. Se vocé achar comida no juazeiro, faz a tocaia. Se qui-
ser também bota uma serva, que é aquela ruma de milho,
ele come também. Ele anda de ninhada, que nem galinha,
uns pintinho bem branquinho quando nasce. A juriti é na
bebida, nas dguas. A gente pastora ela, as matangas de juriti
é nas bebidas (...) (Z¢é Maciel).

Os objetos referentes aos bichos estdo entre os primeiros sele-
cionados para formar a cole¢ao do Museu dos Kanindé. Sotero contou
que comegou “(...) com estas pegas, que era o que a gente trabalhava, o
machado, a foice. Ai fui vendo que a caga é uma cultura. (...) a gente ta
mostrando pra eles como era interessante, agora ta sendo extinto, ta
se acabando toda essas cagas”. Praticada como forma de complemen-
tagdo necessaria a agricultura para a subsisténcia, a caga ganha novos
sentidos, passando a atuar também, para além dos seus significados
socioldgicos, como sinal diacritico. Ha uma ressignificagdo com este
deslocamento. Um novo sentido e uso social é atribuido para algo que
faz parte dos modos de vida e da memoria local, apropriado com novas
intencionalidades a partir das relacdes sociais que se expressam através
das construgdes simbolicas dos objetos no espago museoldgico.

A colegdo zoologica possui 93 pegas, sendo a mais numerosa
em uma tipologia especifica. A principio, alguns objetos maiores des-
tacam-se: um gato maracaja empalhado, uma carcaga da cabega de boi
com chifre, couro de girita (gambad), tamandua (em couro e empalha-
do), coruja (empalhada), pata de onga, casco de peba e tatu, gavido,
mocé (couro) etc. Com um olhar mais apurado, fomos descobrindo
os detalhes, as pequenas pegas quase imperceptiveis, como os mara-
cas de cascavel e as varias patas de passaros (ou “pés”, como chamam).
Polissemia a parte, os dados etnozooldgicos permitem adentrar numa
etnografia da relagao dos Kanindé com os bichos, especificamente, e
com o ambiente em que vivem, de forma mais ampla.

Para cagar, os Kanindé usam desde técnicas apreendidas com
os antepassados, armadilhas como o quix6, como também com armas
de fogo, como espingardas. Nisso, sio semelhantes aos Karaja (TO).
Segundo Salera Junior et al., entre este povo indigena,



Os métodos tradicionais de caga e pesca (uso de arco e flecha,
langa, arpdo e emprego de armadilhas) deram espacgo, quase
que totalmente, a utilizacdo de métodos ndo-tradicionais.
Na caga sdo empregadas armas de fogo e cdes domesticados
para esse fim e nas atividades de pesca tém-se a utilizagdo de
instrumentos e apetrechos industrializados em substitui¢ao
aqueles manufaturados com recursos naturais (Salera Junior
et al., 2002, p.87).

No trabalho de campo, apesar de ter se evidenciado uma dimi-
nui¢do da atividade da caga, em relacdo ao que contam sobre tempos
passados (talvez pela existéncia de outras formas de renda e da escassez
das matas proximas), percebemos uma grande vitalidade e énfase nas
memdrias sociais do grupo em relacgdo a atividade.

Segundo Z¢é Maciel, “Antes, aqui quase todo mundo cagava,
depois (...) que comegou a entrar uma coisinha a mais muita gente se
desinteressou (...) acharam outra fonte de alimento” 12, Se autointitu-
lam como um “povo cagador”, louvando cagadas antigas contadas pelos
mais velhos. Na infincia, é comum aos meninos cag¢arem, brincando,
principalmente passarinhos, comendo-os, muitas vezes, assados em
brasa que fazem. Sotero repete sempre, quando incitado a falar da in-
dianidade dos Kanindé, que sua “(...) mae falava que a gente parecia
uns indios, gostavam de matar passarinhos pra comer sé pelos matos.
(-..) Eu matava e tirava o coragao dele e engolia e as vezes comia a carne
dele”. Segundo Jozimar da Silva Costa “(...) Meu pai pedia pra nds pegar
sibite pra comer assado, é um passarinho bem pequenininho (...)”.!*

Na esteira das pesquisas realizadas pelos Kanindé com os seus
mais idosos, nos primeiros anos de mobilizagao, foram coletados diver-
sos relatos sobre o passado, nos quais percebemos uma estreita relagao
entre a necessidade de sobrevivéncia e a pratica da caca. A caréncia de
alimentos, que tornava os “bichos do mato” uma importante fonte de
alimentacéo, ocasionava, também, a extracdo de alimentos das matas

102 Entrevista com José Constantino dos Santos, o Zé Maciel, 45 anos, cagador, rea-
lizada por Alexandre Oliveira Gomes, em 15 de maio de 2011.

103 Jozimar da Silva Costa (“Historias dos alunos indigenas Kanindé de Aratuba,
escola diferenciada, prof. Suzenilton, s-d”).



proprios em épocas de secas. Segundo Sr. Onildo Gomes, falando em
21 de outubro de 2001, “(...) a gente sobrevivia, mas era de pao de ma-
nicoba, farinha de araruta, card do mato e caca do mato. Comia o que
achava, o importante era passar a fome (...). A gente ndo pensava em
comer nem feijao, era novidade”.'*

A necessidade era tanta que Sandra da Silva conta que “(...)
Minha avé contava que comiam couro assado porque ndo tinham o
que comer”, e sua mae, d. Tereza Soares, que “(...) Meu pai conta que
no tempo passado era muito dificil para se alimentar, comia era bofe
de boi com farinha de mucuna”. Outras vezes, a caca servia também
como moeda de troca, como no relato de Sr. Z¢é Vicente, ao contar que
“(...) passava o dia todo trabalhando e ainda nao tinha o que comer.
Trocavam punaré, mocd, por outras comidas para sobreviver (...)”.
Aprigio Bernardo conta que “(...) feijdo era um feijao preto que passava
de quatro dias no fogo ainda nao cozinhava. A carne que a gente comia
era de girita, tamandua, peba, tatu, moco, nambu, prea (...)”.'%

A variagdo semantica da caga, de pratica alimenticia a discurso
de afirmacdo étnica, é perceptivel a partir de relagdes sociais estabe-
lecidas no processo de sele¢do, guarda e significagao dos objetos. Isso
porque sdo justamente os objetos relacionados aos bichos - e os bichos
que se relacionam a caga — a maior parte das “coisas” musealizadas. O
que significa a profusao de signos animais no Museu dos Kanindé? O
que possibilitou que os objetos relacionados a caga fosse ressignificados
como memdria indigena?

E importante compreender o que Sotero denominou de “siste-
ma da mata” - referindo-se ao modo de vida de indios do passado - e
a identificacao da condigdo de indigena como “ser das matas” — sim-
bdlica e metonimicamente representadas nos objetos — presente como
eixo referencial da construgdo da etnicidade Kanindé. Deste modo, na
construgdo social de sua indianidade, a caga foi operada como signo de

104 Onildo Gomes (“Histdrias dos alunos indigenas Kanindé de Aratuba, escola dife-
renciada, prof. Suzenilton, s-d”).

105 Zé Vicente (“Historias dos alunos indigenas Kanindé de Aratuba, escola diferen-
ciada, prof. Suzenilton, s d”).

106 Aprigio Bernardo da Silva (“Histérias dos alunos indigenas Kanindé de Aratuba,
escola diferenciada, prof. Suzenilton, s-d”).



identificagdo étnica, ja que os Kanindé associam o fato de cagarem —
tanto eles como as suas geragdes anteriores — a serem indios. Portanto,
independente do reconhecimento ou mesmo da afirmagéo, a caga tor-
nou-se um importante sinal diacritico do povo Kanindé a partir da
ressignificagdo do passado, da transformacao do que constitui, social e
simbolicamente, o ato e a memoria do cagar.

Habitantes do Neotrdpico, regiao zoogeografica do mundo que
corresponde @ América do Sul, Antilhas e América Central™", 0s povos
indigenas do territério brasileiro possuem uma longeva trajetéria de
adaptagdo aos ecossistemas onde vivem, o que possibilitou acumularem
profundos conhecimentos sobre a fauna e a flora. Nao ¢é diferente com
os Kanindé de Aratuba, que habitam numa zona de transi¢do entre o
litoral e o sertdo, chamada por eles de “quebrada” 8.

Através da atividade da caca e dos conhecimentos acerca do
meio ambiente, percebemos a conectividade de aspectos da vida social,
como a espiritualidade, o trabalho, a organizagéo social e o parentesco,
a memoria e as identificagdes étnicas e sociais. A atividade da caca nos
direciona para a relacdo entre humano e animal. Traduzir esta relagao
nos termos de um dualismo “cultura x natureza” torna-se questionavel,
sobretudo levando em consideracao as diversas cosmologias nao-o-
cidentais que operam por logicas distintas (Descola, 1998; Castro,
2000). Nesse sentido, “O conhecimento indigena ndo se enquadra em

107 Pela classificagdo etnozooldgica, a regido Neotrdpica estd subdividida em qua-
tro regides: América Central, Antilhas, Patagonia-Chile e Guiana-Brasil, onde esta
o territério brasileiro. Esta regido possui “Formagdes ecologicas de floresta tropical
ribeirinha da América do Sul”, com fauna variada, com notével abundancia de péssa-
ros, mas também com grande diversidade de répteis, anfibios e peixes. E considerdvel
a presenca de insetos e a inexisténcia de animais domesticados” (Gilmore, 1997, p. 227-
228). Tais classificagdes baseiam-se, basicamente, na relagdo humana com a fauna, “os
principais grupos e espécies animais, sua historia geral, ecologia, distribui¢do regional
e utilizagdo pelo homem” (Gilmore, 1997, p. 217).

108 Segundo José Arimatéia Campos, o clima de altitude do macigo de Baturité é “(...)
favoravel ao surgimento de uma verdadeira ‘ilha de fertilidade’ dentro do semi-arido
cearense, configurando habitats e nichos ecoldgicos especificos que favorecem o surgi-
mento de uma fauna etnozooldgica de caracteristicas semelhantes a da Mata Atlantica
ou da Floresta Amazonica até condicionando o surgimento de espécies endémicas,
como o tucano do macigo de Baturité (selenidera goldii)” (Campos, 2000, p. 29).



categorias ou subdivisdes precisamente definidas como as que a biolo-
gia tenta, artificialmente, organizar” (Posey, 1997, p. 1).

Zé Maciel, membro de uma familia de cacadores entre os
Kanindé, ao falar sobre o quix6, uma das armadilhas mais utilizadas,
explica a “ciéncia” da caga, ao afirmar que:

Quixo6 pega punaré, pega moco, pega girita, pega cassaco,
tudo. Faz a armadilha com trés paus, uma cambona, um
cambdo e uma vaquetazinha. A gente desperta isso, e arma
o quixd. Tem varios tipos da gente armar o quix6. Tem o
quixd de armadilha, tem de cambdo. O de cambio é um
pau que arma num gancho, tem uma forquilha escorando
a pedra, com duas varas, tem as varas da isca, e é os tipos
mais armados (...). O quixé a gente sai de manha, se aguen-
tar passa o dia todinho armando. Agora pra tudo tem a
ciéncia, porque o punaré é com vara de feijio verde, man-
dioca, agora a gente gostava muito de fazer fubd de milho,
cortava o milho, cortava aquela quantidade de isca, que era
pra atrair a caga, 0 mocé arma com o olho de mandioca.
Nio pode pegar na isca pra pegar o moco, se pegar na isca
0 moco nio pega, porque ele sente o cheiro das méaos na
isca, tem que fazer um sistema de néo pegar na isca de jeito
nenhum. Se for o olho de mandioca tira com um pedago
grande que dé pra gente pegar, ai na hora que vai arrumar as
baquetas, corta aquela isca, derruba no chéo, ai espeta, essa
baqueta na ponta da isca.

Nos discursos étnicos sobre si o ato de cagar se configura na
autorrepresentagdo construida e nas praticas de colecionamento, en-
quanto um valorizado sinal diacritico. Se o entendimento que possuem
acerca do ser indio passa por uma intima relagao com a natureza, per-
cebemos a associagao da pratica da caga tanto como um eficaz meio de
obtengdo de proteina animal quanto um conhecimento que fortalece
memorias e relagdes familiares. A fala de d. Maria do Carmo foi a que
melhor evidenciou estes significados, aos nos contar que:

De primeiro os pobres tinham necessidade. Eu mesma cansei
de sair daqui mais um irmdo meu que morava bem ai nessa
casinha de cima. Ele ia pros matos de noite, ele tinha uma



cachorrinha. Uma noite, nois se taquemos daqui pro Quebra-
Faca, e comecou a chover, (...) cheguemos 14 no boqueirdo na
cachoeira, quando nois da fé, as cachorrinha tava acoada, um
tamandud. Ai ele colocou o cabo da enxada na cabeca dele,
ai nois trouxemos. Quando chegamos em casa, tava todo
mundo dormindo, nois ainda ia comer ele assado. Tudo era
precisdo... (dona Maria do Carmo).

Essa associacdo da atividade da caga a necessidade de obten¢ao
de alimentos e, a0 mesmo tempo, como pratica de forte ambito fami-
liar, relacionando pais, tios e irmaos, esta presente principalmente entre
os mais antigos e varia entre os diferentes ntcleos familiares. “Eu gosto,
num nego que ¢ bom. Toda essa caga do mato, quando eu me entendi
ja foi meu pai dizendo e pegando também. Ele gostava muito de pegar,
arrumava quixd pra pegar punaré, e outras cagas’ (Cacique Sotero).
Segundo d. Maria do Carmo, antigamente se cagava porque

Era precisio, num roubava porque num tinha. Num vou
mentir ndo, comia tudo: tejo, tatu, girita. Era de noite, botava
o cachorrinho na frente, ainda hoje o povo num tem um dizer
que tem o dia da caga e tem o dia do cagador? No dia que o
sujeito td de sorte, ele tem felicidade. Tinha dia que passava
as noites nos matos e num achava nada e tinha noite que
achava tudo. Meu esposo morava no sertio e toda noite eles
cacavam peba e tatu. Tinha caga demais, mas hoje é dificil.

Cagar é uma pratica social presente em boa parte das popula-
¢des rurais da regidao, como percebemos na época do “Pombal”, que
ocorreu entre maio e julho de 2011. Denominam “Pombal” o periodo
de reproduciao das avoantes (Zenaida auriculata), ave silvestre ameaga-
da de extingdo, como também o local onde elas pousam, aos milhares
(em 2011 foi no meio da “mata da Oiticica”, descendo na dire¢ao do
sertdo, entre Aratuba e Canindé), para fazerem a gestagao dos filhotes.
Nesse periodo, as varias populagoes das redondezas se organizaram
para fazer cagadas, principalmente a noite, fiscalizadas de perto pelo
IBAMA. A caga de avoante é permitida apenas para fins alimenticios
familiares, sendo a sua venda ou caga com arma de fogo motivo de de-
tencao e até prisao.



A caga era realizada utilizando-se métodos praticamente
manuais (com pauladas, coletadas com a mao etc.) e ocorria principal-
mente a noite, com o uso de lanternas (que “encandeiam a vista” das
avoantes) e, de preferéncia, chovendo (assim elas nao conseguiam voar
porque estavam com as asas molhadas). Os agrupamentos formados
pelos indigenas foram um dos grupos mais ativos no se embrenhar pela
mata para a captura de avoantes, e elas tornaram-se, por dois meses (ju-
nho e julho de 2011), o alimento que mais consumiram. Nos terreiros
em frente as casas, tornou-se frequente a cena das mulheres, auxiliadas
pelas criangas, tratando as aves para irem comendo aos poucos, conge-
lando-as. O periodo marcou época na aldeia Fernandes, junto com os
varios trocadilhos que se tornaram o divertimento da garotada, como:
“E s6 descer o pau que a pomba sobe”, “Na casa de Fulano t4 pura pom-
ba”, “Fulana gosta tanto de pomba que come até os ovinhos”, dentre
varios outros.

Aqui, aproximamos o debate sobre etnicidade e a antropologia
dos objetos de uma perspectiva etnobiologica, considerada como “o es-
tudo do conhecimento e das conceituagdes desenvolvidas por qualquer
sociedade a respeito da biologia” (Posey, 1997, p. 1). Um ramo da etno-
biologia, a etnozoologia, trata dos conhecimentos de diferentes culturas
sobre a fauna, das categorias émicas construidas por um povo sobre os
animais com os quais se relaciona. “Neste tipo de estudo combina-se
a visdo do observador estranho a cultura, refletindo a realidade per-
cebida pelos membros de uma comunidade. Os elementos de andlise
sao as categorias e as relacoes logicas (...), que configuram o sistema
taxonOmico e a etnotaxonomia” (Ribeiro, 1997). Elementos da etnota-
xonomia Kanindé, crencas e formas de classificacio do mundo natural,
vinculam-se aos objetos relacionados aos bichos, enquanto “coisas das
matas”. Com a palavra, o cacique Sotero:

Isso aqui é uma casa de Maria de barro. E uma casinha que
o passarinho faz. Quando a chuva vem do lado do norte,
quando ela muda a boca, ai tem inverno, quando ela nao
muda ndo tem inverno. E importante porque a gente sabe da
onde a chuva vem e da onde num vem. Foi um primo legi-
timo que me deu. Foi na mata que ele achou e trouxe pra
gente (Cacique Sotero).



Atentamos para as diferentes zonas ecolégicas onde os Kanindé
habitam: a serra imida e o sertdo semi-arido, que dispdem os recur-
sos ambientais de forma variada. Esta heterogeneidade bioldgica e o
manejo sustentavel dos recursos naturais nos concedem informagdes
sobre a “diversidade biologica e as diversidades dela resultantes para
a captagao de recursos naturais” (Posey, 2007, p.6). Nesse sentido, o sr.
Aprigio Bernardo informou que “(...) plantava um ano, quando era no
préximo tornava a bater o mesmo terreno e plantava de novo e assim
a gente plantava 4 a 5 anos sem precisar brocar mata (...)”. Segundo Zé
Maciel, nao se caga muito quando “(...) é o periodo de reprodugdo. A
caca de veado nos abandonemos também. Porque a gente tava achan-
do que tava em extingdo, porque era dificil. Agora ja tdo voltando, a
negrada ja tio se queixando dele ai nos rogados, eles comem feijao”.
Os conhecimentos relativos a caga situam-se, nestas categorias, relacio-
nados a agricultura, a coleta e a cosmologia (relagdo entre concepgao
cosmogonica e ecossistema) (Posey, 1997). Na cosmologia Kanindé, ha
um espaco especial destinado para a Caipora.

Quem cuida dos matos dos bichos é ela. Ela pode inventar,
assim como nois de inventar um assovio, uma outra coisa
qualquer ela pode inventar também. E mode um menino
pequenininho, vermelhinho e cabeludinho. E todo cheio de
cabelo, ele é encantado, se gera feito um ferro. Os mais velhos
cansaram de contar historias. E histéria de cagador. O mato
¢ invisivel, s6 conhece o mato quem ta acostumado no mato
mesmo. O mato ¢ lugar dos bichos, das cagas, de tudo (Pajé
Maciel).

Ser da mitologia dos povos Tupi-Guarani e extensamente co-
nhecido desde os relatos do padre José de Anchieta (1560), entre os
Kanindé, geralmente a Caipora é apresentada como um pequeno “ne-
grinho”. Ser “encantado” que habita as matas e protege as cagas, Caipora
significa, em tupi, “morador do mato”. Deve ser agraciada com fumo.
“Diz o povo mais velho que elas eram doidas por fumo. Se o cagador
num tivesse fumo pra dar, elas fazia tudo enquanto, entupia o nariz e a
boca, deixava a pessoa nos matos que num sabia nem por onde seguis-
se, num cagava nada, acoitava os cachorros” (dona Maria do Carmo).



Em vérios relatos orais contaram-nos que ela pode fazer brinca-
deiras, acoitar, ensurdecer, bater, colocar paus em todos os orificios ou
até derrubar e matar quem ousar desafid-la. Pode se manifestar através
de um assobio ensurdecedor, ao qual nao se deve responder. Pode as-
sumir varias formas, mas a imagem mais comum esta associada a um
menino pequenino, de aproximadamente um metro de altura, de cor
negra, mas que pode crescer num instante so, se provocado. “Os mais
velhos é quem contava essas historias, ai a gente diz essas coisas, mas
nunca vi ndo” (dona Maria do Carmo).

Escutamos muitas narrativas sobre a Caipora e sua relacao
com os bichos e com as matas, contadas por cagadores, agricultores,
homens, mulheres, jovens e criangas. Se, por um lado, a semantizagdo
da caga através dos objetos no Museu dos Kanindé opera um proces-
so de evidenciagdo desta atividade como sinal diacritico, a presenca da
Caipora, associada a caga, ja fazia parte de um pantedo que relaciona
o ecossistema em que habitam, suas crengas, a necessidade de sobrevi-
véncia e os animais.

Ao ser atualizada como memoria indigena no presente — nos
discursos, na musealizagdo e nas autorrepresentagdes — a caga dos bi-
chos das matas revelou-nos a forte presenga da Caipora no imaginario
e memoria social dos Kanindé, demonstrando elementos de intersec¢do
na relacio espiritualidade, natureza e politica étnica. Ao proporcionar
um respeito e temor, a Caipora também se constrdi como elemento
organizador, mediador e regulador da propria relacao dos indigenas
com a fauna e a flora. A crenga generalizada na Caipora e os diversos
“causos” contados sobre sua existéncia permitem-nos refletir sobre as
representagdes e significagdes da propria caga entre os Kanindé.

O Sr. Zé Monte contou-nos que nunca viu a Caipora, “(...) mas
dizem que é um molequinho, é coisa da natureza, dos matos” (Zé
Monte) (grifo meu). Se vé-la é dificil, ela pode ser identificada através
de outros sinais. Segundo d. Maria do Carmo, “Tinha vez que a gen-
te via como se fosse gente conversando, um grito, como se fosse grito
de crianga, e o povo dizia que era ela”. Zé Maciel contou que nunca
viu Caipora, “(...) assim de cara-a-cara nao”. Mas, certa noite de caca,
“aconteceu uma coisa com um cachorro nosso que s6 podia ser isso”.




(...) os cachorros deram uma carreira num bicho e esse bicho
correu. Quando chegava pra frente, os cachorros trabalhava
acuado e nois ia chegando perto e aqueles bichos dava uns
berros e corria. (...). Nessa noite aconteceu que nois andemos
essa chapada todinha atras desse bicho e ndo conseguimos
ver o que era. Quando depois que os cachorros abandona-
ram esses insetos, apareceu outro cachorro pra cagar mais o
nosso. Cachorrinho pequenininho e pretinho. Esse cachorro
farejava, num era que nem cachorro, ndo cacgava rastro. E
nem os nossos cachorro, que gostava de furar os outros, nem
estranhava, eles faziam de conta que nem via. Esse cachorro
mais nois todo tempo, nois viemos simbora por volta de qua-
tro horas, quando nois cheguemos no pé daladeira (...), e esse
cachorro, do mesmo jeito que ele apareceu com nois 14 nos
matos, ele desapareceu do nosso meio (...), eu desconfio que
fosse coisas dos matos mesmo, né (Z¢é Maciel) (grifo meu).

Em diversos relatos, a Caipora foi considerada “coisa dos ma-
Teve gente que disse que ja viu mesmo, viu nos matos. Eu, gracas
a Deus, nunca vi nao” (Sr. Zé Monte). O pajé Maciel, todavia, profundo
e reconhecido conhecedor dos “matos”, ja viu a Caipora. Segundo ele,
ela “(...) é dona das cacas, jé vi nos matos. As vezes, papai me amostrava
elas. Num faz mal a ninguém é s6 num bulir com elas, é s6 passar pé de
fumo nos cachorros que elas num vem bulir”. Para andar no mato, tem
que aprender muita coisa. “Se vocé ta no mato e vé certas coisas e num
tem experiéncia ¢é perigoso, tem que saber respeitar”. Respeitar o mato,
e quem nele habita, é a postura adequada a quem deseja fazer boas ca-
cadas. “As vezes a gente chega nos matos é aos gritos, af eu digo, ‘ndo,
vamos andar direitinho™ (pajé Maciel).

» <«

tos’.

Na minha opinido é assim, porque o mato tem dono. O mato
¢ o seguinte, vocé pra ser bom cagador, vocé vai pro mato,
porque andava nos matos mais meu pai. Meu pai chegava nos
talhados, gastava fumo viu, chegava nos matos numa pedra
daquelas, tirava o fumo e deixava la em riba da pedra e ia
fazer a cacada dele bem tranquilo. Ai sabe o que é? Sdo uns
caboquinho que tem nos matos, uns neguinhos que tem nos
matos, bem vermelhinho, as Caiporas (Pajé Maciel).



» “E

Entre os Kanindé, a Caipora é considerada um “encantado”.
encantada, vocé num vé elas, ela roda nos seus pés e vocé num vé ela”
(Pajé Maciel). Esse encantamento, além da invisibilidade, lhe propor-
ciona outras caracteristicas especiais. “Se vocé bater no pau e num ver
ninguém, se ver assobiar, é perigoso ver ela, vocé tem que conversar e di-
zer que nao tem medo, ai sim. Se num tiver cuidado, por todo canto que
vocé tiver buraco ela lhe entope de pau” (pajé Maciel). Nos contou que,

Um dia eu tava cagando quando eu era moleque, ai come-
¢ou aquela cigarrinha cantando, ai o outro que tava comigo
disse que tinha vontade de ver (a Caipora). Depois ela cantou
mais em cima, como se fosse uma cigarra, depois mais em
riba. Eu disse, ‘ta vendo, é Caipora’. Um dia desses, era seis
horas, tinha um passarinho, uma cantiga tdo bonita que eu
fiquei cagando esse passarinho e ndo achei de jeito nenhum,
quando foi no final, sabe o que ele disse: ‘tu quer bem eu?’
Como se fosse uma voz, af eu querendo dizer que ndo, mas eu
disse: ‘eu quero’. Era ela, a Caipora (Pajé Maciel).

Além da Caipora, dois outros habitantes das matas convivem
com os cacadores: as cobras, principalmente a cascavel, e as ongas. “A
pratica do camarada no mato, sair pro matos, andar prevenido, porque
pode topar com uma onga, com uma cobra, veado. Tem que andar pre-
parado” (Pajé Maciel). Prevenido e preparado, seja com fumo ou com
armas de fogo. “Porque a onga tem diversas qualidades, tem vermelha,
do lombo preto, tem magaroca, pintada, tigre, mao-torta, a pedra. A
tigre come animal, é a maior que tem, agora a lombo preto e vermelha,
come bode, esses tipos de coisas”. No acervo do Museu dos Kanindé
existe uma pata e dois couros de onga; e dois maracas de cascavel, um
de treze e outro de quatorze anéis, que indicam, segundo os indigenas,
aidade do réptil (MK.011.371 e MK.011.370). “(...) tem gente que chama
chocalho, porque quando ela vé a gente ela fica balangando o rabo, que
é 0 aviso dela” (Cacique Sotero).

A caga se constitui como uma importante tradi¢do oral dos
nucleos familiares Kanindé, que “Conhecem detalhes importantes a
respeito do comportamento dos animais, dentre os quais, seus urros,
os alimentos que preferencialmente se nutrem, caracteristicas de ex-
crementos, marcas de dentes nas frutas, etc” (Posey, 1997, p. 7). Nas



“rodas de conversa” da escola indigena organizam atividades para
compartilhar historias sobre as “cacadas de antigamente”. “Gragas as
intermindveis histérias de caga que os homens gostam de contar, todo
mundo também sabe qual foi o comportamento do animal antes de
morrer, o medo, a tentativa de fuga abortada, o sofrimento, as manifes-
tagoes de afligdo dos seus companheiros” (Descola, 1998, p. 8).

Com o depoimento dos cagadores no interior do Museu, fica
latente a tensdo entre um sentido atribuido, com o processo de musea-
lizagdo, e um sentido social, advindo de sua realizagdo como atividade
de subsisténcia, tradicionalmente praticada, fortemente rememorada e
muito difundida entre os grupos familiares. Através dos objetos rela-
cionados aos bichos, percebemos a relagdo dos Kanindé com a predagdo
de animais. Como estes “(...) modelos de comportamento diante dos
animais manifestam uma dimenséo socioldgica? Justamente no fato de
revelarem uma atitude mais geral perante outrem, humanos e nao-hu-
manos ai confundidos totalmente, tipica de cada uma das culturas em
questdo” (Descola, 1998, p. 38).

Muitas partes de animais presentes no acervo sio provenientes,
direta ou indiretamente, de cagadas. No entanto, muitos deles possuem
outros significados. Alguns objetos referentes aos bichos do mar se di-
ferenciam da maior parte do acervo. “Todas essas ¢ Tremembé”. Sao as
“coisas do mar”. Sotero as apresenta, “(...) esse aqui é lagosta, foi o ca-
cique que me deu (Jodo Venanga). Eu trouxe como uma lembranca. La
eles gostam de peixe e nois gosta mais de caga. Ai eu trouxe pro museu
pra mostrar, esses aqui sao rabo de arraia, cheguei a comer também
arraia. Esse aqui sdo escama. Tudo é coisa do mar, esse outros sdo da
mata e esses do mar” (Cacique Sotero) (grifo meu). Sdo cascos de caran-
guejo, cabeca de lagosta e espordes de arraia, escamas de camurupim,
trazidos da aldeia da praia (Almofala, municipio de Itarema), do povo
Tremembé, fruto das interacoes que foram efetuadas e resultaram em
importantes trocas entre os dois povos.

“Coisas do mar”. Reduzir os sentidos incorporados nos obje-
tos a qualquer denominador comum, generalizagoes, abstragcdes ou
essencializagdes, desvinculadas das relagdes e associagdes provindas
das experiéncias sociais dos individuos e dos grupos com eles, pode
evidenciar os perigos do anacronismo ou a cren¢a em uma imanéncia
de sentidos, como ja nos alertaram muitos pesquisadores desta seara




(Menezes, 1994; Bittencourt, 2008; Ramos, 2004). Por conta disso, em
nossa analise incorporamos uma dupla perspectiva, baseada na andlise
de modos de pensamento (representa¢des) e modos de agdo (praticas)
(Jacobson, 1991).1%°

Em outro conjunto documental das pesquisas efetuadas por
eles, ha o relato de cinco estudantes indigenas adultos, que respondem
ao seguinte questionamento: “Porque decidiu ser indio?”"'°. Os argu-
mentos traziam suas motivagoes.

O Sr. Sebastido contou que era “Porque os indios comem as
cacas dos mato e meu pai dizia quando ele ia cagar: ‘vem, meu filho,
cagar’; e nos dizia: ‘porque essa caga é nossa comida?’; ele dizia: ‘¢ a
comida dos indios™. ™" Ja o Sr. José Bernardo, afirmava que “As nossas
comida de indio sdo as cagas do mato. Punaré, peba, tatu, girita, ta-
mandua, jacu, cassaco, moco. Foi caga do mato nds come”.""? D. Luzia
reune outras praticas e geragdes anteriores ao tragar que, “Sou india
com muito orgulho porque meu avé era indio, ele sé6 comia caga do
mato, s6 cozinhava em panela de barro, s6 comia insosso quase cru”.
113 Por fim, José Vicente: “Seu pai (se refere ao avo) vinha de longe e as

109 O antropdlogo David Jacobson, ao realizar uma avaliagdo critica de tendéncias
tedricas na Antropologia do século XX, diferencia seus niveis de andlise entre as que
priorizaram os “modos de pensamento” (modes of thought) e as que adotaram como
foco analitico os “modos de agdo” (modes of action). Outros antropdlogos designa-
ram estas diferentes abordagens, classicas na histéria do pensamento antropolégico,
sob outros termos, como: coletivismo/individualismo metodoldgico; teoria/pratica;
estrutura/processo etc. Pesquisadores que priorizaram os modos de pensamento pre-
ocuparam-se em analisar sistemas de ideias e nogdes que orientam as agdes e fornecem
modelos para a construgao dos sentidos sobre as proprias agoes e as dos outros. Os que
privilegiaram como foco os modos de agao direcionaram suas analises para os com-
portamentos de individuos nas situagdes sociais e sua relagdo com as ideias, ou seja, o
que as pessoas fazem na pratica. Cada uma dessas abordagens, para o autor, utilizam
diferentes tipos de evidéncias e sistematizam de um modo distinto seus argumentos
em uma determinada organizagédo textual (Jacobson, 1991, p. 9-15).

110 Histdrias dos alunos. Por que decidiu ser indio? Sebastido, Zé Bernardo, d. Luzia
e José Vicente. S-d. Acervo MK.

111 Historias dos alunos. Por que decidiu ser indio? Sebastido. S-d. Acervo MK.
112 Histdrias dos alunos. Por que decidiu ser indio? Z¢é Bernardo S-d. Acervo MK

113 Histdrias dos alunos. Por que decidiu ser indio? D. Luzia. S-d. Acervo MK.



comidas deles era farinha de mandioca ralada na mao, ndo espremia
no pano e torrava no caco de barro, e a farinha comia com as cacas”."**

Nestes relatos, a associagcdo pertinente, variavel em cada ar-
gumento elencado que levou-lhes a optar por “ser indio” - ou seja, a
dindmica de identificacdo étnica — demonstram a relacdo entre caca e
indianidade, reunindo temporalidades distintas (pai, filho e avo) e a
indexacao de sentidos ao ser indigenas (feitura da farinha, comer em
panela de barro, descendéncia), que também podem ser compreendidas
como parte de um “sistema da mata” (Cacique Sotero). Por “sistema da
mata” entendemos a associagdo entre indio e natureza, efetuada pelos
Kanindé, orientadora de diversos aspectos da organizagdo social das
suas diferengas. Opera-se uma transformagao de significagdo da ativida-
de da caga, ao percebermos a passagem de uma associagdo a necessidade
de alimentos para outra, a etnicidade. Essas distintas associagdes, no
entanto, convivem reciprocamente, nao sendo, portanto, evolutivas ou
continuas, mas variaveis, descontinuas, sobrepostas e mutaveis.

A caca constitui-se, portanto, em sinal diacritico por exceléncia
da indianidade Kanindé, e o museu indigena, o arauto desta represen-
tacdo, na medida em que grande parte dos seus objetos fazem parte das
“coisas das matas”. Analisando esta categoria classificatéria dos objetos
ficarao mais claros os meandros pelos quais se associam os bichos a
simbolo étnico, ja que as “coisas” sdo parte e construtoras dos processos
sociais. Vislumbrar seus sentidos é remeter ao modo como os Kanindé
vivenciam a cultura material, faces sincronicas e diacronicas da expe-
riéncia conectadas na dialética de lembrar e esquecer, permanecer e
transformar, operagdes que acontecem nos planos temporal e sincroni-
co, analisadas a partir do trabalho de campo e através de documentos
dos mais variados tipos.

Este capitulo expds uma contradicao fundamental, que se
tornou um desafio teérico e metodoldgico constante na analise que re-
sultou neste livro. Realizamos um estudo sobre como se constroem as
ressignificagdes que os Kanindé fazem dos sentidos dos objetos. Para
isto, classificamos o acervo, a partir da adogdo de convengdes - funda-
mentadas na propria pesquisa — para a organizagao dos objetos. Um ato

114 Historias dos alunos. Por que decidiu ser indio? José Vicente. S-d. Acervo MK.



interpretativo. Mas, como todas as convencoes, construidas arbitraria-
mente. O desafio da abordagem etnomuseoldgica foi tentar incorporar
o ponto de vista dos Kanindé nos critérios classificatorios dos objetos
que, por conta disso, foram sendo redefinidos a cada momento. A partir
do estabelecimento das categorias classificatérias e andlise das ressig-
nificagdes dos objetos, avancamos para a identificagdo de narrativas e
categorias nativas que expressam nogdes implicitas na experiéncia étni-
ca e, consequentemente, na classificagdo dos objetos entre os Kanindé.

3

—_

. Primeira sede do Museu dos Kanindé, abril de 2011.



4 CATEGORIAS NATIVAS E NARRATIVAS SOBRE S

E porque indio nois se organizamos por uma histéria que eu
tinha, meus pais dizia que nois era indio (...) e a histéria do
museu é que sdo coisas velhas que quando a gente fala em
coisas velhas antigas, é que os indios deixava as coisas velhas.
Por isso que dai veio da gente organizar o museu pra contar a
historia do indio no meio da sociedade (Cacique Sotero).

Identificamos algumas narrativas que se destacaram nos relatos
orais e na pesquisa etnografica, conectadas a categorias nativas que or-
ganizam sentidos de ser indigena, o modo como os Kanindé significam
a sua etnicidade através de atos, condutas e, no presente, reapresen-
tando suas lembrancas do passado. Ao largo de um eixo analitico que
penetre nesta relagio, empreendemos esfor¢os para interpretar a con-
cep¢do de uma histéria indigena em primeira pessoa, ato fundamental
no processo de mobilizagao étnica.

Analisar a dindmica relagdo estabelecida entre memoria social
e a construcao das identificagdes étnicas é uma importante via de aces-
so para a compreensiao do complexo processo de selecdo e interpretacdo
através do qual se registra e recorda-se o passado (Burke, 2006, p.71-72).
Nessa perspectiva, compreendendo a memoria como fendmeno histo-
rico e antropoldgico, efetuamos uma antropologia social do lembrar,
percebendo a construgdo dos sentidos sobre a memoria, identificando
os principios de sua selecao e desvendando suas variagoes e transforma-
¢oes em um “regime de memdria indigena”, associado a um processo
museologico em um contexto de afirmagdo étnica (Burke, 2006, p. 73;
Oliveira, 2000; Oliveira, 2011).

Entre os Kanindé, os mecanismos para a reelaboragiao do pas-
sado se materializaram na existéncia de algumas categorias nativas, nas



narrativas a elas relacionadas e nos significados atribuidos aos objetos/
documentos musealizados. Estes sdo os trés vieses importantes que se-
guiremos para compreender a construgdo de representagdes sobre si
efetuada no Museu dos Kanindé e em outros espagos de interagao inter
e intra-étnicos.

A tradigdo oral dos Kanindé é diversamente operada pelos dife-
rentes sujeitos que empreendem as narrativas sobre o pretérito. Mesmo
em sua diversidade, algumas narrativas, relacionadas a uma categoria
nativa, “descoberta” ou “descobrimento”, sio recorrentes na constru-
¢do de sua identificagdo étnica: tanto a participagdo em uma “reunido
indigena” em Maracanau (CE), em 1995, quanto o conflito com os tra-
balhadores rurais da fazenda Alegre, estao vinculados a “descoberta”,
termo usado por diversos moradores do sitio Fernandes para remeter ao
inicio do processo de mobilizagdo interna visando a organizagao bus-
cando o reconhecimento como um povo indigena. Essa “descoberta”
esta intimamente relacionada com uma reinterpretagao do passado, tan-
to das tradicoes orais que possuiam, quanto das trajetérias individuais e
familiares; e, neste processo, foi fundamental o contato com os demais
povos indigenas no Ceara. No horizonte seméantico dos Kanindé, a “des-
coberta” se constitui como um momento de ruptura com um passado,
no presente, a fim de projetar um novo tempo futuro.

Relacionaremos categorias nativas e as narrativas articuladas
no interior de uma semantica indigena, a luz de fontes, documentos
e relatos. Nao pretendo estabelecer nem comprovar uma relagio ge-
nealdgica entre os Canindé do passado e os Kanindé de Aratuba. Nao
estamos afeitos a uma perspectiva antropoldgica ou histérica fundada
na “busca de origens” ou no estabelecimento de uma linha de continui-
dade entre passado e presente.

Os discursos étnicos construidos pelos Kanindé sdo multi-
referenciais, ao organizarem narrativas a partir de memorias, ideias,
objetos e valores provindos de variados agentes sociais em interagao:
outros povos, ONG’s, universidade, igreja catdlica, sindicatos rurais,
6rgao publicos. Se apropriando e ressignificando as representagdes
construidas historicamente sobre eles — povo Kanindé - e sobre o que
¢ ser indio, genericamente; na composi¢do amalgamatica e caleidosco-
pica de sua identificagdo étnica, constroem seus discursos em primeira
pessoa. Nessa bricolage, interpenetram-se as memorias compartilhadas



entre as familias, alguns nucleos que passaram a ostentar simbolos
identificadores de diferencia¢do, a partir das novas interacdes pro-
vindas da participacdo nas atividades do movimento indigena, por
exemplo. Momentos marcantes na memdria social local foram as duas
assembleias indigenas que ocorreram no territério do povo Kanindé,
em 2000'"° e 2005 ''¢, que sao fortemente lembradas pelos moradores do
Sitio Fernandes, influenciando sobremaneira nas dindmicas das dispu-
tas simbolicas e de classificacdes sociais internas.

O Cacique Sotero construiu uma narrativa para sua histdria in-
dividual que localiza no bisavd, Manoel Damiio, a referéncia ancestral
para a indianidade. Os diversos agrupamentos familiares que se reuni-
ram desde fins do século XIX para formar os atuais Kanindé, provém
de lugares variados e ostentam diferentes formas de narrar suas traje-
torias. Alguns possuem referéncias na serra e na cidade de Baturité (o
antigo aldeamento de Monte-mor-o-Novo-D’América), como os Soares
e as Correia; outros, no sertdao, como os Pequeno e os Bernardo. Alguns
desses nucleos familiares, ao estabelecerem lagos matrimoniais entre
as familias Francisco/Bernardo, foram incorporados ao grupo extenso
(caso dos Soares e dos Pequeno); os que ndo casaram, moravam nas terras

115 De 22 a 25 de novembro de 2000 ocorreu a 6* Assembleia Indigena do Ceard, na
aldeia Sitio Fernandes, com o tema “Terra e vida, cultura e resisténcia”. Segundo o
relatério do evento, “Uma comissdo de liderangas Kanindé coordenou junto com as
familias locais os trabalhos de apoio na alimentagdo, na hospedagem de quase 100
(cem) indigenas dos Povos participantes, assim como convidados, entidades de apoio,
estudantes e amigos da regido. (...) Os Kanindé estavam com muito receio — se achando
pequenos demais para o tamanho do encontro, um primeiro movimento grande. Mas
ficaram satisfeitos (...). As assembléias indigenas sdo marcadas, sempre, pela rea-
lidade desses Povos, por grande animacio cultural e isso foi muito importante no
momento atual para os Kanindé, cuja terra ainda nao é reconhecida oficialmente pela
FUNAL Dai a importancia desse momento nio s para a etnia como para outras na
mesma regiao que ainda ndo tém a decisao de se identificar publicamente”. Estiveram
presentes o entdo vice-presidente da FUNAI, Dinarte Madeiro, Petrénio Machado,
administrador Regional da Paraiba-Ceard, Capitdo Potyguara, lideranga indigena da
Paraiba, Isabelle Braz (antropé6loga), Regina de Almeida (historiadora), Meire Fontes
(DSEI), Babi Fonteles (UFC), prefeito e vereadores de Aratuba, estudantes e professo-
res de escolas nas vizinhangas e, entre as entidades, o Instituto do Desenvolvimento
Agrario do Ceara (IDACE), a AMIT e o CDPDH (Relatério da 6* Assembleia Indigena
no Ceard. Acervo Museu dos Kanindé).

116 A XI Assembleia Estadual Indigena no Ceara foi realizada entre 25 e 30 de novem-
bro de 2005, na aldeia Sitio Fernandes.



e trabalhavam com eles, caso das Correias, cujas filhas ndo casaram en-
tre as familias locais consideradas parte dos Kanindé dos Fernandes.

Algumas narrativas importantes sobre o passado foram cons-
truidas e difundidas a partir de ordenagdes e sentidos construidos pelo
olhar do cacique Sotero para a trajetoria coletiva do seu povo, consti-
tuindo-se como um artifice da histéria Kanindé. Seja mais ou menos
aceita, entretanto largamente compartilhada, ha uma versdo atribuida
a figura do Cacique, da qual fazem parte a histéria do seu bisavd “pego
a dente de cachorro”, o fato de comerem passarinho cru quando crian-
¢as, narrativas sobre indigenas contadas pelos pais, as migracdes pelo
sertdo até a serra, as secas de 1915 e 1877, as relagdes entre as familias
Francisco e Bernardo, a criagdo do Museu dos Kanindé no momento de
“descoberta” como povo indigena, entre outros fatos conectados.

Como ele vem atuando como porta-voz e representante dos
Kanindé em diferentes instincias de interacgdo social, essas narrativas
sao apropriadas e difundidas de varios modos e em varios espagos,
como no Museu, na Escola Indigena Manoel Francisco dos Santos e
através da Associagdo Indigena Kanindé de Aratuba, por exemplo. Ao
lidar com um repertério comum a coletividade, Sotero faz-se represen-
tativo na ordenagao dos sentidos apreendidos e difundidos socialmente.
Ao interpretar uma memoria social que é compartilhada, tem suas
construgdes (mais ou menos) aceitas porque fazem sentidos e, ndo sem
tensdo, estdo em conflito constante com outras interpretagdes sobre a
trajetoria desta coletividade.

Existem outras narrativas que sao compartilhadas por varias
familias indigenas: o conflito com os trabalhadores da fazenda Alegre,
as familias Francisco e Bernardo na génese do grupo, a importancia da
prética da caca para os ancestrais. Importante atentar para as dispu-
tas internas ao grupo familiar em relacao a identificagdo étnica, para
compreender a dinamica das lutas de classificagdo e sua relagdo com
a construgdo social do passado, também alvo de disputas sobre o qué,
quem, para o qué e como lembrar.

E na confluéncia de vérias memorias provindas de trajetdrias
distintas que se referem a ancestralidade indigena que entendemos a
sociogénese do povo Kanindé, na qual lembrancas de experiéncias de
diferentes grupos sociais e étnicos do sertdo e da serra se misturam a
propria historia regional, de municipios (Aratuba, Canindé, Baturité



e Quixeramobim) e povoados (Fernandes, Gameleira, Coquinho,
Caipora), envolvendo grupos populacionais em constante deslocamen-
to, em conflito e passando por inumeras transformacoes.

Em um contexto fértil, é desencadeado um processo de reela-
boragao que vai do passado ao presente dinamicamente, na experiéncia
de ser indigena. A versdo do cacique Sotero, erigida como histéria
Kanindé, é uma construcao possivel. Partimos para a sua interpretagao,
ao analisarmos como é construida socialmente as ressignificagdes das
memorias e dos objetos operada pelo grupo. Concluiremos analisando
as narrativas e categorias nativas de um processo em que multiplas for-
magodes sociais confluem para um movimento de reorganizagao social
das diferengas através de uma mobilizagdo politica de carater étnico,
que possui na cria¢do de um espago museal uma das bases para a rein-
terpretacio de seu passado.

4.1 Categorias nativas e critérios de classificacao

411 "Novidades™ e ‘coisas: 0s objetos na concepcao de museu
dos Kanindé

De primeiro eles usavam muito como instrumento nas fes-
tas, pra brincar, de ritual também, com os indios, com os
pife. Quando a gente vai nas caminhadas, batendo pra fazer
mais animagdo, é o pife, é o tambor, é as maracas, tudo isso
sdo invencdo, que ¢ uma animacao, da mais voz, a gente se
anima. Isso aqui foi uma pessoa que me adoou, fez e disse:
‘pega Sotero, leva esse pife e bota no museu’. Nos passados,
nesses mais velhos, eles faziam instrumentos e muitos era de
pife. Eu fui e digo: ‘eu vou levar!” E novidade, ele ndo falou

que era dos indios, mas falou que era dos mais velhos, e eu fui
e trouxe'” (Cacique Sotero) (grifo meu).

117 Entrevista com o Cacique Sotero, realizada por Alexandre Oliveira Gomes, em
15 de maio de 2011.



Identificamos nesta fala de Sotero pelo menos trés categorias
importantes na classificagdo que ele faz dos objetos: “novidades”, “dos
indios” e “dos velhos”. De acordo com estas concep¢des, sendo dos
<« . » <« . » . ~

mais velhos”, a “novidade” pode ir para o Museu, mesmo nao sendo
“coisa dos indios”. Mas, dos indios mesmo, sao as “coisas das matas”.
Vejamos:

Quando foi em 95 pra 96 comecei a juntar essa coisas que
eu via falar quando era novim, pequeno, que era antiga.
Dai formei uma histdria, um museuzinho, em cima de uma
mesa. Dali foi crescendo as novidades eu achando pecas aqui
e acold, meus amigos achando, outros davam onde achavam
(...). Quando a mesa foi pequena eu comecei a botar na parede,
era de um quarto pequeno que era onde tinha minhas coisas.
At ficou pequeno, eu passei pra um quarto grande, que hoje é
uma sala, uma salona bem mais arrumadazinha. Eu peguei e

botei todas as pecas, nas paredes e a histéria de muitas dessas
coisas (...) essas coisas, que era como nois chama as pecas, as

coisas, a mesa pra botar as pegas em cima e os tamburetes
pra gente se sentar. Hoje tem muitas coisas no nosso museu
indigena Kanindé de Aratuba, que ¢ a histéria da gente que
era do passado mesmo (Cacique Sotero) (grifo meu).

“Novidades” ou “coisas” — usadas como sindnimos — sdo catego-
rias nativas fundamentais para a compreensao da concepgao de objetos
e museu entre os Kanindé. “Sao coisas de novidades, que nois tem essa
histéria de dizer que é novidade. (...) As novidades sdo coisas antigas que
amostra a gente, sdo novidades pra gente”. Novidades sdo antiguida-
des, “coisas antigas” que ndo conhecem, que “sdo novidades pra gente”
(Cacique Sotero). Sao as categorias utilizadas por ele para se referir aos
objetos, considerados antigas “novidades”, inovadoras por trazerem
algo de tempos passados, que podem ser conhecidos no Museu.

Através do uso destes termos, percebemos que Sotero remete
seus sentidos a selecdo de objetos e a construgdo de significados, cons-
tituindo critérios implicitos para a formacao do acervo. O que pode
ser uma “novidade”? Através dessa nogdo se organiza uma fronteira
entre o que pode ou nao ser musealizado, embora nem tudo precise ser
“coisa dos indios” para estar no Museu. Tratando-se de uma memdoria



indigena, estas nogdes constroem associagdes entre objetos e ideias/
conceitos, que compdem os processos de identificagdo e diferenciagao
em sua relagdo com a dialética de lembrangas e esquecimentos, inerente
a construcdo das memorias sociais.

“O museu amostra as coisas” (Cicero Pereira)'®. Analisando os
relatos sobre os sentidos e ressignificagdes das “coisas”, identificamos
trés outras categorias relacionadas. Com isso, remetemos a uma classi-
ficagdo do acervo operada a partir da 6tica que os Kanindé operam para
atribuir sentidos aos objetos, a forma de organiza-los e classifica-los.
Sao elas:

a) “Coisas dos indios™ aquilo que atribuem como pertencente aos in-
dios, sejam os do passado ou os do presente. Por exemplo: os
objetos arqueoldgicos, os colares e roupas de pena e palha, o
maraca etc. “Novidades” que, geralmente, sdo “coisas dos in-
dios”, “Tem na quebrada do Rajado, aonde nois trabalha. A
gente tem achado muitas novidades (..) acha as novidades
alimpando mato, cavando cava de cerca e essas coisas assim, e a
gente vai achando as pecas, como essa peca aqui (objeto litico)”.
Os objetos arqueologicos sao “coisas dos indios” por exceléncia,
aquilo que eles “deixaram quando morreram” (Cacique Sotero);

b) “Coisas dos velhos” (ou “coisas dos antigos”): aquilo que atribuem
ser dos seus antepassados, parentes, pais, tios, avds e bisavds.
Apesar de relacionada com a primeira, constitui categoria a
parte porque classifica outros tipos de objetos, que nao sdo as
“coisas dos indios”. Certa intersec¢ao entre as duas categorias
remete a uma reinterpretacdo da indianidade que fazem das
geragdes anteriores a eles, que nao se declaravam indios, mas,
segundo contam, ja eram, pois tinhas “coisas ocultas”, histo-
rias proibidas de falar publicamente e, algo importante, como
veremos, o “sangue dos antepassados”. Podem ser antigos ins-
trumentos para o trabalho na roga, objetos pessoais, fora de uso
ou ndo etc. “Essa novidade foi o meu irméo Cigco que me deu.

118 Entrevista com Cicero Pereira dos Santos, 59 anos, realizada por Alexandre
Oliveira Gomes, em 4 de maio de 2011.



Era o penico velho dos antepassados, daqueles velhos, que de
primeiro os penicos deles eram de barro, eles faziam aquilo no
mato mesmo e quando acabar se serviam, ele faziam um buraco
no boldo de barro. (...) E novidade, eu vou guardar porque tudo
sao novidade” (Cacique Sotero);

c) “Coisas das matas™ usada para classificar o que é proveniente, literal
e simbolicamente, das matas, da natureza, da floresta, do meio
ambiente. Sdo paus, raizes, sementes, cascas, galhos, folhas etc.
“E isso aqui é novidade que a gente acha na mata, é um pau, eu
achei bonito o jeito dele e botei no museu”. Esta nogdo se am-
plia para além de uma ldgica especifica ao sistema de objetos,
remetendo a prépria concepgdo que possuem de indianidade,
relacionada a natureza. Associa-se com os objetos produzidos
a partir de técnicas artesanais (“manuais”), feitos com matérias-
-primas naturais (como as esculturas em madeira) e também ao
ato de cagar (os bichos), assim como a Caipora, ser encantado
da floresta; todos sdo “coisas das matas”.

Na passagem seguinte, Sotero explicita associagdes e dissensoes
fundamentais para compreendermos sua visdo para as “coisas™

A gente trabalhava com essas antiguidades (equipamen-
tos para arar). Sei que eles foram achados nos Fernandes,
quando uma pessoa acha e diz que é do indio, mas eu ndo sei
bem. O serrote é de serrar o pau, eu sei que é. O cadeado é de
fechar a porta, é de ferro. A foice, na industria, num é feita na
terra, na natureza, como tem coisa que é da natureza. Esses
ferros tém uma histéria, que é coisa antiga, que ndo é de coisa
indigena, é de um povo velho, porque o povo antigo indio
¢ coisa da mata e esse aqui ja foi feito, é de homem branco
(grifos meus).

Ha uma associagdo entre o que pertence e o que se é. Entre ob-
jeto e condigdo de ser, cultura material e ontologia. O que é o indio? O
que é do indio? O que é ser indio?

A associacdo feita com a terra, natureza - “indio é coisa da
mata” - é reiterada constantemente. Pajé Maciel nos contou que “(...) as
ferramentas que o Pedro Alvares Cabral trouxe foi de ferro. No indio



nao existia, o indio nao tinha foice, o indio nao tinha machado, vi-
via nos matos da pesca. Antigamente tinha nas matas, nos rios, muitas
pescas, os peixes subia nos rios”.!** Se a associagdo com a mata reme-
te a uma pureza ancestral e a uma harmonia idealizada, a chegada do
branco, junto aos seus instrumentos de ferro, ¢ indexada a exploragao
da terra e da gente.

Meu pai contava que antigamente os homens era diferente,
contava coisas dos pais dele, que vinha de 14 pra cd. Veio des-
coberto depois que o Brasil veio aparecer, a terra era livre nos
nossos antepassados. Pedro Alvares Cabral nio veio desco-
brir o Brasil, veio explorar o Brasil. Depois que chegou ele
trouxe tudo, o indio vivia na mata comendo fruta da mata
(Pajé Maciel).

Se antes o indio vivia comendo “fruta da mata”, quando Cabral
chegou “(...) trouxe foice, trouxe machado, trouxe lavanca, trouxe todo
tipo de coisas. Hoje num tem inté terra pra cultivar nao, tem cultiva-
dor, tem terra pra aradar, tem trator pra arrancar toco, por que é que
num ¢ explora¢ao? Ele que veio explorar” (Pajé Maciel) (grifo meu).
Estas categorias, relacionadas e que se interpenetram continuamente,
sd0 nogdes que permitem uma classificagao organizada de acordo com
ideias implicitas em cada uma delas, como critérios do que pode ser
musealizado que relacionam-se com a propria no¢do do que se quer
lembrar do passado no presente e porque. “Esse ai é da antiguidade.
Na hora que o cabra me deu, ele falou que era dos indios. Mas ai eu
disse que os indios num eram acorrentados, eram os negros, e até que
enfim eu fui e fui botar no museu” (Cacique Sotero). Nestas oposigdes
operadas através do uso dos termos associados aos objetos, percebemos
as diferencgas entre as categorizagdes e as atribui¢oes de sentidos a cada
uma delas, ao que referem, indexam, associam, categorizam, excluem e,
consequentemente, definem por lembrar e esquecer.

Afunilamos nossas reflexdes para o que consideramos um pon-
to nodal para a compreensao dos processos museoldgicos indigenas:

119 Entrevista com Manoel Constantino dos Santos, o pajé Maciel, realizada por
Alexandre Oliveira Gomes, em 12 de junho de 2011.



identificar e analisar as nogoes usadas pelos Kanindé para a construgao
da auto-representacdo no espaco museal, discernindo as classificagdes
dos sentidos dos objetos efetuadas por suas categorias émicas e sua re-
lagdo com as narrativas de autorrepresentagao.

Se estas sdo nog¢des que remetem diretamente para os objetos,
orientando a selecdo, a classificacdo e as atribuicdes de valor, podem ser
uteis também para compreendermos outros aspectos relacionados com
a construcio da etnicidade dos Kanindé, pois o Museu dos Kanindé,
como parte deste processo, ¢ regido por uma légica afim. Existem duas
ideias implicitas nas falas dos indigenas que revelam aspectos de sua
concepgao de museu: lugar de “coisas velhas” e de confrontar o passado
e o presente, as mudangas e as permanéncias, como as “coisas” eram
antes e como estdo agora. Sobre o descarte de pecas e a relagdo entre as
temporalidades no espaco museal, Sotero conta, explicitando critérios
para a selecdo de objetos, que

(...) capava ele (0 Museu) de todas as pegas que tinha, muitas
mesmo, sO deixava as coisas velhas. Mas tem umas coisas
mais novas que eu td aceitando. Mas dele mesmo, é pra vir

uma histéria 14 de longe, das pecas velhas. Mas sempre tem
que contar a histéria velha em cima da histdria nova, porque

ndo adianta contar s6 que veio de 14, e hoje como é que t4.
Eu tenho que contar como foi 0 museu e como td 0 museu

(grifos meus).

As “coisas mais novas” também tém seu espago no Museu dos
Kanindé, afinal, é preciso apresentar como sao hoje. No entanto, esta
associagdo entre museu e antiguidade é reiterada, ao se referir a for-
magao do acervo arqueoldgico: “Quando eu achava aquela pedra, eu
ia arrumando ela num cantinho, ai eu lembrei que diziam que coisas
velhas chamavam de museu, ai eu fui e comparei e arrumei esse canti-
nho que nois tamo aqui” (Cacique Sotero) (grifo meu). A relagdo entre
passado e presente é muito enfatizada, e o Museu vem atuando para
mostrar o que nao existe mais ou o que existia antes. “Sao as novidades
que eu arranjo, vao me adoando e eu trago para o museu, sempre pra
mostrar para o pessoal mais novo o que tinha antigamente nas matas”.
“Das matas”, “dos indios” ou “dos velhos™. “(...) é pra eu me lembrar que
existia esse povo aqui mesmo nessa comunidade. Essas pecas velhas




antigas, todas elas eu guardei pra eu amostrar isso” (Cacique Sotero).
“Pecas velhas antigas”, para lembrar de quem ndo esta presente, mas
que ja esteve, deixando suas “novidades” para os que 1 estdo vivendo.

O estabelecimento da diferenca se dd em um plano temporal,
que ¢ também simbolico e sincronico. “Aquela histdria dos antepassa-
dos, que o indio era da antiguidade, como ainda hoje n6s somos, mas
a importancia hoje desse museu ¢ amostrando o que tem dos antigos,
que hoje tamo mais novo” (Cacique Sotero). Ao admitir que “hoje tamo
mais novo”, assume uma diferenga em relagao aos antepassados. Mas,
ao saberem como eles eram, expressam uma consciéncia sobre as trans-
formagoes, que resulta em uma afirmagdo acerca do que sdo agora,
mesmo diferentes de como eram seus antepassados. Assumir essa dife-
renga é fundamental para assumir a prépria identificacao étnica. Nesse
sentido, o Pajé Maciel afirma que:

Meu pai cansou de dizer que o indio aqui existia. Ninguém
podia se declarar o que era, porque era morto, era expulso.
Depois que a gente pegou os direitos da gente, ai o pessoal
perdeu o medo. Eu num alcancei indio nu ndo. Mas meu
pai dizia que tinha, de fato, que tinha mato, o indio vivia no
mato, num podia ser diferente. Hoje tem que ser diferente
do que era. Eu ja alcancei o indio vestido, plantando milho,
feijao, algoddo, mamona, tem muita diferenca ja de mim pro
meu pai. E os pais do meu pai, o que contavam? O que é que
eles podiam contar? E que eles eram indios. Ai vem de 14 pra
ca (grifos meus).

A consciéncia da mudanc¢a de como eram os indios do passa-
do para como sdo os indios do presente tornou-se fundamental para a
compreensdo da separagdo empreendida, na narrativa do pajé Maciel,
entre identifica¢ao étnica — que se fundamenta em uma tradigdo oral
familiar - e as transformagdes em seus modos de ser e viver. A partir
disso, desdobramos outra nog¢do importante na concep¢iao de museu
para os Kanindé: espago de tradugdo que atua na compreensdo das
transformagdes pelas quais seu povo vem passando, ao remeter cons-
tantemente para a relagdo entre passado e presente. Segundo Cicero
Pereira, “O museu é a cultura antiga que foi se acabando, que ta ai. O
museu é pra mostrar as coisas antigas pra aqueles que vao chegando,



porque sendo chega o ano que eles num sabem nem se havia aquilo”
(Cicero Pereira). Sotero conta que, tudo isso

(..) é pra trazer as novidades e mostrar aos mais novos,
daquilo que a mata dd e conduz e produz, e a gente traz pra
mostrar os mais novos, quando eles tao andando também, que
eles forem chegados ao rogado, eles se lembrarem daquilo. Por
exemplo, meu avo dizia: meu pai, ‘esse aqui é um graim (ovo)
de boi’ (um tipo de casca de um fruto). Eles vdo pegar nele e
vao retificar, se forem inteligente, esse indio vai retificar bem
direitinho o que significa aquilo. Por isso é que eu trago pra
fazer uma amostra (grifo meu).

O rogado se constitui como um espago de construgido da me-
moria familiar, do aprendizado que se da a partir do convivio entre os
parentes na mata. “Sempre quando eles acham uma novidade, principal-
mente por aqui por perto, ele traz, as pessoas vem adoar e bota no museu”
(Sotero). Ha uma associagdo entre indio, mata e a selecdo das “coisas”.

Acreditando que a gente ¢ indio, eu junto essas pecas la da

mata. O indio vivia nos matos e hoje nois tamo em outro sis-

tema, j4 tamo muito misturado, ai nois vive mais em casa de
que no mato. Em casa, agora é sé pra trabalhar, de primeiro

se trabalhava e vivia nos matos. Agora ja temos as nossas
casas, e por isso que temos algumas diferengas (Cacique
Sotero) (grifo meu).

A nocio de indio como ser das matas atua diretamente na con-
cepgdo de objeto musealizével. Indio que vive na mata, indio “puro”.
Indio “misturado”, o que vive na casa — mesmo que esta casa seja no
meio da mata - como as dos proprios Kanindé. Trabalham na mata,
mas vivem numa casa: uma casa no meio da mata. Nao viver no mato
se associa, também, ao ser mais “misturado”, como se consideram, mas
ndo ao ponto de deixar de ser indio. “Quando eu tinha de 10 anos pra
11 anos comecei a andar no mato mais meu pai, comendo toda caga do
mato, comendo batata braba do mato. O que que eu quero ser? Pode ter
uns que bote banca, mas eu num boto nao” (Pajé Maciel).

Identificamos esta associacdo entre mata, indianidade e pureza,
que se reflete nas metéforas sanguineas, nas categorias nativas e nas



narrativas utilizadas por eles para estabelecerem classificagdes sociais e
étnicas e reinterpretar o passado.

41.2 Metaforas sanguineas e categorias nativas na etnicidade
Kanindé

Eu digo assim, os mais velho de que eu, os pais do meus pais,
o que que eles contavam? Podiam contar? O que que eles
eram, né. Tudo na continua¢do da gente deu no sangue, a
gente é, e todo mundo ¢ parecido, aqui e acold é que pinta
o jeito do indio todinho. Tem uns mais amarelo, tem uns
mais alto, tem uns mais preto, mas tudo é uma coisa s6. S6
o branco que ¢ parecido com algodao, a maioria é amarelo,
num quer se misturar porque é amarelo. Eu num posso negar
nao (...) e tem é muito branco ai declarado a dizer que sdo
descendentes de indios. A coisa que ficou no mundo, que
fosse ou que nao fosse ter sido descoberto o nosso Brasil, que
ele ndo foi descoberto, porque se ele tivesse sido sé desco-
berto, ele num tava a exploragdo que tem hoje. Se ele tivesse
sido s6 descoberto, se 0 Pedro Alvares Cabral tivesse vindo
s6 descobrir, se fosse ele que tivesse vindo descobrir o Brasil,
mas que num era. O Brasil ja era descoberto pelos indios, os
indios j4 vivia na terra. (...) E desse jeitinho, ai misturou com
indio, transou com a india, foi e misturou. Essa é a histéria
(Pajé Maciel) (grifos meus).

A significagdo dada ao sangue é uma importante variavel para a
compreensao das representagdes construidas socialmente sobre o senti-
do daindianidade, o que é ser indio, entre os Kanindé. “A desvinculagéo,
na Antropologia, das identidades as suas bases substancialistas, enfati-
zando o seu carater socioconstrutivo e relacional, talvez tenha desviado
um pouco demasiado o exame das concepg¢des identitarias dessas pre-
missas essencialistas” (Reessink, 2011, p.246). Na pesquisa de campo
empreendida, dentre esses componentes substanciais destacou-se a
nocédo de “sangue”, “componente corporal fortemente associado ao pa-
rentesco e a sua transmissao” (Reesink, 2011, p.246). Entre os Kanindé,
as metaforas sanguineas sao recorrentes quando o assunto é a autoiden-

tificagdo étnica. Segundo o antropdlogo Edwin Reesink:



Alteridades e identidades sdo duas faces resultantes de um
processo complexo de definigdes socioculturais e de atribui-
¢ao de caracteristicas de semelhancas e diferencas as pessoas.
A partir deste dispositivo da maior relevancia social, as pes-
soas se transformam em um grupo de sujeitos que constitui
um grupo, o que implica em algum grau de sentido de coleti-
vidade (Reesink, 2011, p. 245).

Os Kanindé remetem a uma diferenciagao basica e a uma clas-
sificagdo de si (e de outros indios) baseada numa escala sanguinea
ndo-hierarquica. Ndo é o que chamam de “pureza” do sangue que de-
fine a indianidade, mas ha uma rela¢do, ndo isomorfa ou diretamente
proporcional, entre sangue e indianidade em suas concepgdes. O seu
sangue ¢ mais “misturado”, como chamam, mas nao deixa de ser “san-
gue de indio”. O sangue “misturado” ndo é uma negagdo da condigdo
étnica, apenas constitui o indio que se é, um modo proprio de ser indio,
que reside no sangue herdado, também, mas nao apenas nele. Reside,
como vimos, na propria énfase em afirmar esta diferenga, compreen-
dendo-a enquanto provinda de uma longa histéria de contato. Seguindo
as trilhas de Reesink, concordamos que, neste caso, “Reconhecer a
presenca no corpo de ‘sangue de indio’ pode levar a identificagdes e
representacdes diversas sobre o passado (Reesink, 2011, p.267).

A analogia sanguinea é frequente quando se fala do que é ser in-
dio. Opera-se com uma sinonimia articulada & uma aproximagéo entre
indio e sangue. “Porque se o0 meu v era indigena, se meus pais sao indi-
genas, por que eu num sou? Eu num sou sangue do sangue deles? Como
¢ que eu sendo sangue do sangue deles, eles sdo e eu posso nio ser?”
(Ana Patricia Fidélis) (grifo meu). Ser indio é ter “sangue de indio”. No
caso dos antepassados, mesmo que nio assumindo publicamente uma
condigdo étnica, ndo tinham como escapar dela - pois ja possuiam deste
sangue. Zé Monte, ao falar de sua ascendéncia, explica que “(...) venho
dos troncos velhos. Eles num falavam nao, mas eles tinham sangue dos
indios, eles pareciam o modelo. Porque os indios ndo se pareciam com
brancos, eles eram umas pessoas do modelo de negros” (grifo meu).

Ser indio, entre os Kanindé, reside em algumas atribuigoes
construidas socialmente. Significa, antes de tudo, pertencer ao grupo de
parentesco e ser por este reconhecido, e isto ndo se da exclusivamente




pela relagdo consanguinea direta, mas também por afinidade e outros
critérios relevantes. Estar “cradastado” na “Funaia”, se autoafirmar e
participar do movimento indigena, por exemplo. Estes identificadores
atuam como constituidores de fronteiras sociais (boundaries), dinAmi-
cas, moveis, variaveis e tensas, cada qual em diferentes niveis e escalas
de reconhecimento, como critérios definidores internamente de quem
¢ e de quem ndo ¢é considerado Kanindé.

Por outro lado, os indios de “sangue puro” podem ser de dois ti-
pos: os do passado (a quem associam uma parte significativa das “coisas
de indio”, principalmente os objetos arqueoldgicos) e os “da Amazonia”
(aos quais se associam adornos, rituais e tragos bioldgicos fenotipicos),
que ndo passaram por “mistura”, portanto, representantes de uma in-
dianidade inconteste. Sangue que parece transmitir atributos étnicos.
Sotero deixa implicita a consciéncia que possui da relacdo entre ser
reconhecido socialmente e a autoapresentar-se enquanto portador de
uma imagem indigena do passado ou amazonica idealizada. “Ser indio
¢ todo tempo, todo dia a gente ¢ indio, mas sempre nois usa isso dai
como indio (adornos corporais), mas o indio é todo dia”.

Ser indio, portanto, independe do atributo; o sangue, puro ou
misturado, nao se vé, é um apriori a0 que se externa, cor ou tragos.
Entdo, sabe-se que se ¢ indigena, independente de se ser reconhecido.
Mas ha de se fazer reconhecer. Do mesmo modo, os indios de “sangue
puro” apresentam maiores sinais de identificagdo que os ja mistura-
dos, nao s6 por conta do sangue, mas também por conta de possuirem
(como se isto estivesse junto ao sangue) mais perceptiveis atributos
identificados como pertencentes aos indigenas (tragos fisicos, adornos,
rituais, lingua, intima relagdo com a natureza etc.).

“Mas num somo aqueles indio 14 da Amazonia, que ainda hoje
se apresenta muito, bem ainda no sangue” (Cacique Sotero) (grifo meu).
Possuir um “sangue mais pouco”, diluido, é ser menos puro. Ser o “in-
dio de hoje” é assumir essa diferenca, sem deixar de sé-lo. As aparéncias
mudam, o modo de viver também, mas o sangue continua o mesmo,
é continuo, pois transmitido ao longo de varias geragdes. “Sinh6”
Bernardo, abordando transformagdes e estereotipos, conta que:

(...) naquela época ja tinha gente da minha familia... meu san-
gue veio daquela época. Pode até ter gente dizendo que num



é porque num anda nu, num tem os beigos grossos, porque
naquelas épocas eles num tinham roupa, eles fazia de pena.
Daquela época pra ca foi aparecendo roupa, foi aparecendo
tudo. (...) E por isso que eu me assumo como indio (“Sinh6”
Bernardo).

“Apresentacao” que se dd no sangue. O indio de hoje nao tem
como ser o indio puro do passado, pelo menos, niao entre os Kanindé.
“Noés somos um sangue mais pouco, porque nos somos... Como é que
tem até aquele dizer, que a gente é o indio de hoje, é... tem um dizer-
zinho do indio de hoje, que num é mais aquele sangue puro, é um
sangue mais fraco dentro da histdria que a gente conhece...” (Cacique
Sotero) (grifos meus).

Descendéncia que é sinonimo de mistura. A reificacdo de uma
pureza ancestral, proxima da mata e do sangue, se materializa na no-
¢do classificatéria de “coisas de indio” entre os objetos do Museu dos
Kanindé, que remetem ao que pertenceu aos indios do passado (que
tinham “sangue puro”) ou ao que atribuem pertencenete aos indios do
presente, 0s que mantém um “sangue puro” — os da Amazonia. Atributos
materiais que pertencem também aos misturados ja que, apropriados e
ressignificados como sinais diacriticos, estdo presentes no acervo neste
deslocamento de sentido, sendo também utilizados, seja no cotidiano
seja em momentos de interagao social cruciais e definidores nas dispu-
tas simbolicas por reconhecimento.

As “coisas dos indios” sdo associadas aos achados arqueologicos,
aos adornos corporais e aos objetos rituais, intimamente relacionados
com a constru¢do de fronteiras para a identificagdo, enquanto sinais
diacriticos de diferenciacdo que operam nos planos temporal (os indios
do passado x os do presente), espacial (indios da Amazonia x indios
do Nordeste) e simbolico. Ao classificar nesse sentido os objetos, os
Kanindé dialogam através deles: com as nogdes de “sangue puro” x
“sangue misturado”; com as relagdes que estabelecem critérios de in-
dianidade compartilhados entre si e em relacdo aos outros — internos
(seus parentes “ndo-indios” ou “nao identificados”) ou externos (popu-
lagdes regionais ou outros povos); e na atribuicao de valores aos objetos
como parte do processo de definicao de critérios de pertencimento
coletivo. “E descendente. N6s somos descendentes hoje, num ¢ mais




aqueles antigos velhos que vinha no sistema da mata, o indio mesmo.
Noés somos misturados” (Cacique Sotero).

Indios velhos, de “sangue puro”, relacionam-se com o que Sotero
denomina de “sistema da mata”, nogdo atribuida aqueles “antigos ve-
lhos”. Nogao cara também para compreendermos, em sua relagao com
as chamadas “coisas da mata”, tudo o que hd no acervo que se remete a
floresta, a natureza, seja ao uso feito dela (artesanato em madeira), seja
aos conhecimentos dela provindos, seja a ela prépria, metonimicamen-
te representada (nos bichos), seja os seres e encantos que nela habitam,
como a Caipora.

Ao remeter a esta categoria de objetos, os Kanindé referem-
se a uma nog¢ao de indianidade relacionada com a mata (“um sistema
da mata”) e, consequentemente, com os objetos significados enquanto
pertencentes a ela. Deste modo, percebemos que as nogoes e categorias
construidas sobre os objetos tem no dualismo indio puro/sangue puro x
descendente/sangue misturado, um importante componente para fun-
damentar a construgdo das representacdes sobre si.

ey

|
E >

32. Pajé Maciel jovem (MK.011.676, acervo do MK)




33. Pajé Maciel, maio de 2011

“Aqui é a frecha que a gente vé muito, é a arma deles. Nois num
usa isso, mas por onde tem o sangue mais puro, ele ainda usam muito”.
Sangue e objetos como sinais diacriticos sdo articulados conjuntamen-
te na significagdo dada a uma pureza que contraria a mistura, apesar
desta ndo anular a sua condi¢ao étnica. “Nao deixa de ser indio de jei-
to nenhum, por causa da nossa mistura nao deixa de ser indio, ndo”
(Cacique Sotero). Afinal de contas, é através do sangue que estdo pre-
sentes, desde o inicio da histdria. “A gente foi descobrindo que naquela
época quem tinham descoberto o Brasil num era nois, mas era nosso
sangue. Ai foi dando coragem a gente e comegamos a lutar pela histéria
indigena” (“Sinh6” Bernardo). “Combates pela histdria”, parafraseando
Lucien Febvre.

Pajé Maciel, andando pela zona urbana de Aratuba, afirma que
“Aonde eu chego a negrada fala pra mim que tem descendente de indio,
mas num se declara que é”. Diferencia o descendente do indigena: “Eu
me declaro que eu sou”. Ao contar sua versdo, o pajé Maciel permite
subverter papéis tradicionais acerca dos usos do passado:



A histdria que eu conto é a partir do indio, porque o branco
conta de outro jeito. Ele espancou o indio no comeco, foi
espancando naquele ditado de matar. Se num corresse, eles
matava. E ai ele ficava |4 pro final, se entrosando com aquelas
indiazinhas que ndo podiam correr. Por isso que hoje em dia
ta assim (Pajé Maciel).

Se a categoria “descendente” tem importancia fundamental
na auto-identificagdo como indigenas, outros trés termos, “indizima”,
“cradasto” e “Funaia”, relacionam-se aos critérios de identificacdo
e diferenciagdo social e étnica usadas internamente pelos Kanindé.
Segundo Edwin Reesink,

O jogo complexo de conceber e estabelecer, socialmente, as
semelhancas e diferengas culturais, cujas distingdes serdo
validadas nas interagdes sociais para atingir - em algum
momento crucial - certo grau de naturalidade ou de premissa
de senso comum, é de fundamental interesse para o estudo
da realidade social: por meio deste processo de reificacio,
enraizam-se como existentes, e até naturais, as categorias
socialmente operantes que classificam a si mesmo e a outrem
(2011, p. 245).

Estas trés categorias articulam, cada qual a sua maneira, mo-
dos de autoafirmagdo e reconhecimento pelo outro, seja por parte
dos indios, seja perante aos nao-indios ou ao 6rgao oficial, a FUNAL
“Indizima” (ou “indizimo”) ¢ uma categoria de atribuicdo que remete
a classificagdo de quem ¢ indio entre os Kanindé. Pela complexidade e,
mesmo, dubiedade do seu uso corrente, ¢ uma categoria de dificil com-
preensao. Ela é usada geralmente para denominar quem ¢é indio, porém,
o “indizima” é sempre o “outro”, nio o autor do enunciado, quem usa o
termo. E articulada, por exemplo, para se remeter a elementos presentes
no cotidiano da aldeia Sitio Fernandes relacionados com a organizagao
indigena, sejam as conquistas (a “escola indizima”, o “carro da saude
indizima”, o “posto indizima” etc.), sejam as atividades (“reunido dos
indizimas”, a “faculdade dos indizimas” etc.), portanto, respectivamen-
te, adjetivo e substantivo (ou sujeito).



O “carro indizima”, por exemplo, é o veiculo mantido pela
FUNALI que fica a disposigdo dos Kanindé para as movimentagoes de
pessoas relacionadas a saude (consultas, partos, exames etc.), fazendo
o caminho entre a aldeia Sitio Fernandes e Aratuba, trajeto fortemente
lembrado nas memorias dos mais antigos por conta das dificuldades
de locomogao para estudar ou ir para o hospital na “rua”. A escola e o
carro foram conquistas que redefiniram dinamicas de disputas sociais
e simbolicas internas sobre a identificacdo étnica, beneficios que trans-
formaram questdes internamente relacionadas a dificuldades historicas
que a populagdo Kanindé vem enfrentando ha algumas geragdes, como
0 acesso a educacio e a assisténcia a saude.

Nao presenciamos entre eles o uso desta categoria de clas-
sificacdo como representacao sobre si, em autorreferéncia ao sujeito
enunciador do discurso, sendo usada sempre em referéncia a outrem,
mesmo que parente — apesar de seu uso mais comum ser de carater
impessoal e generalizante (eles, os “indizima”), e mesmo nos casos em
que quem fala se considere Kanindé.

“Cradasto” e “Funaia” sdo duas categorias distintas, porém ar-
ticuladas. Dizem respeito a uma macro escala de interagdo social para a
construcdo da etnicidade, como a denominou Fredrik Barth, que ocor-
re através dos dialogos dos grupos étnicos com o Estado (2000). Na
aldeia Sitio Fernandes, todos convivem e tem de se posicionar perante
a uma divisao no grupo familiar, que opera através das categorias clas-
sificatdrias “indios” (ou “indizimas”) e “ndo-indios”, disso resultando
numerosas outras relagoes. Durante a pesquisa de campo, sempre que
eu conhecia uma pessoa, perguntava-lhe se era indio. O seguinte dialo-
go se repetiu vérias vezes no periodo em que la estive: “~ Vocé e indio?”,
- “Sou cradastado”.

Resposta aparentemente inocente, que denota um uso situa-
cional e, possivelmente, instrumental da identifica¢do étnica, caminho
tedrico pouco produtivo em nossa abordagem. A recorréncia da respos-
ta por distintas pessoas e situagdes me for¢ou a tentar compreender o
significado dessa categoria de atribuicdo diferenciadora. H4 uma asso-
ciagdo entre cadastro e ser indio, ou seja, o cadastro operado enquanto
critério de indianidade, enquanto fronteira construida que opera uma
distingdo. O cadastro ao qual se referem foi feito pela FUNASA e ado-
tado pela FUNAL Ser “cradastado” foi significado na forma como o



termo foi utilizado como denominador da diferenciacio interna entre
quem ¢é e de quem nao é indio, quem se assumiu e quem ndo assume a
identificacdo como Kanindé. Sobre o cadastro, Sotero afirma que:

Quem faz é a FUNAIA E A FUNASA. As duas partes, dando
esse aval. Fazendo essa declaragdo, tém direito a tudo que
for possivel de beneficio, porque td conhecendo a gente como
indigena. Mas esse cadastro eles tém uma demora danada
pra fazer. Funaia fica dizendo que quer uma declaragdo da
Funasa, que é da saude, e a satde s6 quer passar esse cadas-
tramento quando a Funaia reconhecer o indio, e ele fica
naquela. Mas tdo alegando que é porque estdo fazendo em
todas as comunidades o cadastro tudo direitinho, porque
os que foi feito nao saiu como ¢é pra ser, houve uma muda-
¢do num sei em qué. Tem que cadastrar esse pessoal novo
(Cacique Sotero).

E importante ressaltar que os Kanindé sio um grupo familiar
extenso, em que todos que moram na aldeia Sitio Fernandes mantém
algum grau de parentesco, principalmente consanguineo (pois a maior
parte dos casamentos ocorre dentro da familia, muito comum entre
primos/primas nas geragdes passadas), mas também por afinidades, de
modo que outra asser¢do muito recorrente é: “Aqui somos todos uma
familia s6” (que é usado para referir-se também a populagdo da aldeia
Gameleira, em Canindé). Assim, o sangue nao poderia ser, neste caso,
articulado como critério exclusivo definidor de indianidade, porque
ndo bastaria ter o “sangue do sangue deles” (Ana Patricia Fidélis) — dos
antepassados, ainda que “misturado” - para ser indio. Em rela¢do a uma
ancestralidade indigena buscada no passado, fundamental também
para a afirmagéo étnica, o sangue se constrdi socialmente como legi-
timador de uma continuidade da condi¢ao de indio: “tenho o sangue
dos antepassados”, portanto, sou “descendente” deles e, consequente-
mente, indigena. Mas, para a constitui¢do da fronteira no presente, no
interior do préprio grupo familiar, entre todos que compartilham do
mesmo sangue, este critério ndo pdde se construir enquanto definidor,
sendo se criaria um impasse: se nem todos que tem esse sangue sio
indios (pois ndo se assumem enquanto tal, pelo contrario, alguns ne-
gam veementemente), como o sangue pode ser o atributo definidor da



fronteira entre ser ou ndo indigena?! A consciéncia da descendéncia - a
continuidade do “sangue dos antepassados” - nao garante a afirmagao
da indianidade'®.

A maior parte das pessoas que me respondiam positivamen-
te a questdo anteriormente referida (“sou cradastado”), ndo se situam
entre os grupos familiares onde o movimento de afirmagao étnica ¢
mais forte. Entre estes, o “cradasto” nunca foi afirmado como resposta
categdrica para tal pergunta. Muitas vezes, o fato de o “sangue” dos
antepassados correr em suas veias foi o argumento articulado em res-
posta a um questionamento em relagdo ao por qué da sua indianidade.
Variagdes de sentido que nos levaram a perceber a diversidade de ex-
periéncias da identificagao étnica entre Kanindé, que associam-se aos
critérios de pertencimento e as formas como estes sdo vividos pelos in-
dios em suas interagdes e nas situa¢des pelas quais passam, em diversos
niveis de analise.

No cadastramento operam, concomitantemente, os diversos
critérios de atribuicdo, identificagdo e reconhecimento. Ao ser ques-
tionado se qualquer um poderia se cadastrar, Sotero é enfatico: “Nao
pode!! S6 se vocé ver na sua historia, se vocé era indigena, como foi que
foi descoberto, como vocé sabe que ¢ indio e vem chegando até aonde é
que vocé ta vivendo.Tem que ter uma histéria melindrosa”. Sotero ex-
plicita quatro critérios significativos para reconhecer a indianidade: a
historia individual, a “descoberta”, a consciéncia e a presenca. Entre os
beneficios que os cadastrados tem direito, destaca que “(...) o menino
quando nasce ele tem direito um beneficio, se chama maternidade e
eu chamo natalidade. Aposentadoria dos idosos, e alguma coisa que
aconteca de satude”.

120 Em uma reunido realizada no dia 26 de agosto de 2005, que contou com a presenga
do Sr. Magalhaes e Sr. Silveira, ambos da FUNAI, debatiam-se questdes referentes a
terra e reconhecimento. Uma grande polémica foi motivada para decidir se poderiam
ou ndo arrendar a terra, ela sendo indigena. Na ata da reunido consta que “Izidio dos
Santos”, primo do Cacique Sotero e um dos principais opositores internos a0 movi-
mento indigena “(...) Falou que ndo é indio, é descendente de indio. E que nasceu,
cresceu e viveu em Fernandes e estd vivendo e ndo conhece a histéria de indios, falou
também que se fosse indio ele precisava dangar o Toré dos indios”. Ata da reunido da
AIKA de 26/08/2005. Acervo Museu dos Kanindé.



“Funaia” é o modo como denominam usualmente a Fundacio
Nacional do Indio (FUNAI), o érgio responsével por parte significa-
tiva das politicas indigenista do Estado brasileiro, ou melhor, como
falam os Kanindé, aos “indizimas”, - eles proprios, mesmo que nio se
autoatribuam este “rétulo étnico” (Arruti apud Vaz Filho, 2010). Em
sua semantica, € o drgdo que reconhece e concede direitos, talvez dai se
entenda melhor a associagdo entre “cradasto” e ser indio, ja que este se
constitui como um modo especifico de reconhecimento.

Assim, o “cradasto da Funaia” é apropriado pelos Kanindé,
operado nas dinamicas que constituem as fronteiras de identificagcdo
e organizacdo das diferencas. Desde que iniciaram sua mobilizagao,
anualmente repetem-se os oficios enviados a Funai solicitando reconhe-
cimento do territério como uma Terra Indigena. A presenca da FUNAI
na aldeia Sitio Fernandes durante o conflito com os trabalhadores rurais
da fazenda Alegre (1996), foi um importante momento para a percepgao
da populagéo local acerca do reconhecimento que havia, por parte do
proprio 6rgao oficial, deles tratarem-se de um povo indigena. Por lon-
gos anos os Kanindé se mobilizaram pelo reconhecimento da FUNAI e,
em 2003 participaram ativamente do encontro dos “povos emergentes”,
em Olinda (PE)."* Na aldeia Sitio Fernandes, até hoje (2016) ainda nao
existem placas de identificagdo de Terra Indigena, e apenas em agosto
de 2011 ocorreram os procedimentos iniciais de demarcagao territorial,
a qualifica¢do da reivindicagao de reconhecimento, que avaliaria a via-
bilidade de ser instituido um Grupo de Trabalho'*.

121 O “IEncontro Nacional dos Povos Indigenas em luta pelo reconhecimento étnico
e territorial”, realizado em Olinda (PE), entre 15 e 20 de maio de 2003, congregou 90
liderangas de 47 povos indigenas nao-reconhecidos pela FUNAI, que reivindicavam a
efetivagao da Convengédo 169. “Os povos aqui reunidos rejeitam de uma vez por todas
as exigéncias do governo federal em produzir relatérios, pericias e laudos de compro-
vagdo de nossa identidade étnica a fins de conferir-nos direitos inerentes e especiais
destinados aos povos indigenas e consagrados na Constituigdo Federal” (Carta dos
Povos Indigenas Resistentes, Olinda-20 de maio de 2003, acervo Museu dos Kanindé).
O encontro teve uma ampla participagdo dos povos indigenas do Ceard e o apoio de
entidades locais, como a AMIT, a Pastoral Raizes Indigenas, de Cratets, e o Centro
de Defesa e Promogao de Direitos Humanos da Arquidiocese de Fortaleza (CDPDH).

122 Era ultima etapa da pesquisa de campo, agosto de 2011, quando estiveram na
aldeia Sitio Fernandes dois técnicos da FUNAIL Apds cerca de quinze anos de mobili-
zagdes visando o reconhecimento étnico, finalmente esbogava-se iniciar, formalmente,



Em vistas disso tudo, inclusive dessa polémica disputa de repre-
sentacdes a nivel interno, a autoafirmacao como Kanindé se constitui
como um critério anterior e, até mesmo, mais importante que o proprio
“cradasto”, que se constroi também como um dos principais critérios de
indianidade. Se pertencer a familia ja é um critério (ter daquele sangue,
que é de “uma familia s6”), mesmo que nao o exclusivo, hd também de
se querer ser indio, ndo basta ter o sangue nem ser s6 cadastrado. Se
assumir é ser indio, isso garante o reconhecimento pelo grupo'*.

Em relagdo ao processo de autorreconhecimento, sempre ouvia
falar do caso dos moradores da localidade de Jucazeiro, uma povoa-
¢do formada por parentes dos Kanindé, seus primos, bem préxima
aos Fernandes e no interior da drea pretendida para a demarcagio.
Segundo Sotero, eles “(...) também se assumiram na primeira etapa das
nossas reunio, e se cadastrou no primeiro cadastramento pela Funaia.
Quando foi o segundo cadastramento, eles mandaram uma carta que
nao queria se assumir mais nao (...)". Situa¢do complexa, na qual de-
tectamos um momento crucial para a analise das relacdes interétnicas:
um contexto de variagdo da identificagdo (Barth, 2000). Faltam-nos
maiores informagdes sobre o caso, no entanto, encontramos o seguinte
bilhete - escrito a mao em um pedago de papel - no acervo documental
do Museu do Kanindé:

o processo de regulariza¢io fundidria do territério Kanindé. A “Qualificagdo da rei-
vindicagao de demarcagéo territorial” foi uma atividade “técnica” visando justificar a
demanda, iniciada em 1996. Na oportunidade, foram realizados os primeiros estudos
visando o reconhecimento do territério indigena do povo Kanindé, efetuados pelos
servidores da Coordenagio Regional de Fortaleza da FUNAI, Lucio André Wanderley
Correia Melo e Francisco de Assis Pinheiro da Silva, que apresentaram o relatério inti-
tulado “Qualifica¢do de Reivindicagdo da Terra Indigena Kanindé de Aratuba” no dia
1°- de agosto de 2011, a Sra. Giovana Acacia Tempesta, entdo coordenadora-substituta
da CGDI/DPT/FUNAI (Coordenag¢ao-Geral de Identificagdo e Delimitagdo/Diretoria
de Protecao Territorial), conforme Memorando N°- 773/2011/GAB/CRF-CE/FUNAI,
de 2 de agosto de 2011.

123 No inicio de agosto de 2011, comegou a ser realizado o recadastramento nas
casas das familias indigenas. Por conta disso, realizou-se uma grande reunido, com
a presenca de mais de 100 pessoas, no dia 6 de agosto, para a qual foram convidados
os moradores da aldeia Sitio Fernandes, da aldeia Balanca, do Jucazeiro, e de outras
povoagdes no interior da drea a ser demarcada, para se debater sobre a importincia de
ser cadastrado, ja que, segundo os Kanindé, com a demarcagao da terra, ndo sabem
como vai ficar a situagdo dos parentes que nio estiverem “cradastados”.



29 11 2006 - Hoé Cicero aqui vai nosso comunicado de Zé
Pequeno, Ze Nél, Pedro do Abraio, Paulo do General, Beto,
Haroldo, Jodo. Que por favor ndo mande ninguém vim pra
saber si nos quer ser indio ou néo ser. (...) Todo nés nao somo
indio. (...) Esse é o comunicado de todos.. a nossa comunida
ista aberta pra outro fins meno esse air.. ',

O bilhete foi o meio usado na comunicagdo de um posicio-
namento definidor na constitui¢ao das fronteiras entre os grupos em
interacdo no interior de uma parentela. Outra situacio relacionada aos
critérios construidos para a defini¢do das fronteiras entre os Kanindé
remete a0 modo como os lagos de parentesco sdo vivenciados enquanto
definidores de pertencimento. Sotero contou o caso de “um cabra™

Ano passado veio um pessoal 14 dos Pitaguary e tinha um
cabra la que disse que é dos Kanindé, e eles 1a num apro-
varam. Foi preciso eles vim aqui, a gente fez uma reunido
com todas as pessoas e aprovou. Ele disse o registro dele, e
era do lugar mesmo que ele tava dizendo, era de uma familia
da gente mesmo, la num-sei-da-onde. E pareceu tudo como
o povo Kanindé, ai ele se amostr6 que ele era isso mesmo,
fizemos uma declara¢do e mandemo pra o cacique de 14 dos
Pitaguary, dizendo que ele era mesmo indio. Conhecemos a
familia dele, onde ele morou e tudo (Cacique Sotero).

Internamente, existem muitos estigmas e esteredtipos desa-
bonadores acerca do que é ser indio. “Eles falam que indio é ladrao,
indio é veado” (d. Tereza). Entretanto, a adesdo a identificagdo étnica
vem crescendo muito, “atingindo quase 90% do pessoal se identifi-
cando” (Cicero Pereira), mas “(...) 50% ou 60% ainda convivem com o
sindicato” (Cacique Sotero). As disputas, simbolicas, politicas e de clas-
sificagdo, continuam. Em sua fala, exibindo atributos identificadores,
esteredtipos e estigmas sociais que eles vivenciam, Cicero — que é uma
das mais influentes liderangas indigenas — nos conta que “isso ainda

7%

existe na vergonha da gente dizer o que a gente é”.

124 Bilhete dos moradores do Jucazeiro para Cicero, 29 de novembro de 2006. Acervo
do Museu dos Kanindé.



Na frente da pessoa que ta fazendo ali o cradasto, a pessoa
se assume como indigena. Mas quando chega num hospital,
num posto de satde, na cidade, ele ndo quer se identificar.
No nosso territério ta tendo muita gente jovem que num se
assume, num quer ser indio, num quer botar um colar no
pescogo, num quer botar um cocar na cabega, se sente muito
pequeno dentro do seu préprio municipio, acha que chegar
na cidade, chegar no hospital, chegar num canto publico
com colar no pescogo e for dizer que é indio, se acha muito
pequeno porque alguém chateia, vai dizer que vocé num ¢
indio, vai discriminar. Num diz comigo mais, com Sotero,
com o Valdo, porque eles ja sabe que noés somos maduros,
que a gente anda por todo canto com nossos colar, que nds
somos e ndo podemos ser discriminados. Quando nossos
jovens conhecer a sua realidade, o que ele ¢ mesmo, eu tenho
certeza que vai dizer e ninguém vai discriminar. Ele pode
usar até a for¢a maior, ele tem que se sentir forte de conhecer
o proprio direito dele (Cicero Pereira) (grifo meu).

Os objetos atuam diretamente na percepgdo subjetiva e nas

.

associacOes relacionadas a identificacdo e reconhecimento étnico.
A época da pesquisa de campo, Cicero Pereira, que é o irmdo mais
novo do cacique Sotero, era a lideranca mais ativa internamente nas
articulagdes do movimento indigena. Era o presidente da AIKA, um
importante mediador junto aos drgaos e instancias de reconhecimento
oficial. Sua fala explicita os critérios que foram sendo construidos para
o reconhecimento de quem é Kanindé, por parte do préprio povo e de
suas relagdes com o Estado brasileiro:

Primeiro ja sabe quem mora aqui, as primeiras pessoas que
tdo aqui é as liderangas, as pessoas mais idosas, num ¢é jovem,
lideranga é um cacique, é um pajé, que sabe que a pessoa
mora aqui. Um dos critério que identifica é ele dizer que é
indio, porque a gente conhece quem é ele. Se uma pessoa de
fora chegar e dizer que ¢é indio, ela vai passar por um pro-
cesso: da onde veio, qual é a histdria, um dos critério é isso
ai. Dizer que é indio e assumir ser indio, e também ter o seu
bem comum nas comunidades, fazer os seus trabalhos. T4 a
associagdo ai, ela tem o seu estatuto, pra trabalhar com o seu
povo. Aquela pessoa que é indio td dentro da luta, luta pela




terra, pela educacéo, pela saide, ele num pode ser um indio
pra se aproveitar de alguns projetos que vem. O indio que é

indio num vai se enversar com projeto de governo. O indio

que ¢ indio tem que se preocupar com o meio ambiente,

com a natureza e com sua sobrevivéncia de viver na propria
comunidade. Isso é um dos critério que a gente sempre aplica

nas reunides, o seu compromisso, de pessoas pra viver bem

na comunidade, ajudar a comunidade e nio ser contra as
coisas. Um indio ndo pode ser contra outro. Para se assumir

como pessoas indigenas tem que querer ser. E querer ser e se
assumir (Cicero Pereira) (grifos meus).

Cicero Pereira aponta alguns critérios fundamentais do
reconhecimento entre os Kanindé: morar na aldeia Fernandes, au-
toafirmar-se, ter uma historia (passado), trabalhar pelo “viver bem” e se
engajar na AIKA. A defesa do meio ambiente e da natureza também es-
tdo presentes nessa constru¢do, como nao poderia deixar de ser, ja que
tratamos, conforme Sotero, de um “sistema da mata”. A construgdo de
uma liga¢do com um passado, selecionado e reconstruido a partir das
lembrangas existentes e de outras apropriadas, possibilita efetivar um
pertencimento a uma coletividade fundada na crenga em uma origem
ancestral comum (Weber, 1991) — sejam esta os trés irmaos “Francisco
dos Santos”, seja esta Canindé, o chefe dos Jandui, de quem se conside-
ram descendentes. Segundo Cicero Pereira,

Kanindé ¢é porque a gente vem de uma histdria, de uma pes-
soa, que era um chefe. Como nds temos um cacique aqui,

a gente vem daquela histéria, se vem daquela histéria foi
escolhida aquela histéria. Eu me considero indio Kanindé,
num é que eu tenha passado por Canindé (cidade). Eu venho
da histdria, de pessoas, de antepassados, de uma familia que
veio de 14 pra ca.

Ao acionar a ligagdo, no presente, a um passado, a uma “histdria
escolhida”, Cicero explicita modos de constituicao social da memdoria
indigena. Para esta associagdo se concretizar, precisa de um “ponto de
amarragdao” (Montenegro, 2003), para o qual as variadas narrativas de
migragdes compartilhadas enquanto tradi¢do oral serdo reorientadas.
Zé Maciel ja relaciona a condicdo de ser indigena a terra, quando afirma



que “o indio é natural da terra e a terra do indio é essa aqui. E entdo a
base é que nois vem fazendo, eu me considero desse jeito”. Percebemos
como a prépria nogdo — presente nas categorizagdes sobre os objetos
- de indio como “ser da terra”, também amplifica sua influéncia como
atributo definidor de um auto-reconhecimento. Ana Patricia Fidélis
(filha da principal rezadeira, dona Odete), trabalhava a época como
agente de saude da Prefeitura Municipal de Aratuba, atuando nas co-
munidades Sitio Fernandes, Régio e Quebra-Faca. Atendendo a indios
e ndo-indios do mesmo grupo familiar, sempre ouve muitas histdrias
acerca da polémica sobre a auto-afirmagao e existéncia, ou nao, de in-
dios na regido. Sobre isso, Ana Patricia nos contou que:

(...) algumas pessoas falam pra mim que ser indio é... a pes-
soa num paga nada pra ser indio, s6 tem a ganhar. Tem o
colégio que ja foi construido, o centro de artesanato, se Deus
quiser vai ser construido o posto, vai ter a equipe de satde
da familia indigena. A pessoa ganha, s6 tem a ganhar, ndo
tem nada a perder. Aqui é uma das comunidades de Aratuba
que estd se desenvolvendo mais e as outras pessoas ficam
comentado fora que ¢ devido ao movimento indigena (Ana
Patricia Fidélis).

A chegada dos chamados “beneficios” relaciona-se a dinami-
ca das identificagdes em que ocorre uma positivagdo da indianidade,
que atua combatendo parivpassu os atributos degradantes, amplamente
disseminados. A conquista de alguns direitos sociais, principalmente
o0s mais notaveis, simbolica e literalmente eficientes, atuam diretamente
em problemas historicamente criticos, como o acesso a agua, a educa-
¢do e a saude. Nao enfatizo nem mesmo a terra — questao mais pontuada
quando se quer afirmar o carater instrumental do auto-reconhecimen-
to como povo indigena — porque, como terra de heranga, a questao foi
sempre defender as fronteiras ja constituidas a cada geragdo contra o
avanco de posseiros e invasores, além de retomar as que foram invadi-
das ao longo do tempo por potentados locais. Admitir a relagdo entre os
beneficios advindos do reconhecimento e os processos de identificagdo
ndo significa necessariamente reatar uma perspectiva instrumentalis-
ta para a andlise da etnicidade, mas considerar as construgdes sociais
de sentido efetuadas pelos sujeitos que vivenciam os processos étnicos



enquanto embates de classificagao envoltos por conflitos sociais de va-
riados matizes.

Estes critérios de reconhecimento sdo incorporados parti-
cularmente por cada individuo, em suas experiéncias pessoais de
identificacio como Kanindé. O artesdo Raimundo Terto é enfatico em
sua nogdo de pertencimento e, contrariando um dos critérios elencados
por Cicero Pereira, afirma categoricamente que se considera indio “(...)
desde o tempo que eu me cadastrei, s6 que eu ndo gosto de participar
dos encontros 14, sabe, eu vou, mas num ¢ direto”.

Existem variadas experiéncias e vivéncias da etnicidade. “Sinh6”
Bernardo é uma pessoa muita querida na aldeia Sitio Fernandes e em va-
rias localidades de Aratuba. Foi agente pastoral das CEB’s, muito ativo
na organiza¢do comunitaria da regido e a primeira lideran¢a apontada
pela coletividade para assumir a fungdo de cacique dos Kanindé, ndo
tendo aceitado. D. Maristela Soares ¢ sua esposa. Perguntada sobre sua
indianidade, inicialmente hesitou, apontando-o: “(...) eu sei que o Sinhd
¢ que anda nesse negocio”. E logo recorreu a uma referéncia comparti-
lhada acerca da identificagdo, falando que “(...) trouxeram um cadastro,
eu sou cadastrada”. De sangue, nada afirmou. Mas depois, justificou:
“Eu sou, eu j4 entrei. E uma coisa que serve muito as pessoas, serve pra
tanta coisa, se a gente for ser contra”.

D. Maristela tem conhecimento de pessoas que sdo contra os
“indizima” entre seus parentes, mas ela ndo é. “Nao sou contra nem um
e nem o outro”, pontua. Se, por um lado, ha duvidas acerca da indiani-
dade entre eles, por outro, numa afirmagdo de um pertencimento que
ninguém pode negar, nio paira duvida acerca de quem ¢ da familia:
“E tudo uma familia sé e o que adianta ser contra o outro, né? Num
pode, num pode nio ser contra ndo, tem que ser a favor” (D. Maristela
Soares).

Os sentidos da etnicidade sdo variados e ndo ha uma escala pre-
cisa para quantificagdo, ja que estamos lidando com processos sociais
altamente subjetivos, a nivel individual, intimamente relacionados com
o senso de pertencimento e com as relagdes de identificagao e atribui-
¢do de diferenciagdes. Ana Patricia Fidélis, que ganhou o sobrenome
em homenagem a sua avé indigena (Raimunda Fidélis), expoe seus
critérios pessoais: “(...) pra mim ser india é td4 mais o meu povo, ajudan-
do, acompanhando os movimento atrds de melhoria pra comunidade,



trabalhar na terra como eu trabalhei e ainda trabalho, gostar da natu-
reza”. A ideia da coletividade é constantemente associada a condicdo
de ser indio, ato que se funda no pertencimento a um povo, mas que
é vivenciado de multiplas formas por cada individuo através de suas
experiéncias sociais.

Na construgdo social da etnicidade Kanindé, a definigdo das
fungdes de pajé e cacique, e a adogdo de um etnénimo, cena comum
entre tantos outros povos indigenas “emergentes”, foi parte fundamen-
tal no processo de diferenciagdo interna gerado pela reorganizagao das
diferencas no grupo de parentesco. Segundo Cicero Pereira:

Eu me sinto hoje dessa maneira, né, indio eu sou. Por que esse
nome Kanindé? Porque antigamente, a histéria de Canindé,
eu acho que ¢ uma histéria que tem no Nordeste todo, meu
pai falava que ‘acold tem uma raca de cabra Canindé’, era um
animal. Criou uma cabra de leite que tem uma lista debaixo
da barriga, eles botaram o nome de cabra Canindé, eu nio sei
porque botaram esse nome. Mas eu venho acompanhando as
primeiras pessoas que vem passando, como podia ser indio
Sotero, indio Maciel, isso foi um nome que foi botado, uma
familia. E quem nem os nomes de porque Quebra-Faca?
Alguém botou aquele nome, e os mais velhos dizem porque
aquele nome é Quebra-Faca, era uma madeira que tinha, a
pessoa ia quebrar ela com a faca e quebrava a faca. Por que
Rajado? Botaram aquele nome la porque as pedras sdo rajada,
e quem botou ali? Hoje, 14 perto da casa do Cico, ele planta
la no Barreiro, por que esse nome Barreiro? Porque era um
canto onde toda comunidade arrancava o barro pra fazer
louga e fazer telha, ai botaram o nome de Barreiro. E assim
deram os nomes das coisas.

Entre 1967 e 1977 a missiondria indigenista Maria Amélia Leite
viveu em Aratuba, atuando nas CEB’s vinculadas a pardquia, junto ao
padre Moacir Cordeiro Leite. Posteriormente, entre 1977 e 1985, mo-
rou em Sergipe, onde passou a atuar junto ao povo Xokd, da Ilha de
Sao Pedro. Nesse interim, passava temporadas no Ceard e, numa dessas
estadias, retornou a Aratuba para rever os amigos e suas comunidades,
entre as quais atuou por varios anos. Em sua histdria pessoal, Maria
Amélia afirma que a ida para Sergipe a fez despertar para as questdes



étnicas entre as populagdes pobres, com quem vinha trabalhando des-
de a década de 1950. Nos dez anos em que circulou entre as dezenas de
distritos e povoados da serra de Baturité, da quebrada e do sertdo, ainda
ndo havia atentado para a indianidade de muitas delas. Apds aquela
viagem, seu olhar se transformou, e ela virou indigenista. Maria Amélia
nos contou que, em um destes retornos,

Em 1981, eu fui em Aratuba. Primeiro, eu fui no Paraiso
(sitio vizinho, onde também existiu uma CEB). Quando
cheguei, contei a histdria dos indios, porque eu tava com o
coragio cheio dos Xokds. Ai um velho, o marido da dona da
casa, disse: ‘eu tenho um presente pra vocé (...) eu vou lhe dar
aqui uma lembranga dos indios da Aratuba’. Ai eu disse: ‘o
qué?’, ai ele: ‘é, aqui tem uns indios, 14 nos Fernandes, aquele
pessoal é indio’, ai eu disse: ‘eu nao acredito!’, ai ele me deu
um machado de pedra.

Nesta viagem para o Ceard, retornou ao Sitio Fernandes, mos-
trou o machado e contou sobre a “descoberta”, ficando surpresa ao
saber o que eles ja sabiam: que descendiam de indigenas. Maria Amélia
afirma,

(...) eu num me lembro se ele falou que eram Canindé, isso
eu nao me lembro, mas ele falou: ‘os indios dos Fernandes’.
Eu cai pra trds. Quando eu cheguei 14 nos Fernandes conver-
sei com eles, mostrei o machado, um machadinho, ai fiquei
com um machadinho, ainda hoje eu tenho o machadinho.
Fuil4, conversei, perguntei. Mas num ficou muito na histéria
dos indios nao, eles diziam era: ‘0 meu avd, o meu bisavd era
indio’. Ficou s6 nisso, num teve grande repercussao.

Naquele momento, o relato de Maria Amélia, ressaltando a
vinculagao entre o machado de pedra e a descendéncia indigena néo
teve grande importancia'®. A adog¢ao do etnoénimo Kanindé s6 ocorreu

125 Durante nossa permanéncia no Sitio Fernandes, e com a realizagdo dos traba-
lhos de inventario no Museu, os Kanindé sempre falavam a histéria do machadinho
que Maria Amélia possuia, e da enorme vontade dela de dod-lo para eles. Durante
o periodo em que 14 estive, tentei por varias vezes facilitar este encontro e a ida da



em meio a mobiliza¢do por reconhecimento étnico, em 1995. Eles nao
identificam um momento exato em que passaram a autodenominar-se
como povo “Kanindé de Aratuba” (para se diferenciar dos “Kanindé
de Canindé”, seus parentes da Gameleira), mas recorrem a determi-
nados sentidos associados a esta assun¢ao. Conseguimos identificar os
seguintes:

a) Fazem referéncia a animais de criacao adjetivados “Canindé”, como
memoria de seus antepassados, por conta da cor da barriga de-
les (cabra, jumento, boi);

b) Fazem referéncia a intelectuais, dos quais se destaca o professor
Francisco José Pinheiro, do departamento de Histéria da UFC,
pesquisador da historia indigena, ex-vice-governador e ex-se-
cretario de Cultura do Estado do Ceard, de quem foram alunos
na 1* turma do magistério indigena organizada no Estado.
Durante as mobilizagdes e atividades do movimento indigena
no Ceara, frequentemente o prof. Pinheiro ministrava aulas
sobre histéria do Ceara, tendo sido docente daqueles que cursa-
ram o magistério;

¢) Fazem referéncia ao fato de serem provenientes do sertdo de Canindé
e as migra¢des dos antepassados pelo sertdo até a serra;

d) Fazem referéncias as pesquisas efetuadas por eles mesmos, a partir
das quais “descobriram” que eram Kanindé.

Desde suas primeiras aparigdes como indigenas, registradas
na imprensa local a partir de 1995, ja foram apresentados como povo
Kanindé. E fato que ja existiam liderangas locais consolidadas e for-
mas eficientes de organizagao antes da chegada de uma mobilizagao de
carater étnico indigena. Este processo de organizagdo social no Sitio
Fernandes foi resultado de décadas de amadurecimento politico no
STRA e nas CEB’s, o que havia possibilitado a construgao de instancias

missiondria para Aratuba fazer a entrega, mas ndo consegui. Entretanto, no dia 7
de setembro de 2011, pouco apds minha partida, Maria Amélia Leite retornou mais
uma vez e entregou, numa cerimonia com a popula(;éo, o machado recebido em 1981,
que ela aponta como uma das primeiras referéncias, em suas memorias pessoais, aos
Kanindé de Aratuba. Hoje, o objeto faz parte do acervo do Museu dos Kanindé.



coletivas de discussdo dos problemas da “comunidade”, termo muito
usado por eles. Trabalhos comunitarios em hortas e rogados, princi-
palmente, atividades religiosas, como tercos e novenas, e as chamadas
“reunides”, por exemplo, eram momentos importantes no processo de
organizagdo interna. “Af foi uma grande motivagao que deu a nois da-
quele dia em diante, nois ficar fazendo as nossas reunidozinha juntos e
descobrindo cada vez mais a nossa histéria indigena aqui nesse povo
de Canindé” (“Sinh6” Bernardo). Dai, com o “descobrimento”, esses
canais de organizagao ja existentes foram reformulados, frente a nova
proposta de mobilizagao. Assim, foi chamada uma primeira “reunido”
para discutir a “descoberta” que haviam realizado Cicero e Sotero, com
a participagdo na assembléia estadual indigena de 1995.

Foi nesse processo de reconhecimento que foram criadas as
fungdes de pajé e cacique, mediadores fundamentais com o Estado
brasileiro no processo de reconhecimento. Maciel conta sobre uma con-
versa que teve com Sotero, logo no inicio da mobilizagao:

Um dia ele saiu pra uma reunido, sei nem onde foi. Quando
ele chegou, nois ia subindo pra rua e ele disse: ‘Maciel me
diga uma coisa, vocé quer ser pajé ou vocé quer ser cacique?’
Imaginei que eu num sei ler, pra ser cacique precisa adquirir
as coisas pra trazer pra dentro da aldeia. E ele como ja sabe
ler e eu num sei de nada, s6 sei dos matos, disse que ficava na
aldeia mesmo. ‘Sou o pajé’ (Pajé Maciel).

Sotero conta a sua versao:

Me tornei cacique porque, com o tempo que foi se passando,
a gente conhecendo os outros caciques, ai se foram um povo
se lembrar que nois, a nossa aldeia, também precisava de
um cacique e um pajé. O pajé a gente tem muita lembranga,
diziam que os pajés eram os rezador e o cacique sempre era
pra viajar, andar e trazer dedicagdo, levar algumas noticias
pras aldeia, encontrar as noticias da gente, a histdria da gente
pra outras aldeias e as outras contar pra gente também. Tem
essa transi¢ao de um pro outro. Os indios pensaram de eu ser
o cacique. Disseram que eu tinha capacidade de ser cacique e
me perguntaram. Eu disse que topava (Cacique Sotero).



Nos importa apreender a construgdo e as significagdes das nar-
rativas sobre o processo de definicao das liderancas aptas a assumir as
funcoes de pajé e cacique entre os Kanindé. Consideremos o problema
do “relativismo historico”, ja que “Néo se trata de uma versao do pas-
sado ser melhor (confiavel, plausivel, perspicaz e assim por diante) do
que qualquer outra” (Burke, 2006, p.72). Nas falas das duas lideran-
cas, as concepgdes sobre os papéis de cada um deles convergem em um
ponto, pelo menos: o cacique tem a funcdo de sair da aldeia, “trazer
dedicagdo”, mediar contatos com outros povos e orgaos, levar e trazer
noticias. Frente a associa¢do entre a fungdo de pajé e os rezadores, feita
por Sotero, Maciel ndo apenas tem consciéncia, como se posiciona e,
honestamente, afirma: “tenho as minhas rezas” e “sé sei dos matos”.
Outras associagdes feitas por Maciel foram decisivas em sua escolha,
quando conta que: “Eu disse que fico como pajé, porque ele sabia ler,
eu nao sabia”, e: “Eu acho que ele achou que o mais velho, que podia
ser eu”. Percebemos a importancia dada ao ato de ler para fazer a me-
diacdo e, ao mesmo tempo, a idade, que traz o aval da experiéncia de
vida, como nogdes relacionadas a sua escolha por ser o pajé, fungao que
desempenha até hoje.

Este processo politico reflete os contornos locais atribuidos as
defini¢oes das funcgdes de pajé e cacique, a partir de dindmicas poli-
ticas pré-existentes, nas quais tanto Sotero quanto Maciel ja eram
considerados liderangas de longa data e, de certo modo, ao tornarem-se
mediadores dos contatos assumindo essas fungdes na organizagao in-
digena, além da garantia de uma confianga conquistada através de uma
atuagdo prévia, selavam uma alianca entre dois nucleos familiares ex-
tensos fundamental para o fortalecimento da mobilizacio étnica entre
a populacio do Sitio Fernandes.

Neste processo, outra defini¢ao importante foi acerca do et-
nénimo que seria adotado, momento de questionamento inevitavel
sobre o passado coletivo dos moradores do Sitio Fernandes: quem eram
os seus ancestrais? De onde vinham? Que histdrias contavam e que me-
morias possuiam sobre as geragdes anteriores? Eram indios? Que eram
“uma so6 familia”, sempre souberam. Mas, a qual “etnia” pertenciam?
“Povo dos Fernandes”, como sdo conhecidos em Aratuba e regido? Mas
que povo era esse?



Assim como criar as fungdes de pajé e cacique e comegar a
dancar o toré na aldeia, adotar um etnénimo era uma condicdo sine
qua non para a obten¢do do reconhecimento como povo indigena. Este
processo foi o resultado de uma complexa rede de relagoes, fluxos de
objetos, materiais e informag¢des em cruzamento constante, compondo
uma metédfora significativa para analisarmos a constitui¢ao de dina-
micas das identificacdes étnicas entre os Kanindé como um mosaico
formado por elementos de procedéncias variadas, que recebem novos
significados quando relacionados entre si e com a realidade na qual es-
tdo se inserindo. Nao havia uma referéncia de pertencimento a um povo
especifico na memoria social desta coletividade, no entanto, a ideia de
uma origem comum era ndo s6 compartilhada, mas possuia certa uni-
formidade narrativa. Sotero conta que comegaram a se mobilizar para
serem reconhecidos “s6 como indio, indigena. Quando nois ja tinha
feito varias reunido, ndo se chamava povo Kanindé. Eu num conhecia
assim, o meu pai ou minha méae ou avé chamando nois de Kanindé nao,
de jeito nenhum!”

Outras lembrangas foram reinterpretadas, ja que poderiam
trazer algum sentido para uma descendéncia indigena. Nesse sentido,
memorias das migragdes rememoravam que seus antepassados vieram
de lugares determinados; buscaram saber quem havia vivido nesses
locais, em que possivelmente estiveram seus parentes das geragdes an-
teriores. As narrativas sobre migragoes foram fundamentais na adogao
do etnénimo Kanindé, aliadas a outro componente importante para a
construcao da etnicidade: as pesquisas que resultaram na formacao dos
“dossiés”, conjuntos documentais guardados no Museu dos Kanindé,
formados a partir de 1995. Sotero, explicitando suas associagdes, conta
que eles foram

(...) fazendo pergunta nos encontros. Uma das primeiras
pessoas que fizemos pergunta foi a um historiador. O que
significava uma histéria Canindé? Porque nois era daqui
do sertdo do Canindé e tinha essa ligacdo com a Gameleira,
que é um povo nosso que ¢ do sertdo do Canindé. E eu fui
até que respondi pra ele, que essa pessoa foi o Dr. Pinheiro,
ai eu fui e disse que eu conhecia Canindé. Canindé era
como eu conhecia a cidade de Sdo Francisco, que se chama

Canindé; e segundo ¢ o animal, o burro, o boi, o jumento,



aquele bicho que é preto da barriga amarela, barriga assim
quase branquicenta, nois chamava um jumento Canindé, um
burro Canindé, um boi Canindé, porque ele tinha a barriga
amarela, quase avermelhada e era preto, o lombo dele todo
preto, o resto do corpo e a barriga branca. Ai eu conheci que
era nossa palavra indigena. Depois dessa histéria alguns
pesquisador, e desses que faz essas coisas com a gente, essas
pesquisa que foi e disse que nois era Kanindé, Kanindé, eles
chegaram a dizer que era com k e ndo com c, eu peguei aquilo

na minha cabeca e espalhou aos quatro cantos que nois era
uma familia Kanindé (Cacique Sotero) (grifos meus).

Interpretam multiplos referenciais temporais, simbdlicos, espa-
ciais e identitarios, que vao definir um pertencimento que vem atuando
como um importante sinal diacritico que os vinculara, também, a um
passado e a uma trajetdria histoérica que remonta ao Principal Canindé,
chefe dos Jandui. Sotero lembra das influéncias na definicio do
etnénimo:

(...) um foi o Dr. Pinheiro e outro foi um cara que nois tava
fazendo magistério, e era um professor que acompanhou
magistério naquele tempo. Ele era de Sio Paulo, me falou
essa historia tobém, que era uma atnia que ele tinha visto
numa pesquisa que tinha feito, esse povo Canindé, e eu num
sei como. Até que adepois teve aquela historia dos primeiro
cacique, num sei se foi o primeiro, sei que era um cacique
que ele era, 0s... Um nomezinho assim... que ele era o cacique
num sei o qué Canindé... E dai acabou que eu vim acredi-
tando assim na origem da gente, porque quando eu descobri
que tinha a historia de indio e vivia escondido, podia ter essa
palavra também, indios Canindé, essa tribo Canindé, que
ndo sabia da onde ela podia ser, e caiu, foi descoberto que era
nois aqui no nordeste (grifo meuy).

Em uma pesquisa feita por eles, em 1996, o Sr. Chico Silva, 81
anos, morador de Negreiros, sertdo de Canindé, os contou que “Quem
chegou aqui primeiro foi o Major Simao Barbosa Cordeiro em 1725,
Sdo Pedro era dum tal de Cabral (se refere a fazenda Sao Pedro). Os in-
dios Kanindé que habitavam aqui, sairam em 1626. E eles eram pretos



da barriga branca, é por isso que se chama o animal preto da barriga
branca de Canindé™**.

4.2 Categorias nativas e narrativas do ‘descobrimento’

“Descobrimento” (ou “descoberta”) é uma categoria usada em esca-
la temporal, que classifica 0 momento em que a populagdo do sitio
Fernandes assumiu a identificagdo indigena, em 1995. De sitio a aldeia
Fernandes. A categoria demarca uma ruptura com outras identifica-
¢des sociais (trabalhadores sindicalizados, agentes pastorais de CEB’s,
comunidade rural camponesa etc.) para inaugurar uma identificagdo
étnica (povo Kanindé), utilizada sempre como um discurso sobre a co-
letividade (“A gente comegou a se descobrir”, “Da gente ser indigena”),
o que denota que a “descoberta” é significada como uma escolha co-
letiva de parte do grupo familiar, que foi aos poucos se fortalecendo.
Esta categoria é associada a dois episddios significados como importan-
tes narrativas sobre o inicio do movimento indigena: uma reunido em
Maracanau (1995), e o conflito com os trabalhadores rurais da fazenda
Alegre (1996).

A “descoberta” é parte de um processo que adquiriu significa-
dos imediatos — a conquista da terra da Gia — e simbdlicos, a construgao
social da etnicidade Kanindé. Com a participacdo de Cicero e Sotero
na “2* Assembleia dos povos indigenas no Ceard”, efetuou-se uma ar-
ticulagdo fundamental para o desencadeamento de uma mobilizagao
indigena nascente. A conexao entre o “descobrimento” e estes dois fatos
constitui importante “ponto de amarra¢ao” (Montenegro, 2003) para a
compreensao da construgao social da memoria indigena. A partir desse
momento, passaram a vivenciar um criativo processo de reelaboragéo
cultural, alvo de intensas disputas simbdlicas entre diferentes repre-
sentagdes sobre o passado e o modo de se organizar no presente, nas
condutas individuais e coletivas, na rela¢do com o Estado, no uso de
objetos como sinais diacriticos, nas préticas religiosas e ritualisticas,

126 Depoimento do Chico Silva, 81 anos, nascido e criado na localidade Gameleira,
municipio do Canindé-Ceara. Em 10 de setembro de 1996.



s para citar alguns campos de tensdo mais evidentes. Uma questdo
decisiva seria, cada vez mais, afirmar ou negar um projeto étnico que
passava a ganhar sentido, se posicionando perante a ele. Neste mesmo
momento, comegaram a realizar reunides e organizar pesquisas do-
cumentais, bibliograficas e orais que resultardo no colecionamento de
importantes documentos sobre a trajetéria dos Canindé do passado e
da propria populagdo da aldeia Fernandes.

4.21 A primeira ‘reunido indigena’

CARTA CONVITE - II ASSEMBLEIA DOS POVOS
INDIGENAS DO CEARA. Pitaguary, Genipapo-Canidé,
Kariri, Tapeba, Tabajara, Tremembé, Potiguara de Monte
Nebo, Tremembé e outros. Queremos convidar vocés para se
fazer presente na II Assembléia Indigena no dias 27 e 28 de
Outubro deste ano de 95, na cidade de Maracanau. Depois da
bonita experiéncia que tivemos em Poranga, de onde falamos
de nés mesmo e do profundo conhecimento que tivemos uns
dos outros, das nossas histérias, de nosso medo, da nossa
coragem e forga, é que resolvemos novamente voltar a se
encontrar e ver o que mudou. (...). Nossa Assembléia serd na
serra do Pitaguary, o lugar é muito bonito, tem muito de nds,
¢ nossa terra, nosso chao'?.

A participagao na 2@ assembleia dos povos indigenas do Ceara
constitui, nas narrativas do “descobrimento”, uma importante refe-
réncia simbdlica e temporal para o inicio do processo de identificagdo
como povo Kanindé'®. Segundo Sotero, “A Maria Amélia mandou uma
carta pra mim e o Cigo ir para uma reuniao (... queria que nois tivesse
14 junto com eles (...)”. Ao chegarem l4, até entdo nao sabiam do que se

127 Carta Convite da IT Assembleia dos Povos Indigenas do Ceara. 1995 (Acervo do
Museu dos Kanindé).

128 Um importante registro etnografico deste momento é o video “II Assembléia
Estadual dos Povos Indigenas do Ceard” (Produgao: Top Video, Maracanau/CE).
Disponivel via: http://www.youtube.com/watch?v=KAjrUtzPtDo . Acessado em: 8 de
junho de 2016.



tratava, entdo perceberam que “(...) era uma reunido de indio (...), eles
falavam da histdria indigena, histérias de outras comunidades, até che-
gar na histéria dos Maracanaus (os Pitaguary)” (Cicero Pereira). Sotero
¢ enfatico em afirmar a importancia, no despertar para uma nova iden-
tificagdo, do fato de terem tido contato com os relatos dos outros povos
neste encontro, relacionando-os a “(...) uma histdria que nés tinha tom-
bém aqui na nossa comunidade”.

“Chegando 1a nois se hospedemos no colégio, muita gente dife-
rente, de outras etnias” (Cicero Pereira). Uma das primeiras surpresas
foi encontrarem “(...) uma parenta nossa, que era a d. Joana Cadete,
minha tia, irma do Chico Cadete, da familia da gente”.

“Ela mora la (...). Nos encontremos nossos familiar 14, ai a gente
disse ‘olha, ja tem gente da nossa famia morando aqui, né”. Além da
identifica¢ao de parentes, os irmaos se reconheceram fortemente nas
memorias compartilhadas nas conversas, em determinadas praticas
sociais e nos modos de convivéncia e tratamento dos que participavam
daquele momento. Aquele momento e a vivéncia efetuada no Encontro
que despertou nos irmaos um olhar diferente para as lembrangas que
carregavam consigo, individuais e familiares. Ap6s aquela experiéncia,
nao seriam mais 0s mesmos.

Segundo Sotero, “Aquele dia a gente teve a coragem de se decla-
rar como indigena. L4 mesmo contemos quem era nosso povo, quem
era nossos avos e quem somos nois. Nois somos indigenas”. Através do
compartilhamento dos sentidos apreendidos com os parentes do Sitio
Fernandes, iniciaram uma mobilizagdo politica de carater étnico que
resultou na construgdo de pertencimentos e na atribuicao de identifica-
¢Oes até entdo inexistentes, redefinindo as bases para uma nova politica
da memdria para a representacao do passado.

Entre os assuntos que foram discutidos nos dois dias de encon-
tro, as questdes relacionadas a saude receberam destaque. A assembleia,
que esperava aproximadamente 60 liderangas, ocorreu na “Serra do
Pitaguary”, onde havia “um grande agude para tomar banho, casca-
tas, e muito de nossos troncos veios, uma grande mangueira que serviu
para amarrar o nosso povo na escravidao, é o lugar sagrado, nela esta
os espiritos de muitos de nossos povo que queria liberdade” (Carta-
Convite). Foram dois dias intensos de trocas de experiéncias e, no final,
se reuniram para “avaliar e fazer um relatério de como foi o encontro”.



Encerraram a assembleia com um momento ritual “embaixo da man-
gueira sagrada”, onde fizeram suas “dancas e oragoes” (Carta-convite).

“Tribo esquecida em Aratuba vai a reunido”. Sob este subtitulo,
em 27 de outubro de 1995, o jornal O Povo retratou a participagdo dos
Kanindé na 2@ assembléia indigena estadual. No espago museoldgico,
Sotero aponta para a parede: “Essa reportagem aqui foi a primeira reu-
nido que fiz, que eu recebi a carta e ai eu fui em Maracanau e trouxe a
histéria dessa reunido. Da histdria que nasceu o nosso grupo indigena”.
Nosso primeiro contato com essa matéria ocorreu no proprio espago do
Museu dos Kanindé, pois a mesma se encontrava em destaque, pregada
na parede. Ao apresentar os objetos, cacique Sotero sempre destacava
a matéria como a “primeira histdria nossa”. “Nossa”, como povo indi-
gena; dele, em particular, como lideranga deste processo. Em sua fala,
se apropria da representacao construida pelo jornal sobre a ida deles
a assembleia estadual, e aquele recorte passa a ocupar um lugar sim-
bdlico especial, destacado em meio aos objetos na parede principal do
Museu. Atua como uma espécie de “registro de nascimento”, pois que
de reconhecimento e, na apresentacdo que faz do Museu, esta vincu-
lado a assembleia e ao inicio da mobilizacao indigena, materializando
sentidos para esta narrativa do descobrimento. O fato, em especial,
esta contextualizado como parte importante do processo de organiza-
¢do do movimento indigena no Ceard, marcando o momento em que
os Kanindé a ele se integraram. A nivel interno, tal acontecimento foi
ressignificado quando foram-lhe atribuidos sentidos locais, atuando
nas memorias sociais como uma espécie de narrativa fundadora da
“descoberta”.

Seriam “cerca de 120 familias de um grupo praticamente esque-
cido no mapa étnico do Estado”, representados por José Maria Pereira
dos Santos, 52, e Cicero Pereira, 44 anos, irmdos, casados, agricultores
e moradores do Sitio Fernandes'”.

Quando retornaram para o Sitio Fernandes, os irmaos convo-
caram uma reunifo. “Contemos a histdria pra comunidade. Ficaram
todos ansiosos pra querer saber, quem ia querer se assumir também,

129 Jornal Didrio do Nordeste, dia 25 de outubro de 1995.



porque era uma novidade. Foi onde tudo comegou” (Cicero Pereira).
Naquele momento, lembra Sotero:

(...) criamos coragem de falar a histéria indigena. (...) nds
ouvimos a histéria dos outros e se lembramos da nossa. (...)
Eu tinha lembranga dos meus pais e dos meus avds, num
podia falar que era indio. Fui contando pros daqui, que aqui
tinha indio também, (...) foi espalhando, chamando aquelas
pessoas e crescendo o movimento.

Segundo Cicero, uns

Receberam bem, outros assustados...ficavam duvidando, uns
com um pé dentro e outro fora (...). Dissemos que nessa reu-
nido tinha muito indio. (...) que tavam 14 pessoas da familia
da gente, tudo indios, entdo n6s somos também. Comecemos
a conversar, a discutir. Ai veio o problema da terra, da saude,
da educacio.

A narrativa do descobrimento se confunde com a criagdo do
Museu dos Kanindé. Descortina-se um horizonte mitico que cerca
narrativas de origens, muitas vezes sob ares miraculosos, com o regis-
tro jornalistico sincronico ao evento. Fato e prova documental. Além
dos relatos orais, a reportagem e a carta-convite sdo documentos que
permitem analisar, sob diferentes angulos, a participagao deles na as-
sembleia e como esta foi ressignificada nas narrativas construidas em
suas auto-representagdes.

A partir disso, conta “Sinh6” Bernardo: “O pessoal foi come-
¢ando a entender, (...) em muitas reunido, estudando como era o indio”.
Se, por um lado, a referéncia a esse encontro do movimento indige-
na é forte nos relatos orais de Cicero e Sotero acerca da “descoberta”,
também esta bem difundido nas lembrangas de outras pessoas, embora
de forma menos enfatica, enquanto associa¢ao a mobilizagao. “Sinh6”
Bernardo, por exemplo, conta que “Comegaram a descobrir mesmo
quando o Cicero e o Sotero foram pra uma reuniao em Fortaleza com a
Maria Amélia e gente de outras areas. Eles amostraram alguma coisa la
que os meninos pegaram que aqui também tinha, ai eles trouxeram de
la”. Entre essas coisas, “que aqui também tinha”, Cicero destaca que, na



assembleia, “Comegaram a contar o que faziam na pesca, na caga, con-
versava sobre o que acontecia nos matos. Eu digo: ‘é o que nois vive aqui
na comunidade, nosso mesmo povo™. Este processo de identificagdo
que sentiram - com as memorias, com as pessoas, com as praticas — foi
fundamental para a transformacao subjetiva dos irmaos, para a per-
cepcdo e o sentido dado por eles a sua participacdo e como passariam a
atuar dali para frente. Iniciava-se uma modifica¢ao nas identificagdes
individuais de Sotero e Cicero — o que Barth (2000) denomina de uma
escala micro para a analise dos processos étnicos — levando-nos a refle-
tir sobre a importancia e a eficacia da agao dos individuos na histdria.
“(...) uma posicdo privilegiada na cultura-tal-como-constituida pode
ampliar as consequéncias da a¢ao de um individuo” (Sahlins, 2008, p.
133). Nesse sentido, podemos analisar a relagao entre um fato (a parti-
cipagdo na assembleia) e um processo (a mobilizacdo étnica Kanindé),
o que Marshall Sahlins denomina de relagao entre cultura e histéria
(2003), se referindo ao contexto havaiano do século XVIII.

ocupam uma drea de 1 70 hectares na
Cidade - considerada a 1ais alta do

José "-'-.P'*- l-mﬂ- mmu de Aratuba
LE! ?’(’;’LA-'FE%,CQEHOUTUBROH 995 o POVO
34. Reportagem do jornal O Povo, dia 27 de outubro de 1995.

Esta viagem para a assembleia e o seu retorno para o Sitio
Fernandes marcaram o inicio do deslocamento temporal em busca de
histérias, memdrias, fotos, documentos, objetos e relatos que susten-
tassem a pressentida indianidade, que os irméaos passaram a acreditar



possuir. Com a formagao dos “dossiés”, constituiram suas proprias fon-
tes, através da producao de um arquivo documental significativo, hoje
parte importante do acervo do Museu e fonte de pesquisas de estudan-
tes da escola indigena, além de possuir varios itens referentes a questao
indigena local e nacional, instancias nas quais passaram a interagir.

A interagdo com os demais povos indigenas no Ceara foi
fundamental para o processo de visibiliza¢ao de suas demandas. A
participagdo na assembleia indigena, o inicio da mobiliza¢ao, o confli-
to com os trabalhadores da fazenda Alegre e a criagdo do Museu dos
Kanindé, eventos ocorridos entre 1995 e 1996, estio intrinsecamente
relacionados as narrativas de Sotero, a quem consideramos — utilizan-
do uma designagado de Barth (2000) - um “empreendedor étnico” e um
arquiteto da memoria, ao se portar como um artifice desta historia. Se
a “descoberta” como povo indigena esta vinculada, a nivel estadual,
a participagdo de Cicero e Sotero na assembleia estadual dos povos
indigenas do Ceard de 1995, internamente esta diferenciacao se rela-
ciona com o conflito com os trabalhadores rurais da fazenda Alegre,
em 1996.

4.2.2 0 conflito com os ‘sem-terra’ do Alegre pela Gia

A area da Gia nois trabalhava muito tempo 4. Nossos tios,
meus pais. Tinha um posseiro, que era da fazenda Alegre,
o Nemézio Lima, que era acostumado a arrendar essa terra
em troca de forragens. Nois plantava o milho, o algodao, o
feijao, colhia e deixava a forragem pro gado dele. A fazenda
Alegre emendava com a Gia, tanto que a gente vivia sempre
trabalhando. Comegamos a ver que num tinha mais necessi-
dade de pagar a renda, porque era um territério da gente. Af
comegaram a pensar na desapropriagdo da fazenda Alegre.
Af esse pessoal, quando comegou a se organizar, procuraram
a gente pra ajudar, porque era uma darea que ia ficar pra nois,
se nois lutasse junto. O que aconteceu foi que nois sentemos
aqui, conversemos e discutimos. O patrdo de 14, tava inte-
ressado em vender a terra a eles. O governo compra, paga e
vocés ficam 14 (Cicero Pereira).



A série de eventos relacionados ao conflito entre os moradores
do Sitio Fernandes e os trabalhadores rurais da fazenda Alegre, a partir
de 1996, marcaram sobremaneira os Kanindé, no que se refere a sua
associacdo como momento fundamental — um verdadeiro marco tem-
poral - para o inicio da mobilizagao étnica.

Tratou-se de uma querela na divisdo da terra da Gia entre os
moradores do Projeto de Assentamento Alegre, do Instituto Nacional
de Colonizagao e Reforma Agraria (INCRA) (localizado entre os mu-
nicipios de Aratuba e Canindé) e o povo Kanindé, apds a conquista
da desapropriagdo da terra, resultante de uma mobiliza¢do conjun-
ta dos dois grupos. De ambos os lados em conflito, foram acionadas
instancias diferentes a partir das identificagdes sociais e étnicas ope-
radas pelos sujeitos em disputa. Foram envolvidos diretamente, além
das duas populacdes, o INCRA, a FUNAI o IBAMA, os Sindicatos de
Trabalhadores Rurais de Aratuba e Canindé, a AMIT e aIgreja Catolica.

Este fato foi parte simbdlica importante na constituicao de uma
diferenciagdo relacional, ndo s6 com os assentados — também agriculto-
res rurais e sindicalizados, como eles e tantos outros grupos sociais da
regidao - mas com uma determinada trajetdria historica e social vincula-
da a uma forma de identifica¢do e de auto-reconhecimento relacionada
com os processos politicos que os moradores do Sitio Fernandes viven-
ciavam desde a década de 1960, portanto, de classificagdo social, que
remonta tanto aos embates sobre a representagdo do passado como as
formas de mobilizagdo e estratégias politicas no presente.

Muitos documentos guardados no acervo do Museu dos
Kanindé sdo fragmentos que registram a visdo indigena do processo
que passaram a vivenciar. Este acervo foi sendo reunido por Sotero
durante o conflito; além de ter atuado ativamente no processo, tornou-
se 0 arquivista do grupo. Sdo atas de reunides e encontros, listas com
nomes de pessoas que participaram de agdes especificas, cartas, con-
vites, escritos diversos, pequenos bilhetes etc. O periodo entre os anos
de 1995 e 1997 foi um importante momento para a incorporacao de
documentos e producao de registros, como parte fundamental do pro-
cesso étnico. Para este mesmo periodo ha também uma série de oficios
e cartas enviadas e recebidas entre as entidades e instancias envolvidas.
Estes documentos, juntos com os varios relatos orais que registramos,
possibilitaram-nos uma andlise conjunta dos fundos documentais (oral



e escrito), adentrando na densidade etnografica do vivenciado, ao mes-
mo tempo em que percebemos como estes fatos foram ressignificados
na memdria social, como sdo lembrados através da oralidade e indexa-
dos a sentidos vinculados a uma semantica indigena. Neste cruzamento
analitico e interpretativo, analisaremos os processos vivenciados pelos
Kanindé naquele momento, relacionando a diversidade de sujeitos em
interagdo a proje¢ao de diferentes identificagdes e memorias a se mobi-
lizar conforme os interesses em questio, motivados por um conflito na
divisao de terras.

Nas memorias orais, os varios episddios se confundem, como
resultado do trabalho que as memdrias individuais e sociais produzem
com as lembrangas de suas experiéncias, altamente relacionadas com o
momento presente de rememoragao.

Para a compreensao do conflito, ha de se entender o significado
destas terras para os Kanindé. Gia e o Rajado sdo, historicamente, as
duas principais terras utilizadas para o plantio da populagao da al-
deia Sitio Fernandes. No Rajado, a organizagao social e o parentesco
fundamentam o modo de produzir, a divisao da terra e suas modifica-
¢des ocorridas ao longo das geragdes, inclusive os modos de partilha
relacionados a heranca. O sistema de trabalho na Gia é uma metafora
para compreender as relagdes entre terra, trabalho e produgdo agri-
cola na regido da serra da Aratuba (ou, para utilizar uma designagdo
oriunda da tradicdo marxista, das relagdes entre trabalho e capital).
As relagoes estabelecidas, a partir da terra da Gia, entre os trabalha-
dores rurais (indigenas ou nao) e os proprietarios simbolizam uma
série de praticas vinculadas a um modo de producio baseado no pa-
gamento de renda — em suas diversas variagdes (pastagem, géneros,
porcentagem) — no trabalho “de alugado” (por dia de servico) e na ex-
ploragdo da mao de obra dos agricultores. Estas relagoes de trabalho
foram combatidas através dos processos de mobilizagdo e organiza-
¢éo social empreendidos, principalmente, a partir da década de 1960,
no qual os trabalhadores rurais brasileiros, cada vez mais, buscaram
direitos sociais relacionados a terra para moradia e a melhores con-
di¢oes de trabalho. A organizacdao dos sindicatos de trabalhadores
rurais serd um momento importante no enfrentamento com os gran-
des latifundiarios.



No Ceard, houve um intenso periodo de mobilizagdo cam-
ponesa ao longo da década (de 1980), que iria se concretizar
através de diversos processos de desapropriacdo de fazendas
pelo INCRA. O apoio de setores da Igreja Catolica, especifica-
mente aqueles organizados através das Comissdes Pastorais
da Terra (CPT’s) e da criagdo de Comunidades Eclesiais de
Base (CEB’s), foi crucial, inclusive para a regido que eu pes-
quisava, além de outras no estado (PALITOT, 2010). Assim,
mobiliza¢do camponesa e agdo pastoral convergiam entre
si como projetos politicos associados em contraposi¢do aos
processos de modernizagdo rural, implantados através de
projetos agroindustriais a partir da década de 1970. Todavia,
se a mobilizagdo de “trabalhadores rurais”, como categoria
politica e coletiva, configurava-se historicamente no Ceara,
ela se fortalecia ao mesmo tempo em que as demandas étnicas
indigenas passavam a se constituir como uma possibilidade
até entdo insuspeita (Valle, 2011, p. 50).

Nesta direcdo, a partir dos primeiros anos da década de 1980,
processos de identificagdo étnica resultaram em mobiliza¢des politicas
diferenciadas dentre muitos dos grupos que haviam vivenciado uma
organizagdo social através do sindicalismo rural no Nordeste brasileiro,
como entre os Tremembé e os povos da regido de Cratets (Potiguara,
Kalabaga, Tabajara, Tupinamba, Gavido, Kariri e Tubiba-tapuia), para
citar exemplos no Ceara (Valle, 1993; Palitot, 2010) *°.

Com o inicio da mobilizagdo para a desapropriagdo da fazenda
Alegre por parte dos trabalhadores que residiam e trabalhavam na pro-
priedade, a populagdo do Sitio Fernandes foi convidada a participar do
processo, por volta de 1995. Uma das lembrangas mais recorrentes sobre
este momento inicial é o da criagdo de uma “caixinha”, feita para arre-
cadar recursos e que, em nosso ponto de vista, pode simbolizar a unido
das duas populagdes com o objetivo comum de lutar pela desapropria-
¢do. Z¢é Maciel contou que os Kanindé “(...) pagavam 50 centavos” '*!, e

130 Sobre as clivagens e relagdes entre mobilizagdes étnicas e organizagdo rural de
camponeses, abordando etnograficamente as situagdes Tremembé, mas com uma boa
contextualizagao sobre o campo indigenista cearense, ver: Valle, 2011.

131 Entrevista com José Constantino dos Santos, o Zé Maciel, 45 anos, cagador, reali-
zada por Alexandre Oliveira Gomes, em 15 de maio de 2011.



esses recursos eram utilizados, segundo Sotero, para “ir pra Fortaleza,
ir pra Funaia ou pagar a passagem da pessoa”. A mobilizagdo conjunta
possuia sentidos diferentes que motivavam o envolvimento das partes,
pois, como afirma Sotero “(...) Eles se ajuntaram com nois, nois lutando
pela Gia e eles lutando pelo Alegre”. Entretanto, desde o inicio da mo-
bilizagédo, ja haviam fatos que desagradavam os Kanindé, o que levaria
a um posterior rompimento da alian¢a. Segundo o Pajé Maciel,

Depois o Nemésio (o patrdo, dono da fazenda Alegre) vai e
vende a fazenda e num lembrava que tinha nois dentro. O
INCRA comprou o Alegre. Ai o Alegre queria que os daqui
que trabalhava na Gia, umas 16 pessoas, fosse ajudar eles a
fazer cerca la no Alegre. Deixa que a negrada daqui viram
que ndo dava certo, ai o INCRA soube que tinha essa turma
de indio aqui dentro.

Sotero conta que, com a desapropriagio,

Af nos fumo e veindiquemo que essa parte era nossa, dos
nossos avos, bisavds, que trabalhava nela, e ela era nossa.
Teve uma lutazinha com a fazenda Alegre, que tava conquis-
tando os sem-tetos, que nois chama os sem-terra, né, que se
ajuntou mais n6s os meninos do Alegre, e fizeram uma medi-
¢do sem combinar com a gente. N0s se revoltemos dentro da
historia. Foi preciso vim o sindicato de Canindé, o sindicato
de Aratuba, a comunidade aqui do Fernandes e 0o INCRA do
Brasil. Foi ai que houve uma revolugdo (Cacique Sotero).

A identificagio como povo indigena fundamentou uma
reavaliacdo do passado coletivo e da prépria relacdo com a terra, possi-
bilitando uma tomada de consciéncia acerca da exploracio provinda do
pagamento de vérias formas de renda. Segundo Z¢ Maciel,

Quando a gente descobriu que era indigena, descobriu que
os donos daquela terra era nois, por aquela terra podia trazer
muitas coisa boas. Portanto, 14 ¢ a raiz de tudo, foi onde nois
descobrimos que pagava renda a toa, saia carradas de milho
daqui pra Aratuba, pra quem num era dono.



Os Kanindé baseavam seus argumentos na afirma¢ao da con-
di¢ao étnica para considerarem a terra da Gia como deles, ja que seus
antepassados vinham trabalhando nela ha vérias geragdes. Para Sotero,
“(...) quando nois descobriu nossa histéria indigena e conhecemos que
0s meus avos e nossos pais trabalhavam 14, disse nao, agora num € mais
da fazenda Alegre nao, e sim da comunidade dos Fernandes. E nois
fomo lutar por ela”. H4d uma intima ligagao entre a “descoberta” da con-
dicao indigena e uma reinterpretagao do estatuto da terra.

A categoria “descobrimento” abarca o processo de reinterpre-
tacdo que os Kanindé fazem de sua trajetoria histérica enquanto grupo
social, fundamental em sua afirma¢ao como povo indigena. Através da
luta pela Gia, “descobriram” o que jd eram, mesmo sem afirmarem-se.
Ja eram, como sempre falam, assim como seus antepassados — as vdrias
geragdes que trabalharam pagando renda na Gia - indios; mas como
ndo sabiam - ou preferiam esconder, lembremos das palavras do pai
do cacique - ndo afirmavam isso abertamente. Com o “descobrimento”
como povo indigena, modifica-se a compreensao que faziam acerca da
propriedade fundiaria da Gia, que possibilitara uma nova correlagio
de forgas entre as partes envolvidas. Trabalhar nessa terra ha varias ge-
ragdes vai significar, a partir da conscientizagdo de que sao um povo
indigena, a justificativa do direito a sua posse.

Cada um dos grupos apontava as razdes que legitimavam a rei-
vindicagao pela terra. “Nois dizia que era nossa por causa dos nossos tios,
nossos mais velhos, que trabalhavam na terra. Eles diziam que era desse
fazendeiro que eles tomaram a posse, que era do Alegre (...)” (Cacique
Sotero). Este foi um importante momento na redefini¢ao, interna e ex-
terna, das disputas simbolicas e lutas de classificagdo na aldeia Sitio
Fernandes e regido. A mobilizagdo dos Kanindé, que estava baseada em
uma organizagao social como povo indigena, um caso de etnicizagao da
politica, foi fundamental para garantir a posse da terra da Gia, em um
conflito que foi a primeira oportunidade em que relacionaram a iden-
tificagdo étnica a mobilizagdo politica. “A importancia da Gia é tudo,
porque foi donde nois comecemos a descobrir a origem da gente. A Gia
é a raiz, tudo foi descoberto de la. Ai foi que comegou o movimento e
a gente foi descobrindo que era o que nois somos hoje” (Z¢é Maciel). S6
entdo os Kanindé estabeleceram contatos diretamente com a FUNAL
Antes disso, afirma Sotero, “Nois num tinha esse costume de ta ainda



se comunicando com a Funaia”. Acionaram esta identificacio e, conse-
quentemente, o 6rgao indigenista oficial, através do estabelecimento de
uma rede de contatos dentre os quais a agdo da AMIT, capitaneada pela
indigenista Maria Amélia Leite, terd um importante papel mediador.

Diferentemente da maioria das mobiliza¢des efetuadas por
populagdes rurais da regido - que se organizaram apoiados pe-
los Sindicatos de Trabalhadores Rurais de Aratuba e Canindé e pela
pardquia de Aratuba - para transformarem as propriedades em que mo-
ravam e trabalhavam em Projetos de Assentamento (PA’s) — os Kanindé
optaram por se organizar sob a bandeira da identifica¢ao indigena. Esta
escolha permite adentrar, dentre outras, na relacdo que nos interessa: a
dinidmica entre identificagdes étnicas e memoria, em um processo ativo
de reinterpretagdo do passado. Ao mesmo tempo, através da abertu-
ra do Museu dos Kanindé e da formagdo dos dossiés documentais, os
Kanindé iniciavam um novo modo de auto-reconhecimento enquanto
povo, redefinindo as redes de didlogo estabelecidas e formas de orga-
nizagdo internas. Como afirmou, enfaticamente, Zé Maciel: “N6s num
somos sem-terra, nois somos indigenas”.

Identificamos no acervo do Museu dos Kanindé o seguin-
te documento: “Vai para comunidade de Fernandes aus coidados do
Henrique™

Alegre 9-10-95. N6s da comunidade de alegre estamos lhes
convidando para vir participar de reunido quinta-feira as
5 horas da tarde. Porque nos tivemos uma reunido com os
técnicos do INCRA eles pediram que nos fizesse uma reu-
nido com as familias enteresse morra no imével nos achamos
por bem convidar vocés. Caso vocés interece morra no imo-
vel. Porque seita feira eles vem fazer o casdratamento das
familias trazendo todos documentos da familia. Agradece a
prezencia de todos. '*

O bilhete trata do processo de cadastramento das familias que
morariam no assentamento Alegre, que estava muito provavelmente

132 Bilhete dos moradores do Jucazeiro para Cicero. 29 de novembro de 2006. Acervo
do Museu dos Kanindé.



em processo de negociagdo com o INCRA. Foi justamente numa des-
sas reunides dos grupos na fazenda Alegre, muito rememorada pelos
Kanindé, que a alianga foi rompida de vez. Zé Maciel relata que, duran-
te a mobiliza¢ao pela desapropriagao:

Nois ia prala as vezes e num tinha oportunidade de falar. Um
dia nois fomos. Rapaz, hoje nois vamos quinze pessoas pra
reunido no Alegre, tudo de jumento. Um magote de jumento
faz uma zuada medonha, quinze jumento. Chegando la,
amarramos os jumento no balcio que tinha debaixo do
juazeiro. Quando nois pisa na sala da reunido, eles falaram
que era pra falar quando chegasse a vez. Comegou a reu-
nido, s6 eles. Quando a gente ia falar, diziam: ‘s6 quando
chegar sua vez’. Muito bem. E a reuniéo ficando tarde, tarde,
e num tinha vez pra nois dizer nada. Os jumentos naquela
zuada medonha. Ai incomodou tanto que eles mandaram a
gente tirar os jumentos de 1a. A{, a gente foi falar uns quatro
duma vez: ‘Rapaz, como nois num tem vez e vocés tdo que-
rendo alguma coisa contra nois. Vamos embora e o negocio
d’agora em diante vai ser feio!” Ai saimos todo mundo e voe-
mos em cima dos jumento e viemos embora! Ai o pau torou!
Foi dai pra ca que comegou nossa coisa contra os sem-terra.

Um dos episdédios mais marcantes nas memorias sociais dos
Kanindé nesse processo foi o que muitos denominam de “broca na
Gia”. “Brocar é derrubar os matos, cortar com a foice, pra poder quei-
mar e plantar a roga” (Cicero Pereira). Entretanto, a broca aqui tratada
adquiriu um significado diferente no conflito entre os Kanindé e os
“sem-terra do Alegre”, porque, nesse caso, representava tomar a posse
da terra disputada.

Apos a desapropriagdo da fazenda Alegre e a divergéncia na
divisdo das terras entre os outrora aliados, os assentados iniciaram a
derrubada de uma mata na area da Gia que os Kanindé consideravam
sua. “Nos fumo e botemo um de cima pra baixo e eles botaram um de
baixo pra cima. Até que onde eles botaram, nds paremos” (Z¢é Maciel).
Foram desmatadas duas grandes areas, uma em dire¢ao a outra, de 10
hectares, aproximadamente. Zé Maciel conta que, normalmente, os

Kanindé “(...) trabalhavam na parte de cima” e os assentados “(...) na



parte do plano, embaixo”, ja que esta por¢ao de terra se localiza, como
maior parte do territdrio habitado por eles, em uma “quebrada”.

A partir deste episddio, varias instancias foram acionadas para
mediar uma resolugdo pacifica para o caso. Iniciou-se o processo de
reconhecimento étnico dos Kanindé, por parte da FUNAIL Com a nédo
defini¢do da drea demarcada e/ou declarada indigena pelo 6rgao, a pro-
pria delimitagao da area do assentamento ndo poderia ser feita pelo
INCRA. Com algumas variagdes, a versao de Z¢é Maciel corresponde ao
que mais marcou os Kanindé na realizagdo da grande broca, segundo
relatos orais de varios indigenas. Contam que, num dos dias em que o
grupo trabalhava, os assentados, em cima de um monte,

Vieram pastorar nois. A gente s6 ia parar quando se encon-
trasse que num desse pra brocar de um pro outro. O que eles
fizeram, botaram imposi¢do e quiseram entrar em conflito.
Vieram pastorar nois, uma quantidade de dez armados de
espingarda e vieram enfrentar nois. Pensaram que nois era
s6 um pouquinho e justamente se fosse pra matar nois eles
tinham matado um bocado, mas como eles viram que eles
era pouco e nois tinha 42 homens nessa broca, ai eles teve
medo. Tava até o seu Joazinho 14 de Almofala e o Chico
num-sei-de-qué, o resto era tudo daqui. Os dois era de fora e
quarenta daqui (Zé Maciel).

A participagdo das numerosas familias do pajé Maciel, do caci-
que Sotero e do nucleo dos Lourenco foi fundamental. Consideramos
que este episodio fortaleceu as relagdes de reciprocidade que ja vinham
sendo viabilizadas pela AMIT, entre Os Kanindé e os Tremembé de
Almofala, ja que a participagdo do Cacique Joao Venanga e de outros
Tremembé nos episddios até hoje é muito lembrada pelos Kanindé.
Além de sua presenga fisica, ainda traziam o seu Torém, fundamental
nas disputas simbolicas em questao.

Além dessa mobilizacdo efetiva de dezenas de homens - um
verdadeiro exército — a articulacido em diversas outras instdncias ins-
titucionais possibilitou o envolvimento de outros atores e grupos
sociais externos na questdo. Reunides entre os dois grupos e 6rgaos



governamentais responsaveis foram realizadas para tentar solucionar o
caso'”. Enquanto isso, Maria Amélia Leite, através da Amit, encarrega-
va-se de contatar a FUNALI, para que intercedesse a favor dos Kanindé
que, naquele momento, ainda ndo eram reconhecidos pelo érgao como
povo indigena.

Foi apenas a partir desse episddio, que beirou um conflito de
proporgdes mais graves, que ocorreu uma intervengdo mais efetiva da
FUNALI do INCRA e do IBAMA na questdo, com a presenca de técni-
cos destes 6rgaos para participarem das negociagdes entre as partes'**.
Por conta da “broca” feita pelos Kanindé, os assentados os denuncia-
ram ao IBAMA, que enviou técnicos a Aratuba. Como o macigo de
Baturité é uma Area de Preservagio Ambiental, qualquer intervencio

133 Dentre estas reunides, destacamos algumas, cujo significado foi ressaltado em
diferentes relatos orais. A realizada no dia 29 de agosto de 1996, para discutir o
“problema existente entre assentamentos do Alegre e Fernandes”, que contou com a
presenga do INCRA, STR’s de Aratuba e Canindé, FUNALI (representado por Marcos
Clemente da Silva), Igreja Catodlica (representada pelo padre Moacir Cordeiro) e as
partes envolvidas. Nesse encontro, definiu-se uma comissdo para buscar uma solu¢iao
para o caso (Ata da reunido realizada entre trabalhadores, técnicos do INCRA e padre
Moacir Cordeiro Leite, em 29.08.96. Mitra Arquidiocesana de Fortaleza. Paréquia de
Sao Francisco de Paula. Aratuba-Ceara. Arquivo do Museu dos Kanindé). No dia 12
de setembro de 1996 voltaram a encontrar-se, as mesmas entidades e partes envolvidas
e, no dia 19 de setembro, reuniram-se na area da Gia em que haviam sido feitas as
“brocas”, “dois desmatamentos, com corte raso, na parte Norte da drea do assenta-
mento”, que situam-se a barlavento de Aratuba, “estimados em aproximadamente 10
ha cada” (Relatério de visita técnica aos projetos de assentamento Touros e Alegre,
do Incra (Anténio Edinardo Soares de Sena e Francisco José Arruda Canuto). Incra
- Supes-CE, Ditec-Nuflor. 24 de setembro de 1996. Acervo do Museu dos Kanindé).

134 Entre os dias 18 a 20 de setembro de 1996, Marco Aurélio Candido da Silva,
técnico do INCRA, esteve na drea disputada, com o objetivo de “Moderar acordo con-
ciliatério, entre os assentados do P.A. Alegre e Comunidade dos Fernandes”, segundo
o seu “Relatorio de viagem”, motivada pela ocupagio indevida de uma é4rea do citado
P.A” Participou de uma reunido, junto aos representantes do IBAMA, FUNAI,
STR’s de Aratuba e Canindé, além das partes envolvidas. Em tal oportunidade, “O
representante da Funai-Administrador da Funai na regido Nordeste, foi categdrico
ao afirmar que a comunidade dos Fernandes, oficialmente, ndo sdo remanescentes
de povos indigenas, merecendo portanto um estudo antropoldgico para confirmar
tal hipdtese. Como toda a argumenta¢ao da comunidade dos Fernandes fica baseada
nessa hipodtese, amenizou os animos e com isso facilitou para chegarmos ao acordo”
(Relatério de viagem. 11 de novembro de 1996. Incra, Superintendéncia Regional do
Ceara, Divisao de assentamento).



deveria ser comunicada ao 6rgao com antecedéncia. Técnicos estiveram
na regido, se reunindo com indigensas e assentados.

Um dos resultados dessas reunides foi o estabelecimento de um
acordo entre as partes com o objetivo de “cercar a drea de terra, pra nds
passar um arame” (Cicero Pereira). De Almofala vieram dezesseis rolos
de arame, doados pelos Tremembé. Segundo tal acordo, os Kanindé
se comprometeriam a “botar seis familias pro Alegre, que nem fosse o
Alegre entrando na Gia”. Tal acordo nao foi cumprido pelos Kanindé
desde o inicio' e, segundo os préprios, foi uma estratégia para garan-
tir, naquele momento, a posse da terra disputada. Segundo Cicero,

Nem nois quer ir pro sertdo nem o sertdo quer vir pra ca,
nois tamo acostumado aqui, com nossa temperatura com
frio daqui, e sertdo ta acostumado com a quentura la. Nois
pode ir pra la pra passar um dia, fazer uma plantagio, uma
coisa, mas morar 13, ndo. Ai nois se juntemos e cerquemos.
Foi muié, homem, cercar l4.

Nesse momento, os Kanindé realizavam as varias pesquisas
orais com os mais velhos da familia, representativas da intima liga-
¢do entre mobilizagdo politica, memoria e processos de identificagcdo
étnica. Segundo Sotero, desde que iniciaram esta luta, “(...) nés fomo
contando a historia, conversando com os mais velho a histéria de nos-
so avds”. Existe no acervo documental do Museu dos Kanindé uma
longa listagem com nomes dos mais antigos que foram identificados.
Nos primeiros anos de mobilizagdo, os Kanindé vivenciaram um

135 No dia 1°- de outubro de 1996, na sede da associagdo do assentamento Alegre, se
reuniram a comunidade dos Fernandes e do assentamento, na presenca de represen-
tantes dos STR’s de Aratuba e Canindé e do INCRA, para a assinatura de um Termo
de Compromisso, que estabelecia o “cadastramento de nove familias pertencentes a
Comunidade Fernandes”, que deveriam ocupar a “localidade denominada ‘Buraco da
Gia’ pertencente ao imdvel Alegre e perfazendo uma drea total de 265 ha., responsabi-
lizando-se pelo pagamento da mesma junto ao Incra. As familias comprometiam-se a
explorar a drea “de forma a ndo causar danos ao meio ambiente responsabilizando-se
perante ao Incra e o Ibama pelo uso indevido da mesma”. As duas populagdes compro-
metiam-se a “respeitar a demarcagdo dos limites efetuada pelo Incra” e “desenvolver
uma convivéncia pacifica e solidria de forma a favorecer o desenvolvimento de todo
o assentamento” (Termo de compromisso. 1°- de outubro de 1996. Acervo do Museu
dos Kanindé).



periodo intenso de reinterpretacao do passado coletivo, no qual memo-
rias sociais foram acessadas, revisitadas e rearticuladas junto as novas
experiéncias que passaram a vivenciar nas interagdes com o movimen-
to indigena e com outros 6rgaos do Estado, a partir de uma nova forma
de mobilizagdo. Esse era o momento em que empreendiam a disputa
pela posse da Gia e coletavam os materiais que formariam os chama-
dos “dossiés”, documentos variados que consideramos intimamente
associados aos processos de reelaboracio cultural e reinterpretacio da
historia.

43 Narrativas sobre Si e a construcao social da memoria
Kanindé

“E tal a forga da solidariedade das épocas que os lagos de
inteligibilidade entre elas se tecem em dois sentidos” (Bloch,
1970, p. 42).

Os Kanindé denominam o acervo arquivistico e documental que foi
sendo armazenado no Museu dos Kanindé de “dossiés”, principalmente
duas grandes pastas de documentos e estudos, colecdo que fundamenta
a historicidade dos Kanindé e, consequentemente, fortalece sua reivin-
dicagdo de reconhecimento como um povo indigena que possui uma
longa trajetdria. “Esse lado é a histdria das apostilas, o dossié (...) a gente
vai selecionar a histdria, temos uma historia também das terras da gen-
te, do comego de que foi dos antigos” (Cacique Sotero). Os documentos
estdo acondicionados em pastas e envelopes plasticos individuais. Sdo
estatutos, oficios, textos, livretos, bilhetes, cartas, desenhos, recortes,
jornais, emails, fotos etc.; separados, classificados e disponiveis para a
pesquisa de estudantes e professores indigenas.

Percebemos uma estreita relagdo entre a formacao deste acervo
e o momento em que ele foi organizado. A sesmaria de 1734 e a escri-
tura da terra de 1884 entraram no Museu dos Kanindé em 1996 e 1997,
respectivamente, momento fundamental nas lutas politicas e disputas
de classificagdes sociais que vivenciavam, na qual relacionamos a coleta
e a produ¢ao de documentos (forma¢ao de arquivo) aos processos de
mobilizagdo étnica vivenciados.



A diversidade de registros permite-nos tragar uma abordagem
em média escala (Barth, 2000) dos primeiros anos da mobilizacao.
Permite acompanhar o didlogo com o Estado, com as entidades e 6r-
gdos, com outros povos etc. Possibilita tragar uma rede de intersecgdes
e interagdes entre atores e grupos sociais diversos a partir da anali-
se da produgdo social do registro/evidéncia/fonte, enunciadas para
estabelecermos a contextualizacao de onde germinaram as ressigni-
ficagdes da memoria, objetos e patrimdnios no Museu dos Kanindé.
Reapropriacoes de varios tipos ocorreram com a musealizagdo, como
parte do processo de rearticulagido de referenciais lembrados, herda-
dos e vividos, de um patrimoénio compartilhado entre um grupo de
parentesco cujo bem maior ¢ a terra onde habitaram seus ancestrais e
hoje vivem.

Se a oralidade logo despontou no horizonte das ressignificagdes
no processo de identificagdo dos Kanindé, estas memorias individuais
e coletivas contaram com um importante refor¢o: os documentos que
foram sendo coletados, incorporados ao seu pantedo como acervo e
representagdo apropriada. Foram reunidos estudos e fontes histdricas
sobre os Canindé do passado, documentos cruciais para a identificagdo
de um presente articulado a um passado indigena.

A referéncia ao chefe Canindé é inserida apo6s a adogao do
etnonimo, reiterada de forma esparsa entre as geragoes de lideran-
¢as mais antigas, e enfatizada entre os professores indigenas, que sdo
liderancas bem mais jovens que assisitiram ainda criangas as primei-
ras mobilizacdes por reconhecimento. A apropriacido da histéria da
trajetéria do povo Canindé como passado indigena ocorre em meio
as pesquisas empreendidas na busca de dados e informagdes com as
quais e a partir das quais erigiram novas memorias e/ou renovados
modos de lembrar. Nesse processo, serdo fundamentais as interagcdes
com a AMIT e com pesquisadores. A construgao destes registros faz
parte da mobilizagdo interna em meio aos questionamentos sobre a
legitimidade de serem indigenas. Os Kanindé produziram uma série
de estratégias para o reconhecimento e construiram uma eficiente po-
litica da memoria, que fundamenta a revisio de um passado do qual
provém sentidos possiveis para as transformagdes nas identificagdes
sociais em construgao.



431 S€Cas, migracao e a historia de Manoel Damiao

Algumas narrativas conectadas que vém sendo articuladas sobre o pas-
sado dos Kanindé relacionam memdrias orais familiares, as secas de
1877 e 1915 e a histéria de Manoel Damido. Sotero conta que ele

(...) é o pai do meu avd. Baixinho, carona véia coizada, com
a venta deste tamanho e os peizdo desta grossura. Ele veio
de Mombaga, de Mombaga foi pra Quixadd e de Quixada ele
veio morar na Cumbuca, que é um rio que tem ali perto de
Aratuba. Ele veio pra aqui e dali ele veio morrer aqui nos
Fernandes, no pé da serra (aldeia Balanga), que ja é terra
indigena.

Em seu relato, Sotero da aten¢do especial aos tragos fisicos e
fenotipicos do seu bisavo (rosto, nariz, pés) e a sua trajetoria migratoria.
Segundo a irma do cacique, d. Maria Porfirio,

Daqui da minha parte dos meus avds, o meu bisavo dizia que
era filho de uma india. Era Manoel Damido. Minha v con-
tava e eu conheci ele (...). O nome dela, da mulher, primeira
esposa dele, que ele foi casado duas vezes, era Fiorina, e a
minha v6 se chamava Carolina, a india, a primeira mulher
dele'*.

Seja mulher ou mae, a vulgata da avo, a india Carolina, pega
como “coisa da mata”, faz-se presente enquanto tradi¢do oral do na-
cleo familiar de Sotero, Cicero e dona Maria Porfirio, trés dos filhos de
Lafayete Francisco dos Santos. Isso se evidencia, por exemplo, quando
“Sinho” Bernardo lhes atribui a memoria desta narrativa da trajetéria
dos antepassados. “Essa histdria ai, os meninos, o Cicero e o Sotero,
quando eles foram na reunido em Fortaleza, foram descobrindo que foi
pegado essas historia mesmo. (...) Porque essas historias foram pegado

136 Entrevista com Maria Tereza dos Santos, Maria Porfirio, 69 anos, realizada por
Alexandre Oliveira Gomes, em 14 de junho de 2011.



A

agora depois que foi comegado” . “Sinhd” associa 0 momento em que
passam a narrar aquela migracdo como histdria coletiva, a identifica-
¢do como indigenas, mas também enquanto memoria familiar, quando
afirma que “(...) os meninos tem historias dos pais, o Lafaiete, aque-
la histéria que sempre a gente ouve. Ele as vezes dizia: ‘vocé ¢ indio
mesmo’”

Esta trajetdria para o passado Kanindé que remonta a Manoel
Damido foi bastante ressaltada nas diversas representagdes construi-
das através da imprensa, nos documentos do Museu, na oralidade e no
significado atribuido aos proprios objetos. Essa narrativa, contada em
primeira pessoa, se erige sob o signo da reinterpretagdo das memorias
de acordo com os novos referenciais para uma narragido do passado
como aspectos fundamentais no processo de reorganizagao de diferen-
cas. Sotero ¢ enfdtico, se referindo ao trajeto de seus ancestrais: “Até
onde eu conheco, foi de Mombaga, Quixeramobim, Banabuit, Quixada
e Aratuba, do meu conhecimento é até aqui”.

Uma referéncia bastante enfatizada por Sotero ¢ uma passagem
por Quixeramobim. “O Chico Cadete morreu com quase 90 anos em
Quixeramobim. Ele nasceu aqui, a familia dele era toda daqui, mas ele
morreu em Quixeramobim”. Chico Cadete é irmado de Joana Cadete,
a parente que encontraram na assembleia de 1995, em Maracanau,
vivendo entre os Pitaguary. Segundo Cicero, ele “(...) morou aqui nos
Fernandes e no Quebra-Faca, quando era menino. Ai depois saiu da-
qui e foi ficar la. Saiu por aqui por esse sertao todinho até chegar no
Quixada. Ela tem na base de uns quase noventa anos”.

Os varios nucleos familiares, com suas distintas trajetorias,
possuem lembrangas e narrativas que confluem neste amalgama entre
passado e presente, necessario a constituicdo social da memoria. Deste
modo, a vulgata da “avo pega a dente de cachorro” estard presente
também na tradigdo oral dos Soares. Segundo d. Tereza Soares, “(...)
a mie do meu pai era india, vinda 14 dos Cambob6 parece, esse lado
pra cima de Canindé. Eu acredito que ela era mesmo, porque ela era
parecida uma india, eu ainda a conheci. Era uns cabelo liso, uma véiona

A

137 Entrevista com Francisco Bernardo da Silva (“Sinh6”), 71 anos, realizada por
Alexandre Oliveira Gomes, em 17 de abril de 2011.



comprida” *®. Ao remontarem aos velhos, muitas vezes os Kanindé en-
fatizam os tragos fisicos, relacionando-os a indianidade. Dona Tereza
Soares lembra que seu pai, Luis Soares,

(...) contava que tinham pegado a avé dele nos mato pra vim
pra casa. Disse que veio amarrada, ai botaram ela em casa,
ainda quis fugir e pegaram ela de novo. Trancaram dentro
de um quarto pra ela néo sair, passou uns 15 dias pra poder
se acostumar em casa. Mas ela vivia nos mato.

Histérias de medo, “histéria assombrada”, associadas ao ocul-
tamento da condi¢do indigena no 4mbito doméstico-familiar.

Eu s6 tenho lembran¢a mesmo do pai do meu avo e do pai da
minha avo, que ela ja dizia que ele era indio. Eu ja cheguei a
conversar com ele. A minha méae é que sempre chamava nois
de indio e a vovo contava muita histéria indigena, mas tudo
histéria assombrada” (Cacique Sotero).

Ao interpretar a atitude dos pais e avds como uma estratégia
para a sobrevivéncia, na medida em que a perseguicao é sempre ressal-
tada, os Kanindé significam uma continuidade para sua indianidade
que, mesmo escondida sob o véu do espago doméstico, era compar-
tilhada enquanto segredo de familia, patrimoénio transformado em
heranga pela rememoragéo familiar.

Dizia que ninguém podia conversar sobre indio, porque o
homem branco ja vivia escutando, porque era pra eles aca-
barem com a gente, matar a gente. Eles sempre conversavam
coisas ocultas com a gente. Quando eles diziam isso, a gente
num podia falar tobém. As lembrangas que eu tinha eram
desse jeito, os meus avos ja falavam em indio. O meu bisavo
ja falava em indio, mas ndo que a gente fosse tdo conhecido
na histéria indigena (Cacique Sotero) (grifo meu).

138 Entrevista com dona Tereza da Silva Santos, a Tereza Soares, 62 anos, realizada
por Alexandre Oliveira Gomes, em 14 de abril de 2011.



Se, por um lado, as perseguigdes motivaram a nao identificagdo,
como uma estratégia de sobrevivéncia, por outro, estas “coisas ocul-
tas”, de memorias silenciadas e “histdrias assombradas” (Pollack, 1989),
resistiram no espago domeéstico, e serdo importantes referéncias rear-
ticuladas para a afirmacgdo étnica. Além das perseguicoes, destacam-se
na oralidade, fortemente relacionadas as migragdes, os relatos sobre as
secas do fim do século XIX e de 1915. “A gente conhecia o sofrimento
dos indios atras de agua quando havia seca. Isso ¢ uma verdade, que
ainda hoje gostamos muito de td nessas quebradas” (Cacique Sotero).
Essas secas foram mais um motivo para deslocamentos for¢ados de po-
pulagdes indigenas. A agua tornou-se, nas narrativas dos Kanindé, um
importante bem a ser buscado e uma motivagao para novos proces-
sos de deslocamento territorial. Talvez por conta disso, a presenca de
“olhos d’dgua” (nascentes) também é constante, seja nos documentos
(olho d’agua do Xoay, na sesmaria), no presente (como o do Tavares,
onde buscavam dgua, historicamente) ou na oralidade, como no relato
a seguir:

Ja ouvi deles, do meu bisavd, por donde eles tinha passado.
Quando ele veio, passou um dia morando bem pertinho do
Fernandes, que hoje é Fernandes, nés chama Cumbuca. L
tem um oio d’dgua que nunca secou, um riacho que é cor-
rendo direto. Esse tempo ai passou. Ai ele veio morar na
minha vo, que ja morreu. Ai, da vovo foi que ele também
morreu, que é o Manoel Damido. Ele é o pai da minha v6
(Cacique Sotero) (grifo meu).

Seja Manoel Damido o pai do seu avd ou da avo, e a india
Carolina, a sua mulher ou mae, as narrativas e suas varia¢des entrela-
¢am seca, migragao e a identificagdo com um antepassado indigena. De
modo semelhante, mas percebido como tradicio oral fortemente difun-
dida, é a identificacdo de ancestrais comuns que unificam a parentela
que, sob as clivagens distintas em relagao a etnicidade, diferentemente
interpretam a ligacdo com os trés irmaos Francisco dos Santos. Se em
1874 eles estavam comprando a terra que atualmente forma a aldeia
Sitio Fernandes, provavelmente devem ter enfrentado a seca de 1877 ja
no local. Ndo possuimos referéncias acerca desse enfrentamento, en-
tretanto, 0 modo como a seca esta fortemente presente nas memorias



sociais dos Kanindé pode ser um indicio para atentarmos o quanto
pode ter marcado as geragdes anteriores.

Por outro lado, Sotero narra uma longa migracao que ouvia
dos seus antigos, do sertdo para a serra. Entre outros interlocutores, a
migracdo ramifica-se em varias dire¢des, acompanhando os caminhos
e andangas, entre a serra e o sertdo, feitas pelos antepassados dos di-
ferentes nucleos familiares que foram se reunindo no Sitio Fernandes
para formar o povo Kanindé, a partir de um estabelecimento inicial
na época da compra das terras (1874). Estas narrativas expressam
outras trajetdrias historicas, anteriores, posteriores, paralelas e identi-
ficaveis pela existéncia de memdrias familiares distintas da narrativa
de Sotero.

No entrecruzamento das histérias dos varios nuicleos familia-
res esta uma importante via de acesso para interpretar as construgdes
sociais destas narrativas como parte do processo de identificagdo in-
digena. Conta-se que os Bernardo, por exemplo, sdo provenientes da
regido da Gameleira, nas proximidades da serra do Pind4, sertdo de
Canindé. Segundo Sotero, la:

E a serra da Gameleira, principalmente 14 tem histéria, por-
que I4 tem olho d’dgua que dizem que era os indios que fazia.
E eu num sei se isso tudo acontecia. Historia tem, que tinha
essa tribo de indio em cima da serra da Gameleira é do meu
conhecimento, dos meus anos, nois conhece mesmo, nois
com nois é de meu tempo pra cd, 60 e tantos anos. Embora

tenha as histéria que ja existia dos anos para tras desse povo
(Cacique Sotero) (grifos meus).

O inicio da relacdo entre as populagdes das localidades da
Gameleira e do Sitio Fernandes néo ¢ preciso. A serra do Pinda é uma
forte referéncia para a presenca indigena. As duas aldeias mantém rela-
¢des intensas de reciprocidade ha varias geragdes, constituindo-se hoje
como um s6 povo.

Meu irmio, ¢ uma misturada danada que eu num sei te
explicar ndo, mas foi uma mistura que houve numa seca, que
houve esse desmantelo, que é esse espalhamento. Uma parte
da Gameleira e outra parte dos Fernandes. Agora eu num



sei dizer da onde foi que se espalhou e nem como foi que se
espalhou (Cacique Sotero).

H4 uma associagio do nucleo familiar dos Bernardo a
Gameleira, e as primeiras unides matrimoniais remontam ao casa-
mento de Aprigio Bernardo da Silva e Joana Francisco dos Santos, que
ocorreu apds 1915. Sua irmd, Colarina Bernardo da Silva, casou-se
com um irmao de Joana, Francisco Joaquim, também filho de Joaquim
Francisco dos Santos. Deste modo, com essa troca de irmas, selava-se a
alianca ndo mais desfeita entre as duas familias, Francisco e Bernardo,
reforcada ao longo das geragoes posteriores.

Um simples exame documental pde em questdo a anterioridade
da chegada dos irmaos Francisco dos Santos no Sitio Fernandes, pois, de
acordo com o documento de compra da terra, em 1874, eles ja estavam
na serra da Aratuba. Segundo Sotero: “(...) quando chegou esse grupo
em Aratuba, foi uma parte pra Gameleira e ficou outra nos Fernandes.
Eu num sei se nois viemos da Gameleira, porque meus pais ndo vieram
da Gameleira, foi o pai do meu pai”. Sotero fala de seu avo por parte de
pai, e admite a possibilidade da confluéncia de varias trajetdrias para a
chegada no Sitio Fernandes. “Se essa turma que eu t6 falando, o pai da
avd, eu sei que ele veio por cima, porque nds estamos aqui e a cidade
estd acima de nois. Eu num sei qual foi que veio por baixo, que saiu do
Canindé. Isso é de muito tempo, eu conheco a histéria desde 1915 pra
cd, que eles contavam. Eu tenho uns tios que é de 15” (Cacique Sotero)
(grifos meus). Nesta fala, o cacique exibe a sapiéncia acerca de, no mini-
mo, duas rotas migratdrias para os grupos que hoje estao no atual local
de morada, uma “por cima”, pela serra, e outra “por baixo”, pelo sertao.

43.2 ESCrituras (1874 e 1884) e oralidade

Hoje ta diferente, hoje nois num diz que fulano é herdeiro,
nao. Hoje ta a coisa mudando. A terra daqui, depois que os
herdeiro vei la do comego morreu, ainda ta no nome dele,
que é Joaquim Francisco dos Santos. Nos documento véi,
que td com mais de cem anos, o nome ainda é o dele. Nunca
foi feito inventario, ndo. T4 com mais de cem anos, uns



duzentos anos que ele morreu, e ainda é o nome dele, por-
que veio passando dessas épocas pra ca. (...) Foi mudando

quando a gente comecou a assinar a histéria indigena.
Nio ficou mais naquele sentido que era fulano, que era o

herdeiro véi, né. Porque naquele tempo atrds, tinha essa
familia que eu morava, os meus tios, eram um dos herdeiros
daqui. Tinha a familia do tio Aprizio, que era os herdeiros,
familia do finado Manoel Joaquim, herdeiro, familia das
Franciscas, que era quatro moga velha que num casaram,
que era la dos herdeiros vei antigos atrds, e as familias dos
Francisco. Por isso que todo esse povo aqui é Francisco e

A

Bernardo... mas é uma mistura, vai se misturando (“Sinho
Bernardo) (grifo meu).

A escritura da terra dos Fernandes é um importante referencial
simbolico e temporal para os Kanindé, que documenta sua trajetoria
coletiva e um processo de fixagdo que remonta ao tltimo quartel do sé-
culo XIX. O documento adquire significados variados, de acordo com
as diferentes pessoas e grupos, mas todos a ele se referem constante-
mente, seja para comprovar a antiguidade de ocupagao da “quebrada de
plantar dos Fernandes”, seja para estabelecer uma relagdo genealdgica:
os trés compradores sdo seus avos e bisavos, os trés irmaos “Francisco
dos Santos”, Jodo, Raymundo e Joaquim, os ancestrais comuns dos
Kanindé. Os seus descendentes formam parte da populaciao da aldeia
Fernandes, junto aos Bernardo da Gameleira e outros nucleos “encosta-
dos”, cujas principais familias sdo Soares, Barroso, Lourenco, Pequeno
e Correia. “Sinh6” fornece elementos para a compreensao da forma-
¢do social dos Kanindé a partir da jungdo de alguns nucleos familiares
distintos no Sitio Fernandes, em torno dos Francisco e dos Bernardo,
quando conta que essas duas familias “(...) sdo as mais avistadas que
tem aqui”, no entanto, “tem as outras que é encostada”.

Segundo d. Maria do Carmo, a época da pesquisa uma das
mais idosas indigenas, a familia em que ela nasceu, “toda de Francisco”,
era uma das mais numerosas e antigas, composta de muitos irmaos,
“(...) era na base de uns dez, doze. Era Maria, Chiquinha, Raimunda,
Anténia, Antonia de novo, Estér, Rita, Paula, José, ainda tem quatro,



fora os que morreram na casca, que botaram no mato antes do tempo”
1% Ela remonta a uma genealogia precisa, tragando a ancestralidade:

Meu pai era Manoel Francisco dos Santos, é o nome da escola.
O pai do meu pai, Joaquim Francisco dos Santos. Ja morre-
ram tudo também, morreu Manoel Francisco dos Santos que
era meu pai, morreu Francisco Joaquim, se acabou a familia
todinha, a finada Joana Francisca que era irma dele, o finado
Porfirio, finada Antdnia, finada Isabel, Chiquinha, Maria
Bezerra (...). Eram filhos de Joaquim Francisco dos Santos,
meus tios, todos irmaos do meu pai, do Manoel. A escritura
era no nome do meu avo, Joaquim Francisco dos Santos.
Meu avd era o dono do terreno dos Fernandes (d. Maria do
Carmo).

A fala de d. Maria do Carmo nos permite estabelecer uma re-
lagdo genealdgica que remonta aos compradores da terra, seu avo e
tios-avds. Assim como ela, parte dos parentes tragam uma genealogia
precisa até os trés irmaos. “Sinhd” Bernardo, nascido na Gameleira, foi
criado pelos tios aos quais considera pais. “Eram Colarina Bernardo da
Silva e o Chico Joaquim, que era o pai dessa familia, uma das herdeiras”.
Era irméo do pai de d. Maria do Carmo, Manoel Francisco dos Santos,
“(...) os pais deles eram Joaquim Francisco dos Santos, que ainda hoje
o terreno ainda é o nome dele” (d. Maria do Carmo). Ao conectarmos
algumas narrativas orais, estabelecemos relagdes que remontam aos
compradores da terra. Denominamos “narrativas da escritura” as va-
rias histdrias contadas sobre o documento, que expressam os diferentes
sentidos que possui para os Kanindé.

Na fala de “Sinh6” Bernardo, transcrita pouco acima, nota-
mos a transformacéao do significado da terra com a identificagdo como
Kanindé. Varias narrativas sobre a escritura sdo parte da tradi¢do oral
em muitos dos nucleos familiares, que estabelecem um importante vin-
culo genealdgico que relaciona a terra habitada, a escritura e o conjunto
de familias descendentes dos trés irmaos e as que foram se agrupando

139 Entrevista com Maria do Carmo, 83 anos, realizada por Alexandre Oliveira
Gomes, em 11 de junho de 2011.



em torno dessas, por unides matrimoniais, vinculos trabalhistas ou ou-
tras relagdes, passando a habitar nos Fernandes.

A partir dos casamentos dos trés irmaos originou-se a primeira
parcela da populagao que se espalhou pela “quebrada dos Fernandes”,
ja na primeira metade do século XX. Os que hoje estdo atingindo a ve-
lhice (a geragao de Sotero, “Sinh6” Bernardo, d. Maria do Carmo, entre
outros) sdo justamente os filhos destes primeiros herdeiros, a terceira
geragdo na terra. Nesta geracdo, o casamento entre primos foi preferen-
cial, filhos de tios e tias criados juntos. Com a chegada dos Bernardo,
provavelmente nas primeiras décadas do século XX, misturaram-se
essas duas familias. Joaquim Francisco dos Santos, um dos que com-
praram a terra em 1874 e a quem o recibo de compra da casa de farinha
foi emitido, em 1911, foi pai de numerosa prole. A terra é uma heranca
dos mais velhos moradores, que possuem hoje entre 70 e 90 anos, netos
e sobrinhos-netos dos trés irmaos.

Este importante documento, a “escritura velha antiga” (“Sinh6”
Bernardo), diversamente apreendido, mesmo entre os Kanindé, possui
um grande significado simbdlico, tanto em relagdo a terra designada
quanto nas narrativas construidas para as representagdes sobre si. O
documento que consta no acervo do Museu é a cOpia autenticada de
um original, datado de 20 de junho de 1985. O original foi emitido
pela Secretaria de Planejamento Agricola e Coordenagao Estadual de
Planejamento Agricola (CEPA), 6rgao do governo do Estado do Ceard a
época responsavel por questoes fundiarias.

O documento corresponde a “Documenta¢do de terreno — co-
munidade de Fernandes”, na qual consta como proprietario “Raimundo
Ferreira da Silva” (conhecido como Raimundo Lucio). Além disso, a
propriedade estd cadastrada como uma “Unidade Estadual do Sistema
de Planejamento Agricola”. Possui uma certificagdo em todas as pa-
ginas, feita no Cartério Alexandre Rolim, no centro de Fortaleza, no
dia 17 de abril de 1997°. Em 1997, os Kanindé participaram da 32
Assembléia estadual indigena do Ceara, na Terra Indigena Lagoa da

140 Certidao auténtica de transcri¢do no. 968, as fls. 76, do Livro 3-B (de Transcricdo
das Transmissdes) — antigo e arquivado, referente ao imével denominado “Fernandes”,
localizado no lugar “Sao Francisco de Paula”, sobre a serra, neste Municipio e Comarca,
hoje, Municipio de Aratuba, da Comarca de Mulungt — Ceara. Data: 12 de margo de



Encantada, Aquiraz, aldeia dos Jenipapo-Kanindé. Desde a conquista
da Gia, entre 1995 e 1996, os Kanindé vinham participando das ativi-
dades do movimento indigena.

Em 1985, foi feita uma procura¢do para os quatro herdeiros
mais velhos dos trés irmaos, dos quais o tnico vivo é o Sr. Raimundo
Lucio, que ¢ identificado, junto ao seu genro, Izidio dos Santos, como
um dos mais ferrenhos opositores ao movimento indigena local. Ele foi
escolhido porque é “(...) casado com uma filha do Aprigio Bernardo,
que era casado com a Joana, a filha do Joaquim. Foi ele quem ficou de
procurador 14 atrds, quando pediram procurador” (“Sinh6” Bernardo).

A questdo é que grande parte dessas familias foi assumindo a
identificagdo indigena Kanindé, a partir de 1995. Para estas familias, o
documento que se encontra no Museu certifica a posse da terra pelos
seus antepassados. A polifonia de sentidos da escritura e da terra parte
de identificagdes sociais distintas: como grupo de familias herdeiras ou
como indigenas que reivindicam a demarca¢do de uma area, que extra-
pola, inclusive, os limites territoriais da aldeia Fernandes para abarcar
os lugares e localidades por onde moraram e trabalharam seus antepas-
sados ao longo do século XX. Esta area inclui, principalmente, a aldeia
Balanga (pé-da-serra), parte do Régio e das terras do Major (“Niba”) e a
Gia, cujas historias sdo marcadas por conflitos e disputas. Na Balanga,
por muito tempo pagavam renda aos Lessa; e na Gia, aos Lima. Ainda
hoje, Régio e a drea do Major nio estdo de posse dos Kanindé, sendo
arrendadas por vezes para trabalhos agricolas.

Antes da mobilizagdo indigena, a mediagdo feita com o Estado
para recebimento de beneficios oriundos da condigao de trabalhadores
rurais era intermediada por Raimundo Lucio, que reconhecia quem era
e quem ndo era morador e trabalhador dos Fernandes, encaminhan-
do via STRA os processos. Com o reconhecimento como indigena e
o inicio da assisténcia da FUNAI, principalmente na educagio esco-
lar diferenciada, na saude e nos encaminhamentos de demandas de
aposentadoria e auxilios diversos, modificagdes se operariam nestas
mediacdes através de novas interacdes.

1884 (Cartdrio Nélson Lima, 2°-Oficio. Baturité-CE, 20 de junho de 1985). Acervo do
Museu dos Kanindé.



O original que a certidao de 1985 transcreve, foi emitido como
um registro imobilidrio pelo Cartdrio de 2° Oficio Nélson Lima, que
estd sob a jurisdi¢ao da Comarca de Baturité, estado do Ceara. Segue-se
a descrigdo do conteudo da escritura original da terra, de 12 de margo

de 1884:

CERTIFICO para fins e efeitos legais que, as fls. 76, do livro
2-B, antigo (arquivado) consta a transcri¢ao no- 968, do imoé-
vel denominado “Fernandes”, localizado na Freguezia de Sdo
Francisco de Paula, hoje denominada “ARATUBA” - (cidade),
datada de 12 de margo de 1884, pertencente a Joaquim
Francisco dos Santos e outros, o que passo a transcrevé-la
fielmente, da forma seguinte: “Freguezia do immovel: Sao
Francisco de Paula. Denomina¢ao do Immével: Um pedago
de terra de plantar no lugar Fernandes. Caracteristicos e
confrontagdes do immoével: Um pedago de terra de plantar,
no lugar denominado Fernandes nas quebradas, na serra de
Baturité no Districto de Coité, extremando para o Nascente
no riacho denominado Albino do Olho D’Agua, que tem no
mesmo riacho na confrontagdo vinte magaranduba que tem
no aceiro do ro¢ado do falecido Manoel dos Santos; para o
Norte com terras dos mesmos moradores e do Major (ile-
givel) Barbosa Cordeiro, ficando os compradores com os
rogados que ali tem; ao Poente, por detraz da serra Rajada e
dahi a extremar na boca do riacho e retorna para o nascente
onde comecamos as referidas extremas. Nome e domicilio
dos adquirentes: Joaquim Francisco dos Santos; Raymundo
Francisco dos Santos, e Jodo Francisco dos Santos, resi-
dentes neste termo. Nome e domicilio dos transmitentes:
Joaquim Rongis Santos e sua mulher, residentes neste termo.
Titulo: Compra e venda. Forma do Titulo e Tabelido que o
fez: Escriptura Publica. Tabellido - Francisco de Melo Silva.
Valor do Contracto: Um conto de réis (1:000:000). Condi¢des
do Contracto: Nao hd.” PROTOCOLO: “No- 1617 - Pag. 78 -
Protocolo. Apresentada das 6 as 12 horas do dia 12 de margo
de 1884. - O Official (a) ISRAEL BEZERRA DE MENEZES”.
Estd fiel ao original. Dou fé. - Certifico finalmente que,
dado o estado, pelo tempo de existéncia do livro respectivo,
a presente transcri¢do apresenta algumas palavras ilegiveis.
Dou fé. Eu rubrica (ANTONIO NILSON CAVALCANTE
LIMA), Suboficial, a datilografei. SUBSCREVO E ASSINO.




BATURITE (CE). 20 DE JUNHO DE 1985. ANTONIO
NILSON CAVALCANTE LIMA (Certidao auténtica de
transcri¢do no. 968...) (grifo meu).

A certidao traz importantes informagdes, como o pre¢o pago
pela terra (1 conto de réis), o “Titulo” do documento (“Compra e
venda”), os adquirentes, os transmitentes e os limites precisos, refe-
renciados por pontos ainda hoje observaveis: o riacho Albino do Olho
D’agua, vinte magarandubas, as terras do major Barbosa Cordeiro, fin-
dando por tras da serra Rajada. As certificagdes do cartorio Alexandre
Rolim, em abril de 1997, afirmam que a “Cdpia confere com a original
respectiva’, sinal que esta fora levada até Fortaleza para a autentica-
¢do. Essa relagdo entre as duas temporalidades distintas é significativa
para a analise do sentido da escritura para os Kanindé, relacionando
a produgdo do documento ao seu contexto e os modos como foi sendo
ressignificado durante as transformagdes nas identificagdes que foram
se operando.

Existem duas escrituras circulando na aldeia Fernandes. As duas
partem de uma certidao feita a partir do original, que esta no cartdrio
de Baturité, onde o “pedaco de terra de plantar, no lugar denominado
Fernandes nas quebradas” foi registrado em livro antigo e arquivado.
Uma, a certidao original, esta de posse do procurador Raimundo Lucio;
e a outra, a cOpia autenticada da certiddo original, com os “indizima”,
como um dos principais documentos do Museu. O mesmo documento
possui sentidos diferenciados e suas variagdes de significagdes, a partir
de distintas identificagdes, atuam nos embates de representagdes, no
qual a produgdo de documentos fornece substrato para uma escrita da
historia que fundamente o processo de reinterpretacao do passado.

A divisao de identificagdes sociais entre a populagdo e sua re-
lagdo com as modifica¢des do estatuto da terra tem provocado uma
complexidade de situagdes, resultado da assun¢do ou negagdo da in-
dianidade. A relacdo com o Estado se modifica na mediacdo do acesso
a beneficios sociais e direitos trabalhistas diferenciados. Vale lembrar
que alguns destes direitos, por décadas obtidos via STRA, foram o
resultado de mobilizagdes que remontam a organiza¢ao como traba-
lhadores rurais. Segundo Sotero, “Aquele que num se assume mais com
o sindicato convive com a gente, né. E tem o que na hora da precisio



de uma aposentadoria, vai atras do sindicato”, para aposentar-se como
trabalhador rural. No entanto, na aldeia Fernandes,

(-..) 50% nao vao mais. S6 que agora nois com a histéria indi-
gena ¢ esse problema de natalidade e aposentadoria e essas
coisas que pertence ao governo. A nossa parte é acompanhar
as pessoas pro INSS, porque o INSS tem uma grande ligagao
com os direitos da gente (...). Tem que ir pro INSS, agora a gente
resolve com o cacique, com a lideranca, ja tem uma liberdade
de assinar o INSS. Tem que ter uma pessoa pra assinar pro
INSS. E aqui dos Fernandes quem assinava era o Raimundo
Lucio, como procurador dos Fernandes, que conhecia que a
gente vivia aqui nessa comunidade (Cacique Sotero).

Com o reconhecimento dos Kanindé como povo indigena pela
FUNAI e, consequentemente, FUNASA, Sotero como cacique e o presi-
dente da AIKA (atualmente Cicero Pereira), passaram a reconhecer os
parentes identificados como indigenas, assinando oficios que certificam
as atividades que desempenham - ou outras informagdes necessarias
para fazer a solicitagdo desejada (aposentadoria, seguro-maternidade
etc.), e encaminhando a documentacio necessaria através da AIKA, en-
tidade representativa dos Kanindé.

Distintas temporalidades interagem na constru¢do da memoria
social e do passado indigena. Analiticamente, associamos o momento
em que esses documentos foram elaborados ao contexto, cruzando o
sentido construido com os processos vivenciados no momento de sua
produgdo. Em 1996, a partir de uma solicitagdo da AMIT, foi emitida
uma certiddo com a transcri¢ao da sesmaria doada aos “tapuyos da na-
¢am canindes”, nas cabeceiras do rio Chord, de 1734. Em 1985 é emitido,
pelo cartorio Nelson Lima do 2° Oficio, 3* Comarca de Baturité, uma
certiddo “do imdvel denominado Fernandes, localizado na Freguezia
de Sao Francisco de Paula, hoje denominada Aratuba, datada de 12 de
marco de 1884, pertencente a Joaquim Francisco dos Santos”. O docu-
mento de 1985 ganha uma nova autenticagao, em 1997, data provavel em
que foi para o Museu dos Kanindé. As duas sdo certidoes que tem como
objeto principal a terra. Foram emitidas por duas instincias oficiais
(um arquivo publico e um cartério) a partir de originais, com o objetivo
de certificar a autenticidade do conteudo do qual sdo transcrigoes, e por



outro lado, relacionam as duas temporalidades da qual emergem como
vestigios. Quatro temporalidades relacionam-se nestes documentos:
duas de quando sdo produzidos (17/08/1734 e 12/03/1884) e duas de
quando sao autenticados (11/10/1996 e 14/04/1997). Ao conectar dois
momentos, adentramos em um sentido relacional que envolve dife-
rentes temporalidades evocadas para a producido destes testemunhos
documentais como parte dos embates entre representagoes e classifica-
¢Oes sociais e étnicas vivenciados no presente.

Nio tratamos aqui de uma mesma terra, mas de questdes rela-
cionadas: processos sociais e de territorializa¢ao ocorridos entre 1734,
1739 e 1764; uma fixacdo iniciada por volta de 1874, com uma perma-
néncia de aproximadamente 140 anos. No caso do estabelecimento
ocorrido a partir de 1874, afirmamos certamente serem dos antepassa-
dos dos atuais Kanindé. Tratamos, portanto, de dois contextos distintos.
O primeiro, colonial. Provavelmente uma das nagdes vinculadas ao
grupo étnico Tarairiu, os cinquenta casais dos Canindé que receberam
a sesmaria provinham de ancestrais que haviam passado por décadas
de guerra e migragoes forgadas, até fazerem aquela peticdo. Entretanto,
nao podemos afirmar certamente quem eram os trés irmaos Francisco
dos Santos, de onde vinham e o que faziam. Para isso ndo possuimos
muitos indicios, além de uma complexa oralidade. No entanto, sabe-
mos que, naquele ano de 1874, em pleno Império brasileiro, quando
compraram a terra, ja moravam “no termo”, provavelmente na regiao
do distrito de Coité - antigo nome de Aratuba.

Se era importante, no contexto inicial de mobilizagdo dos
Kanindé, em meio ao conflito com os trabalhadores rurais da fazenda
Alegre, a construgdo de um passado - eivado em documentos — que os
colocasse como continuadores de uma longa trajetéria como povo indi-
gena; em 1985, a escritura de “um pedago de terra de plantar, no lugar
denominado Fernandes” serda emitida como parte de um novo estatuto
que a terra passaria a ter. A produ¢do documentos relaciona-se a cons-
trugao social da memoria indigena, no contexto de uma luta politica da
qual a reinvenc¢ao do passado é parte crucial, fundada (no) e fundadora
(do) de um novo modo de (vi)ver (n)o presente.

Estas narrativas sao importantes documentos acerca dessa tra-
jetoria, fragmentos de lembrancas familiares reinterpretadas a luz da
escrita da histdria. Por fim, os documentos nos permitiram atentar para



duas dire¢des caras a analise dos objetos proposta: os sentidos construi-
dos, ou seja, o contetido simbolico associado a eles; e as temporalidades
distintas que, ao relacionarem momentos, lugares, “coisas” e pessoas/
grupos diferentes, forneceram elementos histdricos a reelaboragao do
passado no presente.



CONSIDERACOES FINAIS

Museus indigenas € politicas da memoria

E dificil imaginar uma instituicdo mais elitista, mais metro-
politana e mais ocidental. E, no entanto, viu-se que mesmo ela
pode ser recomegada e reinventada. (James Clifford)"!

“Qual é a diferenga cultural organizada pela etnicidade?” (Barth, 2000,
p.30) Por um lado, a inser¢do de objetos que até entdo ndo eram usa-
dos entre os Kanindé - alguns até mesmo desconhecidos: maracas,
roupas de palha, colares, cocares — por outro, objetos de uso cotidiano
foram selecionados e musealizados: telhas e panelas de barro, “pedras
de corisco”, artefatos em palha e cipé e uma vasta documentacio. A
inser¢ao de novos objetos e a ressignificagdo de objetos usuais, cons-
tituem duas facetas das transformagdes na cultura material operadas
junto as dinamicas de identificagdes sociais e étnicas. Dialogando com
a questao proposta por Fredrik Barth, neste trabalho visamos anali-
sar, em um contexto de mobilizac¢do étnica, as relagdes entre memdoria
e cultura material, duas importantes diferengas culturais organizadas
pela etnicidade, e 0 Museu dos Kanindé, enquanto espago onde se ope-
ram conjuntamente com essas diferenciagdes. Trilhamos este caminho
percebendo como as memorias dos/nos objetos se constituem como ve-
tores de significagdo da indianidade, para onde confluem e ressoam as
fronteiras constituidas entre os grupos sociais em suas interagoes.

141 Clifford, James. Museologia e contra-historia. Viagens pela costa noroeste dos
Estados Unidos. In: Abreu, Regina; Chagas, Mario (Orgs.). Memoria e patrimonio.
Ensaios contemporaneos. Rio de Janeiro: Lamparina, 2009, p. 254-302.



Navegando entre distintas marés disciplinares, nos situamos
entre a Nova Histdria indigena e a Etnologia no Brasil, em especial no
Nordeste, além de flertarmos etnogréfica e metodologicamente com a
Museologia. Abordamos as relagdes entre sincronia e diacronia, nas
trilhas abertas por antropdlogos como Marshall Sahlins (1997a; 1997b;
2003; 2008) e Joao Pacheco de Oliveira (1999; 2004; 2011). O confronto
entre fatos, processos e significagao possibilitou a apreensao de distin-
tos estratos da realidade social. “O grande desafio para a antropologia
histdrica é nao apenas saber como os eventos sdo ordenados pela cultu-
ra, mas como, nesse processo, a cultura é reordenada” (Sahlins, 2008,
p. 28). A analise etnografica e histdrica visou compreender a cons-
trugdo e a transformagdo dos significados dos objetos por meio das
agoes sociais dos Kanindé. “Esse didlogo simbdlico da historia, entre
categorias recebidas e contextos percebidos, entre sentido cultural e
referéncia pratica” levou-nos a questionar as “oposi¢oes calcificado-
ras” entre histdria e cultura (Sahlins, 2003, p. 181). Afinal, “(...) seria
um descaminho tedrico e epistemoldgico pretender identificar a an-
tropologia das sociedades indigenas exclusivamente ao paradigma
sincronico (...)” (Oliveira, 1999, p. 105).

Nesse sentido, foi importante esbogar, a luz de documentos, a
trajetdria secular dos Canindé no passado, a histéria de um povo guer-
reiro e em constante migracao entre serras e sertdo, interagindo com
diferentes frentes de invasao e resistindo arduamente a conquista na ca-
pitania do Siara-Grande no século XVIII. Compreender a relagdo entre
teoria social e politica, seja na segunda metade do século XIX - quando
historiografia e discursos oficiais reforcam uma atribuida extingéo dos
indios no Ceara e em varias provincias do norte; seja no final do sé-
culo XX, quando movimentos étnicos exigem uma ruptura conceitual
nos paradigmas vigentes, a partir da “emergéncia” e “ressurgéncia” de
povos resistentes; sdo partes fundamentais da antropologia histérica
aqui proposta. No século XX, a formagdo de colegdes de objetos em
museus tradicionais das elites politicas e econdmicas organizaria uma
versao oficial para a historia nacional e regional, ancorada fortemen-
te no pantedo de herdis, feitos e datas erigidos enquanto histéria do
Brasil. Os olhares e representagdes construidos por museus indigenas,
de um lado, e pelas colegdes etnograficas, de outro, sdo constituidos
a partir de diferentes légicas e praticas de colecionamento, “pratica



cultural presente em toda e qualquer sociedade humana” (Gongalves,
2007, p. 25). Segundo o historiador Ulpiano Bezerra de Meneses, “(...) a
colegdo, por mais personalizada e centrada no individuo, se faz sempre
em relacdo ao outro. E, portanto, um suporte de interagao” (Meneses,
1998, p.97).

Um dos desafios deste trabalho foi compreender como ocorre
a construgdo das vozes dos povos indigenas — ou melhor, as versoes
indigenas da historia - ja que, quase sempre sendo os “estudados”,
classicamente representados, a sua apreensdo estava localizada nas
dinamicas e escalas de poder que se estabelecem numa relagao de
pesquisa, enquanto “objeto” de estudo. O sentido atribuido ao objeto,
como pratica social relacionada ao colecionamento e a ressignificagao
da cultura material, é realizado pelos Kanindé no contexto da pro-
dugdo de uma estratégia retérica que textualiza a experiéncia sobre
si, reordenando discursos de poder representacional e estabelecendo
contra-narrativas. Este processo de representa¢ao em primeira pessoa
possibilita analisarmos a organiza¢do do Museu dos Kanindé como
uma “escrita etnografica” que rearticula a nogdo de “autoridade” mo-
delada por uma concepgdo moderna de cultura (Clifford, 2011).

Advogando para o espago museal eficicia e legitimidade en-
quanto lugar produtor de discursos sobre si e em relagdao ao outro, o
estabelecimento da narrativa de uma histéria indigena se confunde
com a prépria mobilizagdo politica e, justamente nesse contexto, surge
0 Museu dos Kanindé. A cultura material constitui importante diferen-
¢a reorganizada pelos processos étnicos, “A expressao cultura material
refere-se a todo segmento do universo fisico socialmente apropriado”
(Meneses, 1998, p.100). Assim, problematizamos o que representou a
constitui¢ao deste museu indigena: um espago fundado na reelabora-
¢do dos sentidos, ndo sé dos objetos, mas também de um repertdrio de
praticas, conhecimentos, saber-fazeres e narrativas de multiplas refe-
réncias as memorias e praticas sociais.

A nogao de ressignificagdo (Gongalves, 2007), ferramenta
analitica que possibilitou analisar a cultura como variagdo e fluxo de
sentido (Barth, 2000; Hannerz, 1997; Oliveira, 1999), foi operada para
a compreensao dos sentidos dos objetos, da agao museoldgica indigena
e da apropriagdo e tradugdo, para a realidade dos Kanindé, da expe-
riéncia de musealizacdo. Partindo dela, apontamos para varias tensdes



hermenéuticas na andlise simbdlica e temporal dos objetos. A trans-
forma¢ao semantica dos objetos com a musealiza¢ao é uma possivel
variagdo de sentido, em vistas da multiplicidade de significados aciona-
dos nas experiéncias sociais com as “coisas”.

Tratamos, analiticamente, do

(...) deslocamento de sentidos das relagdes sociais (...) para os
artefatos. (...) tais atributos sdo historicamente selecionados
e mobilizados pelas sociedades e grupos nas operagdes de
produgao, circulagdo e consumo de sentido. Por isso, seria
vao buscar nos objetos o sentido dos objetos (Meneses, 1998,
p-91).

Consideramos cultura como um sistema aberto e dindmico de
circulagao e fluxos de significados que, a partir de experiéncias sociais
temporalmente condicionadas, sdo reconstruidos e atualizam sentidos,
pertencimentos e identificagoes que se fundam, dentre outras formas,
na intera¢do e na a¢do politica (Sampaio, 1985; Weber, 1991; Barth, 1998;
Oliveira, 2004; Sahlins, 2008 e Silva, 2005). Nessa visdo, cultura é um
“(...) produto histérico, dindmico e flexivel, formado pela articulagao
continua entre tradi¢cdes e experiéncias dos homens que as vivenciam”
(Almeida, 2003, p. 33). A este encontro epistemoldgico, que se designou
chamar de “antropologia histérica” ou “etnohistdria” (Oliveira, 1999,
p. 8 € 2004, p. 38; Sahlins, 2008, p. 28), somamos a perspectiva de uma
“etnomuseologia” (Castro e Vidal, 2001, p. 270; Freire, 1998).

A perspectiva etnomuseoldgica frutificou na identificagdo e
analise das categorias émicas de classificagdo social, “novidades” e “coi-
sas de indios”, fundamentais para compreender a nogao que os Kanindé
possuem de museu e dos objetos, que remetem as “coisas das matas”,
“coisas de velhos” e “coisas de indios”. A associacdo entre indio e natu-
reza/mata, brancos/patroes, caga/identificacdo étnica, por exemplo, sdo
parte das construgoes sociais que podem ser melhor compreendidas
a luz destas categorias nativas. Os objetos que formaram o acervo do
Museu dos Kanindé, como construtores das fronteiras sociais, rece-
beram variagOes seménticas — transformagdes conceituais e indexais
- que possuem uma légica, vislumbrada a partir destas categorias na-
tivas e das narrativas a elas conectadas, que organizam e ddo sentido



as suas experiéncias como povo indigena. A analise destas categorias
contribuiu para a compreensdo de como se organizam as transforma-
¢des nos sentidos e memorias dos objetos, ou seja, como se processam
as diferencas operadas por meio deles.

Foi preciso analisar os objetos “(...) ‘em situagdo’, nas diversas
modalidades e efeitos das apropriagdes de que foram parte. Néo se trata
de recompor um cenario material, mas de entender os artefatos na in-
teragdo social” (Meneses, 1998, p.92). Interagdo na qual se constituem
as diferencas e fronteiras. Atentamos ndo s para a diversidade entre
grupos e povos, mas também para a percepgao de como se processam
as variagdes de sentido e a coexisténcias dos multiplos significados no
interior dos préprios grupos. Narrativas compartilhadas oralmente
adquirem novos significados; experiéncias vivenciadas em um movi-
mento étnico sdo significadas construindo sentidos para a indianidade,
coletiva e individualmente. “Quando um grupo de pessoas se define
em um espago cultural com fronteiras definidas, ha necessariamente
requerentes de acontecimentos fundadores e de determinados jogos de
continuidade” (Ramos, 2011, p. 68).

A sele¢ao dos objetos se desloca em dois sentidos: mostrar o
que do passado ndo existe mais, as coisas dos “velhos”, dos “antigos”,
e guardar os objetos relacionados com a trajetéria como indigenas no
presente e no passado, do que se é, hoje: as “coisas dos indios”, as “coi-
sas das matas”, suas antigas “novidades”. Uma certa nostalgia de como
eram as coisas antes (idealizagdo de um passado idilico) convive com
uma utopia que se constrdi em um presente que rompeu com determi-
nada versdo do que ja aconteceu, para inaugurar olhares que se efetivam
em narrativas com pontos de vista, papéis e sentidos diferentes acerca
do ocorrido - no qual os Kanindé contam histdrias das quais sdo pro-
tagonistas, em primeira pessoa, no singular e no plural.

O Museu dos Kanindé vem funcionando desde 1995, exercendo
sua polifonia: espago expositivo (comunicagdo museologica), reserva
técnica (salvaguarda) e local de armazenamento de material referente
ao movimento indigena, seja ele documental (espago de pesquisa que
reune um rico acervo arquivistico e bibliografico), seja ritual (rou-
pas, colares, maracas, cocares, saias de pena e palha). “(...) os artefatos
estdo permanentemente sujeitos a transformagdes de toda espécie,
em particular de morfologia, fun¢do e sentido, isolada, alternada ou



cumulativamente. Isto é, os objetos materiais tém uma trajetéria (...)”
(Meneses, 1998, p. 92). No espago museolégico indigena, os objetos
atuam duplamente enquanto sinais diacriticos: quando utilizados em
atos publicos e quando ressignificados enquanto memoria indigena e
expostos em uma expografia caleidoscépica.

Se o Museu dos Kanindé constituiu-se como um importante
espaco politico de construgdo de sentidos sobre o tempo, torna-se im-
prescindivel questionar “(...) que passado foi eleito para ser preservado”
no espago museal e “(...) que memorias e identidades sociais estavam
em jogo nessa operagao” (Julido, 2006, p. 102), na qual a ressignificagdo
dos objetos torna-se essencial para a legitima¢ao de sentidos construi-
dos e aceitos socialmente. “E importante fazer a pergunta: quem quer
que quem lembre o qué e por qué? De quem é a versdo registrada ou
preservada?” (Burke, 2006, p.84). O processo de musealizagdo indige-
na operado na experiéncia aqui analisada, “(...) ressemantiza o objeto
profundamente, depositando crostas de significados que se cristalizam
em estratos privilegiados, em detrimento dos demais” (Meneses, 1998,
p.98).

E importante frisar que o estudo social das memorias indige-
nas nao constitui uma “supervalorizagdo dos relatos dos oprimidos”
(Ramos, 2011, p.64). No entanto, “vale questionar a respeito do modo
pelo qual recordagdes fazem parte da construgdo de identidades (...)”
(Ramos, 2011, p.68). O Museu dos Kanindé é todo ele um documento,
prenhe de historicidade e sentido; assim analisada, a memoria e seus
significados “(...) perde(m) sua redoma de sacralidade e comeca(m) a
integrar o campo de investigagdes sobre mudangas e permanéncias”
(Ramos, 2011, p.71). A relagao entre a constru¢ao de memdrias sociais
e os processos de identificagdo e classifica¢do, direcionou a pesquisa
para a andlise de um movimento “de reivindica¢ao que busca, no pas-
sado, formas e desejos de luta do presente” (Ramos, 2011, p.77). Neste
processo étnico, estdo amalgamadas as lutas politicas e a reinvengao de
memorias, a reelaboracido de expressdes e praticas sociais, a produc¢io
de documentos e a criagdo de um espago museoldgico. A histdria, en-
quanto operagao analitica, e a memoria, enquanto objeto de estudo (Le
Goft, 1990), sdo construtores de sentidos sobre o tempo, cada qual ao
seu modo. Interessa-nos perceber, etnograﬁcamente, como se consti-
tuem os modos de lembrar, pois que “(...) as lembrancas se constituem



de tensoes sociais, em situacoes vinculadas a conflitos de interesses e as
perspectivas” (Ramos, 2011, p.78).

Os significados simbolicos dos objetos foram apreendidos atra-
vés de fluxos culturais oriundos das experiéncias sociais. A percep¢ao
do objeto enquanto signo, “revalorado” socialmente ao mesmo tem-
po em que compreendido em meio a “cultura-tal-como-constituida”,
permitiu realizar um debate mediado pelas relagdes entre agéncia e es-
trutura, teoria e praxis, individuo e sociedade. Nosso olhar se deslocou,
acompanhando a mudanga de significagdo que os objetos passam a ter,
quando seus sentidos sdo transpostos de uma apologia do colonizador
e da histéria da na¢ao, para o contexto de um “regime de memoria”
indigena (Oliveira, 2011). Segundo Jodo Pacheco de Oliveira,

A produgdo de documentos histdricos é fungdo de institui-
¢Oes historicamente cristalizadas, empiricamente passiveis
de investigagdo. Devem ser incluidos ai, os objetos (cole-
¢des etnograficas), os dados quantitativos, as narrativas e
as imagens, ou seja, tudo o que é memoravel (digno de ser
lembrado) (Oliveira, 2011, p. 12-13).

A partir do momento em que liderangas e grupos indigenas
formam colegdes, atribuem sentidos proprios e criam museus, ha um
deslocamento no lugar da construgdo do discurso, ou seja, no modo
como os objetos sio “revalorados”, (Sahlins, 2003), “re-contextua-
lizados” (Stocking Jr., 1985) ou “ressignificados” (Gongalves, 2007).
Segundo Stocking Jr., “A emergéncia de nova consciéncia nacional como
conseqiiéncia da era colonial, (...) trouxe para a discussdo o tradicional
relacionamento dos objetos com os outros na esfera de agdo do museu.
Ambos, tanto a propriedade fisica de objetos, como o direito da repre-
sentagdo dos seus significados, tornaram-se temas de controvérsias”
(Stocking Jr., 1985, p.15). Questdes conflituosas que se relacionam nao
apenas com “propriedade” ou “posse” de objetos mas, principalmente,
com o controle da “(...) representagdo do significado dos objetos na clas-
sificagdo ocidental de ‘cultura material”” (Stocking Jr., 1995, p.15).

Neste confronto, de um lado, observamos os sentidos que
possuem relatos/documentos/objetos para os pesquisadores que cole-
taram estes itens, em seus estudos etnograficos; do outro lado, estdo



os préprios indigenas, que tiveram seus antepassados retratados e seus
objetos comprados, trocados, expropriados, saqueados e, em muitos ca-
s0s, expostos em instituigdes museoldgicas. Licia Van Velthen expoe
dois sentidos para o significado do uso dos objetos: um que lhe confere
autenticidade e valor, o do universo do etnégrafo; outro, que o consi-
dera fator de depreciagio estética e descarte, o dos Wayana (PA). Este
exemplo é significativo para ilustrar as diferentes valoragoes, de acor-
do com as praticas de colecionamento de indigenas e pesquisadores.
Outros exemplos poderiam ser dados, como os de objetos proibidos ou
de exposicdo restrita por sua sacralidade, vinculada ao uso ritual ou a
sua agéncia, muito comuns com flautas e mascaras no contexto amazo-
nico (Velthen, 2012, p.55-56), mas também presentes nos colecionismos
indigenas no Nordeste, como entre os Pankararu e os seus Praids (vesti-
mentas rituais) e os segredos rituais dos Fulni-6 (Gomes e Athias, 2013).
Estes exemplos sintetizam a necessidade de compreensao dos processos
museoldgicos indigenas a partir da analise das categorias nativas que
orientam suas praticas de colecionamento. Esta tensdo hermenéutica
de significagdo sobre os distintos modos de colecionamento constitui
a ténue linha que separa nao sé diferentes formas de atribuir sentidos
a um patrimonio herdado, mas é também um ponto nodal na reflexdo
sobre a teoria e a pratica antropoldgicas na contemporaneidade.
Osmuseus indigenas sdo espagos construtores de representagoes
sobre si, materializam sentidos incorporados nos objetos, constituindo
o que a antropologa Regina Abreu denomina de “antropologia nativa”
(Abreu, 2007, p. 139). Espagos polifonicos por exceléncia, que primam
pela diversidade e especificidade. O que existem sdo diferentes for-
mas de tradugdo e apropriagdo da ideia de museu para a construgio
da alteridade, de acordo com cada realidade. O Museu dos Kanindé
¢ uma possibilidade de expressar, através da apropriagdo de objetos e
patrimonios, uma poética politica das “coisas”, tornando-se “(...) ndo
absolutamente museus, e sim prolongamentos das tradi¢oes indigenas
de contar histdrias, de colecionar objetos e de representd-los visualmen-
te” (Clifford, 2009, p. 259). Esses museus sao construidos no interior de
(e por) comunidades onde a identificagdo étnica ¢é ressignificada através
dos (e nos) objetos/patrimonios, como parte de processos educacionais,
de mobilizagdo politica e de organizagdo socio-comunitaria. “Suas co-
legdes nao provém de despojos, mas de um ato de vontade”, a partir da



“iniciativa de um coletivo ndo para exibir a realidade do outro, mas
para defender a propria” (Lersch e Ocampo, 2004, p. 3).

Uma pergunta ¢ fundamental: quais as especificidades dos
museus indigenas? Em diversas experiéncias no Brasil, uma intricada
relacdo se destaca: a auto-representacao enquanto parte das mobiliza-
¢Oes politicas dos povos. As dindmicas destes espagos nao os resumem
a, simplesmente, l6cus para uma institucionalizacdo da memoria ou
para uma apologia da “versdo indigena” da histéria. Aproximam-se
dos processos de educagdo diferenciada, escolar ou informal, e de asso-
ciativismo, formas de organiza¢do comunitaria, materializados ou nao
em entidades/instdncias de representacdo, as quais estdo vinculados
(Freire, 1998; Vidal, 2008).

Se na contemporaneidade, “(...) o centro da discussio esta
evidentemente nos limites da representacdo etnografica do ‘outro™
(Gongalves, 2007, p. 26), a representac¢ao de si, levada a cabo nos espa-
¢os museais indigenas inverte a 16gica de uma “autoridade etnografica”
de outrem, possibilitando que os sujeitos apresentem-se. Os museus in-
digenas, além de contarem suas versoes da histdria e “representar(em)
museograficamente” os grupos étnicos, tornam-se também “instru-
mento da chamada ‘causa indigena™ (Chagas, 2007, p. 181), a partir do
momento em que assumem determinado lugar social para a construgao
de seus discursos, narrativas e praticas.

Nestes museus, indigenas “ndo recusam a histéria: eles se pro-
poem a responder por ela; pretendem orquestra-la segundo a légica de
seus proprios esquemas” (Sahlins, 1997b, p. 126). Se torna um “processo
coletivo que ganha vida no interior da comunidade, se constitui como
um museu “da” comunidade, ndo é elaborado fora, “para” a comunida-
de” (Lersch e Ocampo, 2004, p. 4).

Os usos e significados da nogédo de “cultura”, tal como apropria-
da pelos indigenas em discursos sobre si nos processos museoldgicos,
reflete o que ja foi apontado nos trabalhos de Sahlins (1997a e 1997b),
Cunha (2009) e Turner (apud Cunha, 2009; apud Sahlins, 1997b): “(...)
a extensdo do recurso a ‘cultura’ e sua reificagdo” (Cunha, 2009, p.311).
Certo culturalismo e a associa¢do da identificagdo étnica a determina-
dos contetidos e tragos, inclusive o sentido politico destes usos, deve ser
apreendida e analisada enquanto parte dos processos de ressignificacdo
de referenciais que ocorre em museus indigenas, espagos cruciais para



a construgdo de sentidos sobre as nogdes indigenas de tempo, meméria
e ao que associam a ideia de cultura.

Nosso objetivo foi entender como os Kanindé constituiram-
se como artifices dessa historia através dos objetos. Exploramos “(...)
ndo s6 o carater metonimico de representagdo que a cole¢io pode
desempenhar (de um grupo, cultura, fendmeno), mas, também, de au-
to-representagdo” (Meneses, 1998, p.97). Malgrado a historicidade de
todo estudo social, problematizei no¢des, confrontando teoria social
com um vasto material empirico (etnografico, oral e documental). Ao
longo de cerca de quinze anos de mobilizagao politica entre a popula-
¢do da aldeia Sitio Fernandes, foram se operando através de embates de
representagdes, modificagdes que possibilitaram um processo cada vez
mais forte de afirmacio étnica.

Nesta reelaborac¢ao, os objetos demarcaram fronteiras e cons-
tituiram diferencas. Os Kanindé ouviram as lembrangas dos seus
antigos, as registraram e interpretaram, articulando-as a um hori-
zonte seméntico que possibilitou a subversdo de narrativas oficiais,
construindo outras identificagdes e associagdes. Por outro lado, pro-
duziram suas proprias “fontes”, materializando sentidos do passado
na formagdo de um acervo documental, através da interagdo com a
AMIT e a contribuigdo importantissima da indigenista Maria Amélia
Leite. Foram anexando, incorporando, moldando e montando sua
interpretacdo da trajetoria dos seus ancestrais, rememoradas pelos fa-
miliares, ou apreendidas nas pesquisas que formariam os “dossiés”. Na
reinvencdo de tradiges orais, relacionam as memdrias sobre peregri-
nagdes pelo sertdo narradas pelos mais velhos a histéria dos Canindé
do passado.

Neste processo étnico o Museu dos Kanindé foi formado e seu
significado s6 pode ser entendido enquanto parte da trajetdria deste
povo. Internamente, estas reconstrugdes que se operaram a partir de in-
teragOes externas foram remodeladas de acordo com dinamicas locais,
que constituiram diferentes, mas complementares, niveis de analise ao
longo do trabalho (Jacobson, 1991). O sistema de objetos dos Kanindé,
um “sistema da mata”, aponta para uma multiplicidade de relagoes e
de referenciais, de classificagoes étnicas e sociais, em disputa acerca da
hegemonia das representagdes, das formas de contar o passado e dos
modos de se relacionar no e com o presente.



O olhar de viés historiografico se fundiu a uma perspectiva
etnografica que permitiu vislumbrar, num jogo dialético de tempora-
lidades, como se constroem e articulam os sentidos dos objetos para
a construcio social da memdria e da etnicidade, multireferenciadas
numa bricolage de narrativas, memorias, modos de ser e de se relacio-
nar com os bichos, com a caga, com a mata, com os encantados, com
um presente indigena que se quer afirmar e viver.

As relagoes entre memdria e etnicidade sao fundamentais para
compreensao dos processos de construcdo social do passado associados
aos movimentos de afirmagéo étnica. A perspectiva tedrica etnomuseo-
légica aliada a agao inspirada pela museologia social, possibilitou um
rico processo de pesquisa-a¢ao na aldeia Fernandes. A problematizagao
sobre o Museu foi o fio condutor para uma analise relacional e situacio-
nal do povo Kanindé através dos objetos, em sua relagao com passado
e presente (tempo) e em suas implicagdes com a organizagado social das
diferengas.

Se “A tarefa da antropologia agora ¢ a indigenizagdo da moder-
nidade” (Sahlins, 1997a, p. 53), os museus indigenas antropofagizam
meios, técnicas e processos de representa¢ao, cujos resultados sao os di-
versos modos de apropriagdo e gestao indigena do patrimdnio cultural
e da memoria social. Esse debate se refere a compreensao e analise da
relagdo entre a gestdo dos processos museoldgicos, a diversidade de me-
morias e a atuagdo politica dos movimentos étnicos. Ha uma vitalidade
dinamica nestes processos, mas ainda pouquissimos estudos que com-
preendam a influéncia de objetos, memorias e etnicidade nas praticas de
colecionamento de populagdes indigenas e nas categorias nativas a elas
relacionadas. No cenario pouco estudado dos processos museoldgicos
indigenas no Brasil, este trabalho ¢ resultado de um esforgo intelectual
sobre uma atuagdo profissional conjunta a pesquisa antropologica, vi-
sando contribuir para o fortalecimento da acdo museoldgica indigena,
de politicas publicas que reconhecam a diversidade e dos processos mu-
seologicos indigenas como objeto de andlise antropoldgica.

Nos museus indigenas, os usos, papeis e dindmicas da memoria
relacionam-se com a reinterpretagdo do passado e com a construgao
social de referéncias que legitimam, fortalecem e dao sentido as iden-
tificagbes sobre si. Esbocamos uma agenda de trabalho: quais os
sentidos da auto-apresentagdo museologica? Por quais processos



articulam-se objetos, memorias e identificagdes para a constituigdo
de fronteiras e ressignificagdes? As praticas sociais e as representagdes
sobre si construidas nos museus indigenas situam-se no debate teéri-
co contemporineo: mas o que nos trazem de “bom para pensar”, em
termos epistemologicos, sobre a prépria Antropologia e seus atuais
dilemas e desafios tedrico-metodolégicos? Os processos museoldgicos
indigenas propiciam novas reflexdes epistemoldgicas nao apenas sobre
os significados das colegdes etnograficas mas, sobretudo, sobre as pro-
blematicas da representagao e da agdo social em Antropologia.



BIBLIOGRAFIA

ABREU, Capistrano de Abreu. Capitulos de histéria colonial, 1500-1800 &
Os caminhos antigos e o povoamento do Brasil. Brasilia: Editora
Universidade de Brasilia, 1963.

ABREU, Regina. Tal antropologia, qual museu? In: ABREU, Regina; CHAGAS,
Mario de Souza (orgs). Museus, cole¢des e patrimonios. Narrativas
polifénicas. Rio de Janeiro: Garamond/Minc/Iphan/Demu, 2007, p.
138-178.

ABREU, Regina; CHAGAS, Mirio (orgs.). Memoria e patrimonio. Ensaios
contemporaneos. Rio de Janeiro: DP & A, 2003.

AIRES, Jouberth M. Maranhdo. O reaparecimento dos Tapeba e a constru-

¢do da identidade étnica. Monografia (Graduagdo Ciéncias Sociais)

— Universidade Federal do Cear4, Fortaleza, 1994.

. A escola entre os indios Tapeba. O curriculo num contexto de etno-

génese. Dissertagdo (Mestrado em Educagao) - Universidade Federal

do Cearad, Fortaleza, 2000.

ALMEIDA, Maria Regina Celestino de. Metamorfoses indigenas. Identidade
e cultura nas aldeias coloniais do Rio de Janeiro. Rio de Janeiro:
Arquivo Nacional, 2003.

AMARAL, Eduardo Lucio Guilherme. Bardo de Studart. Memorias da distin-
¢do. Fortaleza: Museu do Ceard, 2002.

APPADURAI, Arjun. A vida social das coisas: as mercadorias sob uma
perspectiva cultural. Niterdi: Editora da Universidade Federal
Fluminense, 2008

ARARIPE, Tristao de Alencar. Histéria da Provincia do Ceara (Dos tempos
primitivos até 1850) (1850). Fortaleza: Edi¢des Fundagdo Demdcrito
Rocha, 2002.

ARRUTI, Jodo Mauricio Andion. Morte e vida no Nordeste indigena. A emer-
géncia étnica como fendmeno histdrico regional. Estudos Historicos.
Rio de Janeiro, v. 8, n. 3, p. 57-94, 1995.



. A arvore Pankararu. Fluxos e metaforas da emergéncia étnica no
sertdo do Sdo Francisco. In: OLIVEIRA, Jodo Pacheco de (org.). A
viagem de volta. Etnicidade, politica e reelaboragdo cultural no nor-
deste indigena. Rio de Janeiro: ContraCapa Livraria: LACED, 2004,
p. 231-280.

ATHIAS, Renato. A no¢ido de identidade étnica na antropologia brasileira.
De Roquette-Pinto a Roberto Cardoso de Oliveira. Recife: Editora
Universitdria da UFPE, 2007.

. Carlos Estevao, a gruta do padre e os Pankararu de Itaparica -
PE. Disponivel em XX. Disponivel em http://blog.etnolinguistica.

org/2011/11/carlos-estevao-gruta-do-padre-e-os.html . Acessado em:

31 de janeiro de 2011.

. Colecdo Etnografica Carlos Estévao: memdria, documentagéo e pes-

quisa. Disponivel em http://www.ufpe.br/carlosestevao/projeto.php.

Acessado em: 31 de janeiro de 2011.

. Os Objetos, as Colecdes Etnograficas e os Museus. In: BARRIO,

Angel Espina; MOTTA, Antonio; GOMES, Mario Hélio (Org.).

Inovagdo Cultural, Patriménio e Educagdo. Recife: Massangana,

2010, p. 303-312.

AUGE, Marec. Antropologia da Mobilidade. Maceié: EDUFAL: UNESP, 2010.

BARBOSA, Ivone Cordeiro. Introdugio. In: BRIGIDO, Jodo. Ceard (Homens
e Fatos). Fortaleza: Edi¢oes Democrito Rocha, 2001, p. 9-16 (Colegdo
Classicos cearenses, 4).

BARBUY, Heloisa. Documenta¢ido museoldgica e pesquisa em museus. In:
Museu de Astronomia e Ciéncias Afins - MAST. Documentagdo
em Museus. Granato, Marcus; Santos, Claudia Penha dos; Loureiro,
Maria Lucia N. M. (orgs). Colegao MAST Colloquia, vol. 10. Rio de
Janeiro: MAST, 2008, p. 33-43.

BARCELOS NETO, Aristdteles. Apapaatai. Rituais de mdscaras no Alto
Xingu. Sdo Paulo: EDUSP/FAPESP, 2008.

BARLEUS, Gaspar. Histéria dos feitos recentes praticados durante oito
anos no Brasil e noutras partes sob o governo do ilustrissimo Jodo
Mauricio conde de Nassau (1647). Belo Horizonte: Itatiaia; Sdo Paulo:
EDUSP, 1974.

BARO, Roulox. Relagdo da viagem ao pais dos tapuias (1647). Belo Horizonte:
Itatiaia; Sdo Paulo: EDUSP, 1979.

BARRETO FILHO, Henyo. Tapebas, tapebanos e Pernas-De-Pau de Caucaia,
Ceara. Da etnogénese como processo social e luta simbolica.



Dissertacdo (Mestrado em Antropologia Social) - Museu Nacional/
Universidade Federal do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 1993.
BARROS, Paulo Sérgio. Confrontos Invisiveis. Colonialismo e resisténcia
indigena no Ceara. Dissertacio (Mestrado em Historia). Recife:

Universidade Federal de Pernambuco, 1997.

BARTH, Fredrik. Enduring and emerging issues in the analysis of ethnicity.

In: VERMEULEN, Hans; GOVERS, Cora (Orgs.). The anthopology

of ethnicity. Beyond Ethnic Groups and boundaries. Amsterdam: Het

Spinius, 2000a, p.11-32.

. O Guru, o Iniciador e Outras Variagdes Antropologicas (organiza-

¢do de Tomke Lask). Rio de Janeiro: Contra Capa Livraria, 2000b.

BARTH, Fredrik; POUTIGNAT, Philippe; STREIFF-FENART, Jocelyne.
Teorias da etnicidade seguido de Grupos étnicos e suas fronteiras.
Sao Paulo: UNESP, 1998.

BARTOLOME, Miguel Alberto. Etnogéneses. Velhos e novos papéis no
cendrio cultural e politico. In: Mana - Estudos de Antropologia
Social (N°-12, v.1). Rio de Janeiro: Programa de Pés Graduagao em
Antropologia Social do Museu Nacional (PPGAS-MN), UFR], 2006,
p. 39-68.

BEZERRA, Anténio. Algumas origens do Ceard. Fortaleza: Fundagio
Waldemar Alcéntara, 2009 (Edigao Fac-Similar de 1918).

. Os caboclos de Montemor. In: Revista do Instituto Histérico do
Ceard. Fortaleza: Editora do Instituto Historico do Ceara, 1916, p.
279-302.

BEZERRA, Roselane Gomes. O despertar de uma etnia. O jogo do (re)conhe-
cimento da identidade indigena Jenipapo-Kanindé. Dissertagdo
(Mestrado Sociologia) — Universidade Federal do Ceard, Fortaleza:
2000.

BLOCH, Marc. Introdugéo a Histdria. Portugal: Publicages Europa-América,
Cole¢do Saber (volume 59), 1970 (4°-edi¢do, tradugdo de Maria
Manuel e Rui Gracio).

BITTENCOURT, José Neves. As varias faces de um equivoco. Observagoes
sobre o carater da informagdo e da representagdo nos museus de his-
téria. In: Anais do Museu Historico Nacional (Volume 40). Rio de
Janeiro: MHN, 2008, p. 189-219.

BORGES-NOJOSA, Diva Maria; TELLES, Felipe Bottona da Silva. A cole-
¢do Dias da Rocha no Museu do Ceara. Fortaleza: Museu do Ceard/
Secult, 2009.



BRAGA, Renato. Diciondrio geografico e historico do Ceara. Fortaleza:
Imprensa Universitdria, 1964.

BRASIL, Thomaz Pompeo de Sousa. Ensaio Estatistico da Provincia do Ceara

(Tomo I). Fortaleza: Fundagdo Waldemar Alcédntara, 1997, p. V-XV

(Edigao Fac-similar de 1863).

. Ensaio Estatistico da Provincia do Ceard (Tomo II). Fortaleza:

Fundagdo Waldemar Alcantara, 1997, p. 159-170 (Edi¢édo Fac-similar

de 1864).

BRIGIDO, Jodo. Ceard (Homens e Fatos). Fortaleza: Edigdes Demdcrito
Rocha, 2001 (Colegido Classicos cearenses, 4).

BUCAILLE Richard; PESEZ, Jean-Marie. Cultura Material. In: Enciclopédia
Einaudi (vol.16 - Homo — Domesticagio — Cultura Material).
Lisboa: IN-CM, 1989, p.11-47.

BURKE, Peter. Variedades de historia cultural. Rio de Janeiro: Civilizagdo
Brasileira, 2006.

CAMPOS, José Arimatéia Lima. Aspectos Historico-econdmicos, geo-am-

bientais e ecoldgicos do maci¢co de Baturité. Fortaleza: Fundacdo
Cepema, 2000.

CANDIDO, Manuelina Maria Duarte. Ondas do pensamento museold-
gico brasileiro. Lisboa: Universidade Luséfona de Humanidades e
Tecnologias, 2003, p.17-55 (Cadernos de Sociomuseologia, 21).

______ . Ondas do pensamento museoldgico brasileiro. Lisboa: Universidade

Luséfona de Humanidades e Tecnologias, 2003 (Cadernos de

Sociomuseologia, 21).

. Gestdo de Museus, diagndstico museoldgico e planejamento. Um

desafio contemporéaneo. Porto Alegre: Medianiz, 2013.

CANDIDO, Maria Inéz. Documentagio Museoldgica. In: Caderno de
Diretrizes Museologicas I. Brasilia: Ministério da Cultura: Instituto

do Patriménio Histérico e Artistico Nacional: Departamento de
Museus e Centros Culturais; Belo Horizonte: Secretaria de estado da
Cultura: Superintendéncia de Museus, 2006, p.33-92.

CASTRO, Eduardo Viveiros de. Etnologia Brasileira. In: MICELLI, Sérgio. O
que ler na ciéncia social brasileira (1970-1995). Sdo Paulo: Ed. Sumaré:
ANPOCS; Brasilia: CAPES, 1999, volume 1, Antropologia.

______ . A inconstancia da alma selvagem. Sdo Paulo: Cosac Naify, 2002.

CASTRO, Esther de; VIDAL, Lux Boelitz. O museu dos povos indigenas
do Oiapoque. Um lugar de produg¢io, conservagio e divulgacido da
cultura. In: SILVA, Aracy Lopes; FERREIRA, Mariana Kawall Leal



(orgs.). Praticas pedagdgicas na escola indigena. Sdo Paulo: Global,
2001, p. 269-286 (Série Antropologia e Educagéo).

CEARA. Boletim do Sistema Estadual de Museus do Ceard. Fortaleza:
Secretaria de Cultura do Estado,2006.

CERAVOLO, Suely; TALAMO, Maria de Fatima Gongalves Moreira.
Tratamento e organizagdo de informagdes documentdrias em
museus. In: Revista do Museu de Arqueologia e Etnologia (v.10), Sdo
Paulo: USP, 2000, p. 241-253.

CHAGAS, Mario. Museu do indio. Uma instituicdo singular e um pro-
blema universal. In: BELTRAOQ, Jane Felipe; ECKERT, Cornélia;
LIMA FILHO, Manuel Ferreira (Orgs.). Antropologia e Patrimonio
Cultural. Didlogos e desafios contemporaneos. Blumenau: Nova
Letra, 2007, p.175-198.

CLIFFORD, James. A experiéncia etnografica. Antropologia e Literatura no
século XX (org. José Reginaldo dos Santos Gongalves. Rio de Janeiro:
Editora UFRJ, 2011.

______ . Museologia e contra-historia: viagens pela costa noroeste dos Estados
Unidos. In: ABREU, Regina; CHAGAS, Mario (Orgs.). Memoria e
patrimonio. Ensaios contemporaneos. Rio de Janeiro: Lamparina,
2009, p. 254-302.

COHEN, Abner. Custom and Politics in Urban Africa. Berkeley: University of
California Press, 1969.

COHN, Gabriel. Alguns problemas conceituais e de tradugdo em Economia e
Sociedade. In: WEBER, Max. Economia e Sociedade. Fundamentos
de sociologia compreensiva. Brasilia: Editora Universidade de
Brasilia, 1991, p. XIII-XV.

CORDEIRO, José. Indios no Ceard. Massacre e resisténcia. Fortaleza: Hoje
Assessoria em Educacéo, 1989.

CUNHA, Manuela Carneiro da. Introdugdo a uma histéria indigena. In:

CUNHA, Manuela Carneiro da (Org.). Histéria dos indios no Brasil.

Sao Paulo: Companhia das Letras, 1992, p.9-24.

. Apresentacdo. In: PORTO ALEGRE, Maria Sylvia; DANTAS, Beatriz

Géis; MARIZ, Marlene da Silva. Documentos para a histéria indi-

gena no Nordeste. Ceara, Rio Grande do Norte e Sergipe. Sdo Paulo:

FAPESP: NHII - USP, 1994.

. Etnicidade: da cultura residual mas irredutivel. In: CUNHA,

Manuela Carneiro da. Cultura com as aspas e outros ensaios. Sdo

Paulo: Cosac Naify, 2009, p. 235-244 .



DESCOLA, Philippe. Estrutura ou sentimento. A relagdo com o animal na
Amazoénia. In: MANA - Estudos de Antropologia Social (N°-1, v.4).
Rio de Janeiro: Programa de Pés Graduagdo em Antropologia Social
do Museu Nacional (PPGAS-MN), UFR], 1998, p.23-45.

ERIKSSEN, Thomas Hylland. The epistemological status of the concept
of ethnicity. Conference paper (The Anthropology of Ethnicity).
Amsterdam: December, 1993. Disponivel em http:/folk.uio.no/
geirthe/Status_of_ethnicity.html . Acessado em: 29 de fevereiro de
2012.

ERIKSEN, Thomas Hylland; NIELSEN, Finn Sivert. Histéria da Antropologia.
Petropolis: Editora Vozes, 2007.

FAULHABER, Priscila. Patrimo6nio Maguta: artefatos como meios de comu-

nicacio entre diferentes contextos sdcio-culturais. In: MOREIRA,

Eliane; BELAS, Carla Arouca; BARROS, Benedita; PINHEIRO,

Antonio (orgs.). Propriedade intelectual e patriménio cultural: prote-

¢do do conhecimento e das expressoes culturais tradicionais. Belém:

CESUPA, MPEG, 2005a, p. 141-154.

. O etnografo e seus “outros™ informantes ou detentores de conheci-

mento especializado? In: Revista Estudos Historicos, N°-36. Rio de

Janeiro: FGV, 2005b, p.111-129.

FEITOSA, Padre Neri; MARTINS, Raimundo Nonato Pereira. De Cuhyté
(Sesmaria) a Aratuba. Canindé: Gréfica e Editora Canindé, 2011.

FEITOSA, Padre Neri. Origens do Canindé. Escolar e turistico (Monografia
NPe 5). Canindé: Instituto memoria de Canindé, 2002.

FENELON, Déa Ribeiro. Cultura e histdria social: historiografia e pesquisa.
In: Projeto Historia (v.10). Sdo Paulo: Revista do Programa de Estudos
Pés-Graduados em Historia e do Departamento de Historia da PUC/
SP,1993, p. 73-90.

FERREZ, Helena Dodd. Documentagdo museoldgica: teoria para uma boa
pratica. In: Caderno de ensaios, n°2, Estudos de Museologia. Rio de
Janeiro: Minc/Iphan, 1994, p. 64-73.

FREITAS, Gomes de. Os primitivos donos da terra dos Inhamuns. IN: Revista
do Instituto Historico e Geografico do Ceard (Tomo 84). Fortaleza:
Editora Instituto do Ceard, 1970.

FREIRE, José Ribamar Bessa. A descoberta dos museus pelos indios. In:
Cadernos de etnomuseologia. N° 01. Rio de Janeiro: Programa de
Estudos dos Povos Indigenas, Departamento de Extensdo - SR-3;



UER]J - Universidade do Estado do Rio de Janeiro, 1998, p. 5-29
(Circulagéo interna).

FREITAS, Gomes de. Os primitivos donos das terras dos Inhamuns. Revista do
Instituto Histérico, Geografico e Antropoldgico do Ceard. Fortaleza:
Editora do Instituto do Ceard, 1970, p.151-155.

FROTA, Dilza Fonseca da Frota. Thesauro de Cultura Material dos Indios do
Brasil. Rio de Janeiro: Funai, 2006.

FURTADO FILHO, Joiao Ernani. Soares Moreno e Matias Beck. Inventério de
uma polémica nos escritos de Ismael Pordeus. Fortaleza: Museu do
Ceard/Secult, 2002 (Cole¢do Outras Histodrias, vol. 13).

GALVAOQ, Eduardo. Encontro de sociedades. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1979
(Colegdo Estudos Brasileiros; v.29).

GEERTZ, Clifford. A interpretagio das culturas. Rio de Janeiro: Livros

Técnicos e Cientificos Editora, 1989.

. Obras e vidas. O antropdlogo como autor. Rio de Janeiro: UFR],

2005.

GELL, Alfred. Art and agency: an anthropological theory. London: Oxford
University Press, 1998.

GILMORE, Raymond M. Fauna e etnozoologia da América do Sul Tropical.
In: RIBEIRO, Berta (Org.). Suma Etnoldgica Brasileira (Volume 1 -
Etnobiologia). Belém: Editora UFPA, 1997, p.217-277.

GOFFMAN, Erving. A representacdo do Eu na vida cotidiana. Petrépolis:
Vozes, 1985.

GOMES, Alexandre Oliveira. A saga de Amanay, o Algodéo, e dos indios da

Porangaba. In: PALITOT, Estevao Martins (Org.). Na mata do sabia.

Contribuigoes sobre a presenca indigena no Ceara. Fortaleza: Museu

do Ceara/Imopec, 2009a, p. 155-185.

. Agdo Educativa em Museus do Ceara. In: Cadernos do CEOM (Ne-

30). Chapecé: Argos, 2009b, p.399-412.

. O Torém entre o folclore e a antropologia. Pesquisas de campo e

escrita da histéria entre os Tremembé de Almofala (1940-1955).

In: Trabalho Apresentado no Simpésio Tematico “Os Indios e o

Atlantico”, XXVI Simposio Nacional de Histéria da ANPUH. Séo

Paulo: USP, 17 a 22 de julho de 2011. Disponivel em: http://www.

snh2011.anpuh.org/resources/anais/14/1308142320_ARQUIVO_

PesquisasdecampoeescritadahistoriaentreosTremembé(1940-1950).

AlexandreGomes.versaoGT111Anpuh.pdf. Acessado em 29 de feve-

reiro de 2012.



. Sabiaguaba. Esboco histérico-antropolégico. Fortaleza: Relatério de
pesquisa histérica e antropolégica - Plano de Manejo das Unidades
de Conservagao: Parque Natural Municipal de Dunas de Sabiaguaba
e a Area de Protecio Ambiental de Sabiaguaba, 2010 (133 p.).
GOMES, Alexandre Oliveira; OLIVEIRA, Ana Amélia Rodrigues de. A
construcdo social da memoria e o processo de ressignificagdo dos
objetos no espago museologico. Revista de Museologia e Patriménio.
Rio de Janeiro, v. 3, n. 2, p. 42-55, jul/dez 2010. Disponivel em: http://
revistamuseologiaepatrimonio.mast.br/index.php/ppgpmus/article/
viewFile/136/1 34. Acesso em: 02 set. 2011.
GOMES, Alexandre; VIEIRA NETO, Joao Paulo. Estagdo de Parangaba.
Memoria, conflito e mobiliza¢do social (volume 58). In: Boletim
Raizes. Fortaleza: IMOPEC, 2007, p. 4-7.
. Museus e memoria indigena no Ceara: a emergéncia étnica entre
lembrancas e esquecimentos. In: PALITOT, Estevdao Martins (Org.).
Na mata do sabia. Contribui¢oes sobre a presenc¢a indigena no Ceara.
Fortaleza: Museu do Ceara/Imopec, 2009a, p. 367-391.
. Museus e memoria indigena no Ceard. Fortaleza: Museu do Ceara,
2009b.
. Dossié Projeto Historiando: educagdo patrimonial e museus comuni-
tarios (relatorio de atividades apresentado ao Instituto do Patriménio
Histérico e Artistico Nacional, finalista do prémio Rodrigo Mello
Franco de Andrade 2011, na Categoria Educa¢do Patrimonial).
Fortaleza: julho de 2011.
. A Rede Cearense de Museus Comunitarios: processos e desafios para

a organizagido de um campo museoldgico autéonomo. IN: Chagas,
Mario (org.). Museologia Social: teoria, praticas e documentos bdsi-
cos (Cadernos do CEOM). Chapecé: UnoChapeco, 2014 (no prelo).

GOMES, Alexandre Oliveira e ATHIAS, Renato Monteiro. Apontamentos
sobre um diagnostico etnomuseologico: a Casa de Memoria do
Tronco Velho Pankararu. In: Carlos Sandroni; Sandro Guimarées
Salles. (Org.). Patrimoénio Cultural em Discussao: novos desafios ted-
rico-metodoldgicos. Recife: Editora Universitaria da UFPE, 2014, p.
146-171.

GOMES, José Eudes Arrais Barroso. As milicias d’El Rey. Tropas militares
e poder no Ceara setecentista. 2009. Dissertagdo (Mestrado Historia
Social) - Universidade Federal Fluminense, Rio de Janeiro, 2009.



GONCALVES, José Reginaldo Santos. Antropologia dos objetos. Cole¢des,
Museus, Patriménios. Rio de Janeiro: 2007 (Cole¢ao Museu, Memoria
e Cidadania).

GONDIM, Juliana. Corpo e ritual. Praticas de cura e afirmagdo identitaria
nos Tremembé de Almofala. In: PALITOT, Estevao Martins (Org.).
Na mata do sabia. Contribui¢des sobre a presenca indigena no Ceara.
Fortaleza: Museu do Ceard: IMOPEC, 2009, p. 301-320.

GRUNEWALD, Rodrigo de Azeredo (org.). Toré: regime encantado do indio
do Nordeste. Recife: Fundaj, Editora Massangana, 2005.

GUIMARAENS, Dinah (org.). Museu de Arte e origens. Mapa das culturas
vivas guaranis. Rio de janeiro: Contra Capa Livraria, 2003.

GUIMARAES, Manoel Luiz Salgado. Nagdo e civilizagio nos trépicos. O
Instituto Historico e Geografico do Brasil e o projeto de uma histéria
nacional. Estudos Histéricos. Rio de Janeiro, v.1, n. 1, p.5-27, 1988.

HANNERZ, Ulf. Fluxos, fronteiras, hibridos. Palavras-chave da antropologia
transnacional. In: MANA - Estudos de Antropologia Social (N°-3,
v.1). Rio de Janeiro: Programa de P6s Graduag¢ao em Antropologia
Social do Museu Nacional (PPGAS-MN), UFR], 1997, p. 7-39.

HOLANDA, Cristina Rodrigues. Museu Histérico do Ceara. A meméria dos
objetos na construgao da Historia (1932 - 1942). Fortaleza: Museu do
Ceara/Secult, 2005 (Cole¢ao Outras Historias, v. 28).

JACOBSON, David. Reading Ethnography. New York: State University of New
York Press, 1991.

JULIAO, Leticia. Apontamentos sobre a histéria do museu. In: CADERNO
de diretrizes museoldgicas I. Brasilia: Ministério da Cultura: IPHAN:
Departamento de Museus e Centros Culturais; Belo Horizonte:
Secretaria de Estado da Cultura: Superintendéncia de Museus, 2006,
p.19-32.

KUPER, Adam. A reinven¢io da sociedade primitiva. Transforma¢des de um
mito. Recife: Editora Universitaria, 2008.

LAGROU, Els. A fluidez da forma. Arte, alteridade e agéncia em uma socie-
dade amazonica (Kaxinawad, Acre). Rio de Janeiro: Editora Topbooks,
2007.

LEAL, Vinicius Barros. Histéria de Baturité. Epoca Colonial. Fortaleza:
Secretaria de Cultura e Desporto, 1981.

. A familia Barbosa Cordeiro. In: Revista do Instituto Histérico do

Ceara. Fortaleza: Editora do Instituto, 2005, p. 17-27.



LEITAO, Padre Luiz de Souza. Notas politicas e religiosas da Villa de Canindé.
In: Revista do Instituto do Ceard. Fortaleza: Editora Instituto do
Ceara, 1902, p. 46-59

LEITE, Jurandyr Carvalho Ferrari. Atlas das terras indigenas do Nordeste
(Alagoas, Bahia (exceto sul), Ceara, Paraiba, Pernambuco e Sergipe).
Rio de Janeiro: PETI-PPGAS-Museu Nacional-UFR], 1993.

LEITE, Serafim. Histéria da Companhia de Jesus no Brasil (Tomo III, livro
Ceard). Lisboa: Portugalia; Rio de Janeiro: Civiliza¢do Brasileira,
1945, p. 3-96.

LE GOFF, Jacques. Historia e memoria. Campinas: Editora da Unicamp, 1990.

LERSCH, Teresa Morales; OCAMPO, Cuauhtémoc Camarena. O conceito
de museu comunitario. Histdria vivida ou memoria para transfor-
mar a historia? In: Conferencia Nacional de la Asociacién Nacional
de Artes y Cultura Latinas, 2004, Kansas City. Disponivel em: http://
www.abremc.com.br/artigosl.asp?id=5. Acesso em: 20 jul. 2010.

LIMA, Carmén Lucia Silva. Trajetérias entre contextos e mediagdes. A cons-

trucdo da etnicidade Potiguara na serra das matas. 2007. Dissertagdo

(Mestrado em Antropologia) — Universidade Federal de Pernambuco,

Recife, 2007.

. Os Potyguara do mundo novo. Estudo acerca de uma etniciade

indigena. Monografia (Graduagdo Ciéncias Sociais) — Universidade

Federal do Ceara, Fortaleza, 2003.

. As perambulag¢des. Etnicidade, memoria e territorialidade indigena

na serra das matas. In: PALITOT, Estevdo Martins (Org). Na mata do

sabia. Contribui¢des sobre a presenca indigena no Ceara. Fortaleza:

Museu do Ceara/Imopec/Secult, 2009, p. 233-250.

LINS, Misia. Reflexividade nativa: quando a crenga dialoga com a divida no
periodo de finados. In: Mana (Estudos de Antropologia Social) (Ne-
16, vol.1). Rio de Janeiro: PPGAS/MN/UFR]J, 2010, p. 151-177.

LOPES, Ronaldo Santiago. “A cultura de indio, seu menino, vem de longe aqui”™:

formacao historica e territorializagdo dos Tremembé/CE. Dissertagdo
(Mestrado em Antropologia). Natal: Universidade Federal do Rio
Grande do Norte, 2014.

LOUREIRO, José Mauro Matheus. Esbogo acerca da documentagio
museoldgica. In: Museu de Astronomia e Ciéncias Afins - MAST.
Documentac¢do em Museus. GRANATO, Marcus, SANTOS, Claudia
Penha dos, LOUREIRO, Maria Lucia N. M. (orgs). Cole¢io MAST
Colloquia, vol. 10. Rio de Janeiro: MAST, 2008, p. 23-29.



LYOTARD, Jean Francois. A condigdo pds-moderna. Rio de Janeiro: José
Olympio, 2011.

MAGALHAES, Aline Montenegro. O culto da saudade na Casa do Brasil.
Gustavo Barroso e o Museu Histdrico Nacional. Fortaleza: Museu do
Ceard/Secult, 2006 (Colegdo Outras Historias, v.49).

MALIA, Ligio. Indios a servigo D’el Rey: manutengdo da posse das terras
indigenas durante o avan¢o da empresa pastoril no Ceara (C.1680-
1720). In: PALITOT, Estévio Martins (Org.). Na mata do sabid.
Contribuigoes sobre a presenga indigena no Ceard. Fortaleza: Museu
do Ceara, 2009, p. 61-86.

MARQUES, Marcélia. Materiais e saber na arte rupestre. Fortaleza: Museu do
Ceard, 2009 (Cole¢ao Outras Historias, v.58).

MARTIN, Gabriela. Pré-histéria do Nordeste do Brasil. Recife: Editora
Universitdria da UFPE, 2008.

MALFLIET, Margareth. 2009. Uma intui¢do que pela experiéncia virou con-
vicgdo. In: In: PALITOT, Estévao Martins (Org.). Na mata do sabia.
Contribuigoes sobre a presenga indigena no Ceard. Fortaleza: Museu
do Ceard, 2009, p. 421-430.

MENEZES, Luis Barba Alardo de. Memoria sobre a Capitania Independente
do Ceara, 1814. In: DOCUMENTACAO Primordial sobre a Capitania
Autonoma do Ceara. Fortaleza: Fundagdo Waldemar Alcéantara,
1997, p. 36-60.

MENESES, Ulpiano Teixeira Bezerra de. (Org). Como explorar um museu

histérico? Sdo Paulo: Museu Paulista/USP, 1994.

. Memoria e cultura material: documentos pessoais no espaco publico.

In: Revista Estudos Histdricos (N°21). Rio de Janeiro: FGV, 1998, p.

89-103.

MESSENDER, Marcos Luciano Lopes. Etnicidade e didlogo politico. A
Emergéncia dos Tremembé. Dissertacio (Mestrado Sociologia).
Salvador: Universidade Federal da Bahia, 1995.

MINAYO, Maria Cecilia. O conceito em Representagdes Sociais dentro da
Sociologia Classica.IN: GUARESCHI, Pedrinho; JOVCHELOVITCH,
Sandra (orgs.). Textos em representagdes sociais. Petrépolis: Vozes,
1995.

MONTEIRO, John. Prefécio. IN: POMPA, Cristina. Religido como tradugcéo.
Missionarios, tupi e “tapuia” no Brasil colonial. Sdo Paulo: EDUSC,
2003., p. 15-19.



MONTENEGRO, Antbénio Torres. Histéria, metodologia, memoria. Sdo

Paulo: Contexto, 2010.

. Historia Oral e Memoria. A cultura popular revisitada. Sdo Paulo:

Contexto, 2003.

MOTTA, Dilza Fonseca da. Tesauro da cultura material dos indios no Brasil.
Rio de Janeiro: Museu do Indio, 2006.

MOUTINHO, Mario. Sobre o conceito de Museologia Social. In: Cadernos
de Sociomuseologia (n° 1). Lisboa: Universidade Luséfona de
Humanidades e Tecnologias, 1993, p.5-8.

MORGAN, Lewis Henry. A sociedade antiga. In: CASTRO, Celso (org.).
Evolucionismo cultural. Rio de Janeiro: Zahar, 2005, p.41-65.
NOGUEIRA, Paulino. Vocabuldrio Indigena em uso na Provincia do Ceara
com explicagdes Etymoldgicas, Orthographicas, Topographicas,
Historicas e Therapéuticas etc. In: Revista do Instituto Historico do
Ceara (Tomo I). Fortaleza: Editora do Instituto Histérico do Ceara,

1887, p. 210-432.

NORA, Pierre. Entre Histéria e Memoria. A problematica dos lugares. In: In:
Projeto Historia (v.10). Sdo Paulo: Revista do Programa de Estudos
Pés-Graduados em Historia e do Departamento de Histéria da PUC/
SP,1993, p.7-28.

OLIVEIRA, Ana Amélia Rodrigues de. Juntar, separar, mostrar. Memoria e
escrita da Historia no Museu do Ceara (1932-1976). Fortaleza: Museu
do Ceard/Secult, 2009.

OLIVEIRA, Carlos Estevao de. O ossudrio da ‘Gruta do Padre’, em Itaparica,
e algumas noticias sobre remanescentes indigenas do Nordeste
(Separata do Boletim do Museu Nacional. Vol. XIV-XVII - 1938-
1941). Rio de Janeiro: Imprensa Nacional, 1943.

OLIVEIRA, Jodo Pacheco de. Ensaios de Antropologia Histérica. Rio de

Janeiro: Editora UFR], 1999.

. Prefacio. In: GRUNEWALD, Rodrigo de Azeredo. Toré. Regime

encantado do indio do Nordeste. Recife: FUNDAL: Editora

Massangana, 2005, p. 9-11.

. (org.). A presenca indigena no Nordeste. Processos de territorializa-

¢d0, modos de reconhecimento e regimes de memoria. Rio de Janeiro:

Contra Capa, 2011.

. (org.). A viagem de volta. Etnicidade, politica e reelaboracéo cultural

no nordeste indigena. Rio de Janeiro: ContraCapa Livraria: LACED,

2004.



OLIVEIRA, Jodo Pacheco de; LEITE, Jurandyr Carvalho Ferrari.
Apresentagdo. In: LEITE, Jurandyr Carvalho Ferrari (org.). Atlas
das terras indigenas do Nordeste (Alagoas, Bahia (exceto sul), Ceara,
Paraiba, Pernambuco e Sergipe). Rio de Janeiro: PETT PPGAS: Museu
Nacional: UFR], 1993, p.2.

OLIVEIRA, Roberto Cardoso de. O trabalho do antropdlogo. Sdo Paulo:
Editora UNESP, 2000.

OLIVEIRA, Kelly Emanuelly de. Estratégias sociais no movimento indigena.
Tese (Doutorado em Antropologia). Recife: Universidade Federal de
Pernambuco, 2010.

______ . Os terreiros e o toré: o didlogo entre religido e politica no fortaleci-

mento do povo Xukuru do Ororubd (PE). IN: Cadernos do leme (vol.

1, numero 1). Campina Grande: UFCG, 2009, p.47-66.

OLIVEIRA JUNIOR, Gerson Augusto. O encanto das dguas. A relagdo dos
Tremembé com a natureza. Fortaleza: Museu do Ceara, 2006 (Colegdo
Outras Historias, vol. 44).

______ . Torem, a brincadeira dos indios velhos. Sao Paulo: Annablume, 1998.

ORTNER, Sherry. Poder e projetos. Reflexdes sobre a agéncia. In: Grossi, M.;
Eckert, C.; Fry, P. (orgs.). Conferéncias e Didlogos. Saberes e Praticas
Antropolédgicas. Blumenau, Editora Nova Letra, 2007, p.45-80.

PALITOT, Estevao Martins (Org.). Na mata do sabid. Contribui¢des sobre a

presenca indigena no Ceara. Fortaleza: Museu do Ceara: IMOPEC,

2009.

. Artifices da alteridade: o movimento indigena na regido de Crateus,

Ceara. Tese (Doutorado em Sociologia). Jodo Pessoa: UFPB/UFCG,

2010.

PERES, Sidnei. Terras indigenas e agdo indigenista no Nordeste (1910-67). In:
OLIVEIRA, Jodo Pacheco de (Org.). A viagem de volta: Etnicidade,
politica e reelaborag¢ao cultural no nordeste indigena. Rio de Janeiro:
ContraCapa Livraria: LACED, 2004, p. 43-92.

PINHEIRO, Francisco José. Historia do conflito. Os povos nativos e os euro-

peus no Ceard. In: PINHEIRO, Joceny (Org.). Ceard: Terra da Luz,

Terra dos Indios. Historia, presenga, perspectivas. Fortaleza: Iphan:

Funai: MPF, 2002, p. 37-48.

. Mundos em confronto. Povos nativos e europeus na disputa pelo ter-

ritorio. In: SOUZA, Simone de (Org.). Uma nova histéria do Ceara.

Fortaleza: Edi¢goes Democrito Rocha, 2000, p.17-56.



.Formacao social do Ceara (1680-1820). O papel do Estado no processo

de subordinagdo da populagio livre e pobre. 2006. Tese (Doutorado

em Historia) — Universidade Federal de Pernambuco, Recife, 2006.

. Apresentac¢do. In: THEBERGE, Pedro. IN: Esbogo Histdrico sobre

a Provincia do Ceard (Tomo I). Fortaleza: Fundagdo Waldemar

Alcantara, 2001 (Edi¢ao Fac-similar).

PINHEIRO, Joceny de Deus. Indios Pitaguary. Um estudo sobre histéria, cul-

tura e identidade. Monografia (Graduagiao Ciéncias Sociais) - UFC,

Fortaleza, 1999.

. Arte de contar, exercicio de rememorar: As narrativas dos indios

Pitaguary. Dissertacdo (Mestrado em Sociologia), Universidade

Federal do Ceara, Fortaleza, 2002.

PIRES, Maria Idalina Cruz. A guerra dos barbaros. Resisténcia e conflito no
nordeste colonial. Recife: UFPE, 2002.

POLLACK, Michael. Memdria, siléncio, esquecimento. IN: Revista Estudos
Histdricos (v.2, n.3). Rio de Janeiro: FGV, 1989, p.3-15.

POMPA, Cristina. Religido como traducéo. Missionarios, tupi e “tapuia” no
Brasil colonial. Sdo Paulo: EDUSC, 2003.

POMPEU SOBRINHO, Thomaz Pompeu. Pré-Historia Cearense. Fortaleza:

Editora Instituto Histérico do Ceara, Limitada, 1955 (Monografia

Ne3, 1°- Tomo).

. Introdugdo, notas e comentarios ao Didrio de Mathias Beck. In:

Trés documentos do Ceard Colonial. Fortaleza: Departamento de

Imprensa Oficial, 1967.

. Toponimos indigenas nos séculos XVI e XVII na costa cearense. In:

Revista do Instituto Historico do Ceard (Tomo LXXIX). Fortaleza:

Editora do Instituto Histdrico do Ceard, 1945, p.156-205.

. Etymologia de algumas palavras indigenas (Tomo LXIII). In: Revista

do Instituto Histérico do Ceard. Fortaleza: Editora do Instituto

Historico do Ceard, 1919, p. 208-227.

. Indios Tremembés. In: Revista do Instituto Historico do Ceard

(Tomo LXV). Fortaleza: Editora do Instituto Histérico do Ceara,

1951, p.257-267.

. Algumas inscrigdes rupestres inéditas do Estado do Ceara. In:

Revista do Instituto Histérico do Ceara (Tomo LXX). Fortaleza:

Editora do Instituto do Ceara, 1956, p. 115-126.

PORDEUS, Ismael. Escritos sobre Antonio Conselheiro e a Matriz de

Quixeramobim. Fortaleza: Museu do Ceara, 2011.



PORTO ALEGRE, Maria Sylvia; DANTAS, Beatriz Gdis; MARIZ, Marlene
da Silva (orgs.). Documentos para a histdria indigena no Nordeste.
Ceard, Rio Grande do Norte e Sergipe. Sao Paulo: FAPESP: NHII:
USP, 1994.

PORTO ALEGRE, Maria Sylvia. Comissdo das Borboletas: a ciéncia do
Império entre o Ceard e a corte. Fortaleza: Museu do Ceard, 2003.

POSEY, Darrell A. Introdugdo. Etnobiologia: teoria e pratica. In: RIBEIRO,
Berta (Org.). Suma Etnoldgica Brasileira. Volume 1. Etnologia. Belém:
Editora UFPA, 1997, p.1-15.

PUNTONTI, Pedro. A guerra dos barbaros. Povos indigenas e a coloniza¢ao do
sertdo nordeste do Brasil, 1650-1720. Sdo Paulo: HUCITEC: Editora
da USP: FAPESP, 2002.

RAMOS, Francisco Régis Lopes. A danagdo do objeto. O museu no ensino de

histéria. Chapecd: Argos, 2004.

. Posfacio. In: XAVIER, Patricia Pereira. Dragdo do Mar. A constru-

¢do do herdi jangadeiro. Fortaleza: Museu do Ceara, 2011, p. 245-248.

RAMOS, Francisco Régis Lopes e SILVA FILHO, Antonio Luiz Macedo e.
Museu do Ceara: 75 anos. Fortaleza: Museu do Ceara, 2008.

REESINK, Edwin. Indio ou Caboclo. Notas sobre a Identidade Etnica dos

Indios no Nordeste. Universitas(n.32), 1983. Disponivel em http:/

www.portalseer.utba.br/index.php/universitas/article/view/1028

Acesso em: 4 de margo de 2011.

. O segredo do sagrado. O Toré entre os indios no Nordeste. In:

ALMEIDA, Luiz Savio de; GALINDO, Marcos; ELIAS, Juliana Lopes

(Orgs.). Indios do Nordeste. Temas e problemas, 2. Maceié: EDUFAL,

2000, p. 359-406.

. A felicidade do povo brasileiro. Notas sobre a visio do mundo

construido no discurso oficial a respeito de etnicidade e nagdes indi-

genas no Brasil e os embates de disputa simbdlica. Mneme. Revista

de Humanidades, Departamento de Histéria (UFRN-Ceres), v. 5, n.

11, jul/set 2004a. Disponivel em: http://www.seol.com.br/mneme.

Acesso em: 10 de fevereiro de 2012.

. Substantial Identities in “Rural Black Communities” in Brazil. A

Short Appraisal of Some Community Studies. IN: Vibrant (v. 1, n.

1/2). Brasilia: ABA, 2004b.

. Alteridades substanciais: apontamentos diversos sobre indios e

negros. In: CARVALHO, Rosario de; REESINK, Edwin; CAVIGNAC,



Julie (Orgs.). Negros no mundo dos indios. Imagens, reflexos, alterida-

des. Natal: EDUFRN, 2011, p. 245-290.

. O Limite de Barth. A influéncia da “Introdugdo” de Barth sobre

os estudos de etnicidade e racialidade. In: Reunido Brasileira de

Antropologia, 27. 2010, Belém: Universidade Federal da Bahia, 2010.

REYNA, Stephen P. Theory in anthropology in the nineties. IN: Cultural

Dynamics (9(3)). London/Thousand Oaks/CA/New Delhi: SAGE

Publications, 1997, p. 325-350.

. Theory counts: (discounting) discourse to the contrary by adoption

a confrontational stance. IN: Anthropological Theory (vol. 1(1)).

London/Thousand Oaks/CA/New Delhi: SAGE Publications, 2001

(p. 9-29).

REIS, José Carlos. A histéria entre a filosofia e a ciéncia. Sdo Paulo: Atica,
1996.

RIBEIRO, Berta. Diciondrio do Artesanato Indigena. Belo Horizonte: Itatiaia;
Sao Paulo: EDUSP, 1988.

RIBEIRO, Berta e VAN VELTHEN, Ltcia. Cole¢bes etnograficas: documen-
tos materiais para a histéria indigena e a etnologia. IN: CUNHA,
Manuela Carneiro da. Historia dos Indios no Brasil. Sdo Paulo:
Companhia das letras, Secretaria Municipal de Cultura, FAPESP,
1992, p. 103-112.

RIBEIRO, Berta (Org.). Suma Etnoldgica Brasileira. Etnobiologia. Volume 1.
Belém: Editora UFPA, 1997.

ROCHA, Augusto. Canindeenses illustres (Tomo XXXXV). In: Revista do
Instituto Histérico do Ceara. Fortaleza: Editora do Instituto Histdrico
do Ceard, 1921, p. 168-184.

RUOSO, Carolina. O Museu do Ceara e a linguagem poética das coisas.
Fortaleza: Museu do Cear4, 2009 (Cole¢do Outras Historias, v. 54).

RUSSIO, W. ULinterdisciplinarité em muséologie. Museological. In:
Museological Working Papers. Documents de Travail Muséologique
(MuWoP/DoTraM). Stockholm, n. 2. p. 58-59, 1981.

SAHLINS, Marshall. IThas de Histéria. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editor,

2003.

. Metaforas histdricas e realidades miticas. Rio de Janeiro: Jorge Zahar

Editor, 2008.

. O ‘pessimismo sentimental’ e a experiéncia etnografica: por que a

cultura nio é um ‘objeto’ em via de extingdo (parte I). In: Mana -

Estudos de Antropologia Social (N°-01, v.3). Rio de Janeiro: Programa



de Pés Graduagdo em Antropologia Social do Museu Nacional

(PPGAS-MN), UFR]J, 1997a, p.103-150.

. O ‘pessimismo sentimental’ e a experiéncia etnografica: por que a

cultura ndo é um ‘objeto” em via de extin¢do (parte II). In: Mana -

Estudos de Antropologia Social (N°-02, v.3). Rio de Janeiro: Programa

de Pés Graduagdo em Antropologia Social do Museu Nacional

(PPGAS-MN), UFR]J, 1997b, p.103-150.

SALERA JUNIOR. Giovanni; FRANKLIN, William Giovani; MALVASIO,
Adriana; GIRALDIM, Odair. Caga e pesca entre os indios Karaja
do Norte, Terra Indigena Xam-biod, Estado do Tocantins, Brasil. In:
Publica¢ées avulsas do Instituto Pau-Brasil, 2002. Disponivel em:
http://www.uft.edu.br/neai/documentos/cacapesca.pdf . Acesso em:
04 de margo de 2012.

SAMPAIO, José Augusto Laranjeira. De caboclo a indio. Etnicidade e orga-
nizagdo social e politica entre povos indigenas contemporineos no
Nordeste do Brasil, o caso Kapinawd. Campinas: Projeto de pesquisa
para Dissertac¢io de Mestrado em Antropologia Social (IFCH-
UNICAMP), 1985.

SANCHO QUEROL, Lorena. El Patrimonio Cultural Inmaterial y la
Sociomuseologia: estudio sobre inventarios. Tesis doctoral en
Museologia, presentada en el Departamento de Museologia de
la Faculdade de Ciéncias Sociais e Humanas de la Universidade
Luséfona de Humanidades e Tecnologias de Lisboa, y dirigida por el
Dr. Canova Magalhdes Moutinho. Lisboa, 2011.

SANTOS, Jodo Brigido dos. Ceara (Homens e Fatos). Fortaleza: Edi¢oes
Demodcrito Rocha, 2001, p. 9 a 39.

SANTOS, Myrian Sepulveda dos. Politicas da memdria na criagdo dos
museus brasileiros. IN: CHAGAS, Mario de Souza; SANTOS, Myrian
Septlveda dos (orgs.). Cadernos de Sociomuseologia (N°- 19). Lisboa:
Universidade Luséfona de Tecnologias e Humanidades, 2002, p.
99-1109.

SCHADEN, Egon. Aspectos fundamentais da cultura Guarani. Sdo Paulo:
Editora Pedagogica e Universitaria: Edusp, 1974.

SECUNDINO, Marcondes. “Indios do Nordeste”. Alguns apontamentos sobre
a formagdo de um dominio da antropologia. In: OLIVEIRA, Jodo
Pacheco de (Org.). A presenga indigena no Nordeste. Processos de
territorializagdo, modos de reconhecimento e regimes de memoria.
Rio de Janeiro: Contra Capa, 2011, p. 631-652.



SERAINE, Florival. Contribui¢do para o estudo da influéncia indigena no
linguajar cearense. IN: Revista do Instituto do Ceara (Tomo LXVI).
Fortaleza: Editora Instituto do Ceara, 1950, p. 5-16.

. Sobre o Torém (dan¢a de procedéncia indigena). In: Revista do
Instituto do Ceara (Tomo LXIX). Fortaleza: Editora do Instituto
Historico do Ceard, 1955, p. 72-87.

Para o estudo do processo de folclorizagdo. In: Revista do Instituto
do Ceard. Fortaleza: Editora do Instituto Historico do Ceara, 1977,
p. 48-56.

. Contribui¢ao para o estudo da influéncia indigena no linguajar

cearense. In: Revista do Instituto do Ceara. Fortaleza: Editora do

Instituto Historico do Ceara, 1950, p. 5-16.

SEVCENKO, Nicolau. ...talvez a tltima grande batalha e a0 mesmo tempo
a ultima grande fronteira seja afinal a cultura. In: Projeto Histdria
(v.10). Sao Paulo: Revista do Programa de Estudos Pés-Graduados em
Histdria e do Departamento de Historia da Puc-Sp,1993, p.100-102.

SILVA, Aramis Luis. Deus e o Bope na terra do sol: culturalismos na histéria
de um processo de mediagao. Sdo Paulo: Humanitas, 2009.

SILVA, Edson. Memorias Xukuru e Fulni-6 da Guerra do Paraguai. Ciéncias

Humanas em Revista. Sdo Luis, v. 3, n. 2, p.28-51, 2005.

. Xukuru: memorias e historia dos indios da Serra do Ororubé (1950-

1988). 2008. Tese (Doutorado em Histdria Social) — Universidade de
Campinas, Campinas, 2008.

SILVA, Isabelle Braz Peixoto da. O Relatdrio Provincial de 1863: um docu-
mento, muitas leituras. In: 25°- Simpdsio Nacional de Historia (ST 36:
Os indios na historia). 2009, Fortaleza. Anais. Fortaleza: Universidade
Federal do Ceard, 2009. Disponivel em: http://www.ifch.unicamp.br/
ihb/Trabalhos/ST36Isabelle.pdf . Acesso em: 4 de margo de 2012.

. Povos indigenas no Ceara. Organiza¢do, memdria e luta. Fortaleza:
CDMAC (Memorial da Cultura Cearense), 2007.

______ . Vilas de indios no Ceard Grande. Dinadmicas locais sob o Diretdrio
Pombalino. Campinas, SP: Pontes Editores, 2006.

. O relatdrio provincial de 1863 e a expropriagdo das terras indige-
nas. In: OLIVEIRA, Jodo Pacheco (Org.). A presenca indigena no
Nordeste. Processos de territorializa¢cdo, modos de reconhecimento
e regimes de memoria. Rio de Janeiro: Contra Capa, 2011, p. 327-346.



SILVA FILHO, Antonio Luiz Macédo e. Posfacio: Um bardo e muitas histd-
rias. In: AMARAL, Eduardo Lucio Guilherme. Bardo de Studart.
Memorias da distingdo. Fortaleza: Museu do Ceard, 2002, p. 104-124.

SILVA FILHO, Antdénio Luiz Macédo; RAMOS, Francisco Régis Lopes
(Orgs.). Museu do Ceard - 75 anos. Associagdo de Amigos do Museu
do Ceard/Secretaria de Cultura do Estado do Cear4, 2007.

SILVA, Bruno Ronald Andrade da. Nos enredos dos circuitos de pesquisas
dos Tabajara e Kalabaga de Poranga-CE. Dissertagdo (Mestrado em
Antropologia). Recife: Universidade Federal de Pernambuco, 2013.

SILVA, Fabiola A. and GORDON, Cesar. Antropology in the museum: reflec-
tions on the curatorship of the Xikrin collection. IN: Vibrant: Virtual
Brazilian Antropology. Associacdo Brasileira de Antropologia. Vol.
10, Num. 2 (january-June 2013) (Motta, Antonio; Arantes, Antonio
Augusto (Editors). Brasilia: ABA, 2013, p. 429-472.

SIMAO, Marum. Quixeramobim. Recompondo a histdria. Fortaleza: Edigraf,
1996.

SMIT, Johanna Wilhelmina. A Documentagio e suas abordagens. In: Museu
de Astronomia e Ciéncias Afins - MAST. Documentag¢do em Museus.
Granato, Marcus; Santos, Cldudia Penha dos; Loureiro, Maria Lucia
N. M. (orgs). Cole¢ao MAST Colloquia, vol. 10. Rio de Janeiro: MAST,
2008, p. 11-22.

SOUSA, Eusébio Neri Alves de. Indice geral alfabético e remissivo das datas
de sesmarias do estado do Ceara (separata dos Anais do Arquivo
Publico do Estado do Ceard, Ano I, Numero I). Fortaleza: Oficinas
Graficas da Cadeia Publica, 1933.

SOUZA, Carlos Kleber Saraiva de. Identidade, cultura e interesses. A territo-
rialidade dos indios Jenipapo-Kanindé do Ceard. 2002. Dissertagdo
(Mestrado em Sociologia) - Universidade Federal do Cear4, Fortaleza,
2002.

STOCKING JR., George. Os museus e a alteridade. IN: STOCKING JR.,
George (org.). Objects and Others. Essays on Museums and Material
Culture. Madison: University of Wisconsin Press, 1985 (vol. 3 History
of Anthropology).

STUDART, Guilherme. Datas e factos para a historia do Ceard (Tomo I).

Fortaleza: Fundagdo Waldemar Alcéntara, 2001.

. Notas para a historia do Ceara. Brasilia: Senado Federal: Conselho

Editorial, 2004.



STUDART FILHO, Carlos. Os Aborigenes do Ceard (parte 1). In: Revista do
Instituto Historico do Ceara (Tomo LXXVI). Fortaleza: Editora do
Instituto Histdrico do Cearad, 1962, p. 5-73.

. Os aborigenes do Ceara (parte 2). In: Revista do Instituto Histdrico
do Cearéd (Tomo LXXVII). Fortaleza: Editora do Instituto Historico
do Ceara, 1963a, p. 153-217.

A Rebelido de 1713. In: Revista do Instituto Historico do Ceara.
Fortaleza: Editora do Instituto Historico do Ceara. Fortaleza: Editora
do Instituto Histérico do Ceara, 1963b, p. 9-24.

.Notas paraa Historia das Fortificagdes no Ceard (Separata do Boletim

do Museu Historico do Ceard). Fortaleza: Ramos & Pouchain, 1937.

. Resisténcia dos indigenas a conquista e povoamento. A Guerra dos

Barbaros. In: Revista do Instituto Historico do Ceara. Fortaleza:

Editora do Instituto Histérico do Ceara, 1959, p. 29-70.

. Antiguidades indigenas do Ceara. IN: Revista do Instituto Histérico

do Cearad (tomo XXXXI). Fortaleza: Editora do Instituto Historico

do Ceara. Fortaleza: Editora do Instituto Historico do Ceara, 1927,

p. 167-221.

THEBERGE, Pedro. Esboco Histérico sobre a Provincia do Ceara (Tomo I).
Fortaleza: Fundagdo Waldemar Alcintara, 2001, p. 1-14 (Edi¢ao fac-
similar de 1895).

THOMAS, Nicholas. Entangled objects: exchange, material culture and colo-

nialism in the Pacific. Cabridge: Harvard University Press, 1991.

TURNBULL, Paul; PICKERING, Michael. The long way home. New York:
Berghahn Books, 2010.

TOFOLLI, Ana Lucia Farah de. As retomadas de terras na dinimica territorial
do povo indigena Tapeba: Mobiliza¢do étnica e apropriagdo espa-
cial. Disserta¢ao (Mestrado em Sociologia). Fortaleza: Universidade
Federal do Cear4, 2010.

VALLE, Carlos Guilherme Octaviano do. Terra, tradicdo e etnicidade. Os

Tremembé do Ceara. 1993. Dissertacdo (Mestrado em Antropologia).

Rio de Janeiro: Universidade Federal do Rio de Janeiro, 1993.

. Conflitos, identidades e aldeamentos indigenas no Ceara do século

XIX. Um exercicio de antropologia histérica. In: SCHWADE, Elisete;

VALLE; Carlos Guilherme Octaviano do (Orgs.). Processos sociais,

cultura e identidades. Sdo Paulo: Annablume, 2009a, p. 15-88.

. Aldeamentos indigenas no Ceard do século XIX. Revendo argumen-

tos histdricos sobre desaparecimento étnico. In: PALITOT, Estevio



Martins (Org.). Na mata do sabid. Contribuigdes sobre a presenca
indigena no Ceara. Fortaleza: Museu do Ceard: IMOPEC, 2009b, p.
107-154.

. Compreendendo a danga do Torém. Visdes de Folclore, ritual e tra-

dicdo entre os Tremembé do Ceard. Revista Anthropoldgicas, Recife,

ano 9, v. 16, n. 2, p. 187-228, 2005.

. Entre indios Tremembé e trabalhadores rurais: historicidade, mobi-

lizagdo politica e identidades plurais no Ceard. In: Valle, Carlos

Guilherme Otaviano do; Grunewald, Rodrigo de Azeredo (Orgs.).

Raizes — Revista de Ciéncias Sociais e Economicas (vol. 33, num. 1).

Campina Grande: Programa de Pds-Graduacdo Ciéncias Sociais/

UFCG, 2011, p.45-75.

VANSINA, Jan. A tradigdo oral e sua metodologia. In: Histéria geral da Africa
I. Metodologia e pré-histéria da Africa. Brasilia: UNESCO, 2010, p-
139-166.

VAN VELTHEN, Lucia Hussac. “Arte indigena: referentes sociais e cosmo-

16gicos”. In: GRUPIONI, Luiz Donizete Benzi. Indios no Brasil. Sdo

Paulo: Secretaria Municipal de Cultura, 1992.

.Obelo éafera. A estética da producédo e da predagio entre os Wayana.

Lisboa: assirio e Alvin, 2003.

. O objeto etnografico é irredutivel? Pistas sobre novos sentidos e

andlises. IN: Boletim do Museu Paraense Emilio Goeldi. Ciéncias

Humanas (v.7, n.1, jan.-abr.2012). Belém: MCTI/MPEG, 2012, p.51-66.

VARINE, Hugues de. As raizes do futuro. O patrimonio a servigo do desen-
volvimento local. Porto Alegre: Medianiz, 2012.

VAZ FILHO, Floréncio Almeida. Povos Indigenas e etnogéneses na Amazonia.
In: Gersem José dos Santos Luciano; J6 Cardoso de Oliveira; Maria
Barroso Hoffmann (Org.). Olhares indigenas contemporaneos. 1°-
ed. Brasilia: CINEP, 2010, v. 1, p. 104-159.

VIEIRA, Evaldo Amaro. O historiador sabe que nédo existe superagdo pelo
esquecimento... In: Projeto Histdria (v.10). Sdo Paulo: Revista do
Programa de Estudos Pos-Graduados em Histdria e do Departamento
de Histdria da Puc-Sp,1993, p.92-94.

VIDAL, Lux Boelitz. O museu dos povos indigenas do Oiapoque - Kuahi.
Gestao do patriménio cultural pelos povos indigenas do Oiapoque,
Amapa. In: BRUNO, Maria Cristina Oliveira; NEVES, Katia
Regina Felipini (Orgs.). Museus como agentes de mudanga social e



desenvolvimento. Propostas e reflexdes museoldgicas. Sao Cristévao:
Museu de Arqueologia do Xing6, 2008, p. 173-182.

VIEIRA, Maria Josiane. Itinerarios no acervo do Instituto de Antropologia da
Universidade do Ceara (1958-1968): a cole¢do Arthur Ramos como
discurso. Disserta¢do (Mestrado em Museologia e Patrimonio). Rio
de Janeiro: Universidade Federal do Estado do Rio de Janeiro/Museu
de Astronomia e Ciéncias afins, 2012

VILLAR, Diego. Uma abordagem critica do conceito de etnicidade na obra
de Barth. In: Mana - Estudos de Antropologia Social (N°-1, v.1). Rio
de Janeiro: Programa de Pés Graduagdo em Antropologia Social do
Museu Nacional (PPGAS-MN), UFR], 2004, p. 165-192.

WEBER, Max. Economia e Sociedade. Fundamentos de sociologia compreen-
siva. Brasilia, DF: Editora Universidade de Brasilia, 1991.

Documentos

Assentos das pazes com os Janduis. 10-4-1692. In: PUNTONI, 2002, p.
300-302.

AZAMBUJA, Bernardo Augusto Nascentes de. Relatério das Terras Publicas e
da Coloniza¢ao. Apresentado em 4 de margo de 1863 Ao Illustrissimo
e excellentissimo Senhor Ministro e Secretario d’Estado dos Negdcios
da Agricultura, Commercio e Obras Publicas pelo director da terceira
directoria Bernardo Augusto Nascentes de Azambuja. Rio de Janeiro:
Typographia de Jodo Ignacioda Silva, 1863.

Retificacdo da paz feita com os tapuias janduis da Ribeira do Agu, 20-09-1695.
In: PUNTONTI, 2002, p. 302-303.

Data e sesmaria de Thereza de Jesus e o alferes Francisco Ribeiro de Souza
de duas léguas de terra no riacho Ibu, hoje Quixaramobim conce-
dida pelo capitao-mor Francisco Gil Ribeiro em 7 de novembro de
1702”.In: SIMAO, Marum. Quixeramobim. Recompondo a histéria.
Fortaleza: Edigraf, 1996, p.35-36.

“Registro de data e sesmaria do tenente Coronel Phelipe Coelho de Moraes
e d. Maria Franceza de Moraes, de uma sorte de terra de seis léguas,
trés para cada lado, no riacho Canindé, concedida pelo capitdo-
mor Manuel Francéz, em 8 de margo de 1723 (N°-66, vol.11°-)”. In:
SOUSA, 1933, p. 105.



“Resisto data e Sismaria de Theodézio de Pina e Sylva de hu Brejo q nasce da
Serra de Baturité, q faz barra no Chor¢ de trés Legoas de Comprido
e hua de Largo meya pa cada banda chamada Cohité”. Data: 17 de
novembro de 1736. In: FEITOSA e MARTINS, 2011, p. 29-31.

Patente do Indio a Miguel da Silva Cardoso, 21-10-1739. In: BEZERRA, 2009,
p. 219.

Testamento de Antdnio Dias Ferreira, 2 de fevereiro de 1753. In: PORDEUS,
2011.

Trés documentos do Ceard Colonial (Relagio do Maranhao-1608, padre
Luis Figueira (Introdugdo, notas e comentarios de Thomaz
Pompeu Sobrinho); Relag¢do do Ceara-1618, Martim Soares Moreno
(Introdugdo, notas e comentarios de Raimundo Girdo); Didrio de
Matias Beck-1649, Matias Beck (Introducdo, notas e comentarios
de José Aurélio S. Camara). Fortaleza: Departamento de Imprensa
Oficial, 1967.

FIGUEIRA, Padre Luis. Relagdo do Maranhao (1608). In: Revista do Instituto
Histérico do Ceara. Fortaleza: Editora do Instituto Historico do
Ceara, 1903, p. 97-140.

MACHADO, Padre José de Almeida. Noticia das Freguezias do Ceara. In:
Documentagdo primordial sobre a capitania auténoma do Ceara.
Fortaleza: Fundagcdo Waldemar Alcantara, 1997, p. 191-205.

SILVA PAULET, Antonio Jozé da. Descrip¢ao Geografica Abreviada da capi-
tania do Ceard. In: Documenta¢do primordial sobre a capitania
auténoma do Ceara. Fortaleza: Funda¢do Waldemar Alcantara, 1997,
p.6-33.

Atas das sessoes realizadas no ano de 1940. In: Revista do Instituto Histérico
do Ceara. Fortaleza: Tipografia Minerva, 1941, p. 261-282.

Qualificagdo de reivindicagdo da Terra Indigena Kanindé de Aratuba, 2011,
p.1. Fortaleza: Ministério da Justica — Funai (Coordenagdo Regional
de Fortaleza), 2011.

Acervo documental do Museu dos Kanindé

“Registro de data e sesmaria aos tapuios da na¢do Canindé”, de 17 de agosto
de 1734.

Arquivo Publico do Estado do Ceard (APEC): Livros de DATAS DE
SESMARIAS, volume 12, nimero 108.



Certidao do APEC, 11 de outubro de 1996 - Livros das Datas de Sesmarias,
volume 12, N° 108.

Escritura publica de compra e venda que fazem e assinam Joaquim Rodrigues
dos Santos e sua mulher Francisca Clara de Azevedo de um pedaco
de terra no lugar denominado Fernandes distrito de Cuité termo de
Baturité. Data: 15 de abril de 1874 (Datilografada).

Certiddao auténtica de transcricio no. 968, as fls. 76, do Livro 3-B (de
Transcricdo das Transmissdes) — antigo e arquivado, referente ao
imével denominado “Fernandes”, localizado no lugar “Sao Francisco
de Paula”, sobre a serra, neste Municipio e Comarca, hoje, Municipio
de Aratuba, da Comarca de Mulungu — Ceard. Data: 12 de marco de
1884 (Cartoério Nélson Lima, 2°-Oficio. Baturité-CE, 20 de junho de
1985).

Recibo de R$ 200$000 de compra de uma casa com aviamento de fazer farinha
com todos seus pertences, no lugar Zumbi, no municipio de Coité,
estado do Ceara. Data: 14 de dezembro de 1911.

Depoimento da Judite, 76 anos, da familia dos Francisco, residente na Balanga,
onde nasceu, se criou e ainda mora. Setembro de 1996. Acervo do
MK.

Depoimento do Chico Silva, 81 anos, nascido e criado nalocalidade Gameleira,
municipio do Canindé-Ceara. Em 10 de setembro de 1996.

Sociedade Indigena Canindé (Depoimentos de José Maria Pereira dos Santos
(Sotero), Eudes Francisco dos Santos, Judite e Chico Silva). Setembro
de 1996

Relatério da 62 Assembleia Indigena no Ceara

Ata da reunido da AIKA de 26 de agosto de 2005

Bilhete dos moradores do Jucazeiro para Cicero. 29 de novembro de 2006

Bilhete do Alegre para Fernandes, 9 de outubro de 1995

Carta dos Povos Indigenas Resistentes, Olinda, 20 de maio de 2003

Carta Convite da II Assembleia dos Povos Indigenas do Ceara

Ata da inaugurac¢io da escola diferenciada de E.F.M. Manoel Francisco dos
Santos, 12 de agosto de 2006.

O movimento indigena no Ceara, Associagao Missdao Tremembé, 2001.

Recibo de compra e venda da casa de farinha do Zumbi. 14 de dezembro de
1911.

Prestagdo de contas deixada pelo padre Moacir Cordeiro, Aratuba, 15 de
janeiro de 2002.



Historias dos alunos. Por que decidiu ser indio? Sebastido, Zé Bernardo, d.
Luzia e José Vicente. S-d.

Ata da reunido da AIKA de 26/08/2005.

Estatuto social da Copice - Coordenagdo das Organizagdes dos Povos
Indigenas no Ceard. Maio de 2003.

Relatério de viagem (Marcos Aurélio Candido da Silva). 11 de novembro
de 1996. Incra, Superintendéncia Regional do Ceard, Divisdo de
assentamento.

Atadareunido realizada entre trabalhadores, técnicos do Incra e padre Moacir
Cordeiro Leite, em 29.08.96. Mitra Arquidiocesana de Fortaleza.
Paro6quia de sao Francisco de Paula. Aratuba-Ceara.

Relatério de visita técnica aos projetos de assentamento Touros e Alegre, do
Incra (Anténio Edinardo Soares de Sena e Francisco José Arruda
Canuto). Incra - Supes-CE, Ditec-Nuflor. 24 de setembro de 1996.

Termo de compromisso. 1°- de outubro de 1996. In: Relatdério de viagem
(Marcos Aurélio Candido da Silva). 11 de novembro de 1996. Incra,
Superintendéncia Regional do Cear4, Divisdo de assentamento).

Jornal O Povo, 27 de outubro de 1995.

Jornal Didrio do Nordeste, 28 de fevereiro de 1998.

Antena das Comunidades, 21 de outubro de 1995.

Filmografia

IT Assembleia indigena do Ceard — Poranga, 1994
IT Assembléia Estadual dos Povos Indigenas do Ceara, 1995 (Produgao: Top
Video, Maracanau/CE)

Entrevistas

Entrevista com Tereza da Silva Santos, a Tereza Soares, 62 anos, realizada por
Alexandre Oliveira Gomes, em 14 de abril de 2011.

Entrevista com José Maria Pereira dos Santos, o Cacique Sotero, 67 anos, rea-
lizada por Alexandre Oliveira Gomes e Jodo Paulo Vieira Neto, em 6
de margo de 2009. Aldeia Fernandes, Aratuba, Ceara.



Entrevista com o Cacique Sotero, 67 anos, realizada por Alexandre Oliveira
Gomes, em 15 de maio de 2011. Local: Aldeia Fernandes, Aratuba,
Ceara.

Entrevista com Cicero Pereira dos Santos, 59 anos, realizada por Alexandre
Oliveira Gomes, em 4 de maio de 2011. Local: aldeia Fernandes,
Aratuba.

Entrevista com Maria Amélia Leite, 80 anos, realizada por Alexandre Oliveira
Gomes, em 24 de abril 2011. Local: casa de Maria Amélia, Fortaleza.

Entrevista com Valdo Teodésio, 62 anos, realizada por Alexandre Oliveira
Gomes, em 23 de junho de 2011. Local: Escola Diferenciada de Ensino
Fundamental e Médio Manoel Francisco dos Santos.

Entrevista com d. Irani e d. Maria Domingos, 67 e 89 anos, realizada por
Alexandre Oliveira Gomes, em 5 de julho de 2011. Local: aldeia
Fernandes, Aratuba.

Entrevista com d. Maria de Fatima (Maria da Estér), 56 anos, realizada por
Alexandre Oliveira Gomes, em 11 de junho de 2011. Local: aldeia
Fernandes, Aratuba.

Entrevista com Clara Freitas, 26 anos, realizada por Alexandre Oliveira
Gomes, em 10 de julho de 2011.

Entrevista com d. Odete Soares, 60 anos, realizada por Alexandre Oliveira
Gomes, em 11 de maio de 2011.

Entrevista com sr. José Bernardo da Silva, o Z¢é Monte, 57 anos, realizada por
Alexandre Oliveira Gomes, em 17 de maio de 2011.

Entrevista com Maristela Soares, realizada por Alexandre Oliveira Gomes,
em 10 de junho de 2011.

Entrevista com Francisco Bernardo da Silva (Sinho), 71 anos, realizada por
Alexandre Oliveira Gomes, em 17 de abril de 2011.

Entrevista com Raimundo Soares Terto, 44 anos, realizada por Alexandre
Oliveira Gomes, em 12 de junho de 2011.

Entrevista com Francisco Reginaldo da Silva Santos, professor, 24 anos, reali-
zada por Alexandre Oliveira Gomes, em 20 de junho de 2011.
Entrevista com Manoel Constantino dos Santos, o pajé Maciel, realizada por

Alexandre Oliveira Gomes, em 12 de junho de 2011.

Entrevista com Maria Célia Ramos Vieira, 47 anos, realizada por Alexandre
Oliveira Gomes, em 21 de junho de 2011.

Entrevista com Ana Patricia Fidelis da Silva, 26 anos, realizada por Alexandre
Oliveira Gomes, em 09 de junho de 2011.



Entrevista com José Constantino dos Santos, o Zé Maciel, 45 anos, cacador,
realizada por Alexandre Oliveira Gomes, em 15 de maio de 2011.

Entrevista com Maria Tereza dos Santos, Maria Porfirio, 69 anos, realizada
por Alexandre Oliveira Gomes, em 14 de junho de 2011.

Sites consultados

http://www.ibge.gov.br/cidadesat/painel/painel.php?codmun=230140# http://
blog.etnolinguistica.org/2011/11/carlos-estevao-gruta-do-padre-e-
-0s.html
http://www.ufpe.br/carlosestevao/projeto.php.
http://www.ufpe.br/carlosestevao/museu-virtual.php.
http://www.ufpe.br/carlosestevao/museu-virtual-fotoetno-busca.php.
http://kanindecultural.jimdo.com/hist%C3%B3ria/ http://www.santuariode-
caninde.com/caninde/historia/
http://kanindecultural.jimdo.com/hist%C3%B3ria/
http://www.santuariodecaninde.com/caninde/historia/
http://www.ibge.gov.br/cidadesat/painel/painel.php?codmun=230280#
http://www.abremc.com.br/artigosl.asp?id=5
http://www.ifch.unicamp.br/ihb/Trabalhos/ST36Isabelle.pdf
http://www.uft.edu.br/neai/documentos/cacapesca.pdf
http://www.seol.com.br/mneme
http://folk.uio.no/geirthe/Status_of_ethnicity.html
http://www.snh2011.anpuh.org/resources/anais/14/1308142320_ARQUIVO_
PesquisasdecampoeescritadahistoriaentreosTremembé(1940-1950).
AlexandreGomes.versaoGT111Anpuh.pdf.
http://revistamuseologiaepatrimonio.mast.br/index.php/ppgpmus/article/
viewFile/136/1 34.
http://www.portalseer.ufba.br/index.php/universitas/article/view/1028
http://www.dnocs.gov.br/
http://www.ibge.gov.br/cidadesat/painel/painel.php?codmun=230210#
http://museuscomunitarios.wordpress.com/
http://www.youtube.com/watch?v=KAjrUtzPtDo






ANEXO 1

MUSEU DOS KANINDE

ALDEIA FERNANDES, ARATUBA - CE

ESQUEMA CLASSIFICATORIO DO ACERVO MUSEOLOGICO
ARRANJO DE COLECOES

1. COLECAO BIBLIOGRAFICA
Livros, publicagdes, revistas, catalogos e congéneres;
2. COLECAO ARQUIVISTICA
Documentos  manuscritos,  datilografados,  digitados,
hemerogrificos;
3. COLECAO DE OBJETOS
Pegas ndo manuscritas e-ou impressas.

COLECAO 3. OBJETOS

Categorias de acervo (subdivisoes tipolégicas)

Categoria 1: Artefatos
Subcategorias:

1. Achados arqueologicos;
2. Técnicas artesanais:
a) Escultura em madeira;
b) Trangado em cip6 e palha de carnauba e de coqueiro;
¢) Ceramica;
d) Fiagao de algodao.



3. Equipamento ritual;

4. Adorno corporal;

Categoria 2: Equipamento musical;

Categoria 3: Equipamento para o trabalho;

Categoria 4: Equipamento de uso doméstico e pessoal;

Categoria 5: Numismatica

Categoria 6: Zoologica

Subcategorias
1) Mamiferos
2) Aves
3) Répteis
4) Peixes

Categoria 7: Vegetal

Categoria 8: Mineral

Categoria 9: Fotografica

LISTAGEM DE REGISTRO - INVENTARIO DO ACERVO

COLECAO 3. OBJETOS
Categoria 1: Artefatos
NUMERO DE

TERMO SUBCATEGORIA INVENTARIO
ACHADOS
ARQUEOLOGICOS

1. Pilao de pedra MK.011.001

2. Enx6 MK.011.002




NUMERO DE

TERMO SUBCATEGORIA INVENTARIO
3. Ponta de lanca MK.011.003
4. Fragmento de MK.011.004
cerAmica
5. Pedra em formato MK 011.005
de corac¢io
6. Pedra ~em formato MEK.011.006
de coracdo
7. Ped~ra em formato de MK .011.007
coragdo
8. Al¢a de ceramica MK.011.008
9. Fragmento de MK.012.009
cachimbo
10. Cachimbo de MK.011.010
cerAmica
11. Artefato litico
polido (forma de MK.011.011
lesma)
12. P?dra em formato MK .011.012
de raio
13. ACac.:hlmbo de MK .011.013
cerimica

13 PECAS

TECNICAS

ARTESANAIS

CERAMICA
14. Panela MK.011.031
15. Telha MK.011.032
16. Telha MK.011.033
17. Telha MK.011.034
18. Telha MK.011.035
19. Telha MK.011.036
20. Telha MK.011.037
21. Xicara MK.011.038
22. Telha MK.011.039




NUMERO DE

TERMO SUBCATEGORIA INVENTARIO
23. Pote em formato de MEK.011.040
cabaca
24. Pote MK.011.041
25. Xicara MK.011.042

12 PECAS

TRANCADO (CIPO

E PALHA)
26. Chapéu de palha MK.011.051
27. Chapéu de palha MK.011.052
28. Chapéu de palha MK.011.053
29. Chapéu de palha MK.011.054
30. Chapéu de palha MK.011.055
31. Bolsa de palha MK.011.056
32. Bolsa de palha MK.011.057
33. Bolsa de palha MK.011.058
34. Vassoura MK.011.059
35. Bolsa de palha MK.011.060
36. Urupema MK.011.061
37. Cagod (pequeno) MK.011.062
38. Tampa de taboca MK.011.063

13 PECAS

ESCULTURA EM

MADEIRA
39. Fuso de fiar MK.011.071
40. Fuso de fiar MK.011.072
41. Facao MK.011.073
42. Faca MK.011.074
43. Santa (perfil) MK.011.075
44. Faca MK.011.076
45. Facdo MK.011.077
46. Rolo de massa MK.011.078
47. Cachimbo de MEK.011.079

angico




NUMERO DE

TERMO SUBCATEGORIA INVENTARIO
48. Cachimbo MK.011.080
49. Cruz MK.011.081
50. Barril para bebida MK.011.082
51. Garfo MK.011.083
52. Machado MK.011.084
53. Coragdo MK.011.085
54. Coragdo MK.011.086
55. Coragdo MK.011.087
56. Concha MK.011.088
57. Bengala MK.011.089
58. Cajado MK.011.190
59. Pa MK.011.091
60. Macaco MK.011.092
61. Cabaga de madeira MK.011.093
62. Colher MK.011.094
63. Colher MK.011.095
64. Colher MK.011.096
65. Colher MK.011.097
66. Colher MK.011.098
67. Colher MK.011.099
68. Concha MK.011.100
69. Pilao MK.011.101
70. Pilao MK.011.102
71. Castical MK.011.103
72. Cajado MK.011.104
73. Garfo MK.011.105
74. Garrafa (tampa) MK.011.006a
75. Garrafa (corpo) MK.011.006b
76. Apito MK.011.007
77. Panela MK.011.108
78. Escult.Feminina MK.011.109
79. Castical MK.011.110
80. Pildo MK.011.111
81. Xicara MK.011.112
82. Gamela MK.011.113




NUMERO DE

TERMO SUBCATEGORIA INVENTARIO
83. Gamela MK.011.114
84. Gamela MK.011.115
85. Gamela MK.011.116
86. Toco MK.011.117
87. Tampa MK.011.118
88. Pires MK.011.119
89. Gamela MK.011.120
90. Coxo de madeira MK.011.121
91. Mo de pildo MK.011.122
92. Chifre MK.011.123
54 PECAS
Por convengao, os
equipamentos rituais
compostos pelas
indumentdrias (roupas)
de penas, mesmo sendo
feitos sob o suporte de
tecidos industrializados
EQUIPAMENTO (e o E
RITUAL categoria, tanto por
serem usados em
rituais, como porque
seu processo de
confecgdo é manual (as
penas sdo retiradas de
galinhas e pregadas nas
roupas).
93. Maracd MK.011.151
94. Maraca MK.011.152
95. Maracd MK.011.153
96. Maraca MK.011.154
97. Maracd MK.011.155
98. Arco e flecha MK.011.156
99. Tacape MK.011.157
100. Saia de penas MK.011.158
101. Saia de penas MK.011.159




NUMERO DE

TERMO SUBCATEGORIA INVENTARIO
102. Blusa de penas MK.011.160
103. Bermuda de pena MK.011.161
104. Saia de pena MK.011.162
105. Cocar MK.011.163
106. Saia de pena MK.011.164
107. Cocar de pena MK.011.165
108. Bermuda de pena MK.011.166
109. Saia de palha MK.011.167
110. Blusa de pena MK.011.068
111. Saia de pena MK.011.169
112. Saia de pena MK.011.170
113. Saia de pena MK.011.171
114. Saia de pena MK.011.172
115. Cocar de pena MK.011.173
116. Saia de pena MK.011.174
117. Saia de pena MK.011.175
Ilézizbo para o MK.011.176
119. Corda para o cabo MK 011177
de guerra
ﬁf;iﬁfg para beebr MK.011.078
Iljgcgr‘;lzg para beber MK.011.179
MK.011.180
MK.011.181

122. Saia de pena MK.011.182

32 PECAS

ADORNO

CORPORAL
123. Colar MK.011.191
124. Colar MK.011.192
125. Colar MK.011.193
126. Colar MK.011.194
127. Colar MK.011.195




NUMERO DE

TERMO SUBCATEGORIA INVENTARIO
128. Colar MK.011.196
129. Colar MK.011.197
130. Colar MK.011.198
131. Colar MK.011.199
132. Colar MK.011.200
133. Colar MK.011.201
134. Colar MK.011.202
135. Colar MK.011.203
136. Colar MK.011.204
137. Colar MK.011.205
14 PECAS
Categoria 2. Equipamento musical

NUMERO DE
TERMO SUBCATEGORIA INVENTARIO
138. Pandeiro MK.011.221
139. Agogd MK.011.222
140. Agogd MK.011.223
141. Tridngulo MK.011.224a
142. Tridngulo MK.011.224b
143. Reco-reco MK.011.225
144, Pife MK.011.226
145. Tridngulo MK.011.227
146. Instrumento
(cabo com 4 pontas de MK.011.228
zinco)
147. Triangulo MK.011.229a
148. Triangulo MK.011.229b
149. Prato MK.011.230
150. Instrumento
(cabo + bilas) MK.011.231
151. Zabumba MK.011.232a

MK.011.232b

13 PECAS




Categoria 3. Equipamento para o trabalho

NUMERO DE

TERMO SUBCATEGORIA INVENTARIO
152. Machado MK.011.251
153. Foice MK.011.252
154. Sino MK.011.253
155. Marreta MK.011.254
156. Chocalho g MK.011.255
157. Foice MK.011.256
158. Cruz MK.011.257
159. Cadeado MK.011.258
160. Cadeado MK.011.259
161. Corrente MK.011.260
162. Corrente MK.011.261
163. Carretel MK.011.262
164. Cadeado stam MK.011.263
165. Cadeado pado MK.011.264
166. Reio d.a roda da MK 011.265
casa de farinha

167. Pau-grande MK.011.266
;68. Banco do dentista MK .011.267
I1)69. Banco do sentista MEK.011.268
170. Peso MK.011.269
171. Chocalho p MK.011.270
:Zikgbedeunl MK.011.271
173. Defumador MK.011.272
174. Martelo MK.011.273
175. Faca MK.011.274
176. Marreta MK.011.275
177. Fragmento de MEK.011.276

chibanca

29 PECAS




Categoria 4. Equipamento doméstico e de uso pessoal

NUMERO DE
TERMO SUBCATEGORIA INVENTARIO
178. Revolver p MK.011.291
179. Ferro de passar MK.011.292
180. Sapato MK.011.293
181. Bolsa MK.011.294
182. Defumador MK.011.295
183. Camisa MK.011.296
184. Chifre para
armazenar polvora e MK.011.297
chumbo
185. Pente de macaco MK.011.298
186. Vela (com
estrutura de ferro para MK.011.299
castical)
187. Vela MK.011.300
188. Castical MK.011.301
189. Chave MK.011.302
190. Placa de MEK.011.303
homenagem
191. Ter¢o MK.011.304
192. Terco MK.011.305
193. Tigela MK.011.306
194. Retrato pintado MK.011.307
195. Bolsa de bambu MK.011.308
196. Bolsa de bambu MK.011.309
197. Castigal MK.011.310
198. Copo de aluminio MK.011.311
199. Boné - str 39 anos Mk.011.312
200. Garrafa Mk.011.313
201. Medalha MK.011.314

23 PECAS




Categoria 5. Numismadtica

NUMERO DE
TERMO SUBCATEGORIA INVENTARIO
202. Medalha MK.011.321
203. Moeda MK.011.322
204. Moeda MK.011.323
205. Moeda MK.011.324
206. Moeda MK.011.325
207. Moeda MK.011.326
208. Moeda (1893) MK.011.327
209. Moeda MK.011.328
210. Moeda MK.011.329
211. Moeda MK.011.330
212. Moeda MK.011.331
213. Moeda MK.011.332
214. Moeda MK.011. 333
215. Moeda MK.011.334
216. Moeda MK.011.335
217. Moeda MK.011.336
218. Moeda MK.011.337
219. Medalha MK.011.338
220. Medalha MK.011.339
221. Medalha MK.011.340
222. Medalha MK.011.341
223. Medalha MK.011.342
224. Medalha MK.011.343
225. Medalha MK.011.344
226. Medalha MK.011.345
227. Medalha MK.011.346
228. Medalha MK.011.347
229. Medalha MK.011.348
230. Medalha MK.011.349
231. Medalha MK.011.350

29 PECAS




Categoria 6. Zooldgica

NUMERO DE
TERMO SUBCATEGORIA INVENTARIO
232. Gato maracajd MK.011.351
233, Carcaca de cabeca
de boi com chifre MK.011.352
234. Girita (couro) MK.011.353
235. Tamandud (couro) MK.011.354
236. Tamandua
(empalhado) MK.011.355
237. Gato maracaja
vermelho (empalhado) MK.011.356
238. Rabo de tatu MK.011.357
239. Tamandua
(empalhado) MK.011.358
240. Coruja
(empalhada) MK.011.359
241. Rabo de gato Mk.011.360
maracaja
242. Pata de onca MK.011.361
243. Asa de coruja MK.011.362
244, Pé de veado MK.011.363
245. Pé de veado MK.011.364
246. Pé de veado MK.011.365
247. Casco de peba MK.011.366
248. Cabega de coruja MK.011.367
249. Couro de moco MK.011.368
250. Gaviao
(emapalado com haste) MK.011.369
251. Maracé de
casacavel (13 mudas) MK.011.370
252. Maraca de
cascavel (12 mudas) MK.011.371
253. Pescoco de galo MK.011.372
254. I?ente de porco MEK.011.373
(barriao)
255. Alma de gato MK 011.374

(péssaro)




NUMERO DE

TERMO SUBCATEGORIA INVENTARIO
256. Casa da maria de MK 011.375
barro

257. Casa do inxui de MEK.011.376
abelha

258. Casa do inxui de MK 011.377
abelha

259. Casa de ledo MK.011.378
260. Couro de girita MK.011.379
261. Asa do gavido MK.011.380
262. Couro do tejo MK.011.381
263. Couro de MK.011.382
camaledo

264. Couro de MK.011.383
camaledo

265. Couro de tejo MK.011.384
26§. Cornos de bode MEK.011.385a
(chifre)

267.. Cornos de bode MEK.011.385.b
(chifre

268. Rolinha (avoante) MK.011.386
269. Casco de cagado MK.011.387
270. Pé de galo MK.011.388
271. Pé de jacu MK.011.389a
272. Pé de jacu MK.011.389b
273. Pé de coruja MK.011.390a
274. Pé de coruja MK.011.390b
275. Pé de coruja MK.011.391
276. Pé de gavido MK.011.392
277. Rabo de guaxinim MK.011.393
278. Cabeca de MK.011.394
tamandud

279. Rabo de bode MK.011.395
280. Couro de porco MEK.011.396
do mato

281. Coruja MK.011.397
282. Banha de tejo MK.011.398




NUMERO DE

TERMO SUBCATEGORIA INVENTARIO
283. Casco de cagado MK.011.399
284. Pata de coelho MK.011.400
285. Casco de tatu MK.011.551
286. Méo de camaledo MK.011.552
287. Casco de peba MK.011.553
288. Pé de gavido MK.011.554
289. Presa de porco MK.011.555
290. Casco de peba MK.011.556
291. Pé de pato MK.011.557
292. Casco de peba MK.011.558
293. Casco de tatu MK.011.559
294. Pé de galo MK.011.560
295. Casco de peba MK.011.561
296. Casco de peba MK.011.562
297. Pé de galo MK.011.563
i?i‘pfzf:)o de tatu (na MK. 011. 564
299. Casco de tatu MK.011.565
300. Pé de coelho MK.011.566
301. Louro papact MK.011.567
302. Ninho de MK.011.568
beija-flor
303. Vem-vem MK.011.569
304. Louro jandaia MK.011.570
305. Sanhagu macaco MK.011.571
306. Esporio de arraia MK.011.572
307. Mao de tamandud MK.011.573
308. Esporio de arraia MK.011.574
309. Cavalo-marinho MK.011.375
310. Rabo de peba MK.011.376
MK.011.577
311. Casco de MK.011.578
caranguejo
312. Esporio de arraia MK.011.579




NUMERO DE

(quartzo rosa)

TERMO SUBCATEGORIA INVENTARIO
313. Casco de MK.011.580
caranguejo

314. Casco de MK.011.581
caranguejo

315. Espordo de arraia MK.011.582
316. Espordo de arraia MK.011.583
317. Escama de MK.011.584
camurupim

318. Escama de MK.011.585
camurupim

319. Cabeca de lagosta MK.011.586
320. Cabeca de lagosta MK.011.587
321. Casa de tracua MK.011.588
322. Couro de quandu MK.011.589
323. Es,plnho de MEK.011.590
quandd

324. Casco de peba MK.011.591
Categoria 7. Mineral

x NUMERO DE

TERMO OBSERVACAO INVENTARIO
325. Rutila MK.011.401
326. Fragmento

de quartzo com MK.011.402
polimento natural

327. Pedra calcaria MK.011.403
328. Pedra MK.011.404
329. Seixo MK.011.405
330.'Se1x0 rolado MEK.011.406
fluvial

331. Seixo de cor MEK.011.407
escura

332. Seixo marinho MK.011.408
333. Pedra de formato MEK.011.409
quadrado

334. Penca de pedra MEK.011.410




Categoria 8. Vegetal (cabagas, cuias, sementes, raizes etc.)

NUMERO DE

TERMO SUBCATEGORIA INVENTARIO
335. Cuia de coco MK.011.450
336. Cuia de coco MK.011.451
337. Cuia de coité MK.011.452
338. Cuia de cabaca MK.011.453
339. Cuia de cacia MK.011.454
340. Cuia de cabaga MK.011.455
i;ll;;ula de cacia (ou MEK.011.456
342. Cuia de cacia MK.011.457
343. Cuia de cacia MK.011.458
344. Penca de oiticica MK.011.459
?t‘;i'alzg)lo de fumo MK.011.460
346. Cabaga vingada

(1952) caving MK.011.461
347. Cabaca de cuia MK.011.462
348. Cabaga de coco MK.011.463
349. Cabaca de coco MK.011.464
350. Cabaca de coco MK.011.465
i g i‘o)caba‘-?a m (de MK.011.466
i (S)i;))cabaga m (de MK.011.467
igi;))cabaqa m (de MK.011.468
354. Cabaca m MK.011.469
(3:(5) i;))cabaga p (de MK.011.470
i g f&caba@a p (de MK.011.471
357. Cabaga p MK.011.472
358. Cabaga p MK.011.473
359. Cabaga p (de coco) MK.011.474
360. Cabaca de coco MK.011.475
361. Cabaga de cuia MK.011.476




NUMERO DE

TERMO SUBCATEGORIA INVENTARIO
362. Cab.aga (de coco MK 011.474
ou de cuia)

363. Cabaca de cuia MK.011.478
364.'Cabaqa de colo 1 MK 011.479a
(conjunto de 4)

365. Cabaca de colo 2 Mk.011.479b
366. Cabaca de colo 3 MK.011.479¢
367. Cabaca de colo 4 MK.011.179d
2ff;nceaba‘?a com MK.011.480
369. Garrafa de vinho MEK.011.481
de uva

370. Mocororo6 de caju MK.011.482
371. Mocorord de caju MK.011.483
372. Galho retorcido MK.011.484
373. Mata-bode MK.011.485
374. Mata-bode MK.011.486
375. Pau-retorcido MK.011.487
376. Cuia (quenga de MK .011.488
€0co)

377. Cuia de cabaca MK.011.489
378. Cuia de coco MK.011.490
379. Coco de palmeira MK.011.491
380. Cabaca MK.011.492
381. Coco de palmeira MK.011.493
382. Casca de mucuni MK.011.494
383. Colar de castanha MK.011.495
384. Ovo de boi (casca) MK.011.496




Categoria 9. Fotografica

NUMERO DE
TERMO OBS. INVENTARIO
385. Jodo Venancio e MEK.011.650
Sotero
386. Dona Raimunda
(fev. de 1997) MK.011.651
387. Elenilson, Nilto,
Nalson, Sotero, Luis MK.011. 652
Maciel)
388. Maciel fazendo MEK.011.653
colher de pau
389. Maciel fazendo MEK.011.654
colher de pau
390. Elenilson, Nilto,
Nalson, Sotero, Luis MK.011.655
Maciel)
391. Sotero em MEK.011.656
maquete
392. Maquete com MEK.011.657
Sotero, ao fundo
393.,S.otero, Chico, Zé, MEK.011.658
Benicio + 3 pessoas
394. Museu dos
Kanindé (julho - 2001) MK.011.659
395. Indigenas MK.011.660
396. Criancas MK.011.661
indigenas kanindé
397. Ritual MK.011.662
398/. Pe.ldre lavando pés MEK.011.663
de indio
399. Ritual na igreja MK.011.664
490. Cacique Sotero MEK.011.665
discursando
401. Cac;que Sotero MEK.011.666
com indigenas
402. Grupo de indios MK.011.667




403. Casas nas

margens de um MK.011.668
cérrego

404. Sotero MK.011.669
aprensentando o mk

405. Panoramica da

Aldeia Fernandes MK.011.670
406. Sotero MK.011.671
apresentando o mk

407. Sotero e mulher MK 011672
no mk

40§. Exposigdo de MK 011.673
objetos

409. Casas e caminho MK.011.674
410. Indios kanindé

em caucaia (nov. de MK.011.675
1998)

411. Pajé maciel jovem MK.011.676
412. Sotero em MK.011.677
encontro

413. Sotero , MEK.011.678
empunhando maracd

414. So,tero com MEK.011.679
maraca

415. Criangas kanindé MK.011.680
416. Sotero MK.011.681
417. Sotero no

cemitério de Aratuba MK.011.682
418. Grupo indigena MK.011.683
kanindé em ritual

419. Na mat'il a noite MK.011684
(homem e cio)

420. Sotero MK.011.685
421. Sotero em

concentragdo (2003) MK.011.686
422. Pajé Maciel MK.011.687
423. Na mata, Sotero e MK.011.688

Nalson




424. Sobre pedras,

Sotero e Nalson MIO1L685
425, So.tero na . MK.011.690
cachoeira do rajado

426. Sotero e Nalson MK.011.691

sobre pedra

427. Sotero e Nalson

MK.011.692




ANEXO 2 - MAPAS






Mapa 1. Mobiliza¢des Indigenas no Ceara contemporaneo

-40.000

-37.000

Mobilizac;c”)cs lncligcnas no Ceara Contcmporénco

PB

L

0 100 km Povos Municipios Mobilizacio
Tupinambd
v S [ ] Cratels Inicio dos anos 1990
Povos Municipios Mobilizacdo P E
Eess Kanindé
) Caucaia 1982 o Canindé 1995
Povos  Municipios Mobilizagdo Aratuba 1995
Tremembé Kariri pTEs
° ngﬁa 1966 o Crates  Inicio dos anos 1990 & Caucaia 2005
Itapipoca S&o Gongalo 2005
Gavido Pitaguary Tubiba-Tapuia
Monsenhor  Inicio dos anos 1990 Pacatuba  Inicio dos anos 1990
L4 Tabosa ® Maracanal  Inicio dos anos 1990 ) Monsenhor Tabosa 2005
Jenipapo-Kanindé Potiguara Cratells Yariya-Karirl
. M. Tabosa - Lo
° Aquiraz Inicio dos anos 1990 ° Novo Oriente Inicio dos anos 1990 ° Sd0 Benedito 2008
= Tamboril b
Kalabaca Tabajara Cratelis T
o Crateits  Inicio dos anos 1990 o 1. Tabosa - nicio dos anos 1990 Sistema de Coordenadas Geogréficas
Poranga Inicio dos anos 1990 Quitelzrr:g:olls F‘?xmfs;&
~40.000 < ~37.000




Mapa 2. Serra de Baturité

SERRADE BATURITE

LEGENDA
Municipios da serra de Baturité

Ceara

L]

Sedes Municipais
e .
0 £\ 0 &

H@H Erguida em 1764

Escritura de compra e venda (1874)
Escritura do sitio Fernandes (1884)
‘.k—m.j
£ o174 §
11884
L

T T

Sistema de Projegso: Universal Transversal de Mercator
Datum Geodésico: WGS 84
Fonte: Base 18GE

Mapa 3. Sertao de Canindé e maci¢o de Baturité (assentamentos e areas
indigenas)

SERTAODE CANINDE E MAC!CO e BATUKITE

Asscntamentos (= Arcas lndlgchas

Caridade

Guaramiranga

Mulungu

TCaningd 5 4 Legenda

{ Sito Gamelira - Kaninde de Canindé
[ ]
Terra Indigena Fernandes

‘Sedes municipais - Aratuba e Canindé

Aratuba

s Setamade ooredenas




Mapa 4. Os Kanindé no Ceara (séculos XVIII-XXI)

[0.000 39.000 38,000

J =
4 Os Kanindé no Ceara

Legenda
Sedes Municipais

Aclides

Rios e Riachos
Marcagdo T Fernandes
()

Bacias Hidrograficas

5000

Sistema de >rojesio Universal
Transversal ercato
Datum 0 WGS 84
Fonte Base: IBGE - INPE -

Elaborado por Samuel Olveira
Gomes

©
ARATUBA

\AREAMARCADA PELA FUNAI

<
ogle earth

pont 2k




Titulo

Autor

Projeto Grdfico

Capa

Créditos da capa (foto)
Revisio de Texto
Revisdo de Diagramagao

formato
fontes

Editoragado eletrénica

AQUILO E UMA COISA DE INDIO

Objetos, memorias e etnicidade no Museu dos Kanindé
de Aratuba - Ceard

Alexandre Oliveira Gomes

Edufpe

Aaron Athias

Aaron Athias. Museu dos Kanindé, junho de 2011.
Gilvanildo Ferreira, Alexandre Gomes & Renato Athias
Gilvanildo Mendes Ferreira

Digital
Minion Pro, Dream Orphans

TIC Editora UFPE






Prémio ANPOCS 2013

ANPOCS-

Associacdo Nacional de Pés-Graduagao
e Pesquisa em Ciéncias Sociais

Mengao Honrosa em Ciéncias Sociais

ISBN 978-85-415-0847-6

9 77 885417508476

UNIVERSIDADE
FEDERAL Série
DE PERNAMBUCO

Etnicidade




	Apresentação
	Prefácio
	Agradecimentos
	Introdução
	1. Coleções etnográficas, teorias e objetos
	1.1 A representação sobre o “outro”: índios e objetos na historiografia e 
antropologia cearenses 

	1.1.1 Os intelectuais do Instituto Histórico, Geográfico e

Antropológico do Ceará (IHGAC) – 1887

	1.2 Representações sobre o “outro”: museus, memória e antropologia

	2. Teorias, objetos e sujeitos
	2.1 Mobilizações étnicas, teorias antropológicas e museus indígenas
	2.1.1 Revisitando Fredrik Barth: cultura como fluxo,

descontinuidade e variação

	2.2 Apontamentos para uma história Kanindé: documentos, estudos,

representações, trajetória
	2.2.1 Os sertões de Quixeramobim e Canindé
	2.2.2 A sesmaria aos “tapuyos da naçam canindes” (1734) e a

escritura de compra da “quebrada de plantar dos Fernandes” (1874)


	3. Museu dos Kanindé: um inventário de sentidos
	3.1 Museu dos Kanindé: inventário e classificação do acervo
	3.2 Objetos, memória e etnicidade: historicidade e sentido
	3.2.1 Materiais, técnicas, trabalho e Toré
	3.2.2 Espiritualidade, caça e Caipora


	4. Categorias nativas e narrativas sobre si
	4.1 Categorias nativas e critérios de classificação
	4.1.1 “Novidades” e “coisas”: os objetos na concepção de museu dos

Kanindé
	4.1.2 Metáforas sanguíneas e categorias nativas na etnicidade

Kanindé

	4.2 Categorias nativas e narrativas do “descobrimento”
	4.2.1 A primeira “reunião indígena”
	4.2.2 O conflito com os “sem-terra” do Alegre pela Gia

	4.3 Narrativas sobre si e construção social da memória Kanindé
	4.3.1 Secas, migrações e a história de Manoel Damião
	4.3.2 Escrituras (1874 e 1884) e oralidade


	Considerações finais -  
Museus indígenas e políticas da memória
	Bibliografia
	Anexos



