
objetos, memória e etnicidade no 
Museu dos Kanindé de Aratuba - CE

Alexandre Oliveira Gomes









Prêmio de Menção Honrosa
“Concurso ANPOCS de Obras Científicas e Teses Universitárias

em Ciências Sociais Edição 2013”

Recife/2016



Catalogação na fonte:
Bibliotecária Kalina Ligia França da Silva, CRB4-1408

Todos os direitos reservados aos organizadores: Proibida a reprodução total ou parcial, por qualquer meio 
ou processo, especialmente por sistemas gráficos, microfílmicos, fotográficos, reprográficos, fonográficos 
e videográficos. Vedada a memorização e/ou a recuperação total ou parcial em qualquer sistema de 
processamento de dados e a inclusão de qualquer parte da obra em qualquer programa juscibernético.
Essas proibições aplicam-se também às características gráficas da obra e à sua editoração.

Universidade Federal de Pernambuco
Reitor: Prof. Anísio Brasileiro de Freitas Dourado
Vice-Reitora: Profa. Florisbela de Arruda Camara e Siqueira Campos
Diretor da Editora: Prof. Lourival Holanda

Publicações Especiais do Programa de Pós-Graduação em Antropologia
Série Etnicidade 
@ Núcleo de Estudos e Pesquisas sobre Etnicidade (NEPE) 

Conselho Editorial
Antônio Motta, Bartolomeu F. De Medeiros, Carlos Sandroni, Danielle Pitta, Edwin Reesink, Josefa 
Salete Cavalcanti, Judith Chambliss Hoffnagel, Lady Selma Albernaz, Marion Teodósio, Mísia Lins 
Reesink, Parry Scott, Peter Schröder, Renato Athias, Roberta Campos, Roberto Motta, Vânia Fialho

Núcleo de Estudos e Pesquisa Sobre Etnicidade 
Coordenadores: Renato Athias e Vânia Fialho 
http://www.ufpe.br/nepe
nepe@ufpe.br

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Catalogação na fonte: 
Bibliotecária Kalina Ligia França da Silva, CRB4-1408 

G633a Gomes, Alexandre Oliveira. 
Aquilo é uma coisa de índio : objetos, memória e etnicidade no 

Museu dos Kanindé de Aratuba - Ceará [recurso eletrônico] / Alexandre 
Oliveira Gomes. – Recife : Ed. UFPE, 2016. 

(Série Etnicidade) 
 
Originalmente apresentada como dissertação do autor (mestrado – 

UFPE. CFCH. Antropologia. Recife, 2012) sob o mesmo título. 
Prêmio de Menção Honrosa “Concurso ANPOCS de Obras 

Científicas e Teses Universitárias em Ciências Sociais Edição 2013” 
Inclui referências. 
ISBN 978-85-415-0847-6 (online). 
 
 
 
1. Antropologia. 2. Índios – Etnologia. 3. Índios – Memória – Aratuba 

(CE). 4 Índios – Museus – Aratuba (CE) I. Titulo. II Título da Série. 
 
 301      CDD (23.ed.)  UFPE (BC2017-021) 



Para José Eleri Costa Gomes e Maria Oliveira 
Lima, meus pais, construtores de um novo 
mundo

Para Eribaldo de Carvalho Portela (in 
memoriam), que sonhou com um mundo novo

Para o Cacique Sotero, arquiteto de memórias 
indígenas





1. Museu dos Kanindé, junho de 2008 (Fotografia: João Paulo Vieira)

Aqui é a experiência de nossa comunidade. Tem gato maracajá, cama-
leão, peba, mão-de-onça, tejo, pé-de-veado, nosso artesanato em madeira 
de imburana. Aqui é um fuso da minha tia, couro de jirita, coruja, inxuí 
de abelha que dá mel. A gente derruba na mata e come o mel. Bolsa de 
palha de carnaúba, o casco de um tatu. Aqui as nossas vestes, que nós 
usa nos ritual. Vamos fazer uma representação, que o povo gosta sempre 
de chamar a gente, a sociedade... também na escola com as crianças 

Cacique Sotero, fundador do Museu dos Kanindé/CE.
Aldeia Fernandes, Aratuba, 2011.





APRESENTAÇÃO

Ainda acontece com frequência em coleções antropológicas 
que um vasto campo de pensamento pode ser expresso por 
um único objeto ou nenhum objeto que seja, porque esse 
aspecto particular da vida pode consistir apenas ideias; por 
exemplo, se uma tribo usa um grande número de objetos em 
seu culto religioso, enquanto que, entre outros, praticamente 
não são utilizados objetos materiais de culto, a vida religiosa 
dessas tribos, que podem ser igualmente vigorosa, parece 
completamente fora de suas verdadeiras proporções na cole-
ção do museu (Boas, 1907: 928) .

As questões levantadas neste livro, que tenho o prazer de apre-
sentar, situam-se em dois campos disciplinares: o da antropologia e o 
da museologia. Sabemos que um dos pais fundadores da antropologia 
nos EUA, Franz Boas (1858-1942), iniciou sua vida profissional no Real 
Museu de Etnografia de Berlin, logo em seguida migrou para os EUA, 
e ali durante sessenta anos foi responsável pela institucionalização 
da Antropologia. No início do século 20, ele aponta uma importante 
questão para esses dois campos de saberes, quando se envolve em um 
debate com Otis T. Mason (1838-1908) sobre as práticas de classificação 
de objetos etnográficos em museus, em 1887. Esse debate ainda é atual. 
Alexandre Gomes retoma parte desse mesmo debate nesse livro sobre o 
Museu dos Kanindé, discutindo uma classificação de objetos etnográ-
ficos no século 21. 

Ira Jacknis (1985:78) com apoio das observações de Stocking Jr. 
(1974), reapresenta esse mesmo debate entre Boas e Mason como sendo 
uma das primeiras e importantes discussões sobre questões relaciona-
das a sistemas de classificação de objetos etnográficos utilizados em 



museus e o coloca como resultado da prática das ciências humanas, en-
fatizada por Franz Boas. Na realidade, foi através desse debate que Boas 
problematizou o entendimento de “distribuição” de objetos da cultura 
material dos povos da costa noroeste dos EUA que estavam expostas, 
até então, em museus. Estes objetos estavam integrados em exposições 
sobre inventos universais, tais como a invenção do fogo, da cerâmica, 
da cestaria, e assim por diante, com amostras agrupadas de modo a 
enfatizar a “evolução de um tipo tecnológico” (BOUQUET, 2010). Otis 
Mason era o curador do American National Museum, desde 1884, onde 
introduziu um sistema classificatório baseado no desenvolvimento de 
invenções e inspirado no desenho da história natural. Mason propôs 
o seu arranjo em termos de audiências (músicos, ceramistas, soldados,
artistas) que queriam ver justaposição; Boas propôs uma mudança na 
organização dos conjuntos de artefatos para representar grupos étni-
cos, com subconjuntos para mostrar as especificidades dos povos onde 
tais objetos foram coletados. A exposição, segundo Boas, dava impor-
tância fundamental ao que ele chamava de Conceito de Classificação, 
ancorado à ideia de que “todos os que tentam classificar dados devem 
primeiro ter em mente certas noções, ideias ou características por meio 
das quais um objeto será separado do outro” (1907).

Este debate entre esses dois importantes pensadores nos leva 
a inferir que o estudo de objetos e coleções etnográficas tem, cada vez 
mais, expressado a necessidade de um diálogo interdisciplinar, sobretu-
do com as questões referentes ao patrimônio material e imaterial. Nesse 
sentido, a cultura assume uma dimensão central na compreensão das 
diversas linguagens que os indivíduos e grupos sociais desenvolvem na 
atualidade, exigindo, sobretudo, um entendimento mais aprofundado 
sobre o material e sobre os objetos etnográficos expostos em museus. 

A partir dessas dimensões, existe claramente uma disposição e 
uma possibilidade de pesquisa nos referidos campos disciplinares que 
estão relacionadas aos objetos de coleções etnográficas. Nesse sentido, 
Alexandre Gomes no seu livro, explora as potencialidades de pesqui-
sa existentes nas coleções quando se aprofunda na racionalidade do 
Cacique Sotero para entender a ordem e a classificação proposta nos 
objetos coletados por ele para o Museu dos Kanindé, criado em 1995, 
na aldeia Sítio Fernandes, no município de Aratuba, estado do Ceará, 
através do que o autor chama de “problematização do processo de 



organização”. Em outras palavras, o autor estabelece uma relação com 
criador do Museu dos Kanindé para entender o sistema de classificação 
em prática na organização de um espaço de autorepresentação indíge-
na. Nessa “ação museológica” se estabelece o processo de entendimento 
sobre todos os objetos etnográficos coletados. Essa ação é a organização 
em uma nova exposição, guardando os princípios do colecionador, tal 
como descrito no terceiro capítulo, denominado “Museu dos Kanidé – 
Um Inventário de Sentidos”

Para entender a lógica do Cacique Sotero, Alexandre Gomes vai 
organizar um excelente trabalho, buscando os inícios da organização 
de museus indígenas, colocando com detalhes significativos a criação 
desses museus em diferentes estados e em diferentes momentos históri-
cos para os povos indígenas no Brasil. Essas experiências de museus em 
primeira pessoa são assinaladas no texto numa tentativa bem sucedida 
de enfatizar o sistema utilizado pelo Cacique Sotero. O livro apresenta 
os museus indígenas como “regimes de memória” em formas e lingua-
gens apropriadas, a partir daquilo que Boas chama de ideias, “um vasto 
campo de pensamento” e que, no fundo, trata-se como diz o autor de 
“Fenômenos polissêmicos por excelência e que perpassam as esferas das 
organizações sociais de caráter étnico, os museus indígenas remetem a 
uma profunda relação entre a construção de representações sobre si e as 
formas de organização e mobilização destas populações” (p. 25).

Desejo a todos uma boa leitura sobre a constituição desse mu-
seu indígena entre os Kanindé do Ceará através desse livro, resultado 
de uma dissertação de mestrado apresentada em 2012 no Programa 
de Pós-Graduação em Antropologia da UFPE, que recebeu a Menção 
Honrosa no concurso de Teses e Dissertações da ANPOCS, em 2013.

Renato Athias
Núcleo de Estudos e Pesquisas sobre Etnicidade (NEPE/PPGA) 

Universidade Federal de Pernambuco



Referências

BOAS, F. & DALL, H. 1887. Museums of Ethnology and Their Classification. 
In: Science (AAAS), Vol. 9, No. 228 (Jun. 17, 1887), pp. 587-589.

BOAS, F. Some Principles of Museum Administration. In: Science, New 
Series, Vol. 25, No. 650 (Jun. 14, 1907), pp. 921-933 Published by: 
American Association for the Advancement of Science. Acessado 
em 20-01-2015. http://www.jstor.org/stable/1634125 Accessed: 25-04-
2016 10:23 UTC. 

BOUQUET, Mary. Museums: A Visual Anthropology (Key Texts in 
Anthropology of Visual and Material Culture), Oberg, London, New 
York, 2010.

JACKNIS, Ira. Franz Boas and Exhibits - On the Limitations of the Museum 
Method of Anthropology. In: STOCKING JR. (org.) Objects and 
Other – Essays on Museum and Material Culture, The University of 
Wisconsin Press, 1985

STOCKING, Jr. A Franz Boas Reader: The Shaping of American Anthropology, 
1883-1911. Chicago: University of Chicago Press, 1982 [1974].



PREFÁCIO

“Contar a história do índio na sociedade“. O Museu dos 
Kanindé entre memória e autodeterminação.

“Aquilo é uma coisa de índio. Objetos, memória e etnicidade no Museu 
dos Kanindé de Aratuba - Ceará”, representa significativa contribuição 
para o conhecimento das representações sobre o Outro, a partir de 
privilegiados campos: a museologia, a antropologia, a história, em cuja 
direção Alexandre Gomes vem conduzindo reflexões a partir de pro-
longada pesquisa junto a este povo indígena nordestino.

A dificuldade de se eleger, entre muitos, os elementos mar-
cantes da contribuição deste livro, destaca-se a autodeterminação dos 
Kanindé e a sua experiência museológica. Trata-se de um assunto per-
tinente porque o campo museal suscita sempre muitas indagações e 
uma delas é justamente o que teria ocorrido com os museus brasileiros 
nestes últimos anos. Percebemos uma grande inquietação nesta área, 
assim como a multiplicação das instituições museais, entre as quais so-
bressaem os “museus indígenas”, fruto da crescente mobilização dos 
povos indígenas. No horizonte museológico deve ser ainda destacada a 
construção de uma política de vanguarda para os museus, resultado da 
paixão por um projeto renovador que empolgou um grupo enorme de 
pessoas, como assinala José Nascimento Junior1.

Deixemos a imaginação museal fluir e admitamos a hipótese 
de um museu em que a denominação não definiria de modo cabal as 
suas pretensões e seu campo de atuação. Pensemos em um museu no 

1  Os dons e as dádivas da política cultural para os museus. In: Política Nacional de 
Museus. Relatório de gestão 2003/2006, MinC/IPHAN, 2006.



qual a principal temática conduz a discussões apaixonadas, e em que 
os riscos fazem parte do cotidiano. Este museu não apresentaria um 
discurso único e, portanto, talvez fosse fragmentário e contraditório, 
mas buscaria, sempre, capturar a todos em uma rede de mediação e de 
descobertas2. O trabalho em pauta sugere que o Museu dos Kanindé 
reúne os elementos que foram mencionados positivamente para esta in-
stituição hipotética. Essa comparação é possível porque o fermento de 
sua própria estruturação foi a construção de um local de representação 
e de apresentação do “horizonte semântico indígena”, como enfatiza 
Alexandre Gomes.

Os museus, os acervos, as exposições constituem, como destaca 
Dominique Gallois3, terrenos interessantes que permitem a verificação 
das recentes transformações operadas pelos povos indígenas na gestão 
da cultura e do patrimônio. Desta forma, posicionam-se não apenas a 
respeito do que será exibido em nome de sua cultura, mas também se 
interessam pelo controle dos mecanismos de formação e de documen-
tação dos acervos museais existentes. Neste contexto, objetos materiais 
diversificados são apropriados conceitual e politicamente pelos povos 
indígenas de muitas regiões e, mais especificamente, pelos que vivem 
na Amazônia e no Nordeste brasileiro, como ocorre, entre outros, no 
Museu dos Kanindé.

A iniciativa de vários povos indígenas, entre os quais os Kanindé, 
em instalarem seus próprios museus e centros culturais permitiu a 
criação de importantes espaços de autodeterminação e de valorização 
cultural. Entretanto, não estamos falando de espaços que reproduzem 
as instituições ocidentais, mas sim daqueles que estão de acordo com a 
lógica e os mecanismos de controle e manejo indígenas. Esta categoria 
específica de museus permite aos povos indígenas envolvidos reafirmar 
continuamente suas identidades étnicas e memórias diferenciadas e at-
ravés deste processo estabelecer novas relações, assim como apresentar 
e materializar suas visões de mundo. Essas disposições são descritas 

2  Idem, ibidem.

3  Patrimoines indigènes: de la culture “autre” à la culture “pour soi”. In: Índios no 
Brasil. Bruxelas: Ludion/Europalia, 2011.



detalhadamente para o Museu dos Kanindé, profundamente conectado 
com as formas de organização e mobilização deste povo indígena.

A partir da experiência concreta neste museu, Alexandre 
Gomes descreve o processo de musealização que permitiu aos Kanindé 
tornarem-se protagonistas na construção dos sentidos sobre a sua cul-
tura material. Ademais, considera, acertadamente, que o patrimônio 
museal indígena não é uma “coisa” palpável, pois vai além, ao represen-
tar processos de esquecimento e de lembrança e é constituído, assim, 
por bens de natureza processual, como enfatiza Carneiro da Cunha4. As 
análises contidas no presente livro permitem ampliar o entendimento 
desses processos – mais enfatizados do que exemplificados na literatura 
especializada – que buscam o reconhecimento dos acervos museais e 
dos museus indígenas enquanto expressões e instituições passíveis de 
serem recriadas através da rememoração e do discurso.

As atividades desenvolvidas no Museu dos Kanindé, como a 
classificação dos objetos, patenteiam que estas constituem o pano de 
fundo que evidencia a figura emblemática do Cacique Sotero. O discur-
so dessa liderança Kanindé pontua as noções usadas para a construção 
da auto representação indígena no processo museológico, sobretu-
do na seleção dos objetos para a formação do acervo. Como enfatiza 
Alexandre Gomes, o Cacique Sotero estabelece sempre, através do dis-
curso, uma “consciente relação entre os objetos e o poder de memória”. 
Trata-se efetivamente de uma museologia que é dirigida pelos sujeitos 
sociais.

“Aquilo é uma coisa de índio. Objetos, memória e etnicidade no 
Museu dos Kanindé de Aratuba – Ceará”, originalmente uma disserta-
ção de mestrado que obteve Menção Honrosa no Concurso Brasileiro 
da ANPOCS de 2013, apresenta outros aspectos significativos que 
merecem a atenção do leitor. Trata-se da descrição dos processos de 
territorialização ocorridos com os povos indígenas do atual Nordeste, 
e em particular entre aqueles que vivem no Estado do Ceará. É assim 
tecido um pano de fundo sobre o qual se apoia um dos eixos de inte-
resse do autor: as representações acerca dos índios e dos seus artefatos 

4  “Introdução”. In: Patrimônio Imaterial e Biodiversidade. Revista do Patrimônio 
Histórico e Artístico Nacional n. 32 2005 p. 15-27.



na historiografia e na antropologia cearenses. Sobre esse assunto, o 
texto destaca cronologicamente e por afinidades temáticas e teóricas, 
os grupos de intelectuais que realizaram estudos indígenas no Ceará, 
do século XIX a meados do século XX, sem esquecer a produção con-
temporânea, da qual delineia as principais contribuições. Ao traçar a 
história dos Kanindé vale-se de registros escritos e da tradição oral in-
dígena, o que lhe permite entrelaçar muitas memórias, necessárias para 
a compreensão mesma da dinâmica que rege e orienta as suas análises.

Museus, objetos e acervos

No presente livro um aspecto proeminente relaciona-se ao modo como 
Alexandre Gomes aborda as práticas interpretativas dos acervos e dos 
artefatos no Museu dos Kanindé e a “atribuição de sentidos aos objetos/
memórias, em complexos processos de apropriação e tradução”, con-
struídos pelos próprios Kanindé.

Tornaram-se obsoletas, há muitas décadas, as apreciações dos 
estudos de cultura material como sendo “estéreis e improdutivos” 5. Na 
atualidade não se questiona mais a propriedade e relevância de tais es-
tudos e muito da reflexão antropológica contemporânea tem apontado 
caminhos para o estudo de artefatos e, assim, a etnologia no Brasil é 
rica de exemplos que contribuem para essa discussão.

Um pouco diferente é a realidade dos estudos de artefatos indí-
genas em contextos museais. A irredutibilidade mesma destes objetos 
constitui um empecilho que retarda o complexo exercício de se desta-
car a “musealidade”6 – o valor documental específico – que está contido 
em cada um deles. A dificuldade maior talvez resida no fato de que 
nas cidades e nos museus, as pessoas, e até mesmo os estudiosos, têm 
certo sentimento de estranheza ao se depararem com expressões mate-
riais que são formuladas segundo outros critérios e que se organizam 
através de materiais, de palavras, de usos, de hábitos, de mobilidades, 

5  B. Reynolds. The relevance of material culture to anthropology. In: JASO, 1983.

6  T.C. Scheiner. Repensando o museu integral: do conceito às práticas. In: Museologia 
e Patrimônio, MPEG, 2012.



de contextos que são completamente diversos dos habituais. Apesar de 
suas potencialidades para iluminar diversos aspectos importantes - da 
trajetória da ciência antropológica aos múltiplos sentidos atribuídos 
pelos seus criadores – milhares de artefatos indígenas permanecem es-
quecidos nas reservas técnicas dos museus nacionais.

É a respeito deste enorme desafio que Alexandre Gomes nos 
transmite alentadoras perspectivas. As suas experiências da antropo-
logia dos museus indígenas permitem que indique a importância da 
preservação das memórias, inerentes aos objetos que neles repousa. No 
caso do Museus dos Kanindé, a atenção volta-se para a forma de como a 
cultura material foi significada à luz dessas representações construídas. 
E, como assinala ainda Alexandre Gomes, “é necessário compreender 
como emergem as contra narrativas através da construção social de sig-
nificações sobre as lembranças e as coisas”.

Contribuindo para a superação de práticas limitadoras, carac-
terísticas dos museus de antropologia, “Aquilo é uma coisa de índio. 
Objetos, memória e etnicidade no Museu dos Kanindé de Aratuba – 
Ceará”, indica caminhos para uma urgente renovação dos estudos de 
objetos indígenas, contidos em seus acervos. As perspectivas e práticas 
apresentadas podem ser, efetivamente, uma fonte de inspiração para 
os museus antropológicos, auxiliando-os na quebra de paradigmas no 
tratamento específico dos componentes das coleções etnográficas. O 
novo contexto vivenciado pelos povos indígenas no campo museal exi-
ge que estas instituições considerem os valores próprios a cada cultura 
ameríndia, o que permitiria estabelecer uma redescoberta dos objetos 
etnográficos, além de seu caráter de objeto científico e documental. A 
prática que se desenvolveria a partir desses pressupostos torna impera-
tiva uma tomada de consciência da presença do Outro nos museus, ao 
invés de tão somente torná-lo presente por meio de seus bens materiais, 
como o Museu dos Kanindé nos ensina.

Lucia Hussak van Velthem
Museu Paraense Emílio Goeldi/SCUP 

Ministério da Ciência Tecnologia e Inovação/MCTI





AGRADECIMENTOS

Muitos são os envolvidos no processo que resultou na publicação deste 
livro, fruto de aproximadamente quinze anos de reflexões voltadas à 
história e antropologia indígenas. É difícil, nesse momento, não relem-
brar muitos dos familiares, professores e colegas que fizeram parte de 
nossa trajetória pessoal e profissional.

À perspectiva diacrônica, tão necessária a esta análise devo, inicialmente, 
à formação em História na Universidade Federal do Ceará/UFC, inicia-
da em 1998. Meus agradecimentos à Ivone Cordeiro Barbosa, Assis de 
Oliveira, Frederico de Castro Neves, Simone de Souza, Meize Lucena, 
Adelaide Gonçalves, Gilberto Nogueira, Eurípedes Funes, Francisco 
José Pinheiro, Franck Ribard e Tião Rogério. Ainda na UFC, agradeço 
aos professores do Departamento de Ciências Sociais, Ismael Pordeus, 
Manoel Domingos e Simone Simões, pelas disciplinas de Antropologia 
e, no Departamento de Geografia, aos professores Manoel Fernandes 
Neto e Jeovah Meirelles, por uma geografia humana e crítica.

A partir de 2000, com a entrada no Museu do Ceará, instituição na 
qual passei cerca de 10 anos, devo destacar a influência do historia-
dor Francisco Régis Lopes, através das atividades de estudo e pesquisa 
no LAMUH (Laboratório de Museus e Memória na História Social), 
no qual discutíamos sobre as possibilidades de uma história social da 
memória. Entre os funcionários e colaboradores da instituição, à épo-
ca, agradeço a Cláudia Pires, Terezinha Feijó, Fred Barros, Claudenísio 
Tavares, Antônio dos Santos, Sebastiana Silva, Leide Batista, Rubens, 
Kátia Telles, Kênia Rios e Antônio Luiz Macêdo.



Entre os povos indígenas no Ceará, agradeço especialmente aos Kanindé 
da aldeia Sítio Fernandes (Aratuba), pela recepção e abertura de suas vi-
das para a minha entrada. Cabe destacar as famílias do cacique Sotero e 
D. Tereza Soares e filhos (em especial, ao Nilto “Sapirôco” e suas famí-
lias, pela acolhida na casa em seu terreiro), de Cícero Pereira dos Santos 
(esposa e filhos, Elenílson, Antônio e famílias), de Sinhô Bernardo e 
D. Maristela Soares, de Valdo Teodósio e do pajé Maciel (e seus filhos 
Zé Maciel, Chico, Manuel, João e suas famílias). Descansem em paz, 
Sr. Manoel Terto, dona Maria do Carmo, Sr. Zé Monte, dona Maria 
Domingos e dona Mocinha. Um agradecimento especial aos interlocu-
tores e aos jovens integrantes do Grupo de Trabalho (GT) responsável 
pela realização do inventário do Museu dos Kanindé, que hoje atuam 
como Núcleo Educativo. Sem vocês, este trabalho não teria sido possí-
vel. Este livro é fruto de um diálogo junto ao povo indígena Kanindé, 
por isso, a eles é especialmente dedicado!

Agradeço às lideranças do movimento indígena no Ceará: dos Tabajara 
e Kalabaça, em Poranga, em especial aos gestores da Oca da Memória. 
Aos Jenipapo-Kanindé, em especial à cacique Pequena e Seu Chiquinho, 
Juliana Alves Cacique-irê e Conceição “Bida”, Eliane, Raquel, Daniel e 
a todos os envolvidos na criação e gestão do Museu Indígena Jenipapo-
Kanindé. À força dos povos Tapeba e Tremembé, especialmente ao 
cacique João Venança, ao Dourado, Weibe Nascimento, Marciane e ao 
Nailto Tapeba. Entre os Pitaguary, especialmente a Ana Clécia, Rosa 
Silva, pajé Barbosa e Ceiça Pitaguary. Aos Potiguara de Crateús, Renato 
e dona Helena Gomes. Aos Anacé, ao Júnior e João. Ao pessoal de 
Monsenhor Tabosa, à Teka Potiguara e Toinho Gavião. À dona Tereza 
Kariri, em Crateús. À comunidade Tapuya-Kariri da aldeia Gameleira, 
em São Benedito. Aos Encantados, pela proteção.

Aos gestores de museus indígenas, em especial aos parceiros: George 
de Vasconcelos, o Vasco Pankararu (Casa de Memória do Tronco 
Velho Pankararu/PE), Eraldo Alves “Preá” (Museu Indígena Jenipapo-
Kanindé/CE), Nalson Santos (Museu dos Kanindé/CE), Fabrício 
Narciso (Museu Kuahí dos Povos Indígenas do Oiapoque/AP) e Nino 
Fernandes (Museu Maguta/AM). Luiz Weymilawa Paiter-Suruí (Museu 
Paiter A Roe/RO) e Lucilene de Melo (Museu Wolkriwig/SP).



Um agradecimento especial à Margareth Malfliet e à Maria Amélia 
Leite, grandes lutadoras da causa indígena, invencíveis fontes de inspi-
ração para o desejo de continuar o caminho das vitórias por um mundo 
melhor, mais justo e igualitário para todos.

Aos colegas e amigos de profissão, fé e luta: Isabelle Braz, Estevão 
Palitot, Ismael Tcham, Caroline Leal, Philipi Bandeira, Róbson 
Siqueira, Naigleison Santiago, Francisco José Calixto, Cellina Muniz, 
Nilvânia Barros, José Alencar, Lara Erendira, Manuela Schilacci, Ninno 
Amorim, Cláudio Reis, Eliene Amorim, Maurício Antunes, Sílvia 
Barreto, Henrique Cruz, Luciana Medeiros, Paulo Campos, Mário 
Chagas, Marília Xavier Cury, Augusto de Azevedo, André Dias, Carlos 
Jorge, Felipe Neto, Edson Holanda, Roberto Kennedy, Tyrone Candido, 
Salvador Tavares. Somos inteiros e não partidos!

Agradecimentos especiais à Ana Amélia Rodrigues de Oliveira, 
Carolina Ruoso, Manuelina Duarte, João Paulo Vieira Neto e Wilke 
Melo, pelos ricos diálogos estabelecidos durante os últimos anos.

Aos professores e funcionários do Departamento de Antropologia 
e Museologia da UFPE, em especial: Marion Teodósio, Bartolomeu 
Tito Figuerôa, Vânia Fialho, Carlos Sandroni, Antônio Motta, Peter 
Schroder, Mísia Lins Reesink, dona Regina, Ademilda, Luciana Neves, 
Clarck Ertz, Carla Neres e Mariana Fortes.

Aos professores e estudantes do curso de Museologia da UFPE e, princi-
palmente, aos integrantes do projeto Museus Indígenas em Pernambuco 
(2012/2013), em especial a Jéssica Silva, Polly Cavalcanti, Marcela 
Frutuoso, Gilvanildo Kléber, Joice Taiana, Elaine Santana, Tatiana 
Coelho e Izadora Rayana. Aos estudantes da Universidade Regional do 
Cariri/URCA e aos professores do Departamento de Ciências Sociais, 
em especial, ao prof. Roberto Siebra.

Aos professores Edwin Reesink, Edson Silva, José Augusto Laranjeira 
Sampaio (Guga), José Ribamar Bessa Freire e John Monteiro (in me-
morian), interlocutores fundamentais na elaboração das reflexões que 
resultaram neste livro.



Um agradecimento especial ao professor Renato Monteiro Athias, 
orientador da dissertação que resultou nesta publicação. À Antonella 
Tassinari, pelos valiosos comentários na banca examinadora do mes-
trado. À Lúcia Hussak Van Velthen, pelo diálogo recente.

Em Recife, um agradecimento especial ao Sr. Eribaldo de Carvalho 
Portela, D. Valdênia Gondim Portela e à pequena-grande Alice Portela.

Um agradecimento especial à minha irmã, Emanoela Oliveira Gomes, 
pela transcrição das entrevistas orais e ao meu irmão, Samuel Oliveira 
Gomes, pela elaboração dos mapas de excelência presentes como ane-
xos deste trabalho. Nesse sentido, este livro pode ser considerado um 
trabalho em família.

Aos meus pais, José Eleri Costa Gomes e Maria Oliveira Lima (Fátima), 
por tudo grato, sempre, e pela filosof﻿ia budista, compartilhada em fa-
mília. Esse trabalho é dedicado a vocês, com amor e afeto.

A Danielle Gondim Portela, amiga e companheira, com amor e carinho.



INTRODUÇÃO

A antiguidade de um objeto não é uma medida exata para compreen-
der sua temporalidade ou significação. No estudo apresentado neste 
livro, analisaremos a historicidade e o sentido dos objetos dos índios 
Kanindé, através da problematização do processo de organização do 
Museu dos Kanindé (MK), criado em 1995 na aldeia Sítio Fernandes, 
no município de Aratuba, estado do Ceará, região Nordeste do Brasil.

A criação de museus e o desenvolvimento de processos museo-
lógicos protagonizados por movimentos e coletividades indígenas se 
destaca no cenário contemporâneo7. As experiências no contexto na-
cional revelam diversos modos de representação, em meio aos embates, 
disputas, usos e ressignificações da memória social. Tratamos de casos 
em que os mecanismos de gestão patrimonial são acionados e produ-
zem representações sobre si que resultam na utilização de diferentes 

7  As experiências de processos museológicos envolvendo populações indígenas pio-
neiras no Brasil foram: o Museu Maguta dos Ticuna/AM, criado em 1990 (Faulhaber, 
2005; Abreu, 2007); o Museu dos Kanindé/CE, em 1995 (Gomes, 2012); o Museu dos 
Povos Indígenas do Oiapoque – Kuahí/AP, em 1997 (Castro e Vidal, 2001; Vidal, 
2013); o Museu Indígena Aldeia Pataxó, Santa Cruz Cabrália/BA, em 2000; o Museu 
Comunitário e Centro de Cultura Bororo do Meruri, em General Carneiro/MT, em 
2001 (Silva, 2009, p.46); o Memorial Tapeba Cacique Perna-de-Pau, em Caucaia/CE, 
em 2005 (Gomes e Vieira Neto, 2009, p. 71); a Oca da Memória, em Poranga/CE, em 
2008 (Gomes e Vieira Neto, 2009, p. 113); o Iny Heto - Museu dos Povos Indígenas da 
Ilha do Bananal, dos Javaé e Karajá, em Formoso do Araguaia/TO, em 2010; o Museu 
Indígena Jenipapo-Kanindé, em Aquiraz/CE, em 2010, entre outros. À nível mundial, 
destacamos a pioneira rede de museus comunitários mexicanos (Lersch e Ocampo, 
2004), os museus tribais no Noroeste da América do Norte (Clifford, 2009), os museus 
dos aborígenes australianos e seu debate sobre a redefinição dos objetos etnográfi-
cos (Turnbull e Pickering, 2010), o Museu Nacional Sêneca-Iroquês e a Associação 
de Museus Indígenas Americanos, fundada em 1973 (Stocking Jr., 1985), entre outras 
experiências.



linguagens e formatos comunicacionais, de acordo com as traduções 
efetuadas. Nestes processos museológicos, em que “(...) os artefatos 
indígenas são submetidos a mecanismos e estratégias de redefinição 
conceitual” (Price apud Velthen, 2012, p. 54), ainda são raras as inves-
tigações sobre “(...) os sentidos e os novos conceitos que contribuíram 
para sua redefinição (...)” (Velthen, 2012, p. 58).

A partir do momento em que povos indígenas efetuam suas 
ações museológicas, atribuindo-as sentidos próprios, o discurso colo-
nialista dos museus tradicionais cede espaço para uma representação 
sobre si, uma construção em primeira pessoa do plural, dos povos indí-
genas sobre eles próprios. Uma necessária revisão do papel e significado 
das coleções etnográficas é concomitante à crescente organização de 
museus entre os povos indígenas em todo mundo. Não constituem mu-
seus sobre os índios, mas dos índios: seus pontos de vista sobre suas 
culturas (Vidal, 2008).

Se outrora os chamados “povos indígenas”- populações não-
-ocidentais em todo mundo – foram “representados” nos museus 
nacionais e em suas coleções etnográficas, o debate em torno dos 
museus indígenas resultaram, em alguns países, na modificação da 
legislação específica sobre o uso e salvaguarda de acervos ou na solici-
tação de repatriamento de coleções que, se contemporaneamente foram 
ressignificadas no horizonte nativo (algumas vezes enquanto herança 
familiar), foram originalmente formadas em contextos colonialistas e/
ou imperialistas, nos quais o saque, o espólio ou a compra eram prá-
ticas corriqueiras na formação de coleções (Clifford, 2011; Turnbull e 
Pickering, 2010; Meneses, 1993, p.98).

(...) os povos indígenas assimilaram e incorporaram discur-
sos e instituições, entre os quais os museus, que, até então, 
faziam sentido apenas para os modernos ocidentais. Nesse 
horizonte, observa-se que diferentes povos indígenas (...) 
estão motivados a criar seus próprios museus e espaços cul-
turais (Velthen, 2012, p. 62).

Recontar a história do Brasil, a partir de um olhar que subverte 
a apologia do colonizador tornou-se um dos imperativos categóricos 
imprescindíveis aos movimentos étnicos de mobilização política dos 



povos indígenas contemporâneos. Torna-se necessário analisar como 
movimentos indígenas reinterpretam o passado a partir da construção 
de sentidos sobre o tempo, “regimes de memória” específicos que as-
sociam “ações, narrativas e personagens, prescrevendo-lhes formas de 
construir significados” (Oliveira, 2011, p. 12). Segundo Johannes Fabian, 
um regime de memória é “uma arquitetura da memória, (...) que torna-
ria possível a alguém contar histórias sobre o passado” (Fabian apud 
Oliveira, 2011, p. 12). A partir da análise da seleção, musealização e 
significação da cultura material, e dos usos e “(...) papel da memória, 
com suas técnicas e perspectivas específicas” (Oliveira, 1999, p. 118), 
apresentamos um estudo histórico-antropológico identificando e in-
terpretando categorias nativas e narrativas que organizam socialmente 
duas importantes diferenças operadas em processos étnicos: memórias 
e objetos. Investigaremos “(...) o trajeto das composições de sentido”, 
buscando “(...) relacionar posições políticas com operações mnemôni-
cas” (Ramos, 2011, p. 245), unindo os aportes conceituais da História e 
da Antropologia e mediados por procedimentos e técnicas museográfi-
cas, utilizadas enquanto metodologia na produção e coleta de dados da 
observação participante.

Na quadra contemporânea, destacamos uma ação museológica 
indígena, na qual se efetuam determinadas práticas de colecionamento, 
de salvaguarda e comunicação voltadas para a construção de repre-
sentações sobre si. A ação museológica indígena relaciona-se com a 
tradução/apropriação de categorias, práticas e conceitos voltados à “uma 
determinada (re)apropriação de acervos museais. Constituem ações 
apoiadas na afirmação de identidades e na conexão das coleções com 
a noção de patrimônio, emprestada da sociedade ocidental” (Velthen, 
2012, p. 62). A diversidade de modos de tradução representa a multi-
plicidade de possibilidades de musealização8 entre povos indígenas, 

8  Consideramos Museologia a disciplina aplicada que estuda a relação homem/patri-
mônio (Bruno, 2006). “(...) o processo de musealização ocorre a partir de uma seleção 
e atribuição de sentidos feita dentro de um universo patrimonial amplo, resultando 
em um recorte formado por um conjunto de indicadores da memória ou referências 
patrimoniais (...) essas referências ingressam em uma cadeia operatória que corres-
ponde ao universo de aplicação da Museologia – museografia. Preservação, portanto, 
é tomada como equivalente a processo de musealização, e é realizada pela aplicação de 
uma cadeia operatória formada por procedimentos técnico-científicos de salvaguarda 



nos quais “(...) ressemantiza(m) o objeto profundamente, depositando 
crostas de significados que se cristalizam em estratos privilegiados, em 
detrimento dos demais” (Meneses, 1998, p.98).

A pesquisa de campo etnográfica foi realizada intensamen-
te durante cinco meses, entre os dias 18 de março e 21 de agosto de 
2011, período em que estabeleci residência na aldeia Fernandes, loca-
lizada em Aratuba (abundância de pássaros, em tupi), um pequenino 
município da serra de Baturité9. De Fortaleza a Aratuba, são aproxi-
madamente 120 quilômetros, por duas rodovias estaduais (CE-065 e 
CE-228) e uma rodovia federal (BR-020), atravessando os municípios 
de Maracanaú, Maranguape, Pacatuba, Guaiúba, Redenção, Antônio 
Diogo, Aracoiaba, Baturité e Mulungu. Os principais meios de loco-
moção da população serrana são motos, “paus-de-arara” (camionetes 
ou pequenos caminhões adaptados à função de conduzir pessoas na 
carroceria) ou os ônibus intermunicipais. Há uma intensa circulação de 
pessoas entre as várias cidades encravadas na serra. A zona urbana de 
Aratuba possui poucas ruas, partindo do quadrilátero da igreja católi-
ca, em meio à floresta que há por todo o maciço de Baturité10.

(documentação e conservação de acervos) e de comunicação patrimoniais (exposição 
e ação educativo-cultural)” (Cândido, 2013, p.154). A partir do estudo de experiências 
museológicas entre os povos indígenas, por seu caráter diferenciado, singular e ino-
vador, problematizamos a simples transposição de categorias teórico-metodológicas 
elaboradas em contextos ocidentais para a sua compreensão. Isso nos direcionou para 
um salutar confronto entre as categorias nativas dos processos de colecionamento e as 
categorias analíticas oriundas da Antropologia, Museologia e História.

9  Segundo o censo do IBGE, divulgado em novembro de 2010, o município de 
Aratuba possui 115 km2, situados na descida da serra de Baturité para o sertão de 
Canindé. Apresentou um decréscimo populacional entre o ano 2000, quando pos-
suía 12.359 habitantes, e 2010, quando foram contabilizadas 11.410 habitantes (IBGE, 
2011). Disponível via: http://www.ibge.gov.br/cidadesat/painel/painel.php?cod-
mun=230140#. Acessado em 9 de dezembro de 2011.

10  “A APA (Área de Proteção Ambiental) da serra de Baturité é a primeira e mais 
extensa APA criada pelo Governo do Estado do Ceará, e foi instituída através do 
Decreto Estadual nº 20.956, de 18 de setembro de 1990, alterado pelo Decreto nº 
27.290, de 15 de dezembro de 2003. Abrange uma área de 32.690 hectares e está loca-
lizada na porção nordeste do estado, na região serrana de Baturité. Delimitada pela 
cota de 600 metros, é composta pelos municípios de Aratuba, Baturité, Capistrano, 
Guaramiranga, Mulungu, Pacoti, Caridade e Redenção. Apresenta um dos mais 
importantes enclaves da mata úmida do estado do Ceará, representando um ambiente 



Em torno destes pequenos centros urbanos estão os povoados 
que formam os sítios, distritos e povoados rurais onde se desenvolve o 
cotidiano da maior parte da população. Uma dessas povoações é o Sítio 
Fernandes, localizado a cinco quilômetros da sede de Aratuba, onde 
habitam, há cerca de 140 anos, a maior parte dos grupos familiares que 
formam o povo indígena Kanindé. A aldeia Balança, situada no chama-
do “pé-da-serra”, e a aldeia Gameleira, a quinze quilômetros da sede do 
município de Canindé, no sertão-central, concentram as demais famí-
lias Kanindé. De acordo com dados do Sistema de Informação da Saúde 
Indígena/SIASI, vinculado à Divisão de Atenção à Saúde Indígena/
DIASI, do Distrito Sanitário Especial Indígena do Ceará/DSEI-CE, da 
Secretaria Especial de Saúde Indígena/SESAI (2014), o povo Kanindé 
é composto de 992 pessoas, espalhadas pelas aldeias Balança (também 
conhecida como Pé-de-serra) e Fernandes, no município de Aratuba/
CE, e Gameleira, no município vizinho de Canindé, sertão Central do 
estado do Ceará. 

Nosso envolvimento com os museus indígenas ocorreu a partir 
da atuação como co-idealizador e coordenador do Projeto Historiando11. 
Através das atividades deste projeto, nos aproximamos da Associação 
das Comunidades Indígenas Tapeba (ACITA) em meados de 2006, 
através da atuação no fomento das ações do Memorial Tapeba Cacique-
Perna-de-Pau, que havia sido criado no ano anterior, através de uma 

de exceção do bioma caatinga, sendo o principal centro dispersor de drenagem do 
setor norte ocidental do Estado” (Ministério da Justiça, 2011, p. 5).

11  O Projeto Historiando surgiu em 2002, em Fortaleza/CE, com o objetivo de 
fomentar, através de um programa educacional, a discussão sobre a construção da 
memória na ótica de movimentos sociais, instituições educacionais e organizações 
comunitárias e étnicas. Desde então, junto com o historiador João Paulo Vieira Neto, 
coordenamos diversas ações sistemáticas e permanentes nas áreas de patrimônio, 
memória e museologia social. Das ações do Projeto Historiando junto às comuni-
dades indígenas foram organizadas a Oca da Memória (2008) e o Museu Indígena 
Jenipapo-Kanindé (2010). Em 2011, fomos finalistas do Prêmio Rodrigo Mello Franco 
de Andrade, do Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional (IPHAN), na 
categoria Educação Patrimonial (Gomes e Vieira Neto, 2009; Gomes e Vieira Neto, 
2011; Gomes e Vieira Neto, 2014).



parceria com a ong Adelco (Associação para o Desenvolvimento Local 
Co-Produzido)12.

No segundo semestre de 2007, realizamos a pesquisa que re-
sultou na publicação do livreto Povos indígenas no Ceará: organização, 
memória e luta (Silva, 2007), editado por ocasião da exposição Índios: 
os primeiros brasileiros, sob curadoria do antropólogo João Pacheco de 
Oliveira (Museu Nacional/UFRJ), sediada no Centro Dragão do Mar de 
Arte e Cultura, em Fortaleza, entre outubro e dezembro daquele ano. 
Durante a pesquisa, além da consulta a fontes primárias e secundá-
rias, efetuamos pesquisas etnográficas entre comunidades indígenas 
no sertão, cujas informações eram então rarefeitas, nos municípios de 
Poranga, Monsenhor Tabosa e Crateús, articulando contatos que pos-
sibilitaram o surgimento de diversas propostas de parcerias com as 
associações indígenas, referentes às ações com memória e patrimônio 
indígenas (Gomes e Vieira Neto, 2009 e 2011).

Entre 2007 e 2008, assessoramos o processo de organização 
da Oca da Memória, entre os Tabajara e Kalabaça, no município de 
Poranga, a 340 quilômetros de Fortaleza (Gomes e Vieira Neto, 2009, p. 
113). Orientamos a formação do acervo, a estruturação física do espaço 
museal numa sala da Escola Indígena Jardim das Oliveiras, a elabora-
ção da exposição, a organização do núcleo gestor e as atividades de um 
núcleo pedagógico.

Entre 2009 e 2010, auxiliamos na organização do Museu Indígena 
Jenipapo-Kanindé (Aquiraz/CE), através da mediação de uma série de 
atividades que envolveram, além dos integrantes do Projeto Historiando, 
a comunidade indígena (através da Associação das Mulheres Indígenas 
Jenipapo-Kanindé – AMIJK), o Museu Sacro São José de Ribamar e a 
Rede Cearense de Turismo Comunitário (Rede Tucum), no intuito de 
incrementar as atividades de educação diferenciada e turismo comuni-
tário, que já vinham sendo desenvolvidas pela etnia13.

12  Da pesquisa coletiva sobre história local (Historiando os Tapeba) resultaram três 
exposições museológicas (na Escola Índios Tapeba, no Memorial Tapeba Cacique-
Perna-de-Pau e no Museu do Ceará) e um livreto. Posteriormente, o Museu do Ceará 
incorporou à sua exposição de longa duração parte do acervo formado no curso.

13  Além do trabalho com os museus indígenas, um dos resultados de mais de uma 
década de atuação do Projeto Historiando, foi a organização da Rede Cearense de 



Como parte do trabalho do Projeto Historiando, em 2009 nos 
aproximamos do primeiro museu indígena no Ceará. Nas atividades do 
movimento indígena, um senhor representando o povo Kanindé sem-
pre chamava a minha atenção. Usava um longo e vistoso cocar, maracá 
sempre nas mãos e, nos Torés, ficava entre os “puxadores” (os índios 
que ficam no centro da roda, entoando cânticos e tocando tambores). 
Era o cacique Sotero. Exímio orador, nos seus discursos sempre falava 
de um “museuzinho”, no diminutivo carinhoso que denotava a com-
plexa simplicidade dada ao espaço: lugar onde mostrava a “cultura” do 
seu povo.

Assim, o objeto e a problematização teórica subjacentes a este 
estudo provém de experiências vivenciadas a partir de 2006. Em 2010, 
ingressei no curso de mestrado em Antropologia/UFPE com a propos-
ta de estudar a relação entre musealização e mobilização étnica entre 
os Kanindé. Nos últimos anos, os trabalhos e pesquisas se ampliaram 
para Pernambuco14 e, pouco a pouco, este diálogo vem atingindo novas 
fronteiras.

Visamos refletir sobre o conceito e os processos étnicos rela-
cionados ao surgimento de espaços que estamos denominando de 
“museus indígenas”. A junção de termos designativos aos processos 

Museus Comunitários (RCMC), em outubro de 2011. O objetivo desta Rede é compar-
tilhar experiências, fomentando a cooperação, divulgação e o fortalecimento conjunto 
de seus integrantes, atuando de forma descentralizada e garantindo a autonomia a 
partir da articulação de ações, projetos e programas interinstitucionais. Em maio de 
2013 foi realizado o I Encontro Estadual da RCMC, no qual foi elaborada a Declaração 
de princípios, objetivos e resoluções da Rede Cearense de Museus Comunitários. Maiores 
informações sobre a RCMC, consultar: http://museuscomunitarios.wordpress.com/ .

14  A atuação junto aos povos indígenas de Pernambuco ocorreu enquanto integrante 
do Núcleo de Estudos e Pesquisas sobre Etnicidade (NEPE/UFPE), coordenado pelo 
antropólogo Renato Athias, e se fortaleceu com o exercício da coordenação técnica 
do Projeto de Extensão Museus Indígenas em Pernambuco, entre 2011 e 2013, quando 
exerci também a docência no Departamento de Antropologia e Museologia/UFPE. 
Identificamos a existência de três museus indígenas: a Casa de Memória do Tronco 
Velho Pankararu, o Museu-Escola Pankararu (em Brejo dos Padres/Tacaratu) e o 
Museu Comunitário Pipipã (Floresta); e de interessantes processos museológicos e 
de colecionamento entre os Fulni-ô (Águas Belas), Pankará (Carnaubeira da Penha), 
Kambiwá (Ibimirim) e Kapinawá (Buíque). Como finalização desse projeto, foi reali-
zado o I Encontro de Museus Indígenas de Pernambuco, entre 13 e 15 de dezembro de 
2012, em Recife/PE.



de apropriação dos museus pelos índios já vem ocorrendo em círculos 
científicos e entre integrantes dos movimentos indígenas, se constituin-
do tanto como uma categoria êmica quanto como uma categoria de 
classificação social e estudo acadêmico. Referidos também como mu-
seus tribais (Clifford, 2009; Scheiner, 2012), museus étnicos (Meneses, 
1993) e/ou museus indígenas (Freire, 1998; Gomes e Vieira Neto, 2009; 
Gomes, 2012; Vidal, 2008), problematizamos o significado destes pro-
cessos museológicos e da própria noção de museus indígenas - como 
categoria nativa (usada pelos indígenas para definir determinados pro-
cessos e práticas em que estão envolvidos), fenômeno social (resultado 
de práticas, representações e relações sociais) e categoria de classifica-
ção (tipologia de museu).

Os museus indígenas constituem “regimes de memória” espe-
cíficos e, como parte de movimentos sociais e organizações indígenas, 
buscam “expressar a condição de indígena com grande exuberância e 
beleza” (Oliveira, 2011, p. 14). Fenômenos polissêmicos por excelência e 
que perpassam as esferas das organizações sociais de caráter étnico, os 
museus indígenas remetem a uma profunda relação entre a construção 
de representações sobre si e as formas de organização e mobilização 
destas populações.

Poderíamos considerar que exprimem, em formas e linguagens 
próprias, apropriações que podem ser traduzidas, museologicamente, 
como salvaguarda e comunicação de referências culturais. Mas será 
que existem, afinal, museus indígenas? O que essas populações fazem, 
muitas vezes, passa ao largo de um referencial conceitual da Museologia 
ou da Antropologia e a própria noção de “índio” é problemática. As di-
versas apropriações da ideia de “museu”, como instituição ou processo, 
são (re)inventadas em cada realidade. Traduções sobre si, na ótica dos 
diversos grupos étnicos, emergem para a construção de representações 
vinculadas ao diálogo intercultural ou para a compreensão de suas tra-
jetórias enquanto coletividades.

Será que tratamos, nestes casos, “(...) não absolutamente (de) 
museus, e sim prolongamentos das tradições indígenas de contar his-
tórias, de colecionar objetos e de representá-los visualmente (Clifford, 
2009, p. 259)?

Esta tomada de “(...) consciência da existência dos museus (e 
de seus acervos), enquanto lugares onde novos significados podem ser 



atribuídos aos movimentos de preservação cultural e de afirmação de 
identidades” (Velthen, 2012, p.58), ocorre em um período denominado 
por alguns como pós-moderno, pós-colonialista e/ou pós-estruturalis-
ta. O contexto do pós-2º-guerra mundial, a independência dos países 
africanos e asiáticos, o questionamento de paradigmas generalizantes, 
entre outros aspectos, são atribuídos a um momento distinto na histó-
ria global15. 

No interior da própria Antropologia, uma duvidosa legitimi-
dade do discurso sobre o “outro”, compreendida enquanto construção 
social oriunda de contextos de dominação/resistência, propõe uma 
aproximação da etnografia com a literatura, as artes e a crítica cultu-
ral (Marcus e Fischer, 1986). Denuncia-se uma retórica autoritária dos 
textos etnográficos e dos discursos que os fundamentam, anunciando-
-os aptos à desconstrução. Questiona-se a validade de representações 
outrora hegemônicas, exigindo um paradigma contemporâneo preocu-
pado em fortalecer métodos simétricos na constituição de evidências/
dados que fundamentem solidamente os argumentos, ancorados numa 
organização textual articulada à formas eficazes de validação do co-
nhecimento antropológico (Said, 1990; Bhabha, 2005; Appadurai, 2008; 
Jacobson, 1991; Reyna, 1997 e 2001).

Nesse sentido, objetivamos unir pesquisa, com rigor analítico 
e conceitual, a uma ação museológica didaticamente planejada para 
funcionar como método de coleta de dados e como instrumento de 
formação dos Kanindé para potencializar sua gestão museológica. Na 
pesquisa de campo, foram desenvolvidos vários procedimentos meto-
dológicos que, utilizados para a produção e coleta de dados, também 
possibilitaram o fortalecimento do processo de musealização efetuado 
pelo MK. A formação de um grupo de trabalho (GT), que organizou a 
documentação museológica, foi o principal destes procedimentos. Com 
esta escolha, além de adotar o arcabouço teórico necessário à análise 

15  O filósofo francês Jean-François Lyotard, ao falar sobre a “condição pós-moderna”, 
destaca as transformações nos formatos da produção, distribuição e legitimação dos 
saberes no capitalismo mundial, através da fragmentação e multiplicação de centros. 
Um dos seus pressupostos relaciona-se com o fim da credibilidade das metanarrati-
vas universais e totalizantes do saber e da política, ideais da modernidade clássica. 
Propõe uma “agonística geral dos discursos”, a condição de incredulidade em relação 
aos metarrelatos (Lyotard, 2011).



antropológica, pretendi fortalecer, através da implementação de uma 
metodologia específica, a ação museológica indígena na perspectiva da 
chamada museologia social (Moutinho, 1993). Isto é: unir análise in-
terpretativa à capacitação, metodologias de produção e coleta de dados 
à processos formativos dos indígenas para o desenvolvimento de ações 
museológicas. Assim, este trabalho, além de traduzir uma rica convi-
vência entre pesquisador e sujeitos indígenas, é expressão de um diálogo 
teórico-metodológico entre a etnomuseologia, enquanto viés analítico, 
e a museologia social, enquanto princípio político-pedagógico.

Durante a pesquisa de campo, diariamente avistava, acima das 
nuvens, o sertão do Ceará. Vislumbrava, cotidianamente, entre subidas 
e descidas das escarpas serranas, aquela bela paisagem que aos poucos 
tomava novos sentidos, a partir da convivência com o povo Kanindé, 
que possui importantes referenciais simbólicos, espaciais e identitários 
fincados entre o semi-árido e a úmida serra de Baturité.

Neste período, além das entrevistas orais com mais de trinta 
pessoas, a coleta e produção de dados ocorreu através de ações educati-
vas realizadas em parceria com a Escola Diferenciada Manoel Francisco 
dos Santos, com a Associação Indígena Kanindé de Aratuba (AIKA) e 
com o MK. Aliei a observação participante às atividades que possibi-
litaram o estabelecimento de uma relação com os indígenas que iam 
além dos vínculos construídos numa relação de pesquisa e, adentrando 
no terreno das afeições pedagógicas, convivi com múltiplas gerações e 
fui percebendo as diferentes formas dos Kanindé serem índios, estabe-
lecerem fronteiras e vivenciarem a sua etnicidade cotidianamente.

Ao fim do dia (isto é, no fim da tarde), fazia as anotações ne-
cessárias do que acontecera e do que era, para mim, digno de nota no 
caderno de campo. O que escrever e registrar? Subjetividades de um es-
tranhamento que, talvez, falem mais sobre o pesquisador e seu mundo 
do que sobre os grupos sociais estudados. Ao final, foram dois cadernos 
com anotações diárias da pesquisa de campo e um caderno com anota-
ções metodológicas, onde sistematizei o planejamento para a pesquisa, 
principalmente os relacionados com as entrevistas e com os trabalhos 
no Museu dos Kanindé. Nestes três documentos foi produzida e está 
registrada boa parte dos dados e informações que serão apresentados e 
analisadas ao longo deste livro. As fotografias e vídeos também foram 



importantes formas de registrar e coletar imagens, depoimentos e mo-
mentos junto aos Kanindé.

As palavras escritas são fundantes do vivido, símbolos de sig-
nificação e classificação da realidade por excelência. Através do diário 
de campo, voltamos o olhar para o vivenciado, vislumbrando, a partir 
do que ficou registrado através de palavras escritas, aspectos da expe-
riência etnográfica. Foi importante avaliar, esquadrinhar o dia-a-dia 
em campo, percebendo-o com um olhar microanalítico. Algumas per-
cepções mereceram aprofundamento, retiradas e inseridas noutros 
contextos comparativos e interpretativos.

Separam-se, para fins analíticos, educador e pesquisador, mas na 
experiência social proporcionada pela observação participante vivemos 
um ser indivisível, que compartilhou por inteiro emoções e subjetivida-
de com os “outros”. Nisso reside a nossa (im)parcialidade: em admitir os 
objetivos, sentidos e significados de nossa prática teórica como ação de 
pesquisa, intervenção e transformação da realidade. “(...) posições teó-
ricas e metodológicas constituem sempre opções políticas para alguns e 
apenas opções intelectuais para outros” (Fenelon, 1993, p. 75).

Questões metodológicas constituíram, durante a elaboração 
do projeto, a realização da pesquisa de campo e a análise dos dados, 
importantes pontos de reflexão. Devo isto ao nosso envolvimento com 
a temática, sujeitos e objetos da pesquisa e, por outro lado, pelo desa-
fio a que nos propusemos: aliar coleta de dados empíricos com prática 
didático-pedagógica, estimulado por anos de exercício do trabalho 
educativo e museológico.

Trabalhamos com fontes documentais e bibliográficas, tanto 
antigas como recentes. Como entender as ressignificações dos objetos 
sem penetrar na dinâmica de organização étnica daquele grupo social 
como povo Kanindé? Não existia nenhuma pesquisa histórica ou etno-
gráfica sobre eles. Para entender melhor sua cultura material, tinha que 
saber mais sobre a trajetória coletiva daqueles sujeitos, aparentemente 
uma população rural comum da ampla região serrana de Baturité. Eis 
um dilema:

Há um dilema inerente na concepção do “índio” dos 
regionais. Por um lado, sempre tentam de escamotear que 
continuam índios, porque não andam mais nus e de arco e 



flecha na mão para configurar um selvagem. Por outro lado, 
permanece a discriminação de que são diferentes e se aplica 
um termo para diferenciá-los (“caboclos”). Nos últimos trinta 
anos na antropologia se questionou este senso comum, para 
se chegar à posição de que é epistemologicamente mais cor-
reto considerar que, no fundo, importa a auto-identificação e 
a identificação pelos outros. Deste modo a atenção se desloca 
para uma identidade contrastiva que se insere num contexto 
histórico, parte de um processo dinâmico da relação entre 
dois pólos que se definam mutuamente (Ressink, 2004a, p. 4).

Através do viés histórico, nosso olhar se aproximou do con-
texto, do diacrônico, dos processos, das temporalidades. Mas, a este 
horizonte semântico anexei o etnográfico, para realizar uma antro-
pologia histórica na qual se destacam três focos metodológicos: uma 
etnografia do cotidiano, as entrevistas orais e a pesquisa sobre os obje-
tos do Museu dos Kanindé. Cada um destes três focos se desenvolveu a 
partir de ações específicas interligadas.

Realizamos um mapeamento dos indígenas mais velhos, que 
totalizaram aproximadamente trinta pessoas. Além destes idosos, con-
versamos com rezadeiras, lideranças, professores, estudantes, parteiras, 
artesãos etc. O sr. Manoel Terto, faleceu antes do nosso encontro, em 
julho de 2011. Dona Maria Domingos, a mais idosa moradora da aldeia 
Fernandes (então com 89 anos), durante nossa interlocução doou ao 
MK uma “pedra de corisco”, que havia encontrado muitos anos atrás 
trabalhando no roçado. Faleceu no alvorecer de 2012. Desde então, fa-
leceram mais dois dos interlocutores: dona Maria do Carmo (junho de 
2012, aos 85 anos) e José Monte (2013, aos 55 anos). Este amplo leque de 
interlocutores foi necessário para esmiuçar a construção da memória 
social e o processo de ressignificação dos objetos em meio às dinâmicas 
das identificações sociais e étnicas.

Ouvimos seus relatos de vida e suas memórias acerca do lugar, 
dos processos sociais, sobre passado e presente. Francisco Bernardo 
da Silva, conhecido por “Sinhô Bernardo”, foi fundamental para a ela-
boração deste mapeamento, pois nos acompanhou e apresentou aos 
principais núcleos familiares, abrindo caminho para nossa inserção em 
distintos grupos domésticos. A intenção era saber como os mais antigos 
organizam e dão sentido ao passado e às transformações do presente e 



do devir, notadamente à organização de uma mobilização indígena. A 
temática da caça se destacou, tanto etnograficamente quanto nos re-
latos, constituindo-se como uma importante prática social e tradição 
oral entre os Kanindé.

Segundo Jan Vansina, podemos entender tradições orais 
como “elocuções-chave”, que estabelecem meios para a “preservação 
da sabedoria dos ancestrais”, constituindo-se como “um testemunho 
transmitido verbalmente de uma geração para outra”, suas “caracterís-
ticas peculiares são o verbalismo e sua maneira de transmissão” (oral) 
(2010, p.140). Nas entrevistas orais, optamos por uma linha de análise 
que articulou narrativas partindo da cultura material e relacionando as 
memórias sociais com as esferas das variações de significações semân-
ticas provindas de deslocamentos, da musealização e da formação de 
um acervo de objetos relacionado à construção social de uma memória 
indígena, através de determinada “prática de colecionamento” que ori-
ginou o MK (Gonçalves, 2007).

O processo de organização da documentação museológica foi 
o eixo orientador da pesquisa sobre os objetos. Organizamos o curso
Inventário Participativo em Museus Indígenas, com um duplo objeti-
vo: iniciar a formação de um grupo de jovens estudantes para atuar 
na ação educativa do MK, apresentando-lhes o universo conceitual e 
técnico do trabalho em museus, e coletar sistemática e detalhadamente 
informações sobre os objetos através de ações de salvaguarda museo-
lógica, especificamente a produção da documentação do acervo (fichas 
de registro de peças, descrição, catalogação, fotografias e tombamento).

O GT que executou estes trabalhos passou a funcionar como 
núcleo pedagógico do Museu, sob coordenação do professor Suzenalson 
Santos. A elaboração do inventário de peças foi direcionada como mé-
todo de produção de dados a partir da sistematização de um esquema 
classificatório para o acervo, constituído de termos, categorias e subca-
tegorias (subdivisões tipológicas), criados com critérios convencionados 
para uma ordenação lógica da diversidade de peças. A elaboração de 
fichas de registro, o seu preenchimento, a marcação das peças e a cria-
ção do livro de tombo foram outras etapas deste trabalho coletivo. O 
processo iniciou-se com a higienização do acervo, seguido pelo seu 
armazenamento e acondicionamento. Neste período, com o museu des-
montado, realizou-se o inventário propriamente dito (preenchimento 



de fichas técnicas) e uma reforma interna e externa, com obras de pin-
tura, piso e fachada. Terminamos com a remontagem do Museu, cujo 
acervo totalizou 430 peças, exceto as coleções documental e bibliográ-
fica, que não foram catalogadas. Este processo ocorreu entre maio e 
julho de 2011.

A necessidade de organizar um esquema classificatório para 
o acervo, com base no estabelecimento de critérios coerentemente
orientados, fez parte do esforço analítico para a apreensão dos objetos 
como suportes de informações e documentos. Partindo da grande mul-
tiplicidade de tipologias de acervo, de materiais e de procedências, a 
categorização abriu portas para a elaboração da documentação e para o 
estudo antropológico dos objetos. Esforçamos-nos analiticamente para 
conciliar os critérios (museológicos) de classificação das peças com os 
sentidos construídos sobre as mesmas. Com o aprofundamento da pes-
quisa, identificamos e analisamos categorias nativas e narrativas que 
organizam as diferenças operadas na relação entre memórias e objetos, 
fundamentais para a compreensão das práticas de colecionamento nes-
te “regime de memória” indígena.

Chamo de etnografia do cotidiano o trabalho de observação 
participante e registro do dia-a-dia local. O olhar direcionado para 
alguns processos não nos impediu de vivenciar intensamente o envol-
vimento com as experiências que a pesquisa de campo proporcionou. 
Mesmo partindo de um acervo já constituído, os objetos presentes nas 
casas, domésticos, usados pelas pessoas, individuais, em espaços coleti-
vos, em momentos específicos, também foram incorporados em nosso 
horizonte interpretativo. É justamente nesse deslocamento, do social 
ao museu, e vice-versa, que situam-se as ressignificações observadas. A 
análise da construção do sentido e do significado atribuído às “coisas”, 
possibilitou perceber a constituição das vozes dos sujeitos e dos grupos 
sociais, suas relações, conflitos e embates. Não há sentido imanente aos 
objetos (Meneses, 1994). O sentido atribuído é a própria construção so-
cial da realidade, e é na transformação destes sentidos que a cultura é 
atualizada e modificada, pois partimos sempre de significados existen-
tes, não estando, porém, a eles aprisionados no processo de conhecer e 
intervir sobre o mundo (Sahlins, 2003).

Direcionei esforço para, através dos objetos, analisar “(...) o que 
se lembra e o que se esquece, como se lembra e como se esquece, levando 



em conta os interesses de quem articula as maneiras de dividir o tempo 
em durações específicas, ora ressaltando continuidades ou tradições, 
ora reivindicando rupturas ou novidades” (Ramos, 2011, p. 248). Nesta 
dialética entre mudanças e permanências, nos situamos nos meandros 
que constroem esquecimentos e lembranças nos sentidos sobre objetos. 
Sentidos que revelam e ocultam, ao mesmo tempo, as “coisas” e o que 
pensamos sobre elas. Revelam, para desvelar o esquecido. Escondem, 
para definir o lembrado. Entender a construção social da memória e 
analisar os sentidos da cultura material são duas partes inextricáveis de 
nossa antropologia dos objetos.

Percebemos a ressignificação (deslocamento, reclassificação, 
recontextualização) como ponto de inflexão analítica que nos per-
mite articular importantes perspectivas para a análise social. Nestas 
ressignificações podemos analisar as relações entre fatos e processos, 
entre as ações dos indivíduos e grupos sociais, a agency, sobre uma es-
trutura de significações (a “cultura-tal-como-constituída”, de Sahlins) 
existente, com a qual dialogamos e da qual os objetos são parte consti-
tuinte e constituidora. Para a transformação dos significados – que se 
dão pela ação de indivíduos e grupos na história – as construções exis-
tentes transmutam-se em meio às lutas de classificações sociais. Esta 
perspectiva teórica para a análise social não se restringe aos estudos 
das dinâmicas interétnicas, mas pode ser um importante foco analí-
tico para a pesquisa sobre a significação de objetos em contextos de 
formação de coleções, musealização e patrimonialização (Santos, 2007; 
Ramos, 2004). A patrimonialização16 entre povos indígenas, algumas 
vezes ocorrida no bojo da musealização (Gomes e Athias, 2014), é um 
processo que opera com a ressignificação de referências culturais di-
versas, ao deslocá-las e evidenciá-las na construção de representações 
sobre si.

Estes contextos geram tensões, disputas, mudanças semânti-
cas: pontos de tensão hermenêutica abertos para a compreensão dos 

16  Segundo definição de Sancho Querol: “(...) la patrimonialización podría ser defi-
nida como una selección valorizada que implica un proceso de activación simbólica 
del valor patrimonial de una determinada manifestación cultural, en función de su 
carácter representativo con relación a la identidad de un colectivo” (Sancho Querol, 
2011, p. 320).



processos sociais (Gomes e Oliveira, 2010). Ampliam-se as possibili-
dades de articular este foco analítico, direcionando-o para espaços 
ritualísticos e/ou mercadológicos, por exemplo. “(...) os traços ma-
terialmente inscritos nos artefatos orientam leituras que permitem 
inferências diretas e imediatas sobre um sem-número de esferas de 
fenômenos” (Meneses, 1998, p.91). O sentido construído nos objetos é 
parte de processos étnicos que se expressam em diferentes escalas de 
percepção (Barth, 2000), no interior de contextualizações singulares 
das quais cada indivíduo, sociedade e época fazem parte. Esta agenda 
teórica também possibilita pensar numa perspectiva transversal para 
estudos interdisciplinares que entrelaçam análise temporal (sincrônica) 
à compreensão dos fluxos de sentidos (diacrônica), no entendimento do 
social através do material, e vice-versa.

Organizamos, junto ao corpo docente da escola diferenciada, 
o curso História indígena, direcionado para a formação de professo-
res das aldeias Fernandes e Gameleira (Canindé). Aos sábados pelas 
manhãs, nos reuníamos numa sala da escola para apresentação e dis-
cussão de documentos e textos, visando a compreensão da história 
numa perspectiva indígena, direcionando reflexões críticas sobre a 
formação social e cultural destas populações na história do Brasil. 
Foram realizados dez encontros presenciais, totalizando 40 horas/aula 
de atividades. Optamos por trabalhar com seminários, adotando uma 
perspectiva temática e cronológica, privilegiando o estudo de obras 
de referência. A partir deste olhar, problematizamos a visão estereoti-
pada do índio genérico, habitante de um passado idílico e idealizado 
ou aprisionado na imagem amazônica. Buscamos o entendimento da 
categoria “índio” como uma construção social, portanto, diversa, múl-
tipla, dinâmica e historicamente condicionada. Por fim, esta formação 
foi planejada para orientar o quadro docente para a coordenação de 
uma pesquisa sobre história indígena, que foi realizada pelos estudan-
tes da Escola Diferenciada Manoel Francisco dos Santos, no segundo 
semestre de 2011.

O cacique Sotero foi o nosso principal interlocutor. Além de ca-
cique do grupo, ele é o organizador e mantenedor do MK. Construtor 
de sentidos no presente, arquiteto dos sentidos sobre o passado: um 
empreendedor étnico (Barth, 2000). Além de uma rica experiência no 
contexto de organização das Comunidades Eclesiais de Base (CEB’s) na 



paróquia de Aratuba, Sotero foi um dos fundadores do Sindicato dos 
Trabalhadores Rurais de Aratuba (STRA), em 1968, possuindo mais de 
quarenta anos de militância política na entidade. Entre tantas conver-
sas, dele obtive informações privilegiadas sobre a formação da aldeia 
sítio Fernandes, a organização étnica, o movimento indígena, a caça, 
o MK e sua história, os significados e sentidos, individuais e coletivos,
das peças e o seu processo de seleção; os métodos de preservação (mo-
dos de armazenamento e empalhamento), a documentação, a relação 
do espaço com a indianidade, a memória pessoal e a memória social, 
a intencionalidade, o espaço físico, a ação museológica indígena, entre 
tantas outras.

A coleta documental aconteceu, inicialmente, com o acervo so-
bre o povo Kanindé salvaguardado no Centro de Documentação dos 
Povos Indígenas (Cedopi) da Associação Missão Tremembé (Amit), 
administradas pela militante indigenista Maria Amélia Leite. O MK 
possui uma grande quantidade de documentos dos mais variados ti-
pos em seu acervo: primários, secundários, livros e apostilas, cartas, 
ofícios, relatos de reuniões escolares, bilhetes e atas. Percebemos a 
maneira singular como os próprios documentos que estão guardados 
no MK são significados no horizonte de uma semântica indígena. A 
produção de documentos relaciona-se à escrita da história. Os “dos-
siês”, categoria nativa com a qual denominam dois grandes conjuntos 
documentais são, basicamente, uma compilação de estudos, partes e 
capítulos de livros, sobre os Canindé do passado17. Junto a este recor-
te diacrônico formado por eles, os próprios Kanindé realizaram várias 
pesquisas sobre si. Foram entrevistas com os mais velhos, registros de 
narrativas, coleta de documentos. Este acervo documental e arquivísti-
co foi reunido a partir das primeiras mobilizações por reconhecimento 
étnico (1995), constituindo-se como um importante vetor de sentidos 
sobre o passado. Algumas fontes documentais destacam-se: a “sesmaria 
aos tapuyos da Naçam Canindé”, de 1734; uma cópia do documento de 

17  Em relação à grafia dos etnônimos, no caso em questão optei por me referir ao 
povo Kanindé no presente utilizando o K (como eles se auto-denominam), mas 
quando referir-me ao passado, utilizarei o Canindé (com C), posto que nas referências 
históricas e bibliográficas são mais comumente designados assim.



compra e venda da “quebrada dos Fernandes”, de 1874, e uma cópia da 
escritura da terra, de 1884.

Junto às reflexões sobre etnicidade, estabelecemos uma aproxi-
mação com as teorizações desenvolvidas por Marshall Sahlins (1997a, 
1997b, 2003 e 2008), dentre outros, sobre as relações entre história e 
cultura, experimentadas na busca de fazer uma interface entre a dis-
cussão sobre etnicidade e uma antropologia histórica da ressignificação 
dos objetos. Eis o desafio teórico que enfrentaremos neste trabalho.

Os mapas são um complemento imprescindível para a aná-
lise proposta, e recomendamos que a leitura do texto seja mediada 
pela consulta aos mesmos, para uma necessária orientação geográfi-
ca. O único mapa localizado no interior do texto encontra-se ao final 
do primeiro capítulo, e nele estão georreferenciadas as localidades ci-
tadas. Os demais mapas estão em anexo, ao final do livro. O mapa 1 
(Mobilizações indígenas no Ceará contemporâneo) localiza os grupos 
étnicos indígenas no estado, relacionando povo, municípios e o mo-
mento aproximado da mobilização por reconhecimento, e deve ser 
consultado principalmente durante a leitura dos capítulos 1 e 2. O 
mapa 2 (Serra de Baturité), localiza os municípios da região serrana 
onde estão os Kanindé, a posição destes na região e no estado, deven-
do ser consultado preferencialmente durante a leitura dos capítulos 2 
e 3. O mapa 3 (Sertão de Canindé e maciço de Baturité – assentamen-
tos e áreas indígenas), localiza a sobreposição das áreas indígenas dos 
Kanindé (na serra e no sertão) com as áreas desapropriadas enquanto 
assentamentos de reforma agrária, devendo ser consultados principal-
mente durante a leitura dos capítulos 2, 3 e 4. O mapa 4 (Os Kanindé 
no Ceará), subsídio fundamental ao capítulo 2, aponta as localidades 
nas quais os Kanindé foram identificados historicamente a partir do 
século XVIII, permitindo acompanhar os conflitos, a territorialização 
e os deslocamentos efetuados entre a serra e o sertão. Por fim, o mapa 
5 (Terra Indígena Fernandes - localidades) foi elaborado com o auxílio 
imprescindível do prof. Reginaldo Santos, e identifica as diversas loca-
lidades existentes no interior da aldeia Sítio Fernandes.

Importantes questões referentes à relação entre objetos, etnici-
dade e memória, que extrapolam este estudo, dizem respeito ao processo 
de seleção de objetos/patrimônios, à relação entre musealização e ação 
política, à apresentação indígena no processo de musealização, a 



diversidade de memórias representadas nos objetos, a relação entre as 
memórias sociais e as diferentes percepções do passado, os sentidos 
dos objetos e a construção social das fronteiras de pertencimento. Para 
esclarecer as distinções entre significação” e “sentido”, utilizo a con-
ceituação desenvolvida pelo antropólogo Roberto Cardoso de Oliveira, 
para quem sentido “consagra-se ao horizonte semântico do ‘nativo’”, 
enquanto significação “serve para designar o horizonte do antropólogo 
– que é constituído por sua disciplina” (Oliveira, 2000, p. 22).

Na trajetória dos Kanindé fundem-se memória indígena, lutas 
camponesas e as mobilizações étnicas, conflitos fundiários há várias 
gerações e uma intricada trama familiar em torno da posse da terra, 
onde estão pelo menos desde 1874, herança deixada através de uma es-
critura pública para os descendentes pelas gerações mais velhas.

Ao assumirem-se como indígenas Kanindé em um pequeno sí-
tio rural do maciço de Baturité, alguns núcleos familiares atualizaram 
memórias herdadas – “histórias ocultas”, proibidas de lembrar – pre-
sentes em boa parte da serra. Diversos fatores contribuíram para esta 
assunção, mas consideramos este posicionamento, acima de tudo, uma 
escolha coletiva elaborada a partir de uma ressignificação do passado 
no presente. Uma política da memória. Um ato de vontade que sub-
verte uma história e, o que antes era negado, passa a ser afirmado – no 
caso, a condição de ser e assumir-se indígena. Uma memória, latente 
e presente, torna-se positivada a partir das demandas de mobilização 
étnica, buscando o exercício de uma cidadania diferenciada. O viver 
no mato, o caçar e se alimentar da floresta, a posse permanente da 
terra herdada dos ancestrais, o plantar e a relação com os bichos e com 
a natureza em geral, se são comuns a muitas populações camponesas 
e sertanejas em geral, passam a ter outros sentidos e significados, arti-
culados com a construção de uma memória social indígena que se quer 
lembrada e se faz presente, chamada ao terreno das disputas políticas 
e dos conflitos de identificações sociais pela representação de sentidos 
sobre o tempo.

Analisarei “o papel central dos objetos materiais nos processos 
de rememoração, que ocorrem num universo que é tanto de palavras 
quanto de coisas” (Meneses, 1998, p.89). O MK se constitui como um 
espaço estratégico para a reconstrução do passado, que reorganiza 
versões para uma história indígena necessária para um tempo em que 



“O silêncio da oficina antropológica foi quebrado por insistentes vo-
zes heteroglotas e pelo ruído da escrita de outras penas” (Clifford, 
2011, p. 23)18.

2. Museu dos Kanindé, junho de 2011

18  Originalmente, este trabalho é resultado da dissertação de mestrado intitulada 
“Aquilo é uma coisa de índio: objetos, memória e etnicidade entre os Kanindé do Ceará”, 
apresentada em março de 2012 ao Programa de Pós-Graduação em Antropologia da 
Universidade Federal de Pernambuco, sob orientação do antropólogo Renato Athias, 
com banca examinadora formada pelo prof. Antonio Carlos Motta de Lima (UFPE) 
e pela profa. Antonella Tassinari (UFSC). Esta dissertação foi vencedora do Concurso 
Brasileiro da ANPOCS (Associação Nacional de Pós-Graduação e Pesquisa em Ciências 
Sociais) de Obras Científicas e Teses Universitárias em Ciências Sociais - Edição 2013, 
na categoria Menção Honrosa.



1 COLEÇÕES ETNOGRÁFICAS, TEORIAS, OBJETOS

1.1 A representação sobre o “outro”: índios e objetos na 
historiografia e antropologia cearenses

As terras que se transformaram na capitania do Siará-Grande abri-
gavam povos indígenas de diversas culturas e filiações linguísticas no 
século XVII (Pompeu Sobrinho, 1955; Studart Filho, 1962), sendo consi-
derado um refúgio para onde migraram diversos grupos provindos das 
terras vizinhas, do Rio-Grande, da Paraíba e de Pernambuco (Barros, 
1997; Gomes, 2009a). Rodeado de limites naturais (serras da Ibiapaba, 
Araripe e Apodi, rios Jaguaribe e Parnaíba), o Siará-Grande começou a 
ser invadido e ocupado pelos europeus, lentamente, no início do século 
XVII, com as expedições de Pero Coelho (1603) e dos padres jesuítas 
Francisco Pinto e Luís Figueira (1607) (Gomes, 2009a). Em um momen-
to posterior, foram construídos fortins militares às margens dos rios 
Siará e Cocó, feitos, respectivamente, pelo português Martim Soares 
Moreno (1612) e pelo holandês Mathias Beck (1649) (Studart Filho, 
1937; Furtado Filho, 2002).

Acirrados conflitos pela terra se deram a partir da segunda 
expulsão dos holandeses19. Na segunda metade do século XVII, as 
frentes de colonização portuguesa avançaram crescentemente para o 
interior do território, com a doação de datas de sesmarias para o es-
tabelecimento das fazendas de gado nas margens dos principais rios 

19  Os holandeses ocuparam a capitania do Siará-Grande por duas vezes: entre 1637 e 
1644 e entre 1649 e 1654, na esteira da ocupação de parte do Brasil colonial, especifi-
camente, a capitania de Pernambuco e circunvizinhas (1630-1654). As duas ocupações 
no Siará findaram com sua expulsão por grupos indígenas locais, por motivações dis-
tintas (Gomes, 2009a).



(São Francisco, Jaguaribe, Açu, entre outros). No Siará, violentos con-
frontos ocorreram entre nações que ocupavam estes territórios e os 
sesmeiros, muitos de origem portuguesa e/ou provindos de outras ca-
pitanias, com a disputa pela posse das ribeiras dos rios Jaguaribe e 
Acaraú e seus afluentes. Esta série de conflitos ficou conhecida como 
“Guerra dos Bárbaros”, se estendendo, aproximadamente, até a segun-
da década do século XVIII (Studart Filho, 1959; Puntoni, 2002; Pires, 
2002), e envolvendo

(...) índios, moradores, soldados, missionários e agentes da 
Coroa portuguesa, e tiveram lugar na ampla região do sertão 
norte: o atual Nordeste interior do Brasil, que compreende a 
grande extensão de terras semi-áridas do leste do Maranhão 
até o norte da Bahia (ou seja, o vale do São Francisco), englo-
bando parte dos estados do Ceará, do Piauí, do Rio Grande 
do Norte, da Paraíba e de Pernambuco (Puntoni, 2002, p. 13).

No fim do século XVII, aumentava o ritmo de ocupação das 
ribeiras dos rios do sertão cearense com a doação de sesmarias. Cada 
palmo de terra era disputada a ferro e fogo, por povos indígenas e in-
vasores, como parte de um violento mundo no qual a morte era algo 
constante. A organização dos aldeamentos missionários na capitania 
do Siará-Grande, que ocorreu a partir da década de 1660 (durando 
até 1759), trouxe para estes espaços populações que tinham em suas 
memórias trajetórias de sucessivas guerras, longas migrações e deslo-
camentos forçados. O aldeamento tornou-se lugar da resistência, e lá 
estes povos recriaram suas culturas, motivados por interesses políti-
cos variados (Almeida, 2003). Outros grupos, que não foram aldeados, 
por exemplo, obtiveram na solicitação de sesmarias uma importante 
estratégia para a territorialização ao longo da primeira metade do sé-
culo XVIII. Isso ocorreu com Potiguar, identificados como “índios da 
Paupina”, em 1707 e 1724 (Gomes, 2010), e com os Canindé, em 1734 
(Maia, 2009). Nestes processos de territorialização, “(...) a atribuição a 
uma sociedade de uma base territorial fixa se constitui em um ponto-
chave para a apreensão das mudanças porque ela passa, isso afetando 
profundamente o funcionamento de suas instituições e a significação 
de suas manifestações culturais” (Oliveira, 2004, p. 22).



João Pacheco de Oliveira identifica dois processos de territo-
rialização que ocorreram com os povos indígenas do atual Nordeste: o 
primeiro ocorreu na segunda metade do século XVII e início do século 
XVIII, “associado às missões religiosas”, e outro, junto ao Serviço de 
Proteção aos Índios (SPI), a partir da década de 1920 (Oliveira, 2004, 
p.24-26). Por territorialização entende-se o processo de reorganização
social que implica “(...) a criação de uma nova unidade sócio-cultural 
mediante o estabelecimento de uma identidade étnica diferenciada; ii. 
A constituição de mecanismos políticos especializados; iii. A redefini-
ção do controle sobre os recursos naturais (...).” E, por último, o aspecto 
que é o foco deste estudo: “(...) a reelaboração da cultura e da relação 
com o passado” (Oliveira, 2004, p. 22).

A criação das vilas de índios após a expulsão dos Jesuítas (1759) 
e a imposição do conjunto de leis que ficou conhecido como Diretório 
Pombalino estabeleceu medidas visando a integração dos índios na 
massa da população dita “civilizada”, acelerando uma suposta “assimi-
lação” (Silva, 2005).

Mesmo com a fuga dos aldeamentos e a dispersão de índios pelo 
sertão, estes espaços foram transformados juridicamente em vilas de 
índios que, como lócus da administração colonial, produziram ampla 
documentação referente aos povos que nelas viveram (Porto Alegre; 
Dantas; Mariz 2004; Silva, 2005). Situação distinta, por exemplo, de 
grupos que habitaram em terras oriundas da concessão de sesmarias, 
para os quais são mais escassas as referências sobre suas trajetórias e 
processos de territorialização. Durante a mobilização contemporânea 
dos povos indígenas no Ceará, os movimentos étnicos que surgiram 
em regiões de antiga colonização – oriundas de concessões de sesma-
rias (caso dos Pitaguary) e de antigos aldeamentos (casos Tapeba e 
Tremembé) – obtiveram ampla visibilidade reivindicando reconheci-
mento e identificando-se com a trajetória dos povos que ali viveram no 
passado, de quem afirmavam pertencimento e estabeleciam continui-
dade nos planos temporal e espacial.

Uma atribuída “extinção”, proclamada aos quatro ventos princi-
palmente pelos discursos propagados a partir da Assembleia Provincial 
a partir da segunda metade do século XIX, afirmava que no Ceará não 
havia mais índios ou que estavam “dispersos na massa da população ci-
vilizada”. É deste momento a invenção do termo “caboclo, identificado 



etnicamente como o mestiço de origem indígena”, constructo ideológi-
co que se cristalizou “como forma de negar a identidade do índio e seus 
direitos, pela via da dominação cultural” (Porto Alegre; Dantas; Mariz 
1994, p. 21; Silva, 2008).

O estudo do século XIX torna-se crucial para a compreensão 
das sucessivas transformações pelas quais passaram os grupos indí-
genas, com a criação de novas unidades administrativas do Estado 
Imperial (1822-1889) e Republicano (1889) brasileiro: cidades e vilas, 
termos e comarcas, distritos e localidades, nos quais passaram a resi-
dir. A partir da segunda metade deste século, ocorreram três processos 
concomitantes cuja análise relacionamos às dinâmicas e relações inte-
rétnicas na província do Ceará: surgiram as primeiras obras de história 
regional junto aos discursos políticos de negação da presença indígena 
e ao esbulho de terras de antigos aldeamento e vilas.

A historiografia cearense nasceu sob o signo da negação da 
presença indígena. Nesse processo, quatro foram as obras precursoras: 
“História da província do Ceará” (1850), de Tristão de Alencar Araripe; 
“Esboço histórico da província do Ceará” (3 tomos, em 1869, 1875 e 
1895), de Pedro Théberge; “Ensaio Estatístico da Província do Ceará”, 
de Thomaz Pompeu de Souza Brasil (1863 e 1864); e os escritos de João 
Brígido dos Santos, reunidos em “Ceará – Homens e fatos”, publicado 
como livro apenas em 1919, mas cujos artigos e estudos foram ampla-
mente divulgado em periódicos desde a década de 1860.

Sob gradações variáveis, esses trabalhos constituem apolo-
gias da colonização e relatos da conquista. Através de narrativas da 
miscigenação, dissipam os povos indígenas na “massa da população 
civilizada”, em um momento crucial para o esbulho de terras que so-
friam os que ainda se mantinham em antigos aldeamentos e vilas, entre 
1850 e 1870 (Oliveira, 2011). Neste período se iniciam os recorrentes 
discursos negando a presença indígena no Ceará (Silva, 2011; Valle, 
2009), considerada por muitos a primeira província do Brasil impe-
rial a anunciar a extinção de índios no seu território (Cunha, 1994). 
Relacionando o discurso de negação ao processo de apropriação de ter-
ras tidas como “devolutas”, direcionamos o olhar para as relações entre 
as representações historiográficas construídas e os diferentes modos de 
reconhecimento e silenciamento que se alimentavam mutuamente en-
tre imiscuídos círculos intelectuais e estratos políticos da governança 



imperial, articulados “(...) em torno de um projeto de uma nação una, 
indivisa e homogênea, num Estado etnocêntrico, com tendência au-
toritária e com traços claros antidemocráticos, contra as diferenças 
culturais e étnicas” (Reesink, 2004, p.13). Deste modo, Thomaz Pompeu 
de Sousa Brasil era um influente senador do Império; Alencar Araripe, 
político, delegado e magistrado; Dr. Théberge, funcionário do governo 
provincial e João Brígido, um atuante jornalista até os anos de 1920.

Perspectivas evolucionistas incorporavam-se e moldavam o 
projeto de construção da nação brasileira (Guimarães, 1988; Reesink, 
2004), estando presentes tanto na nascente produção historiográfica 
quanto nos discursos e documentos da Assembleia Provincial, a princi-
pal instituição construtora da negação da presença indígena no Ceará. 
Recheada de estereótipos e baseada em critérios de reconhecimento 
raciais e biológicos, a importância da obra destes pioneiros, em vistas 
do contexto social e filosófico em que viveram, consiste nas possíveis 
interpretações acerca de suas abordagens e na análise dos documen-
tos coligidos e publicados, sob novas perspectivas. Fundamentavam-se 
nas teorias evolucionistas predominantes que prenunciavam como cer-
ta uma iminente extinção dos “povos primitivos” em todo mundo. No 
entanto, contraditoriamente, davam notícias históricas e etnográficas 
sobre os índios no período colonial, nas vilas e durante todo o século 
XIX. O discurso cientificista de cunho historiográfico concebia as po-
pulações indígenas como um impasse à colonização, nos fornecendo 
elementos para a compreensão da “(...) concepção que se tinha dos mes-
mos na segunda metade do século XIX” (Pinheiro, 2002, p. 21).

Estas narrativas revelam concepções sobre o índio na formação 
do Brasil, que constroem imagens inexpressivas de povos e nações que 
foram protagonistas dos processos sociais que vivenciaram, balizando 
suas construções entre a idealização do romantismo (mais forte na li-
teratura indianista) ou, principalmente, a do primitivo em processo de 
extinção, do evolucionismo (Oliveira, 2005 e 2011).

Embora de modo distinto, estes intelectuais filiavam-se ao 
projeto nacional levado a cabo pelo Instituto Histórico e Geográfico 
Brasileiro (IHGB): erigir uma história para a nação que a posicionasse 
no ranking das civilizações ocidentais. “Ao definir a Nação brasileira 
enquanto representante da idéia de civilização no Novo Mundo, esta 
mesma historiografia estará definindo aqueles que internamente ficarão 



excluídos deste projeto por não serem portadores da noção de civiliza-
ção: índios e negros” (Guimarães, 1988, p. 7). Estas populações teriam 
seu lugar, mas não como protagonistas. Tornava-se necessário contar 
a trajetória dos grupos étnicos que habitavam desde a capitania até a 
província, como parte constitutiva da história da nação brasileira, em-
bora não como uma trajetória com sentidos próprios, enquanto sujeitos 
ativos. “Esta historiografia definirá a Nação brasileira, dando-lhe uma 
identidade própria capaz de atuar tanto externa quanto internamente. 
No movimento de definir-se o Brasil, define-se também o ‘outro’ em 
relação a esse Brasil” (Guimarães, 1988, p. 6).

Destacamos quatro grupos de intelectuais que realizaram 
estudos indígenas, classificados cronologicamente e por afinidades te-
máticas e teóricas. Os precursores, que produziram obras entre 1850 e 
1887; a primeira (1887 a 1920, aproximadamente) e a segunda (1920 a 
1960, aproximadamente) gerações do Instituto Histórico, Geográfico 
e Antropológico do Ceará (IHGAC); e a produção contemporânea, 
pós-1980, a partir das universidades, vinculados a programas de pós-
graduação em Antropologia, História e Sociologia, principalmente 
(Porto Alegre; Dantas; Mariz, 1994; Oliveira, 2004; Silva, 2005).

Neste processo, um arcabouço teórico de pretensões uni-
versais é apropriado, alojando-se em cada época e realidade social. 
Metodologicamente, selecionamos trechos de obras de referência da 
historiografia e antropologia cearenses, orientados por uma problemá-
tica: como a cultura material atribuída aos indígenas foi significada à 
luz destas representações construídas?

As primeiras duas gerações de historiadores detinham um viés 
mais histórico que antropológico, no sentido de que trabalhavam, em 
sua maior parte, com arquivos documentais para a escrita da História, 
sem priorizar um corte sincrônico para balizar o entendimento social. 
O relato do Dr. Théberge possui um diferencial ao mencionar conversas 
que travou com indígenas. Suas análises fundamentavam-se, basica-
mente, numa perspectiva evolucionista. Construíam representações 
sobre o passado e presente, mas estavam mais próximas do que consi-
deramos História tradicional (positiva, metódica, pátria, elitista e dos 
grandes feitos, datas e heróis) do que da Antropologia (como estudo 
do “outro”, das diferenças, da sociedade, da cultura ou, até mesmo, do 
“primitivo”, para usar um termo caro à época).



Segundo uma perspectiva evolucionista, a humanidade passa-
ria necessariamente por estágios universais e unilineares de evolução 
e desenvolvimento, da selvageria à barbárie, “progredindo” para a ci-
vilização (Morgan, 2005). Neste caso, a sociedade europeia seria a 
expressão máxima do processo civilizatório. “Os critérios para essas di-
visões eram principalmente técnicos: seus ‘selvagens’ eram caçadores e 
coletores, o ‘barbarismo’ estava associado à agricultura e a ‘civilização’ 
à formação do Estado e à urbanização” (Eriksen e Nielsen, 2007, p. 30). 
Assim, fadados à extinção, os “selvagens”, povos indígenas ao redor do 
mundo, tinham suas artes, linguagens e culturas desaparecendo, suas 
instituições se dissolvendo. Frente a este iminente e inevitável desígnio, 
Lewis Henry Morgan (1818-1881), na apresentação de “Ancient society” 
(A sociedade antiga), de 1877, obra seminal para a síntese de sua pro-
posta evolucionista, aconselhava “fortemente aos americanos para que 
entrem nesse amplo campo e colham sua abundante seara” (Morgan, 
2005, p. 47), pois era uma “tarefa crucial documentar a cultura tradicio-
nal e a vida social desses nativos antes que fosse tarde demais” (Eriksen 
e Nielsen, 2007, p. 29-30).

Tristão de Alencar Araripe nasceu na vila do Icó, em 1821. Era 
neto de Bárbara de Alencar (líder da revolução de 1817) e primo do es-
critor José de Alencar (Pinheiro, 2002, p. 8). Escreveu a “História da 
província do Ceará” (1850), a primeira obra do gênero, na qual afirmava 
que “a índole do indígena é antipática aos princípios da civilização euro-
péia; e jamais podiam frutificar os esforços empregados para reduzir as 
hordas silvestres à vida civilizada” (Araripe apud Pinheiro, 2002, p. 20). 
O segundo capítulo da obra é denominado “As tribos indígenas, conquis-
tas e aldeiamento das mesmas e seu estado presente”, no qual descreve 
o passado indígena do Ceará, a localização dos grupos, seus modos de
vida, a sua conquista, por fim avaliando a situação étnica até o momento 
em que se encontrava, meados do século XIX. Nesse momento,“(...) o 
universo da erudição historiográfica estava assentado em círculos de sa-
ber ainda não organizados nos moldes da universidade, mas gravitando 
em torno de agremiações científicas e literárias elitistas, inspiradas na 
tradição das luzes” (Silva Filho, 2002, p. 110). Alencar Araripe, além de 
membro do IHGB, foi chefe de polícia, deputado pelo Ceará e presidente 
da província do Rio Grande do Sul, ocupando outros cargos públicos na 
Monarquia, na magistratura e na política (Pinheiro, 2002, p. 8).



Sua narrativa histórica inicia-se com a chegada do colonizador 
no Brasil e no Ceará, seguido dos termos de ocupação e administra-
ção implementados. “(...) em 1660 ou logo depois começaram essas 
excursões, vindo os colonos encontrar apoio a algumas tribos indíge-
nas, a quem patrocinavam e favoreciam, destruindo a tribo adversa” 
(Araripe, 2002, p. 40). O indígena, quando não apresentava um empeci-
lho ao europeu, contribuía positivamente em sua empresa colonizadora 
ao combater outros povos, como se isto nada significasse em seu ho-
rizonte semântico. Para Araripe, os povos indígenas faziam parte de 
tribos ao redor do mundo que foram deixadas para trás na corrida 
para o progresso. Estes povos representavam também um estágio de 
desenvolvimento anterior já ultrapassado pelos que haviam alcançado 
os patamares da civilização, daí a importância de seu estudo. “Segue-se 
daí que a história e a experiência das tribos indígenas americanas re-
presentam, mais ou menos aproximadamente, a história e a experiência 
de nossos próprios ancestrais remotos, quando em condições corres-
pondentes” (Morgan, 2005, p. 46).

Araripe não reconhecia a diversidade dos grupos étnicos, ao 
considerar que “entre si não divergissem muito em costumes”, ou mes-
mo, que “São todos da mesma raça os indígenas cearenses” (Araripe, 
2002, p. 54-58). Multiplicam-se os adjetivos pejorativos e os termos 
de inferioridade acerca de seus modos de vida: “dóceis”, “pacíficos”, 
“inofensivos”, “bravios”, “valentes e guerreiros”, “insubmissos”, “fero-
císsimos”, “embrutecidos pela ignorância”, “fracos de ânimos”, “sem 
governo” etc.; concomitantes com uma exacerbada exaltação da “raça 
inteligente que domina a menos feliz na força das faculdades” (Araripe, 
2002, p. 64). Percebe-se o lugar social onde se localiza seu discurso, 
que possui um forte sentimento de superioridade em relação ao “outro”. 
“Os fatos humanos indicam que a raça caucásica promete absorver as 
demais raças”, por conta de “sua imensa energia e vasta inteligência” 
(Araripe, 2002, p.59).

Em termos raciais, se estabelecem hierarquias por conta das di-
ferenças, sobretudo relativas aos estágios de evolução social. Segundo 
ele, naquele momento, a população indígena no Ceará seria “(...) insig-
nificantíssima, e tem quase totalmente desaparecido”, assim como em 
toda América, argumenta (Araripe, 2002, p. 61). Antecipava “cientifica-
mente”, a previsão de que, em breve, os índios estariam extintos, o que 



se efetivaria nas décadas subsequentes, apenas, nos discursos de gru-
pos políticos dominantes (Silva, 2011; Valle, 2009a), isto porque muitos 
grupos indígenas resistiam em reclamar e denunciar a usurpação de 
suas terras, como os de Paupina (Messejana), até a década de 1860 
(Gomes, 2010), e os Paiacus, em Pacajus, até 1915 (Bezerra de Menezes, 
1916; Valle, 2009). Realidade social e representações sociais20 sobre os 
indígenas são duas facetas a serem exploradas a partir do confronto 
entre o material empírico (etnográfico e documental) e a produção 
historiográfica.

Por representação, compreendemos os “(...) diversos tipos de 
apreensão de um objeto, efetuado de modo intencional” (Vieira, 1993, 
p.92). Na esteira da reflexão de Nicolau Sevcenko, destacamos que toda 
representação seria, na verdade, uma “reapresentação” formada pela 
“(...) percepção e recorte daquele segmento específico da realidade” e a 
“(...) sua interpretação e tradução nos termos dos códigos simbólicos e 
expressivos peculiares ao meio cultural ao qual pertence o agente desse 
ato de representação” (Sevcenco, 1993, p.100).

Em sua obra, Araripe representa os indígenas sempre descon-
textualizados e ridicularizados, em seus sentidos e significados. Assim 
se referia às pinturas corporais, ao uso de adornos, às rezas e curas dos 
pajés, às habitações e aos modos de caçar e pescar, suas festas, suas 
línguas e o Toré. Em comum, o sentido depreciativo e inferiorizante, de-
monstrativo de uma sempre justificada superioridade do modo de vida 

20  “Representações sociais é um termo filosófico que significa a reprodução de uma 
percepção retida na lembrança ou do conteúdo do pensamento. Nas Ciências Sociais 
são definidas como categorias de pensamento que expressam a realidade, explicam-na, 
justificando-a ou questionando-a. Enquanto material de estudo, essas percepções são 
consideradas consensualmente importantes, atravessando a história e as mais dife-
rentes correntes de pensamento sobre o social” (Minayo, 1994, p.89). Representação 
social é um conceito imensamente explorado por várias disciplinas que debatem as 
relações entre as construções simbólicas e a realidade social, na qual destacamos pelo 
menos quatro autores fundamentais, em teoria social: E. Durkheim (relacionadas aos 
fatos sociais, como “representações coletivas” que categorizam o pensamento através 
do qual a realidade se expressa), M. Weber (vinculada à noção de “visão de mundo”, 
enquanto ideias e juízos de valor dos indivíduos que significam a realidade), A. Schultz 
(ligada à noção de “senso comum” e formado por “abstrações, formalizações e genera-
lizações” usadas cotidianamente (Minayo, 1994, p.95); e K. Marx (“as representações, 
assim como ideias e pensamento, enfim, a consciência”, são determinadas pela base 
material da sociedade) (Minayo, 1994, p.98).



e das virtudes cristãs e ocidentais sobre as dos povos que aqui habita-
vam. “História da Província do Ceará” é o primeiro relato da conquista 
local: narra a saga dos “heróis” jesuítas, as expedições militares e as 
guerras movidas pelos colonos contra os “selvagens”, os princípios da 
catequização e da organização administrativa (como capitania, vila e 
província). Enfim, a expulsão dos índios de seu território e o estabeleci-
mento do mundo ocidental e cristão, sob os escombros de uma ordem 
derrotada, decadente e inferior. “Extintos”. Segue-se o epitáfio:

Outrora numerosos, bárbaros e errantes, depois tirados das 
brenhas e fixados nas aldeias pela catequese e doutrina dos 
padres, foram os mesmos indígenas posteriormente devasta-
dos pela cobiça dos colonos e hoje estão reduzidos a número 
insignificante e confundidos na massa geral da população 
sem formar classe distinta na sociedade brasileira (Araripe, 
2002, p. 90).

Ao lado do Senador Pompeu, Tristão de Araripe destaca-se pela 
“aplicação de métodos científicos de pesquisa histórica” (Barbosa, 2001, 
p. 10), antenados com o desenvolvimento da ciência histórica alemã,
em busca de uma crítica apurada das fontes, ao modelo rankeano (Reis, 
1996). Este processo possibilitou à História galgar patamares mais ele-
vados entre as ciências humanas, ao estabelecer uma metodologia de 
pesquisa baseada na crítica “aos documentos oficiais coevos, de cuja 
exatidão não devemos duvidar”, os únicos capazes de possibilitar o co-
nhecimento da história “verdadeira” (Araripe, 2002, p. 57). Para esses 
historiadores, “A história científica seria produzida por um sujeito que 
se neutraliza enquanto sujeito para fazer aparecer o objeto. (...) procu-
rará manter a neutralidade epistemológica (...); os fatos falam por si (...); 
existem objetivamente” (Reis, 1996, p. 13).

João Brígido dos Santos, combativo jornalista até os anos de 
1920, adotou uma “linearidade factual e personalista e que tem na 
história política seu principal motivo, numa sucessão cronológica de 
personagens e acontecimentos” (Barbosa, 2001, p. 11). Muitos aspectos 
de sua obra foram superados pelo aprofundamento da pesquisa his-
tórica e documental levada a cabo pelas gerações posteriores, mas o 
autor realizou estudos influentes à época em que escreveu. Entre esses 



destacamos o “Resumo Cronológico da Província do Ceará” (1864). 
Tratando das frentes de ocupação colonial no Ceará, Brígido escre-
veu duas importantes crônicas da colonização portuguesa (Crônica do 
Jaguaribe e do Quixeramobim), nas quais narrou a saga, a coragem e 
a valentia de famílias e potentados para o estabelecimento de fazendas 
de gado nas margens destes dois importantes rios do Sertão cearense ao 
longo do século XVIII (Brígido, 2001). Afirmava que “A medida que se 
desenvolvia a criação de gados nas margens do Jaguaribe, a população 
formada ali ia-se difundindo pelas suas nascentes, até os Inhamuns, 
e pelos seus tributários (o Banabuiú, o Quixeramobim, o Riacho do 
Sangue), até as suas cabeceiras” (Brígido, 2001, p. 162). Estas frentes 
coloniais depararam-se com populações indígenas provindas de déca-
das de guerras e migrações forçadas, após os combates mais violentos 
da “guerra dos bárbaros” em meados do século XVIII (Puntoni, 2002), 
contra bandeirantes e outras milícias D’el Rey (Gomes, 2009).

Se por um lado, Brígido iniciou sua História com as primei-
ras tentativas de colonização e a narrativa da conquista; por outro, 
Théberge dedicou o primeiro capítulo à localização dos grupos in-
dígenas e à diversidade cultural dos povos que aqui viviam antes da 
chegada dos europeus; enquanto Araripe reforça uma homogeneidade 
cultural.

A presença indígena é evidenciada, porém não reconhecida, na 
obra de Pedro Théberge, médico francês que viveu na vila de Icó, entre 
1845 e 1864. Além do recurso às fontes documentais escritas (arquivos 
de câmaras, de igrejas matrizes, cartórios e repartições públicas, muitas 
delas transcritas), a pesquisa do Dr. Théberge também ocorreu a partir 
de sua passagem por diversos pontos no interior da Província, como 
a Ibiapaba, os Inhamuns e Cococi, antigas povoações com significa-
tiva presença indígena. Em um momento da obra, o médico afirmava 
dialogar com índios, em outros momentos, que aquelas populações 
“Todas ellas desappareceram completamente, ou pela perseguição dos 
invasores, ou pelos effeitos de nossa civilisação que não convinha a sua 
natureza” (Théberge, 2001, p. 7). Théberge conversava com populações 
por ele declaradas extintas, alhures: “Por vezes me tenho encontrado 
com índios no estado vagabundo pelo interior das florestas” (Théberge, 
2001, p.14). Em 1848, “(...) perguntando a um índio que apparelhava 
frechas na minha presença a razão d’esta disposição, e porque motivo 



não deitava as pennas parallelamente ao eixo: respondeu-me que esta 
disposição era necessária para que ellas não desviassem da direcção que 
se lhes dava” (Théberge, 2001, p.9). Objetos de caça e guerra, os arcos 
e flechas estavam presentes naquele contexto. Como entender este não 
reconhecimento (se o próprio relato revela a presença indígena), ou me-
lhor, em que ele se pautava?

Pedro Théberge dá uma ênfase diferenciada aos grupos indí-
genas, e seus relatos sobre contatos travados com os índios deixa-nos 
entrever sua forte presença na província. O “Esboço histórico da pro-
víncia do Ceará” foi realizado com o objetivo de sistematizar “(...) 
uma chronologia dos acontecimentos mais importantes da província” 
(Théberge, 2001, p. XI). Intitulado “Dos índios que habitavam o Ceará: 
seus usos e costumes”, este capítulo da obra do francês trás importan-
tes notícias sobre o modo de vida dos grupos étnicos, diferenciando a 
localização dos mesmos antes e após a invasão europeia.

Théberge reconhecia diferença entres os grupos, afirmando que 
“As nações e tribus tinham cada uma o seu nome próprio” (Théberge, 
2001, p.3) e enumerando aquelas das quais conseguiu coligir infor-
mações. Ainda segundo o autor, “além d’estas tribus, muitas outras 
viviam no interior, as quaes nunca foram bem conhecidas dos colo-
nos” (Théberge, 2001, p.6). Referia-se aos povos não-tupi, nações de 
costumes distintos, largamente conhecidos como “tapuias”. No Ceará, 
destacavam-se as nações Tarairiú e Kariri, no sertão, e Tremembé, no 
litoral norte.

Nas vezes em que destaca de suas conversas trechos das falas 
dos índios, Théberge deixa-nos entrever a percepção de como as cren-
ças religiosas impostas eram reinterpretadas pela cosmologia nativa. 
Quando se refere aos Pajés, “espécies de sacerdotes, ao mesmo tempo 
feiticeiros e curadores”, escreve que

Os mais espertos tinham torcido o christianismo á seu jeito, 
e anunciavam que do mesmo modo que Deus havia encar-
nado em uma mulher branca, havia também de um dia se 
encarnar no ventre de uma índia, e então esta raça regene-
rada havia de prevalecer aos brancos, e lançá-los para fora de 
seus domínios (Theberge, 2001, p. 8).



Há uma similaridade entre este discurso e o transcrito por 
Alencar Araripe, que afirma que os índios não possuíam religião, mas 
que seus pajés discorriam acerca dos mistérios cristãos, dizendo que 
“(...) o mundo tomaria nova posição e que então os tapuias seriam 
senhores dos homens brancos; porque não devendo a encarnação apro-
veitar somente a estes devia, (...) o mesmo Deus encarnar no ventre de 
uma virgem índia e então receberiam todos os índios com gosto o ba-
tismo” (Araripe, 2002, p. 65). Entre as variadas temáticas abordadas 
por Théberge, destacamos a língua, a distinção entre Tupis e Tapuias, 
guerras, chefia, aldeamentos, armas, noção de propriedade, casamento, 
agricultura e alimentação, povoações, bebidas e festas, antropofagia, 
organização social e cultura material, o horror ao trabalho. O indício 
de uma “inconstância da alma selvagem”, conforme entendimento de 
Viveiros de Castro (2002): “Tinham propensão para aceitar o que se 
lhes ensinava. (...) Aceitavam com facilidade (...), e com a mesma fa-
cilidade o esqueciam” (Théberge, 2001, p.7-8). Pistas esparsas sobre a 
cosmologia indígena aparecem quando informa que eles diziam “que 
no centro da terra existiam aldeias, para onde iam seus mortos viver 
na abundância e no descanso” (Théberge, 2001, p. 8). Muitas temáticas 
abordadas pelo autor se tornarão fundamentais nos estudos posteriores 
da Antropologia. É notável uma maior atenção à alteridade e aos aspec-
tos da cultura dos indígenas na obra de Théberge, em relação aos outros 
três autores. Descreve a presença de vestígios cerâmicos, afirmando que 
em “muitas partes tem-se encontrado, em lugares novamente explora-
dos, colecções d’estas vasilhas” (Théberge, 2001, p.11). Conta que

As bebidas fermentadas eram conservadas em grandes vasi-
lhas de barro (...). Na serra da Ibiapaba vi n’um ermo, em 
cima da chapada, uma grande reunião d’estas vasilhas, que 
evidentemente foram dos índios, porque achavam n’um lugar 
onde os colonos não haviam ainda penetrado (...). Notava-se 
alli amontado um notável número d’ellas, de forma diversa 
e de maior ou menor capacidade. (...) Ainda hoje existem no 
mesmo lugar muitas, que não se podem extrair por causa 
do seu grande peso, e da descida da Serra, que não permite 
transportal-as; os moradores do Cococi, porém, tem trazido 
para suas casas as mais maneiras, e vi muitas que servem de 
banheiro (Théberge, 2001, p.11).



Nos Inhamuns, Dr. Theberge havia encontrado “(...) vestígios 
de uma aldeia fortificada, formada toda em roda, na sua entrada, existe 
uma muralha de grossas madeiras, no recinto encontram-se caveiras já 
muito antigas, cujas formas me deram a conhecer claramente que eram 
de índios” (Théberge, 2001, p. 11-12). Adquiria objetos reconhecida-
mente provindos de grupos indígenas, artefatos líticos como machados 
de pedra e enfeites. Segundo conta,

“Fiz aquisição de dous d’estes machados, sendo as pedras 
d’elles da natureza d’essa a que o vulgo chama de corisco. 
Uma tem a forma de cunha, com um chanfro colliforme 
na sua extremidade grossa; e para com Ella formarem o 
machado, rachavam um pedaço de pão, e na rachadura adap-
tavam o collo d’ella, apertando em seguida com cipós as duas 
partes d’essa rachadura, adiante e atráz da pedra. (...) adquiri 
outras pedras da mesma qualidade, mas de formas variadas, 
as quaes sendo em geral pequenas, me parecem mais proprias 
para enfeites ou distinctivos do que para outros quaesquer 
usos (Théberge, 2001, p.12) (negrito nosso).

Deste modo, mesmo não os reconhecendo, registra a presença 
indígena, nos fornecendo informações que permitem conhecer a vi-
vacidade da produção de objetos pelos povos indígenas no Ceará em 
pleno século XIX, contrariando a perspectiva de que estariam então 
desaparecendo.

1.1.1 Os intelectuais do Instituto Histórico, Geográfico e 
Antropológico do Ceará (IHGAC) – 1887

Sob a liderança de Guilherme Studart, tem início uma fase 
intensa de pesquisas baseadas em quase 2.000 manuscritos 
inéditos, recolhidos pelo Barão de Studart nos arquivos de 
Portugal, Espanha, França, Holanda e Itália, além de arqui-
vos nacionais, provinciais e municipais (Porto Alegre et 
all,1994, p. 23).

O Instituto Histórico, Geográfico e Antropológico do Ceará 
reuniu a elite intelectual que, antenada com a proposta de escrita da 



história da nação difundida a partir do IHGB, se propôs a escrever as 
datas e os fatos da história do Ceará. Mesmo sem mudanças radicais 
no paradigma teórico, os intelectuais fundadores do IHGAC direcio-
navam um tratamento metodológico diferenciado aos documentos, a 
partir de rigorosas críticas à sua veracidade. Uma importante busca 
às fontes possibilitou a realização de novas pesquisas sobre a temática 
indígena, ainda não esgotadas perante a quantidade, variedade e qua-
lidade do material identificado e estudado. O grupo formado em torno 
do IHGAC estava imbuído de uma maior preocupação com a cientifi-
cidade que os precursores da historiografia cearense, e muitos daqueles 
primeiros trabalhos foram superados por conta do aparecimento de 
fontes inéditas e novas abordagens.

Destacamos três autores representativos da produção sobre a te-
mática indígena, a partir do surgimento do IHGAC: Paulino Nogueira 
(1887), Antônio Bezerra de Menezes (2009) e o Barão de Studart (2001). 
Entre as temáticas abordadas por eles, destacamos: o vocabulário indíge-
na, a catequese e aldeamento, as aldeias e vilas indígenas, os topônimos, 
os sistemas de parentesco etc. Percebemos uma maior diversidade e 
aprofundamento nos estudos de temáticas específicas, formatados em 
monografias, artigos, edição de documentos e transcrição de discursos 
e palestras, cada um deles constituindo estudos específicos, representa-
tivos de suas predileções teóricas e intelectuais. O Barão de Studart foi 
a figura mais proeminente deste grupo. Segundo ele,

Forneço factos e os constato, relembro aspectos e caracteres, 
fórmas, tonalidade, faço uma sementeira de reminiscência, 
junto o disperso, firmo o fluctuante, prendo o erradio ou 
fugitivo, integro coisas movediças, aponto para a imitação 
exemplar de honradez e civismo. Si, (...) a história toda se reduz 
por si mesma com facilidade à biographia de alguns indiví-
duos fortes e apaixonados, creio ter ajuntado alguns subsídios 
accumulando pedras seleccionadas para o magnífico templo 
da história cearense (Studart apud Amaral, 2002, p. 39).

Médico por formação, de descendência inglesa, Studart foi 
integrante de diversos sodalícios locais, nacionais e internacionais, dei-
xando vasta obra, da qual destacamos “Datas e fatos para a história 
do Ceará” (três tomos, a partir de 1896), no qual coligiu documentos 



variados e teceu uma cronologia detalhada da história do Ceará. Em 
sua magnífica obra, busca “A construção do sentimento de pertença co-
letiva, como a noção de pátria estimulada pela glorificação do herói ou 
mártir (...)” (Amaral, 2002, p. 40). Dois aspectos epistemológicos desta 
obra merecem destaque: a proposta de “(...) consignar a verdade rigoro-
sa dos factos e das datas da Chronica Cearense” e proceder à publicação 
dos “respectivos documentos” (Studart, 2001, p. 1). Representativo de 
um método histórico e de uma prática historiográfica, as datas e os fatos 
selecionados pelo Barão sobre os índios no Ceará revelam concepções 
que fundamentam as representações desta geração, principalmente no 
que se refere à valorização de “(...) sentimentos que irão contribuir para 
a formação da nacionalidade, tais como o civismo, o patriotismo ou o 
culto aos heróis do panteão nacional”, contribuindo para a escrita de 
uma “história do Estado” (Amaral, 2002, p.44).

Vamos a alguns fatos. 1603: expedição do português Pero 
Coelho. 1607: expedição missionária jesuítica. 1608: assassinato dos 
padres por índios Tocarijús na Serra da Ibiapaba. Três das primeiras 
datas eleitas à história são ilustrativas do tipo de representação cons-
truída sobre os indígenas. “Os índios Tocarijús, da Serra da Ibiapaba, 
assaltam a missão dos padres Jesuítas. Morre com o craneo despe-
daçado Francisco Pinto, e foge seu companheiro de apostolado para 
aldeia do Ceará e d’ahi para o Rio Grande e Recife” (Studart, 2001, p. 
6). Truculentos e ferozes, mesmo representados como insubmissos, os 
índios eram tratados como apêndices desta história. A insubmissão 
tornou-se ferocidade, e não, altivez.

Desnecessário afirmar que os protagonistas eram europeus. Aos 
indígenas, apesar dos importantes documentos coligidos, restava o pa-
pel de empecilhos ou auxiliares ao estabelecimento dos europeus. Estas 
obras são prioritariamente apologias da colonização, da conquista da 
terra e da extinção dos índios, numa história contada a partir do “des-
cobrimento” e do olhar conquistador. Apesar de partirem das mesmas 
concepções evolucionistas, cada um destes autores articulava seus dis-
cursos distintamente a partir de seus lugares sociais na intelectualidade 
cearense do fim do século XIX, construindo diferentes representações 
sobre o papel e a ação dos povos indígenas na história. Todos esses pes-
quisadores tomaram parte nas atividades do IHGAC, que editou uma 
revista anual onde eram publicados diversos estudos sobre a temática 



indígena, principalmente através de artigos, mas também de livros, pu-
blicação de documentos históricos e relatos de viagens.

A partir da década de 1920, perspectivas eminentemente an-
tropológicas começaram a ser articuladas aos objetos e ferramentas 
analíticas utilizados para abordar a problemática indígena no Ceará. O 
pano de fundo para os estudos destes intelectuais era o campo de pesqui-
sa social dos anos 1930-40-50, imerso de distintas perspectivas teóricas 
e opções metodológicas, destacando-se os vieses folclorista, histórico e 
antropológico. Os importantes estudos de Thomaz Pompeu Sobrinho 
(1939, 1940, 1945, 1951, 1952), Carlos Studart Filho (1931, 1932, 1959, 
1961, 1962, 1963) e Florival Seraine (1947, 1946, 1955) aprofundaram as 
análises sobre a história indígena sob uma perspectiva antropológica. 
Esses pesquisadores são os mais representativos por conta do volume, 
qualidade e inovação teórica (Porto Alegre et all, 1994). No entanto, 
era predominante entre os círculos intelectuais a visão de que os índios 
no Ceará haviam desaparecido desde fins do século XIX. Estes pesqui-
sadores passaram a buscar, nos índios do passado, representações que 
abordassem sua cultura, seus modos de vida e de resistência.

Não despontava no horizonte conceitual destes pesquisado-
res a presença de grupos étnicos no estado. Constituíam, baseados em 
seu arcabouço teórico evolucionista, um “modo de reconhecimento” 
– “forma como coletividades e pessoas indígenas seriam percebidas e
registradas pela sociedade colonial e, depois, nacional” – que omitia 
esta presença (Oliveira, 2011, p. 12). Esta geração de intelectuais acre-
ditava que os povos indígenas haviam sido “extintos” no Ceará, através 
de um secular processo de “aculturação” e “miscigenação”. Apesar de 
superarem um etapismo determinista, provindo de uma perspectiva 
evolucionista, os olhares desses pesquisadores para as questões étnicas 
ainda estavam direcionados por uma visão assimilacionista ou, quan-
do muito, culturalista, portanto, vendados para o reconhecimento da 
secular trajetória de resistência, permanência e diversidade dos povos 
indígenas no Ceará. “O discurso oficial e os dos mais destacados inte-
lectuais, convergiam a este respeito: não existirem mais índios, apenas 
remanescentes, cujas manifestações culturais podiam ser estudadas 
como folclore” (Oliveira Júnior, 1998, p. 11). Assimilação, neste caso, 
“significa a perda da identidade étnica, que os ‘índios’ deixem de ser 
‘índios’” (Reesink, 2004, p. 4).



Diferente de Thomaz Pompeu Sobrinho, que direcionou seu 
olhar antropológico para a história indígena, Florival Seraine optou 
pela pesquisa de campo, visitando in loco os Tremembé. Sua abordagem 
sincrônica analisava aspectos da vida dos “remanescentes” como sobre-
vivências folclóricas deixadas por seus antepassados, como é percebido 
no artigo “Sobre o Torém (dança de procedência indígena)” (1955). 
Nesse artigo, o autor fala de suas pioneiras pesquisas de campo, quando 
esteve entre os Tremembé, em Almofala, nos anos de 1940-50. A partir 
dessa experiência, escreveu alguns textos onde expôs suas concepções, 
teorias e métodos. O registro histórico e a análise do Torém foram a 
maior contribuição de Seraine para os estudos sobre os índios no Ceará 
(1955 e 1977). Sua forma de apreensão da dança pode nos revelar as-
pectos da perspectiva teórica de sua época, na qual o pessimismo de 
uma abordagem folclórica o conduz a percebê-lo como estando em 
“vias de desaparecimento”. Esta perspectiva, assim como também a de 
se considerar as mudanças culturais sob a ótica das perdas, essencializa 
e naturaliza condições e modos de ser dos povos indígenas (Valle, 2005, 
p. 197; Oliveira, 2004).

Situamos as representações sobre os índios feitas por estes 
pesquisadores no limite entre uma abordagem “antropológica” e uma 
abordagem “folclórica”, articulando mutuamente estes dois olhares em 
sua análise (Gomes, 2011). O Torém era considerado um folguedo, um 
dança folclórica ou mera “sobrevivência cultural”. “Além de ser uma 
visão estática da cultura”, segundo Valle, a abordagem de Seraine “su-
geria a continuidade de um ‘modo de ser’ indígena que se mostrava 
presentemente diluído por traços cada vez mais ‘aculturados’” (2005, 
p. 197).

“São bem nítidos os traços indígenas nos habitantes de 
Almofala. Nos arredores dessa localidade ainda há quem cace e pesque 
com arco e flecha, ao modo de selvícolas” (Seraine, 1950, p. 11). Esta 
descrição possibilita refletir sobre as articulações entre pressupostos 
teóricos e a compreensão que Seraine faz das transformações cultu-
rais e permanências de determinados traços físicos e práticas culturais 
vinculadas a objetos (arco e flecha), consideradas “indígenas” (numa 
perspectiva ao mesmo tempo biológica e culturalista), e relacionadas a 
um modo de vida e a um tipo físico naturalizado. Mais uma vez, como 
em Théberge, arco e flecha estão presentes, mas não o reconhecimento 



étnico. Se sinais diacríticos, enquanto construções oriundas das inte-
rações sociais, são historicamente sujeitos a mudanças de acordo com 
os diferentes modos de reconhecimento, “(...) carregam e expõem a 
diferença”, fazendo com que “(...) a identificação seja um processo 
contextual, não um estado fixo e rígido. Os sinais diacríticos não são 
pré-determinados (...)” (Reesink, 2004, p. 5-6). O uso da arma não bas-
tava ao reconhecimento da alteridade pois, como fora compreendido 
por Théberge, ao utilizá-lo, aquele indivíduo estaria “ao modo de”, mas 
não seria um “autêntico” indígena.

Na obra de Pompeu Sobrinho, por exemplo, são praticamen-
te desconhecidos estudos sincrônicos sobre populações indígenas no 
Ceará. Por quê? Acreditamos que inexistia uma perspectiva teórica que 
reconhecesse a presença destas populações por conta da predominân-
cia de um olhar assimilacionista para o processo de transformações 
pelos quais passaram. Em trecho do “Proêmio” da sua principal obra, 
“Pré-História Cearense” (1955), o autor exibiu as predileções teórico-
metodológicas difusionistas do seu olhar, quando escreveu, acerca do 
processo de análise dos objetos, que

(...) os elementos das diversas coleções devem ser descritos, 
classificados e depois devidamente comparados, a fim de 
que seja possível surpreender as correlações, parentescos 
ou filiações, e também, muitas vezes, os caminhos ou vias 
pelas quais transitaram certos destes elementos culturais ou 
se distribuíram no espaço. Isto se relaciona com a utilíssima 
exigência do método, que adotamos ou tentamos seguir com 
o rigor compatível com as circunstâncias. Consiste na distri-
buição geográfica dos fatos culturais, visando especialmente 
facilitar as imprescindíveis comparações, que devem ser 
estendidas dentro de áreas adequadas, descobrir migrações 
de elementos e apanhar de modo mais satisfatório e mais 
facilmente correspondências e correlações, continuidade no 
espaço entre presumidos ou reais centros de dispersão ou 
origem (Pompeu Sobrinho, 1955, p.VII).

Em 1951, Thomaz Pompeu Sobrinho publicava, na Revista do 
Instituto do Ceará (RIC), o artigo “Índios Tremembés”. Numa dupla 
essencialização acerca do “ser indígena”, reconhece seu tipo físico, mas 



despreza sua identidade étnica, por conta da “aculturação”. O texto exi-
be detalhes históricos e etnográficos pincelados de cronistas coloniais: 
inimigos dos Tupi, habitavam entre as praias do Ceará e Maranhão e 
apresentavam uma cultura de pesca com arpão (Pompeu Sobrinho, 
1951). Apesar do registro sobre este povo remeter às primeiras notícias 
sobre a América do Sul, o autor ignorou as possibilidades para o co-
nhecimento de sua “etnologia” e “etnografia”, o que denuncia seu não 
reconhecimento dos “descendentes” – que ele admitia existirem em 
Almofala - enquanto “legítimos” Tremembé. De orientação histórica e 
utilizando um arcabouço conceitual da Antropologia, sua abordagem 
denota uma opção culturalista que prima por uma etnologia assimila-
cionista das perdas (Oliveira, 2004).

Neste artigo, Pompeu Sobrinho refere-se às pesquisas de 
Florival Seraine e Carlos Estevão de Oliveira21, apontando-os como 
detentores de valiosas informações sobre os “descendentes” ou “rema-
nescentes” dos antigos Tremembé. Estevão mantinha extensa lista de 
contatos imbuídos em pesquisas antropológicas entre os povos indí-
genas, entre eles, Curt Nimuendajú. Fazia registros, visitando grupos 
indígenas, fotografando e coletando informações e objetos para a for-
mação de coleções etnográficas, tanto a sua, particular, quanto a do 
Museu Paraense Emílio Goeldi, em Belém (Athias, 2011; Secundino, 
2011).

Carlos Studart Filho possui uma vasta produção sobre indíge-
nas no Ceará. Contribuiu com doações particulares para a formação 

21  Advogado, poeta e folclorista pernambucano. Segundo Renato Athias, “Carlos 
Estevão de Oliveira iniciou sua carreira como funcionário público em Alenquer, no 
estado do Pará, e exerceu o cargo de diretor do Museu Paraense Emílio Goeldi (MPEG) 
entre os anos de 1930 a 1945; esta última função é certamente a mais importante de sua 
carreira pública no Pará. Após quase quinze anos à frente do MPEG, Carlos Estevão 
solicitou o seu afastamento temporário da diretoria por motivo de saúde. Pretendia 
vir a Pernambuco tratar de sua saúde e rever os familiares. Em dezembro de 1945, seu 
estado de saúde piorou durante a viagem, que estava sendo realizada de navio. Carlos 
Estevão, a esposa Maria Izabel e a filha Lygia desembarcaram em Fortaleza, Ceará, e 
hospedaram-se na casa de Antonio Carlos, filho mais velho de Carlos Estevão, médico 
e chefe do Serviço de Piscicultura do Nordeste. Carlos Estevão tinha problemas car-
díacos e, percebendo o agravamento da doença, interrompeu a viagem a Recife, vindo 
a falecer em Fortaleza, no dia 5 de junho de 1946”. Disponível em: http://blog.etno-
linguistica.org/2011/11/carlos-estevao-gruta-do-padre-e-os.html . Acessado em 31 de 
janeiro de 2011. 



da coleção etnográfica de Thomaz Pompeu Sobrinho, hoje acervo do 
Museu do Ceará. Entretanto, nos deteremos em Pompeu Sobrinho e 
Florival Seraine, por conta da relação deles com o Dr. Carlos Estêvão 
de Oliveira. A partir das pesquisas do trio, apontaremos caminhos in-
terpretativos para refletir sobre a relação entre a formação de coleções 
etnográficas, o campo teórico da antropologia e as representações e 
“modos de reconhecimento” (Oliveira, 2011) dos povos indígenas no 
Nordeste.

Na obra de Thomaz Pompeu Sobrinho, abundam estudos te-
máticos diversos, sobre linguística, sistema de parentesco, geografia 
humana, craniometria, toponímica. “A Pré-História cearense” (1955) 
“analisa o povoamento Pré-colombiano da América e do Nordeste, 
especialmente do Ceará” (Porto Alegre; Dantas; Mariz, 1994, p. 26), 
tratando de grupos linguísticos, arqueologia e cultura material. O au-
tor formou uma coleção etnográfica prioritariamente amazônica, ainda 
pouco investigada. Acreditamos que uma coleção de objetos retrata “a 
história de uma parte do mundo e, concomitantemente, a história e a 
realidade do colecionador e da sociedade que a formou” (Ribeiro e Van 
Velthen, 1992, p.101).

A grande maioria dos objetos vem de etnias localizadas nas 
regiões da Amazônia e Centro-Oeste do Brasil – com exceção de al-
guns provindos de indígenas no estado do Maranhão e um uru dos 
Tremembé. Isto é sintomático, sabendo que no século XX a presença 
indígena no Ceará e em grande parte do Nordeste era ignorada pelo 
Estado brasileiro. São objetos atribuídos a etnias como os Karajá (GO, 
MT, PA e TO), Kaxinawá (AC), Apalai-Wayana (PA), Urubu-Kaapor 
(MA e PA), Kanela (MA), Apiaká (MT), Munduruku (PA), Bororo (MT), 
Javaé (GO e TO) e outros, de etnias do alto rio Uaupés. Tão importante 
quanto conhecer a formação desta coleção de objetos, é refletir acer-
ca das representações construídas com a musealização de braceletes, 
maracás, colares, pulseiras, cestos, brincos, carcaz, coifas, zarabatana, 
diademas, cocares, entre outros. Grande parte deles são adornos corpo-
rais, que coadunam com uma representação sobre os índios no Museu 
do Ceará. Uma questão fundamental se coloca: onde estão os objetos 
dos povos indígenas do Ceará? O uru dos Tremembé, até bem pouco 
tempo atrás, era o único.



A produção teórica desta geração possibilita vislumbrar signifi-
cados para a coleção de artefatos que formam a atual coleção etnográfica 
Thomaz Pompeu Sobrinho. Aliada e dialogando com a sua obra escrita, 
esta coleção faz parte de discursos construtores de imagens e represen-
tações sobre os índios. O discurso de Pompeu Sobrinho sugere uma 
perspectiva difusionista com pitadas de um culturalismo latente, como 
transcrito anteriormente. Em sua bibliografia do estudo citado, da dé-
cada de 1950, dialoga com autores como Herbert Baldus, Franz Boas, 
Gordon Childe, Curt Nimuendajú, Egon Schaden, Carlos Estevão, 
Florestan Fernandes, Alfred C. Haddon, Von Ihering, Robert Lowie, 
Mário Melo, Von Martius, Alfred Metraux, Lewis Morgan, Frederik 
Ratzel, Darcy Ribeiro, Paul Rivet, entre outros, demonstrando um alto 
nível de sua erudição. Sua bibliografia e estudos deixam-nos entrever 
uma possível rede de contatos que mantinha com outros pesquisadores, 
a partir do diálogo teórico ou mesmo documental.

Entre as obras por ele consultadas para a elaboração de sua 
“Pré-História Cearense”, recorreu a diversos periódicos, dos quais 
destacamos, entre os estrangeiros: o Journaul de La Societé dês 
Americanistes de Paris, o Handbook of South American Indians, The 
National Geographie Magazine e L’Anthropologie (Revista); entre os 
nacionais: a Revista do Museu Paulista, o Boletim do Museu Histórico 
Nacional, e a Revista do Serviço do Patrimônio Histórico e Artístico 
Nacional. Atualizado com a produção antropológica de seu tempo, 
Thomaz Pompeu Sobrinho mantinha contato e era influenciado por 
diversas tradições e correntes teóricas que se embatiam por uma hege-
monia disciplinar.

Carlos Estevão de Oliveira teve um importante papel políti-
co no reconhecimento dos grupos indígenas do Nordeste nos anos de 
1930. Já em 1931, publicou um artigo em que destacava os Fulni-ô, de 
Águas Belas (PE). Em 1935, visitou os Pankararu de Brejo dos Padres 
(Tacaratu/PE), em consequência do seu reconhecimento oficial pelo 
Serviço de Proteção aos Índios (SPI) (Arruti, 2004, p. 238). A relação 
entre estes dois povos remete a vínculos ritualísticos anteriores, que 
haviam se estreitado na década de 1920, quando os Fulni-ô foram o 
primeiro povo indígena a obter reconhecimento oficial no Nordeste, ga-
nhando um Posto Indígena (PI) em seu território (Arruti, 2004, p. 239). 



3. Uru Tremembé, Almofala (2009)
(Coleção Etnográfica Thomaz Pompeu Sobrinho, acervo do Museu do Ceará)

Na palestra publicada como artigo em 1937, intitulado “O os-
suário da ‘Gruta do Padre’ em Itaparica, e algumas notícias sobre 
remanescentes indígenas do Nordeste”, Carlos Estevão discorreu so-
bre seus trabalhos arqueológicos e etnográficos na região do rio São 
Francisco, entre os estados de Pernambuco, Bahia e Alagoas, entre 1935 
e 1937. Ele pretendia mostrar “não só a vastidão de um precioso cam-
po a explorar, como, também, quanto são merecedores de proteção os 
remanescentes indígenas existentes nos sertões nordestinos”. Seus in-
teresses científicos conviviam com uma postura protecionista, e com 
este propósito visitou os “remanescentes indígenas ainda existentes na 
região” (Oliveira, 1943, p. 154-156).

Em 1935 Carlos Estevão esteve em Brejo dos Padres, entre os 
Pankararu (PE), para onde retornou em fevereiro de 1937, quando 



descobriu o ossuário da “Gruta do Padre”, em Petrolândia (PE), na 
margem esquerda do rio São Francisco22. De lá, seguiu para Porto Real 
do Colégio (AL), em 6 de abril, onde identificou indígenas Natú, Chocó, 
Carapotó, Prakió e Naconã; chegou em Palmeira dos Índios (AL) em 13 
de abril, onde travou contato com os “Chucurus-caririzeiros”; por fim, 
foi para Águas Belas (19 de abril), ao encontro dos Fulni-ô. Na pales-
tra, feita no Instituto Histórico de Pernambuco e, posteriormente, no 
Museu Nacional (RJ), enfatizou o “sofrimento” destes “descendentes” 
de indígenas, apelando aos membros dos Institutos Históricos para que 
“amparem e protejam os remanescentes indígenas que (...) existam” em 
Sergipe, Bahia, Paraíba, Rio Grande do Norte e Ceará (Oliveira, 1943, 
p. 156-170).

No mesmo ano daquela palestra (1937), o Ministério da 
Guerra, a que o SPI estava subordinado, envia ao local um 
funcionário para uma primeira avaliação. Os trabalhos não 
teriam continuidade até três anos mais tarde, (...), quando 
o órgão instalou um Posto Indígena no Brejo dos Padres.
Assim que soube da decisão, lembram os Pankararu, “o 
prof. Carlos” voltou à aldeia para dar pessoalmente a notícia, 
fazendo festa, abraçando a todos em grande alegria e comu-
nicando que seus problemas estavam resolvidos (Arruti, 
2004, p. 240).

Na mesma época, através da mediação de Carlos Estevão, os 
Xukuru-Kariri, de Palmeira dos Índios (AL), também iniciaram um 
processo de mobilização visando reconhecimento pelo SPI, mas apenas 
em 1952 foi instalado um Posto Indígena na sua área. Por intermédio 
dos Pankararu, vários outros grupos, como os Kambiwá (PE), iniciam 
mobilizações visando o reconhecimento oficial. Em 1944, um Posto 

22  Carlos Estêvão foi um dos precursores da pesquisa arqueológica noBrasil, princi-
palmente na Amazônia, Bahia e Pernambuco. Segundo a arqueóloga Gabriela Martin, 
“A pequena Gruta do Padre, sobre a cachoeira de Itaparica, foi um sítio pré-histórico 
privilegiado pela sua situação e condições de habitabilidade, o que lhe assegurou ocu-
pação, na pré-história, durante mais de 5 mil anos. Hoje se encontra sob as águas do 
lago Itaparica, que inunda 834 quilômetros quadrados no vale do rio São Francisco”. 
Escavado em parte por Estêvão, a Gruta do Padre é considerada uma “das mais impor-
tantes jazidas arqueológicas do Nordeste” (Martin, 2008, p. 38).



Indígena do SPI é criado em Porto Real do Colégio (AL) para aten-
der aos “remanescentes” Kariri que, juntando-se aos Xocó de Porto da 
Folha (SE), formariam os Kariri-Xocó. Segundo Maurício Arruti,

(...) a presença do órgão indigenista permite que antigas quei-
xas e conflitos fundiários de comunidades descendentes de 
aldeamentos indígenas extintos desde os anos 1870 conver-
tam-se sucessivamente, por meio de um circuito tradicional 
de relacionamentos intergrupais, em uma série de emergên-
cias étnicas entre 1935 e 1944 (Arruti, 2004, p. 241).

Carlos Estevão de Oliveira, juntamente com o Padre Alfredo 
Dâmaso, tiveram um papel fundamental no desencadear deste pro-
cesso, como mediadores dos contatos entre os “remanescentes” e o 
SPI. Provavelmente, nesta época Carlos Estevão já procedia à coleta 
de objetos para a formação de coleções etnográficas. A partir daí, os 
Pankararu terão um papel estratégico no processo de mobilização 
para o reconhecimento que Arruti denominou de “autonomização da 
mediação indígena”, ao possibilitarem o estabelecimento de uma rede 
de circulação de informações que propiciou a visibilidade de várias 
etnias, como os Tuxá (PE), os Trucá (BA) e os Atikum (PE) (Arruti, 
2004, p. 241).

Os objetos que Carlos Estevão foi acumulando em vida for-
maram a Coleção Etnográfica Carlos Estêvão de Oliveira (CECEO), 
assim denominada como parte do acervo do Museu do Estado de 
Pernambuco (MEPE). A coleção foi recentemente inventariada a partir 
de um projeto desenvolvido pelo NEPE-UFPE23, que revelou valiosos 
objetos e registros fotográficos, além de documentos até então desco-
nhecidos. Desde que morreu (1946), a coleção vinha sendo guardada 

23  Núcleo de Estudos e Pesquisas em Etnicidade, coordenado pelo antropólogo e 
prof. Renato Athias, vinculado ao Programa de Pós-Graduação em Antropologia da 
UFPE. A CECEO possui cerca de 3 mil peças de 54 povos, coletadas entre 1908 e 1946. 
O objetivo geral do projeto foi “Realizar um diagnóstico técnico da CECEO do Museu 
do Estado de Pernambuco visando a criação de um espaço de pesquisa no âmbito dos 
estudos do patrimônio e objetos de coleções etnográficas”. Além disso, vem realizando 
uma série de atividades visando compartilhar este acervo com os povos indígenas nele 
retratados. Disponível em http://www.ufpe.br/carlosestevao/projeto.php . Acessado 
em 31 de janeiro de 2011.



pela filha, Lígia Estevão, sendo posteriormente depositada no Museu do 
Estado de Pernambuco (MEPE). Neste projeto, foi identificado o acervo 
e organizada a documentação museológica. Foi localizado um valioso 
conjunto de fotos e objetos dos Tremembé, sem registros sobre época ou 
autoria. O conjunto traz objetos e cinquenta e uma fotografias em preto 
e branco em diversos locais no Ceará, cuja maior parte (trinta e três) 
retrata os Tremembé24.

O autor das fotografias registra o uso de objetos no cotidiano, 
na fiação do algodão, a cata de piolhos com faca, na confecção de artefa-
tos de palha, como o uru; mostrando lugares, como o cemitério, a igreja 
(ainda não totalmente descoberta das areias das dunas) e as habitações; 
e indivíduos, dançando ou, coletivamente, posando no imenso lençol 
dunar. Destaca-se a sequência de fotos de uma dança de roda em torno 
de um indivíduo com o consumo de uma bebida. Nos referimos, pro-
vavelmente, ao Torém e ao mocororó (bebida fermentada feita do caju). 
Entre os objetos da coleção atribuídos aos Tremembé, estão: agulhas 
de crochê (de madeira), bolsas trançadas em palha (incluindo urus e 
pega-moças), fusos de fiar (de madeira), maracás e objetos de cerâmica 
(jarra, panela com tampa, xícara e tigela), totalizando cerca de vinte e 
cinco itens. Quem coletou as peças e fotografou os objetos, certamente 
possuía um interesse especial na seleção das “coisas” e dos personagens 
e grupos retratados.

24  As fotografias originais da Coleção Etnográfica Carlos Estevão, assim como as 
fotos dos objetos, encontram-se digitalizadas e disponíveis para consulta no site: 
http://www.ufpe.br/carlosestevao/museu-virtual.php.



4. Índios Tremembé de Almofala – CE, dançando o Torém
(Coleção Etnográfica Carlos Estêvão de Oliveira,

acervo do Museu do Estado de Pernambuco)

Outras fotos do mesmo conjunto mostram, no Ceará, o rio 
Banabuiú, o açude Lima Campos, o rio Jaguaribe na altura da cida-
de de Orós, o local da futura barragem de Orós e, em Icó, as igrejas 
matriz e do Monte. Algumas delas trazem legendas sobre os locais 
retratados, em seus originais. Uma breve análise permite vislumbrar 
determinado itinerário seguido pelo(s) pesquisador(es), dando pistas 
para inferirmos acerca da época em que foram feitas. Tais registros são 
documentos para a história indígena, ao mesmo tempo em que “ex-
primem a realidade material de uma cultura” (Ribeiro e Van Velthen, 
1992, p. 103).

O rio Jaguaribe é o maior rio do Ceará, cortando o sertão. O 
“rio das onças” – como era conhecido pelos indígenas – testemunhou 
toda a resistência ao processo de ocupação colonial, sendo um dos es-
paços estratégicos mais disputados. Estabelecidas as fazendas de gado, 
tornou-se ponto de partida para a ocupação das margens de diversos 



afluentes (dentre os quais o rio Banabuiú é o maior deles). Nasce no mu-
nicípio de Pedra Branca e deságua na altura do município de Limoeiro 
do Norte, passando por nove outras cidades, em 189 quilômetros de 
comprimento. Icó foi o povoado que surgiu nas margens do rio Salgado, 
região do Baixo Jaguaribe, a partir da expansão da pecuária e do en-
troncamento das estradas de gado, transformando-se na terceira vila 
do Ceará, em 1738 (Porto Alegre et all, 1994, p. 17). De acordo com 
o governador Barba Alardo, em 1808, Icó era a vila mais populosa
do Ceará, com 17.698 pessoas (Menezes, 1997, p. 52). Suas igrejas re-
montam à esta época: Nossa Senhora da Conceição (mais conhecida 
como Igreja do Monte) e a Matriz do Icó. É registrada historicamente 
a presença dos índios Icós e Icósinhos na região, que habitavam nas 
proximidades da atual cidade do Icó e nas margens dos rios Salgado e 
do Peixe (Théberge, 2001, p. 6). Em 1932, foi construído, nesta cidade, 
o Açude Lima Campos, pelo Departamento Nacional de Obras Contra
as Secas (DNOCS), próximo ao leito do rio São João, na bacia hidro-
gráfica do rio Jaguaribe. A barragem que formou o Açude Orós, no 
rio Jaguaribe, na altura do município homônimo, foi inaugurada em 
1961. No entanto, desde 1912 tentava-se construí-la, o que não ocorreu 
por motivos diversos, como intempéries climáticas e falta de recursos25. 
Quando da passagem do(s) pesquisador(es), registraram o local onde 
seria construída a futura barragem26.

Pelo cruzamento dos dados provindos das evidências expostas, 
suspeitamos que as fotografias foram realizadas entre 1932 (quando da 

25  Disponível via: http://www.dnocs.gov.br . Acessado em 22 de maio de 2012.

26  Vê-se, portanto, que os dois açudes retratados, de Lima Campos e Orós, foram 
obras do DNOCS. “Dentre os órgãos regionais, o Departamento Nacional de Obras 
Contra as Secas - DNOCS, se constitui na mais antiga instituição federal com atua-
ção no Nordeste. Criado sob o nome de Inspetoria de Obras Contra as Secas - IOCS 
através do Decreto 7.619 de 21 de outubro de 1909 editado pelo então Presidente Nilo 
Peçanha, foi o primeiro órgão a estudar a problemática do semi-árido. O DNOCS rece-
beu ainda em 1919 (Decreto 13.687), o nome de Inspetoria Federal de Obras Contra 
as Secas - IFOCS antes de assumir sua denominação atual, que lhe foi conferida em 
1945 (Decreto-Lei 8.846, de 28/12/1945), vindo a ser transformado em autarquia fede-
ral, através da Lei n° 4229, de 01/06/1963”. Disponível em: http://www.dnocs.gov.br/ . 
Acessado em 14 de junho de 2014.



construção do Açude Lima Campos27) e 1961 (quando foi inaugurado o 
Açude Orós28). O conhecimento desta expedição pode revelar informa-
ções sobre um campo de pesquisa social nos anos de 1940/50, em torno 
de intelectuais que se agrupavam no IHGAC - e que acabariam orga-
nizando, via Universidade do Ceará, um efêmero, porém importante, 
Instituto de Antropologia29 - e no Museu Histórico do Ceará (que nessa 
época estava sob a égide do Instituto), instituição que posteriormen-
te receberia a coleção então em formação, hoje denominada Coleção 
Etnográfica Thomaz Pompeu Sobrinho (CETPS).

Segundo a historiadora Josiane Vieira,

O Instituto de Antropologia da Universidade do Ceará 
– atualmente Universidade Federal do Ceará – foi uma ins-
tituição de pesquisa, ensino e preservação subordinada à 
Universidade Federal do Ceará que atuou entre os anos 1958 
e 1968 desenvolvendo atividades ligadas a estudos antropo-
lógicos. Apesar da criação do IAUC ter sido em 1958, suas 
atividades começaram um ano antes, em 1957, ainda como 
Serviço de Antropologia da Universidade do Ceará. O 
Serviço de Antropologia da Universidade do Ceará e, pos-
terior IAUC, foi idealizado por Thomaz Pompeu Sobrinho a 
pedido do então reitor professor Antônio Martins Filho com 
o intuito de “promover e estimular, no Ceará, o estudo cientí-
fico da natureza dos melhores elementos humanos da Nação, 
em busca do conhecimento integral do homem”. Vale ressal-
tar que a Universidade do Ceará foi implantada em 1955, dois 

27  Disponível via: http://www.dnocs.gov.br/~dnocs/doc/canais/barragens/
Barragem%20do%20Ceara/LIMA%20CAMPOS.htm . Acessado em 14 de junho de 
2014.

28  Disponível em: http://www.dnocs.gov.br/barragens/oros/oros.htm . Acessado em 
14 de junho de 2014.

29  Segundo Ana Amélia Rodrigues de Oliveira, “a importância que Sobrinho dava 
aos estudos antropológicos pode ser percebida através de sua luta pela criação do 
Instituto de Antropologia da UFC”. “(...) não parecia preocupado com a história dos 
heróis, (...), mas com o estudo das condições antropológicas das populações cearen-
ses. (...) ao invés de investir numa produção intelectual a partir das instituições que 
estava vinculado (o Instituto e o Museu); ele cria outra, o Instituto de Antropologia” 
(Oliveira, 2009, p. 53-54).



anos antes da concepção do Serviço de Antropologia (Vieira, 
2012, p. 4).

Thomaz Pompeu Sobrinho havia ingressado no IHGAC em 
1928, e desde 1938 assumiu a sua direção geral do sodalício até a 
sua morte, em 1967 (Vieira, 2012, p.5). No já citado artigo de 1951, 
Sobrinho enfatizava as pesquisas que se realizavam entre os Tremembé, 
informando que, aos seus apontamentos históricos, naquele estudo 
acrescentaria “alguns elementos colhidos no local, pelo Dr. Carlos 
Estevão e pelo Dr. Florival Seraine (...)” (Pompeu Sobrinho, 1951, p. 
262)30. Cruzando as informações dos artigos de Pompeu e Seraine com 
os registros fotográficos da CECEO, a provável época de sua realização 
e acreditando em uma possível passagem de Carlos Estevão no Ceará, 
vislumbramos hipóteses em que relacionamos as fotografias, os estu-
dos publicados e as pesquisas de campo em Almofala, entre as décadas 
de 1940 e 1950.

30  Neste momento, é importante destacar que, além das suas importantes pesquisas 
(históricas, geográficas e antropológicas) e da atuação no IHGAC, Thomaz Pompeu 
Sobrinho teve também uma importante “(...) atuação na Inspetoria de Obras Contra 
as Secas (atual DNOCS)”, já que era engenheiro por formação (Vieira, 2012, p.5). 
Somando-se isso, ao fato das fotografias dos Tremembé fazerem parte de um conjunto 
que retrata também açudes e obras do DNOCS, encontramos mais indícios que cor-
roboram uma possível associação entre Carlos Estevão e Pompeu Sobrinho no que diz 
respeito à visita aos Tremembé, em 1940.



5. Índios Tremembé de Almofala-CE (Aos amigos da Passagem Rasa, lembrança
de Carlos Estevão. Belém do Pará, 19-11-1940) (Coleção Etnográfica Carlos

Estêvão de Oliveira, acervo do Museu do Estado de Pernambuco).

Numa das fotos da CECEO, encontramos posando um grande 
grupo formado por cerca de vinte e cinco Tremembé. O vestígio que nos 
interessou foi a legenda da foto que nos fornece uma data: “Aos amigos 
da Passagem Rasa, lembranças, Carlos Estêvão. Belém do Pará, 19-11-
1940” (Legenda da fotografia 085 - Índios Tremembé de Almofala).31 
Aparentemente, é uma dedicatória do próprio Carlos Estêvão, aos 
“amigos da Passagem Rasa”, localidade indígena próxima a Almofala. 
Datada de novembro de 1940, assinada em Belém, onde morava. A in-
formação fornece outro indício de que o folclorista poderia ter passado 
por Almofala.

Seguindo as evidências desta passagem, realizei uma busca 
documental nas Revistas do Instituto do Ceará entre 1932 (quando 

31  Disponível em: http://www.ufpe.br/carlosestevao/museu-virtual-fotoetno-busca.
php . Acessado em 31-01-2011.



ocorreu a construção do Açude Lima Campos, a referência mais an-
tiga que o conjunto de fotos trazem) e 1946 (morte de Carlos Estêvão). 
Identificamos a ata de uma sessão do Instituto Histórico e Antropológico 
do Ceará, de 20 de agosto de 1940. Entre os convivas, o então presiden-
te, Thomaz Pompeu Sobrinho, e outros intelectuais cearenses, aos quais 
se juntou “o Dr. Carlos”. As “Atas das sessões” são o último artigo das 
edições anuais da RIHC. Dão conta dos presentes a estes encontros e, 
na parte que denominam “Ordem do dia”, expõem um resumo do que 
foi discutido nas sessões.

Sessão de 20 de agosto. Presença dos membros efeti-
vos Srs. Pompeu Sobrinho, Álvaro de Alencar, Abner de 
Vasconcelos, Hugo Vitor, Andrade Furtado, Leonardo 
Mota, Soares Bulcão, Djacir de Meneses e Misael Gomes; de 
Monsenhor José Quinderé, padre Dr. José de Castro Neri, Dr. 
Carlos Estêvão de Oliveira, sócio-correspondente, e Audifax 
Mendes – Atas das sessões realizadas no ano de 1940 (Atas 
do Instituto do Ceará, 1941, p. 274-275) (grifo meu).

Naquele dia, o orador Djacir de Meneses (autor de O Outro 
Nordeste) coordenava a sessão de trabalhos. Na “Ordem do dia” tor-
nou protagonista o sócio-correspondente, e contou das atividades que 
Estevão realizava em solo cearense:

(...) O orador, (...), saúda, por seu turno, o Dr. Carlos Estêvão, 
diretor do Museu Goeldi, do Pará, e autorizado etonólogo, 
que acaba de visitar o núcleo indígena cearense de Almofala, 
de onde trouxe algumas peças interessantes para o Instituto. 
O senhor presidente agradece, a seguir, a oferta do Dr. Carlos 
Estêvão, e faz-lhe entrega do diploma de sócio, que o é desde 
1933 (Atas do Instituto do Ceará 1941, p.275) (grifo nosso).

Além de revelar claramente a ida de Carlos Estêvão a Almofala, 
a ata fornece indícios para vislumbrar suas contribuições na coleção 
etnográfica que se formava no Instituto do Ceará. Que “peças interes-
santes” foram estas doadas ao IHGAC? Na CECEO, há uma fotografia 
de um índio confeccionando um uru, que é uma espécie de cesto de 
palha ainda hoje utilizado no armazenamento e transporte de peixes. 



Tanto na coleção formada por Carlos Estevão quanto na de Pompeu 
Sobrinho existe um uru dos Tremembé, semelhante ao que a fotografia 
mostra sendo feito.

6 e 7. Índio Tremembé de Almofala confeccionando um uru (Coleção Etnográfica 
Carlos Estêvão de Oliveira, acervo do Museu do Estado de Pernambuco).



O Dr. Carlos Estevão de Oliveira recebeu naquele momento o 
diploma de sócio-correspondente do IHGAC, agradecendo “as home-
nagens que lhes foram feitas e o carinho com que, desde sua chegada 
ao Ceará, se viu cercado, por parte do Instituto, a cujo quadro social, 
se desvanecia de pertencer” (Atas do Instituto do Ceará, 1941, p. 275). 
Argumentamos, a partir da análise das evidências apresentadas, que 
Estevão esteve entre os Tremembé em Almofala, no Ceará, no ano de 
1940, em período anterior ao dia vinte de agosto, data daquela sessão. 
Entre aquele dia e o dezenove de novembro havia voltado de Almofala 
e retornado para Belém, conforme a dedicatória com sua assinatura. 
Seria ele, então, a partir desta estadia, o autor do conjunto fotográfico 
presente em sua coleção?! Se esta hipótese é plausível, evidencia proces-
sos até então desconhecidos na história dos reconhecimentos étnicos no 
Nordeste, em especial no Ceará, já que esta viagem de Carlos Estêvão 
acontecera na sequência daquelas empreendidas entre os povos próxi-
mos ao Rio São Francisco nos anos anteriores e que resultaram numa 
série de processos interétnicos e de diálogo com o Estado32.

O contato e a troca, a aculturação, a categorização hierar-
quizada entre níveis culturais, a busca de origens, a conjectura 
histórica de reconstruções e probabilidades são categorias analíticas 
destes pesquisadores. Homens de seu tempo, apesar das diferenças em 
suas abordagens, nutriam muito de uma perspectiva culturalista, folcló-
rica e assimilacionista, comuns à época. Estes pesquisadores formaram 
importantes e pouco estudadas coleções etnográficas e, através delas, 
construíram representações sobre os povos indígenas que estudavam. 
Compreendendo a mudança e dinâmica cultural como assimilação, não 
havia espaço para perceber o “outro” transformando-se e permanecen-
do identificado enquanto diferente. Apesar de toda a distância destes 
pesquisadores em relação às certezas evolucionistas do século ante-
rior, eles permaneciam presos a uma análise sinonímica das categorias 

32  Várias problemáticas se desdobram desta hipótese, mas seu esclarecimento não 
está ao alcance deste trabalho. Dizem respeito, por exemplo, a saber em maiores deta-
lhes como ocorreu esta viagem a Almofala, o que o(s) levou até lá, que objetos foram 
coletados e qual a trajetória destes, por que os Tremembé não seriam incluídos no 
processo de mediação de reconhecimento junto ao SPI? Problematizamos algumas 
destas questões em: Gomes, 2011.



cultura e identificação. O processo de aculturação, advindo do conta-
to, torna-se um devir inevitável e um apriori imprescindível. No limite 
destas diferenciações, classificam socialmente muitos dos grupos do 
seu tempo, não mais como indígenas, mas enquanto “descendentes” ou 
“remanescentes”. Como os Tremembé que, mesmo tendo sido visitados 
por Carlos Estêvão, em 1940, apenas depois de mobilizados politica-
mente, em meados da década de 1980, passaram a ter consideradas suas 
demandas por reconhecimento pela Funai (Valle, 1993).

As pesquisas empreendidas por estes estudiosos, entre as dé-
cadas de 1920 e 1960, aproximadamente, foram fundamentais para 
subsidiar o aprofundamento que novas abordagens analíticas trariam 
em um momento crucial na redefinição do campo de mobilizações pela 
classificação social e étnica, em que o embate de representações sim-
bólicas sobre a presença indígena exigiria o estabelecimento de novos 
pressupostos teóricos para a compreensão das crescentes mobilizações 
políticas, iniciadas a partir da década de 1980.

1.2 Representações sobre o outro: museus, memória e 
antropologia

As diversas correntes antropológicas, cada qual de acordo com suas 
tradições filosóficas, estudaram diferentes povos em várias regiões 
do mundo e, no interior de seus pressupostos conceituais, teorizaram 
sobre a relação entre a cultura material e estas populações, possibi-
litando aos objetos tornarem-se importantes documentos para a 
compreensão da formação da Antropologia e dos seus desafios teóricos 
e epistemológicos.

As práticas de estudar, coletar e colecionar objetos com o in-
tuito de preservação, classificação e exposição, estiveram presentes no 
ofício de antropólogos desde muito cedo, como nas primeiras expedi-
ções de caráter etnográfico, com as do Estreito de Torres (1888), a Jesup 
do Pacífico Norte (1897-1902) ou a Dakar-Djibouti (1932) (Clifford, 
2011, p. 20). “(...) os objetos etnográficos são criados pela etnografia” 
(Kirshenblatt-Gimblett apud Velthen, 2012, p.54). A cultura mate-
rial dos povos estudados era alvo de conhecimento e estudo, em seus 



aspectos funcionais, estruturais ou simbólicos. Na construção de seus 
olhares sobre o “outro” – povos etnicamente diferenciados – diversas 
teorias antropológicas orientaram práticas de colecionamento, formas 
classificatórias e modelos expositivos. Pesquisadores tributários de 
modelos evolucionistas e difusionistas, precursores na constituição dis-
ciplinar da antropologia, já utilizavam os objetos materiais de acordo 
com seus pressupostos conceituais, seja percebendo-os como “sobrevi-
ventes” de estágios evolutivos anteriores, seja como documentos para a 
reconstrução dos caminhos e trajetos da “difusão cultural” (“rotas de 
difusão”), a partir dos “pontos de origem” em círculos concêntricos, 
como Thomaz Pompeu Sobrinho.

O colecionismo que então vigorava nas práticas científicas do 
final do século XIX ancorava-se principalmente em “duas formas de 
apreensão teórica no arranjo das coleções museológicas”. Uma, de pers-
pectiva evolucionista, linear, enfatizando aspectos formais e funcionais 
e outra, mais relativista, preocupada com a contextualização dos obje-
tos e sua multiplicidade funcional (Ribeiro e Van Velthen, 1992, p. 105). 
A antropologia cultural boasiana, ao criticar os modelos evolucionistas 
de classificação e exposição, propondo uma “contextualização” dos ob-
jetos como ferramenta metodológica fundamental para a compreensão 
de seus significados, numa perspectiva relativista, abre um longo cami-
nho que será percorrido pela teoria antropológica no estudo da cultura 
material durante o século XX (Velthen, 1992).

A associação entre objetos e mudança cultural não é nova 
em Antropologia. O que se transformou foi a interpretação das mo-
dificações da cultura material como processo social. Se difusionistas 
percebiam, através dos objetos compartilhados por vários povos, pos-
síveis rotas e pontos de origem, e estes tornavam-se documentos para a 
reconstrução histórica dos trajetos da difusão cultural; para os adeptos 
dos estudos assimilacionistas de aculturação, os objetos seriam os tes-
temunhos de um processo irreversível de incorporação dos indígenas 
na sociedade nacional. Neste olhar, tanto a inserção de novos objetos, 
quanto a extinção de outros documentariam o processo de miscigena-
ção, diluição e incorporação dos povos indígenas à população brasileira. 
“As observações, ou a constatação de aculturação são acentuadas em 
torno de alguns elementos da cultura material, como ferramentas, rou-
pas, utensílios domésticos e idéias religiosas” (Galvão, 1979, p. 131). 



Estão intimamente relacionados, cada caso com as suas especificidades 
espaciais e temporais, teoria antropológica, cultura material e a com-
preensão das realidades dos povos estudados.

Em 1954, o antropólogo Egon Schaden, estudando os Guarani, 
afirmava que “Nos setores da cultura material, os mais permeáveis à 
infiltração de elementos estranhos, a aceitação de objetos de origem in-
dustrial se processa paralela à perda de técnicas tradicionais” (Schaden, 
1974, p. 29). Para esta perspectiva antropológica, uma “etnologia das 
perdas culturais” (Oliveira, 2004), “A aculturação, nas diferentes esfe-
ras da cultura material, não poderia deixar de acompanhar e em parte 
mesmo de preceder as mudanças correlatas na esfera não-material” 
(Schaden, 1974, p. 26).

No entanto, Franz Boas propunha já em fins do XIX uma 
contextualização dos objetos no interior de suas lógicas culturais, apre-
sentando uma perspectiva crítica em relação às classificações baseadas 
em critérios evolucionistas. “Representando uma posição revitalizado-
ra”, Boas, ao invés de classificá-los conforme representantes de estágios 
sucessivos da evolução humana, propunha uma conexão entre “os ob-
jetos inanimados ao mundo dos viventes, a partir de sua inserção no 
contexto cultural” (Velthen, 1992, p. 85-86).

Os recentes estudos sobre cultura material, empreendidos sob 
perspectivas conceituais inovadoras, abriram diversos caminhos episte-
mológicos para a compreensão antropológica dos objetos. Estes estudos 
avançaram para além de abordagens culturalistas, estruturais ou fun-
cionais, como atestam uma série de análises que redirecionam esforços 
para a compreensão dos “(...) empréstimos e apropriações culturais, re-
sultantes de situações de contato e das redes de troca” (Velthen, 2012, 
p. 56). Para além de um pressuposto conceitual consolidado – os obje-
tos como “documentos materiais” (Meneses, 1998 e 1993; Bittencourt, 
2008; Velthen, 2012; Ramos, 2004) – uma série estudos sobre cultura 
material (Appadurai, 2008; Thomas, 1991; Gell, 1998; Velthen, 2003; 
Lagrou, 2007; Barcelos Neto, 2008; Gomes, 2012), ao tratarem os “(...) 
objetos etnográficos como coisas individualizadas”, colocam “(...) em 
relevo aspectos tais como a materialidade, a ‘corporalidade’, ‘perso-
nitude’, ‘agência’ e também as trajetórias intra e extra institucionais” 
(Velthen, 2012, p.57-58). Esta mudança de perspectivas transforma 
a preocupação em “tornar o outro presente”, em uma admissão da 



“presença do outro”; inspirando ações colaborativas nas quais são cada 
vez mais comuns a abertura para “(...) a participação dos índios no 
processo de colecionamento e na perspectiva de musealização de suas 
culturas” (van Velthen, 2012, p. 63). No entanto, os processos de musea-
lização em primeira pessoa, os “(...) povos indígenas e suas produções 
culturais no âmbito museal” (Velthen, 2012, p. 53), efetuadas sob a ótica 
de suas categorias nativas e práticas de colecionamento, ainda carecem 
de pesquisas etnográficas e análises antropológicas que dialoguem com 
estas abordagens contemporâneas.

Junto à negação e silenciamento sobre a presença indígena no 
Ceará a partir de meados do século XIX, foram formadas coleções de 
objetos (históricos, etnográficos e arqueológicos), das quais destacamos 
duas, por seu caráter pioneiro como acervos museológicos: a coleção 
do naturalista Francisco Dias da Rocha (1869-1960) e a do antropólo-
go Thomaz Pompeu Sobrinho (Borges-Nojosa e Telles, 2009; Marques, 
2009; Holanda, 2005; Oliveira, 2009). Segundo Lúcia van Velthen,

O colecionismo do século XIX tinha como objetivos prin-
cipais evitar a perda, não apenas das culturas indígenas, 
compreendidas na época como fadadas à extinção, como 
também do que esses artefatos poderiam testemunhar a 
respeito da origem e da evolução do homem. O valor atri-
buído aos objetos era essencialmente ligado à sua capacidade 
de informar a respeito de estágios primitivos da cultura 
humana, assim como de um passado comum que confir-
masse a superioridade européia (Velthen, 1992, p. 84-85).

A Coleção Dias da Rocha (CDR), possui uma vasta seção de 
arqueologia composta por material lítico e cerâmico variado, priorita-
riamente encontrado no Ceará, porém, com escassas informações sobre 
procedência e condições em que foram achados os objetos (Borges-
Nojosa e Telles, 2009). Estas duas coleções encontram-se espalhadas 
entre instituições museológicas, sendo que uma parte delas está sob a 
guarda do Museu do Ceará e da Casa José de Alencar (UFC), depois de 
trilharem percursos diferenciados e ainda obscuros.

Ribeiro e van Velthen apontam inúmeras possibilidades analíti-
cas para os estudos dos acervos etnográficos a partir de uma concepção 
de história que tem como fontes uma multiplicidade de documentos: 



textos escritos de todas as espécies, documentos figurados, produtos de 
pesquisas arqueológicas, documentos orais etc. Segundos as autoras, 
“No espaço aberto por essa disciplina, redefine-se o papel social dos 
museus etnográficos como repositórios das expressões materiais das 
culturas indígenas. Repensar o desempenho dos museus etnográficos 
confere um novo sentido às coleções e ao colecionamento e fomenta o 
seu estudo” (Ribeiro e Velthen, 1992, p. 103).

A contextualização das coleções se coloca como um procedi-
mento metodológico primordial para desvendar possíveis significados. 
“O colecionador, a época e a forma de colecionamento apresentam im-
portância crucial na contextualização das coleções, porque revelam sua 
relação com o campo intelectual que a produziu”, bem como as insti-
tuições que abrigaram e conservaram (ou não) estes acervos (Ribeiro e 
Van Velthen, 1992, p. 107).

“O que significa, hoje, o estudo de coleções etnográficas?” 
(Ribeiro e Velthen, 1992, p. 110). A coleção etnográfica Thomaz Pompeu 
Sobrinho ainda não recebeu a atenção devida, tendo em visto a sua im-
portância científica, nem foi devidamente analisada sob o ponto de 
vista histórico-antropológico. “(...) os objetos, até mesmo depois de ar-
rancados de seu meio e colocados sob o reflexo das vitrines emitem ecos 
de sua origem. Ecos que podem se tornar numa via que nos conduza a 
uma reflexão a respeito de nossas próprias relações para com as comu-
nidades indígenas” (Velthen, 1992, p. 91).

Uma grande quantidade de espaços de memória foi orga-
nizada no Ceará durante o século XX por grupos historicamente 
dominantes, sejam museus familiares ou vinculados aos poderes pú-
blicos. Constituem-se como espaços significativos para a compreensão 
dos modos de construção do culto a uma história da nação a nível lo-
cal, baseada na apologia do colonizador, dos seus feitos, datas e heróis 
(Meneses, 1994, p. 4) que, neste caso, tomam forma através de uma 
associação entre as memórias oficiais nacionais às das famílias “tra-
dicionais”, oligárquicas, locais e regionais. Estas representações nos 
parecem “vivas” ou “autênticas”, justamente “porque dão concretude a 
interpretações que temos visto repetidamente e que têm cobrado uma 
legitimidade por sua associação com imagens amplamente difundidas 
acerca de uma comunidade ou uma cultura” (Lersch e Ocampo, 2004, 
p. 1). Nesse sentido, estas representações pressupõem “(...) um nexo



entre algum segmento da realidade e a sua reprodução em alguma for-
ma de linguagem” (Sevcenco, 1993, p. 100).

Muito destes espaços de memória provém da musealização 
de casarões e coleções de objetos formados durante várias gerações, 
pertencentes, muitas vezes, aos herdeiros dos colonizadores que parti-
ciparam da formação social destes lugares, cujos descendentes ataram 
objetos à sua versão da história, significando-a através da cultura ma-
terial. Índios eram apresentados nestes espaços de memória oficiais de 
forma estereotipada, como atores sociais “subalternos”, “coadjuvan-
tes”, “primitivos” ou “exóticos” (Gomes e Vieira Neto, 2009a, p. 367; 
Freire, 1998). Junto a esta representação, construiu-se outra, amazôni-
ca e idealizada que, na medida em que foi aumentando a mobilização 
étnica no Nordeste, região de colonização antiga no Brasil e de povos 
indígenas intensamente “misturados”, foi sendo cada vez mais con-
frontada com as imagens apresentadas pelos próprios indígenas em 
suas práticas e discursos33.

João Pacheco de Oliveira afirmou, acerca da representação dos 
índios do Nordeste nos museus, que “tais povos e culturas passam a 
ser descritas apenas pelo que foram (ou pelo que supõe terem sido) há 
séculos, mas nada (ou muito pouco) se sabe sobre o que eles são hoje” 
(Oliveira, 2004, p.15). É um desafio saber o que são hoje, já que estavam 
presentes, em estados como o Ceará, o Rio Grande do Norte e o Piauí, 
apenas “através de peças arqueológicas e relações históricas de popula-
ções que viveram no Nordeste, e por coleções etnográficas trazidas de 
populações atuais do Xingu e da Amazônia” (Oliveira, 2004, p. 18).

Em 1932 foi criado, em Fortaleza, o Museu Histórico do Ceará. 
Neste espaço, consagrava-se a memória de objetos referentes à ação 
do colonizador português, como fragmentos de canhões (relacionados 

33  No Ceará, além das duas coleções citadas (Coleção Dias da Rocha e Thomaz 
Pompeu Sobrinho), destacamos, enquanto acervos etnográficos e arqueológicos exis-
tentes e pouco explorados, as coleções guardadas no Museu Regional dos Inhamuns 
(Tauá), no Museu D. José (Sobral), no Museu Arthur Ramos (Casa José de Alencar 
– UFC, Fortaleza), no Instituto do Museu Jaguaribano (Aracati), no Memorial da
Cultura Cearense (Centro Dragão do Mar de Arte e Cultura, Fortaleza) e no Museu 
Histórico do Crato, para citar as mais representativas. Destacamos também, pela 
localização e o grande número de artefatos líticos, a coleção particular Jorge Simão, 
existente em Quixeramobim (Ceará, 2006).



aos fortins militares) e medalhas comemorativas aos 300 anos da ex-
pedição de Pero Coelho (a primeira bandeira portuguesa a adentrar 
na Capitania do Siará-Grande). Compunha ainda seu acervo de mui-
tos objetos oriundos dos ameríndios, como “arcos, flechas, cachimbos, 
machados, vasos e urnas funerárias”, provenientes do Ceará e também 
trazidos de outros lugares (Holanda, 2005, p. 142). Há uma íntima e 
direta relação entre as representações construídas sobre os indígenas 
nos estudos de intelectuais vinculados ao IHGAC e sua materializa-
ção através da formação de acervos e coleções, empreendidas a partir 
de então no espaço institucional do Museu do Ceará, como deposi-
tário principal das “práticas de colecionamento” de seus integrantes 
(Gonçalves, 2007).

Seu fundador, também membro do Instituto do Ceará, o per-
nambucano Eusébio de Sousa (1883-1947), imbuído de um espírito 
cívico, foi o responsável pela formação inicial do acervo. Acompanhava 
uma tendência nacional de construção da memória da nação através da 
criação de espaços museológicos oficiais34. Em 1922, temos a reorienta-
ção institucional do Museu Paulista (de um caráter naturalista para um 
perfil de museu histórico, em meio às comemorações do centenário da 
independência brasileira) e a criação do Museu Histórico Nacional (RJ), 
fundado e longamente administrado por Gustavo Barroso (Magalhães, 
2006; Menezes, 1994).

Sobre a formação do acervo de objetos dos povos indígenas no 
Museu Histórico do Ceará, entre as décadas de 1930 e 1940, comentou 
a historiadora Cristina Holanda que

Presume-se que os artefatos das comunidades nativas (...) 
eram vistos pelos ofertantes (leigo ou intelectuais) como 
‘arte primitiva’ ou ‘curiosidades exóticas’, descontextualiza-
das dos seus locais de origem, representando um ancestral 
distante no espaço e no tempo, ou ainda como atestados de 
um estágio de ‘evolução inferior’ e, portanto, distinto da 
nação brasileira, que conseguira galgar certos patamares de 

34  No Brasil, as primeiras instituições museológicas foram criadas durante o século 
XIX: o Museu Nacional, criado em 1818 (como Museu Real), por D. João VI; o Museu 
do Pará, criado em 1868 (atual Museu Paraense Emílio Goeldi); e o Museu Paulista, 
criado em 1893 (Santos, 2002, p. 107-109).



desenvolvimento graças às influências da civilização euro-
péia (2005, p. 144).

Em 1951, o Museu Histórico foi anexado ao Instituto Histórico, 
Geográfico e Antropológico do Ceará (IHGAC), tornando-se Museu 
Histórico e Antropológico (Holanda, 2005; Oliveira, 2009; Ruoso, 
2009). O historiador Raimundo Girão, colega de Pompeu Sobrinho e 
Studart Filho no Instituto, tornou-se o grande responsável pela gestão 
do Museu e pelas modificações que então aconteceram. Muito embo-
ra não possua uma produção vultosa acerca da temática indígena, deu 
importantes contribuições para a edificação de uma história do Ceará, 
escrevendo várias obras, reorganizando o Museu e, consequentemente, 
selecionando, expondo e atribuindo sentidos aos objetos. Sob sua admi-
nistração foi criada a “Sala do Índio”, onde estavam

(...) inúmeros elementos de comprovação da arte, dos cos-
tumes e da luta cotidiana dos indígenas que habitaram a 
região do Nordeste. A coleção lítica é de notável valor, pela 
variedade e raridade dos utensílios e efeitos que a compõem. 
Na maior parte, têm procedência na coleção etnográfica do 
antigo ‘Museu Rocha’, pacientemente coletados e classifi-
cados pelo naturalista Prof. Dias da Rocha. A outra parte, 
deve-se ao trabalho de acuradas pesquisas e cuidadosa 
catalogação do Dr. Pompeu Sobrinho, (…). Mais de 1.200 
machados líticos, rebolos, amuletos, cachimbos, ao lado de 
originalíssimos pilões, igaçabas e camucins, dão sentido de 
austeridade e ao mesmo tempo de reminiscência histórica a 
esta Sala evocativa. Cada objeto testemunha a vida árdua e 
natural dos nossos antepassados das selvas, e cada um de nós 
sente dentro de si a força dessa raça, que nos legou no sangue e 
nos hábitos, indeléveis marcas. A visita à Sala do Índio trans-
porta-nos espiritualmente a um passado eloqüente, gravado 
com o sainete vibrante da aculturação da gente branca nesta 
área da nacionalidade, então em plena formação. Como que 
assistimos, em desfile, a todos aqueles conflitos de cultura, 
de sentimentos, de sexo e de idéias que configuraram afinal 
nosso cruzamento rácico nas suas bases mais profundas – o 
europeu e o ameríndio (...). É um belo passeio que realiza-
mos pelas ‘alamêdas’ da pedra polida’ para melhor firmar o 



contraste entre o primitivismo espontâneo e o cientificismo 
de hoje (Girão apud Oliveira, 2009, p.74) (grifo meu).

Imbuído de uma perspectiva evolucionista e acreditando numa 
inexorável aculturação, percebemos nas palavras de Girão o papel 
destinado ao indígena nesta representação. Aliado a “uma negação de 
sua ação como sujeito histórico”, o índio é o “elemento puro, primiti-
vo, ingênuo, que passa por um processo de melhoramento a partir da 
miscigenação com o homem branco” (Oliveira, 2009, p. 75). Os objetos 
proporcionavam um passeio pela evolução, entre um “primitivismo es-
pontâneo” (“as alamêdas da pedra polida”) e os tempos modernos do 
“cientificismo”, significando simplesmente “reminiscência histórica” de 
povos que, naquele momento, estariam extintos.

Desde as primeiras mobilizações indígenas ocorridas nos anos 
de 1980, o paradigma da extinção dos povos indígenas no Ceará foi 
substancializado em um decreto provincial, vale a pena ressaltar, ine-
xistente. Tal construção vem sendo contestada em várias pesquisas 
recentes (Silva, 2009 e 2011; Valle, 2009a e b; Gomes, 2011). Em termos 
documentais, esta afirmativa se fundamenta na existência de uma série 
de ofícios e correspondências trocadas entre o Governo da Província, 
Ministérios do Império e a Assembléia Provincial, que reafirmavam 
continuamente a extinção indígena a partir da dispersão e miscigenação 
na, correntemente denominada, “massa da população civilizada”. Isso é 
questionável, por exemplo, por existirem vários registros históricos de 
queixas contínuas dos índios que tinham as suas terras invadidas na-
quele momento, fins do século XIX, como os de Messejana e Parangaba 
ou, já no século XX, como os indígenas de Pacajus (1915), entre vários 
outros casos semelhantes. No entanto, tal decreto vem sendo enfatizado 
nos discursos de lideranças indígenas e indigenistas, que se posicionam 
muitas vezes propondo a sua revogação35.

35  Entretanto, existe um relatório, de 1863. Em 1860, chega na província do Ceará o 
engenheiro Antônio Gonçalves Justa Araújo, responsável por medir as terras devo-
lutas nos aldeamentos indígenas. As denúncias feitas sobre o esbulho de terras na 
década de 1850 finda com a medição empreendida pelo engenheiro, cujas informações 
estão presentes no “Relatório das Terras Publicas e da Colonização - Apresentado em 4 
de março de 1863 Ao Illustrissimo e excellentissimo senhor Ministro e Secretario d’Es-
tado dos Negócios da Agricultura, Commercio e Obras Publicas pelo director da terceira 



A visibilidade destas mobilizações étnicas colocou em cheque 
perspectivas teóricas que, mesmo ainda possuindo hegemonia nos 
campos disciplinares da antropologia e da história, não davam mais 
conta de compreender estes processos sociais.

directoria Bernardo Augusto Nascentes de Azambuja”. O relatório informa acerca da 
situação das terras dos aldeamentos indígenas em várias províncias, incorporando as 
devolutas aos “próprios nacionaes” (terras públicas da União). O relatório mapeia os 
locais onde se encontravam os índios dispersos, informando sobre lugares, indivíduos, 
estradas, clima, agricultura e hidrografia. No Ceará, este trabalho de medição das ter-
ras indígenas ocorreu sobre o clima de tensão, por conta das “continuadas reclamações 
e conflitos” entre “índios e outros habitantes estabelecidos na primeira sesmaria de 
Mecejana”, que desde 1857 já eram de conhecimento do Governo Imperial (Azambuja, 
1863, p.12). As principais informações dizem respeito à medição e demarcação das 
terras devolutas da extinta vila de Messejana. Teriam sido medidos e demarcados 
“todos os terrenos occupados assim pelos Indios, como por pessoas extranhas que 
alli se estabelecerão” (p.13). É referida carta topográfica, não localizada em nossa pes-
quisa. No interior do perímetro foram demarcadas 126 posses de índios. O relatório é 
um documento que situa o momento em que os conflitos por terras se acirravam, com 
as denúncias recorrentes feitas por índios e outros, e o Governo Imperial, medindo, 
identificando e demarcando as terras “não-ocupadas” por indígenas, passando a 
denominá-las de “devolutas” – tornando-as legalmente aptas para serem transferidas 
para particulares, posseiros, foreiros e compradores. A permanência contemporânea 
deste discurso evidencia o significado que tal proposição adquiriu entre o movimento 
indígena e indigenista cearense, mesmo que as pesquisas histórico-antropológicas 
demonstrem, justamente, que houve uma continuidade dessas populações sob o 
manto do não-reconhecimento, construído social e teoricamente.







2 TEORIAS, OBJETOS E SUJEITOS

2.1 Mobilizações étnicas, teorias antropológicas e museus 
indígenas

As classes dominantes moldam tudo e todos à forma de seus 
interesses. É incrível, à primeira vista, como ela consegue 
tecer os fatos e vesti-los de eternidade, levando os oprimidos 
a crerem na ‘imutabilidade da vida real’.

Sem isto, a classe dominante não teria como garantir as con-
dições de permanência no poder, não teria, inclusive, como 
garantir a utilização dos aparelhos do Estado para legitimar 
suas ideias, seus pontos de vista, sua versão da história.

No processo de reconhecimento dos Índios Tapeba junto à 
FUNAI, o CSN – Conselho de Segurança Nacional, numa 
atitude de defesa a classe dominante (20.7.88) nega exis-
tência dos Índios em Caucaia, com base não em estudos 
antropológicos e sociológicos produzidos por competentes 
profissionais, mas na opinião furiosa dos fazendeiros da área 
em conflito.

A luta Tapeba recebeu apoio de órgão como MIRAD, Museu 
Nacional, CIMI, Arquidiocese de Fortaleza e, num dado 
momento, da própria FUNAI, além de quase cem entidades 
de classe, comunitárias, ecológicas e culturais, tanto em nível 
local, nacional, como em nível internacional – o que lhe con-
feriram um peso político de resistência incomum (Cordeiro, 
1989, p. 155)



No início dos anos de 1980, ocorreu no cenário político cearense 
o surgimento de sujeitos coletivos reivindicando identificação e reco-
nhecimento como povos indígenas, se mobilizando para a obtenção de 
direitos sociais e, principalmente, territoriais, garantidos somente pela 
Constituição Federal de 1988. Em documento da Associação Missão 
Tremembé (AMIT), consta que

Os povos indígenas no Ceará, a partir do ano de 1982, ini-
ciaram um movimento no sentido de se organizarem e 
reocuparem o seu espaço na sociedade cearense. Nesse 
movimento, os Tapeba foram apoiados publicamente pela 
Arquidiocese de Fortaleza. Em 1987-1988, começa a arti-
culação dos Tremembé do Capim-açu e dos Tremembé da 
Almofala-Varjota, no município de Itarema. Em seguida, os 
Pitaguary em Maracanaú e Pacatuba, e os Jenipapo-Kanindé, 
no Aquiraz. Depois os grupos indígenas localizados na Diocese 
de Crateús. Nessa região, estão os Kalabaça, Potiguara (de 
Monte Nebo e de Monsenhor Tabosa), os Tabajara (Crateús 
e Monsenhor Tabosa), os Kariri e os Tupinambá (Crateús). 
Mais recentemente os Kanindé de Aratuba-Canindé, e os 
Tremembé de Córrego João Pereira (Itarema-Acaraú) (O 
movimento indígena no Ceará, AMIT, 2001).

O processo de reconhecimento e regularização fundiária dos 
Tapeba e Tremembé iniciou-se em 1986 e, em ambos casos, até hoje 
suas demandas territoriais ainda tramitam na justiça, em infindáveis 
novelas judiciais formadas por seguidos laudos antropológicos anula-
dos por contestações efetuadas por interesses conflitantes à demarcação 
das terras.

No Ceará, diferentemente do processo de mobilização e reco-
nhecimento dos povos que habitam nas circunvizinhanças do rio São 
Francisco (em PE, BA e AL, principalmente), que ocorreu a partir da 
década de 1920 e subsequentes, com a ação dos grupos indígenas e do 
Serviço de Proteção ao Índio (SPI) (Sampaio, 1986; Peres, 2004; Arruti, 
1995 e 2004); a visibilização de demandas provindas da mobilização 
étnica e o despertar de um interesse intelectual e político, se torna-
ram significativos apenas a partir da década de 1980 (Sampaio, 1986; 
Cordeiro, 1989; Leite, 1993).



As teorias antropológicas construídas para analisar esses pro-
cessos no Nordeste, região de colonização mais antiga no Brasil, onde 
os índios tinham sido dados como extintos no século XIX – “ao arre-
pio dos fatos”, como afirmara Manuela Carneiro da Cunha (1994, p.7) 
– tiveram que superar perspectivas assimilacionistas e de uma etnolo-
gia das perdas, sob pena de não darem conta destas novas realidades 
que envolveram, entrelaçadamente, identificação étnica, dinâmicas da 
memória e organização sócio-política (Reesink, 1983; Sampaio, 1985; 
Oliveira, 2004). Na década de 1980, a perspectiva culturalista até então 
hegemônica cedeu espaço para os estudos etnográficos (sincrônicos) e 
histórico-antropológicos sobre grupos étnicos no Ceará, no bojo des-
te processo de organização política e mobilização por reconhecimento 
(Barreto Filho, 1993; Valle, 1993). Ganhariam espaço abordagens de 
caráter interacionista, relacionais e situacionais (Barth, 1998 e 2000; 
Poutignat e Streiff-Fenart, 1998; Weber, 1991), apesar do grande peso 
da naturalização da identificação indígena baseada em critérios raciais 
e biológicos entre o senso comum, a opinião pública e, até mesmo, seto-
res acadêmicos conservadores.

Na história tradicional, o índio romantizado e estereotipado, 
habitante de um idílico e longínquo passado ou aprisionado em mu-
seus, coleções etnográficas ou itens folclorizados, não rimava com 
a ativa atuação social daqueles sujeitos contemporâneos, com as re-
presentações que organizavam sobre si e nem com a forma como se 
apresentavam publicamente, rearticulando dinamicamente símbolos, 
práticas e discursos em prol do reconhecimento. Como entender estes 
processos que reúnem, intimamente, transformações de identificações 
sociais, reelaboração cultural e reinterpretação de referenciais do passa-
do? Os usos, os papeis e as relações desses processos com as dinâmicas 
da memória são fundamentais para sua compreensão, pois se fundam, 
eminentemente, no ato de rememorar originalmente o passado, com o 
intuito de construir novas referências que legitimam, fortalecem e dão 
sentido às suas identificações étnicas e mobilizações políticas.

As transformações dos focos das pesquisas antropológicas, as-
sim como a própria constituição de um campo de ação indigenista, se 
relacionam aos processos de mobilização étnica e aos modos como se 
reconfiguram as representações e o reconhecimento dos povos indíge-
nas, com importantes desdobramentos políticos e simbólicos. A íntima 



relação entre teoria e política é fundamental na constituição de um 
“modo de reconhecimento” que, segundo João Pacheco de Oliveira, é 
a “noção que aponta a forma como coletividades e pessoas indígenas 
seriam percebidas e registradas pela sociedade colonial e, depois, na-
cional” (Oliveira, 2011, p. 12).

Em relação à antropologia indígena, no entanto, apenas nas 
primeiras décadas de 1990 temos os primeiros trabalhos sobre as mo-
bilizações étnicas no Ceará, como parte do Projeto Estudo sobre Terras 
Indígenas no Brasil (PETI), do Museu Nacional (UFRJ). Os Tremembé 
foram estudados por Valle (1993) e os Tapeba por Barreto Filho (1993), 
orientados pelo antropólogo João Pacheco de Oliveira Filho. Na bus-
ca de analisarem “(...) o fenômeno do ressurgimento das identidades 
étnicas (indígenas)” no Nordeste, realizariam “(...) originalmente mo-
nografias de orientação etnográfica, (...) resultantes de um prolongado 
trabalho de campo e da utilização de métodos e conceitos antropológi-
cos” (Oliveira, 2004, p. 9). Com pesquisas etnográficas sendo efetuadas 
entre vários povos indígenas do Nordeste (Grunewald, 2004; Brasileiro, 
2004; Martins, 2004), visava-se criar “Uma base consistente e sistemá-
tica de monitoramento do processo de terras indígenas no nordeste, 
envolvendo os diversos agentes sociais diretamente envolvidos com a 
questão” (Oliveira e Leite, 1993, p. I).

Depois disso, vários estudos foram efetuados por novas gerações 
de pesquisadores, em programas de pós-graduação de departamentos 
de Ciências Humanas e Sociais vinculados às universidades públicas, 
aumentando notavelmente a produção durante meados da década de 
1990 e na primeira década do século XX. Esta geração vem realizando 
novas abordagens, a partir de referenciais analíticos que possibilitam 
uma reinterpretação de vários aspectos da história e antropologia indí-
genas no Ceará36.

36  Destacamos os trabalhos antropológicos de Hênyo Trindade Barreto Filho 
(1993), Carlos Guilherme do Valle (1993), Max Maranhão Aires (1994, 2000), Marcos 
Messender (1994), Gérson Augusto Oliveira Jr. (1998, 2006); Roselane Bezerra (2000), 
Joceny de Deus Pinheiro (1999, 2002), Carmén Lúcia Silva Lima (2003, 2007, 2009), 
Juliana Gondim (2010), Analú Tófoli (2010), Alexandre Gomes e João Paulo Vieira 
Neto (2009), Estêvão Palitot (2009 e 2010), Alexandre Gomes (2012), Bruno Ronald 
Silva (2013) e Ronaldo Santiago Lopes (2014).



A partir da década de 1980, a produção teórica e o debate po-
lítico, ao se deslocarem para os movimentos sociais e universidades, 
ressoaram na imprensa e na opinião pública, possibilitando a concreti-
zação de um campo de ação indigenista no Ceará, no qual interagiam 
povos indígenas em processo crescente de organização e diversas 
instâncias da sociedade, como Igreja Católica, universidades, ongs, 
Estado etc., em torno dos embates e disputas de representações sociais 
e construções simbólicas. Essa mobilização culminou em 1994, com a 
realização da 1º- Assembléia Indígena no Ceará. O Jornal “Antena das 
Comunidades”, em 1995, assim noticiou este encontro:

Em 1994 realizamos em Poranga, região de Crateús, a 1ª 
Assembléia Indígena no Ceará, nos dias 26, 27 e 28 de agosto, 
com a presença de 79 indígenas de 7 povos do Ceará e 1 da 
Paraíba: Genipapo, Kalabaça, Kariri, Pitaguary, Potyguara 
de Monte Nebo, Tapeba e Tremembé de Almofala (do Ceará) 
e Potyguara (da Paraíba). O objetivo dessa primeira assem-
bléia, nascido da proposta de nós próprios, indígenas, foi 
para nós se encontrar, se conhecer, conversar juntos, sobre: 
1. As raízes e a história de cada povo indígena: Quem somos
nós; 2. As lutas e enfrentamentos, a nossa resistência; 3. As 
preocupações e dificuldades. No final houve uma Romaria 
à “Cidade dos Cocos”, à 4 léguas de Poranga, a terra sagrada 
dos Kalabaça, com uma caverna muito importante, uma 
localidade também muito bonita e agradável. Para essa 
assembléia várias pessoas, entidades e nós, grupos indíge-
nas, contribuímos. Foi um conjunto de força e solidariedade. 
Lideranças indígenas dos Povos do Ceará: Genipapo-
Kanindé, Kalabaça, Kariri, Pitaguary, Potyguara de Monte 
Nebo, Tabajara, Tapeba e Tremembé de Almofala.37

37  Jornal “Antena das Comunidades”. Sábado, 21 de outubro de 1995. Acervo docu-
mental da etnia Jenipapo-Kanindé. A primeira assembleia indígena no Ceará foi 
marcada pelo encontro inédito entre os índios do sertão com os do litoral. Segundo a 
missionária Margareth Malfliet “Maria Amélia conseguiu o ônibus para trazer uma 
maior representação dos povos do litoral. Todos os indígenas de fora ficaram arran-
chados nas casas das famílias (uma troca de experiências fortalecedora)” (Malfliet, 
2009, p. 426). Um registro importante sobre o encontro é o vídeo 1º- assembleia indí-
gena do Ceará – Poranga.



Neste mesmo ano (1994), era lançada uma publicação resultado 
de uma vasta pesquisa realizada em arquivos regionais e nacionais, vi-
sando efetuar um mapeamento de fontes para a história indígena e do 
indigenismo, que exerceu grande influência “sobre toda uma geração 
de pesquisadores, intitulada Guia de Fontes para a História Indígena 
e do Indigenismo em Arquivos Brasileiros, coordenada pela professo-
ra Maria Manuela Carneiro da Cunha, a partir do Núcleo de Apoio à 
Pesquisa de História Indígena e do Indigenismo (NHII-USP)” (Silva, 
2009, p. 17). No Ceará, a pesquisa foi coordenada pela antropóloga 
Maria Sylvia Porto Alegre, com a contribuição do historiador Francisco 
Pinheiro, professores dos departamentos de Sociologia e História da 
Universidade Federal do Ceará (UFC), respectivamente. Tal publica-
ção demonstra o interesse da questão indígena como objeto de reflexão 
acadêmica, e o papel desempenhado por sujeitos e grupos vinculados 
às universidades como agentes ativos no processo de reconhecimento 
das demandas políticas e sociais das organizações dos povos indígenas, 
a partir do momento em que passaram a investigar questões étnicas e 
apoiá-los publicamente em suas reivindicações.

8. Primeira Assembléia Estadual dos Povos Indígenas no Ceará (Poranga, agosto
de 1994). Acervo da Oca da Memória (Tabajara e Kalabaça de Poranga)

Ao identificar cerca de “11 instituições públicas e privadas 
detentoras de documentos sobre o índio, nos séculos XVIII e XIX” e 



identificar 34 conjuntos documentais, este estudo tornou-se fundamen-
tal para as pesquisas históricas e antropológicas sobre a problemática 
indígena realizadas desde então no Ceará. Ressaltar a importância de 
uma produção cada vez maior de pesquisas sobre a presença indígena 
no Estado (Palitot, 2009), constitui fato deveras simbólico e representa-
tivo, principalmente levando em consideração que “Foi no Nordeste e 
especialmente no Ceará que se inaugurou, em meados do século XIX, 
a extinção indígena no papel. Declarava-se (...) a inexistência de índios, 
para melhor se apoderar de suas terras” (Cunha, 1994, p. 8).

Este processo de mobilização política em torno da identifica-
ção étnica foi denominado por alguns estudiosos de “etnogênese” ou 
“emergência étnica”, abrangendo “tanto a emergência de novas identi-
dades como a reinvenção de etnias reconhecidas” (Oliveira, 2004, p.20). 
O antropólogo argentino Miguel Bartolomé avalia teoricamente a di-
versidade de usos do conceito de etnogênese,

(...) para designar diferentes processos sociais protagoni-
zados pelos grupos étnicos. De modo geral, a antropologia 
recorreu ao conceito para descrever o desenvolvimento, ao 
longo da história, das coletividades humanas que nomea-
mos grupos étnicos, na medida em que se percebem e são 
percebidas como formações distintas de outros agrupa-
mentos por possuírem um patrimônio lingüístico, social 
ou cultural que consideram ou é considerado exclusivo, 
ou seja, o conceito foi cunhado para dar conta do processo 
histórico de configuração de coletividades étnicas como 
resultado de migrações, invasões, conquistas, fissões ou 
fusões (Bartolomé, 2006, p. 39).

Entretanto, o uso do termo não é consenso na antropologia 
brasileira, muito menos os casos em que é utilizado. João Pacheco 
de Oliveira utiliza o termo “ressurgimento das identidades étni-
cas” (Oliveira, 2004), enquanto Edwin Reesink prefere a expressão 
“reemergência” ou “ressurgência”, ao considerar a existência de uma 
emergência historicamente anterior (Reesink, 2000, p. 394-395) (apud 
Vaz Filho, 2010, p.105). Mais de 40 povos indígenas reunidos em maio 
de 2003, em Olinda (PE), no” I Encontro Nacional dos Povos Indígenas 
em Luta pelo Reconhecimento Étnico e Territorial”, afirmaram que 



“Não somos ressurgidos, nem emergentes, somos povos resistentes”38. 
Há de se concordar que o processo de mobilização de grupos sociais 
reivindicando reconhecimento étnico e direitos diferenciados eviden-
cia uma tendência à etnicização da política, ou seja, à politização das 
identificações étnicas.

Na renovação epistemológica necessária à compreensão desses 
processos sociais há uma reinterpretação de clássicas teorias filosófi-
cas e antropológicas, como importantes ferramentas analíticas para a 
compreensão dos processos de mobilização indígena. Dentre os autores 
significativos utilizados nesta construção interpretativa, à nível local 
destacamos, de um lado, Karl Marx – a questão indígena compreendi-
da como resultante da luta de classes e relacionada à divisão social do 
trabalho e à formação de mão-de-obra – presente nas obras do advo-
gado indigenista José Cordeiro (1989, ver epígrafe) e na do historiador 
Francisco Pinheiro (2000).

Por outro lado, na antropologia, destacam-se a influência dos 
postulados de Max Weber e, principalmente, Fredrik Barth, fundamen-
tais nesta ruptura conceitual para os estudos dos movimentos étnicos. 
Esta fértil discussão sobre etnicidade veio ganhando corpo crescente 
na antropologia contemporânea a partir dos anos 1960 (Barth, 1969; 
Cohen, 1969), propondo analiticamente a separação entre etnicidade 
e cultura, desde então definitiva no trato de tais questões (Eriksen; 
Nielsen, 2007).

O compreensivismo weberiano parte de uma perspectiva her-
menêutica, que busca a compreensão (verstehen) e interpretação do 
ponto de vista do outro (seja este “outro” uma cultura ou indivíduo), 
através do entendimento das motivações para as ações sociais. Deste 
modo, a atenção volta-se não para o funcionamento ou a articulação 
do sistema, mas para o entendimento do que motiva os indivíduos a 
agirem de determinada forma. Seus conceitos de “ação social” (e seu 
caráter relacional), 39 “sentido” (o caráter subjetivo do sentido da ação 

38  Carta dos povos indígenas resistentes, 2003.

39  “A ação social (incluindo omissão ou tolerância) orienta-se pelo comportamento 
de outros, seja este passado, presente ou esperado como futuro. Os outros podem 
ser indivíduos e conhecidos ou uma multiplicidade indeterminada de pessoas 



social para os agentes) 40 e “relação social” 41 são fundamentais para a 
percepção da subjetividade como importante fator na construção do 
sentimento de pertencimento a uma coletividade étnica (Weber, 1991; 
Barth, 1998 e 2000; Poutignat e Streiff-Fenart, 1998). Entretanto, se a 
noção de etnicidade

(...) permitiu de modo inconteste um avanço teórico impor-
tante na conceptualização dos grupos étnicos, deixa, 
portanto, subsistir um determinado número de confusões 
que se devem menos, a nosso ver, à diversidade de fenô-
menos que ela abarca do que às divergências conceptuais 
fundamentais mascaradas sob o aparente acordo teórico 
conquistado contra o primordialismo (Poutignat; Streiff-
Fenart, 1998, p. 121).

Seja uma visão primordialista (identificação étnica como algo 
buscado na incessante procura de origens primordiais), seja substancia-
lista (identificação étnica vinculada a um determinado conteúdo, a uma 
substância) ou instrumentalista (identificação étnica enquanto meio 
para alcançar um fim pré-determinado), estas abordagens teóricas têm 
cedido, cada vez mais, espaço a formulações teóricas processuais, como 
as do antropólogo norueguês Thomas Erikssen, ao afirmar que “(...) the 
members of human groups have a ‘innate’ propensity to distinguish 
between insiders and outsiders, to delineate social boundaries and to 
develop stereotypes about ‘the other’ in order to sustain and justify 

completamente desconhecidas. O comportamento só é ação social quando se orienta 
pelas ações de outros” (Weber, 1991, p. 13-14)

40  “(...) o sentido da ação não é algo já dado que de algum modo seja ‘visado’ pelo 
agente como meta de sua ação, mas é a representação que ele, como agente, tem do 
curso de sua ação e que comanda a sua execução. (...) O que motiva a ação não é seu 
sentido, mas o modo como o agente representa para si ao conduzi-la” (Cohn, 1991, p. 
XIV).

41  “Por relação social entendemos o comportamento reciprocamente referido quanto 
a seu conteúdo de sentido por uma pluralidade de agentes e que se orienta por essa 
referência” (Weber, 1991, p. 16).



these boundaries” (Eriksen, 1996, p.1).42 Segundo o autor, poderíamos 
até conceituar etnicidade de modo semelhante a gênero, sexo e idade, 
categorias classificatórias que existem em qualquer sociedade humana, 
entretanto, alerta para os perigos de sua aceitação como um fenômeno 
universal e a-histórico (Erikssen, 1996).

Na obra póstuma de Weber, “Economia e Sociedade” (1922), o 
capítulo “Relações comunitárias étnicas” (Weber, 1991) introduziu for-
mulações que se tornaram fundamentais para a análise das dinâmicas 
interétnicas, redescobertas na esteira das teorias interacionistas. Entre 
estas asserções, Weber já ponderava que toda espécie de comunidade 
é portadora de costumes comuns; que nem toda crença na afinida-
de de origem baseia-se na igualdade de hábitos e costumes, e que a 
crença na afinidade de origem pode ter consequências importantes par-
ticularmente para a formação de comunidades políticas (Weber, 1991, 
p.267-273).

Em trecho clássico, Weber insere a subjetividade enquanto ele-
mento fundamental para a construção do sentimento de comunhão 
étnica, possibilitando a compreensão dos grupos étnicos como formas 
de organização política. Denomina

(...) grupos ‘étnicos’ aqueles grupos humanos que, em vir-
tude de semelhanças no habitus externo ou nos costumes, 
ou em ambos, ou em virtudes de lembranças de colonização 
e migração, nutrem uma crença subjetiva na procedência 
comum, de tal modo que esta se torna importante para a 
propagação de relações comunitárias, sendo indiferente 
se existe ou não uma comunidade de sangue efetiva. (...) A 
comunidade étnica (no sentido que damos) não constitui, 
em si mesma, uma comunidade, mas apenas um elemento 
que facilita relações comunitárias. Fomenta relações comu-
nitárias de natureza mais diversa, mas sobretudo, conforme 
ensina a experiência, as políticas. Por outro lado, é a comu-
nidade política que costuma despertar, em primeiro lugar, 
por toda parte, mesmo quando apresenta estruturas muito 

42  Os membros dos grupos humanos têm uma ‘inata’ propensão para distinguir 
entre insiders e outsiders, para delinear fronteiras sociais e desenvolver estereótipos 
sobre ‘o outro’ em questão para sustentar e justificar essas fronteiras (tradução livre).



artificiais, a crença na comunhão étnica, sobrevivendo esta 
geralmente à decadência daquela, a não ser que diferenças 
drásticas de costumes e de hábito ou, particularmente, de 
idioma o impeçam (Weber, 1991, p. 270).

Alguns símbolos de diferenciação social são evidenciados in-
tencionalmente por “comunidades étnicas” que afirmam, através destes 
sinais (diacríticos), determinadas referências identitárias, emblemas de 
suas diferenças (Barth, 1998; Poutignat e Streiff-Fenart, 1998, p. 194). 
Manuela Carneiro da Cunha afirma, noutro trecho que tornou-se clás-
sico nos estudos sobre etnicidade no Brasil, que a cultura de um grupo 
étnico, na

(...) diáspora ou em situações de intenso contato, não se perde 
ou se funde simplesmente, mas adquire uma nova função (...) 
enquanto se torna cultura de contraste (...) tende ao mesmo 
tempo a se acentuar, tornando-se mais visível, e a se simpli-
ficar e enrijecer, reduzindo-se a um número menor de traços 
que se tornam diacríticos (Cunha, 2009, p.237).

Poderíamos considerar os objetos enquanto construtores destas 
fronteiras étnicas? Objetos, num espaço museal ou utilizados social-
mente de modos os mais diversos, nas esferas rituais, em atos públicos, 
reuniões e/ou escolas: qual a relação entre objetos, identificações sociais 
e étnicas e memória? Até que ponto os objetos se constituem como par-
te do processo de organização social das diferenças?

2.1.1 Revisitando Fredrik Barth: cultura como fluxo, 
descontinuidade e variação

Barth admite a fundamental influência da perspectiva interacionista 
do sociólogo Erving Goffman (1922-1982) na formulação das modernas 
teorias sobre etnicidade (2000b). Goffman, por sua vez, sistematiza al-
guns princípios fundamentais do interacionismo simbólico, propondo 
a compreensão da sociedade a partir do estudo da interação cotidiana. 
A interação é considerada um processo fundamental de identificação 



e diferenciação de indivíduos e grupos, que não existem isoladamente, 
mas apenas em relação uns com os outros – procurando incessante-
mente uma posição de afirmação pela diferenciação (1963 e 1959). O 
desempenho dos papéis sociais se relaciona com o modo como cada in-
divíduo concebe sua imagem e a pretende manter. Goffman considera o 
mundo como uma espécie de teatro, no qual indivíduos e grupos repre-
sentam de acordo com as circunstâncias, se diferenciando por rituais 
posições distintivas (Goffman, 1985). A problematização do sociólo-
go sobre a relação entre estrutura social e a problemática do ator, será 
transposta, de sociedades modernas e urbanas, para os grupos étnicos 
em interação, por Fredrik Barth (2000).

A construção teórica mais influente de Barth foi expressa na 
introdução da coletânea “Grupos étnicos e suas fronteiras” (Groups 
Ethnics and Boundaries), de 1969. O escrito sistematizou as principais 
tendências e renovações teóricas da época num texto curto, enxuto e 
que enumera alguns pontos-de-vista que tornar-se-ão fundamentais: a 
etnicidade como fenômeno social e político, não especificamente cul-
tural; a fronteira étnica define o grupo, não o material cultural que ele 
contém; a relação define os grupos étnicos, não sua cultura; a relação 
dos grupos (re)define o significado da cultura. Barth critica a idéia de 
identidade étnica relacionada mecanicamente enquanto mero aspecto 
da cultura, da história ou do território próprios de um grupo, propondo 
uma conceituação processual para a definição das fronteiras (bounda-
ries), construídas nas diferentes situações de interação entre os grupos 
sociais e étnicos (2000).

Tomando o contrapé das abordagens etnológicas clássicas 
que pressupõem a estabilidade das entidades sociocultu-
rais identificadas como ‘grupos étnicos’ e problematizam 
a mudança sob a forma do empréstimo ou da acultura-
ção, a abordagem de Barth pressupõe o contato cultural e 
a mobilidade das pessoas e problematiza a emergência e a 
persistência de grupos étnicos como unidades identificáveis 
pela manutenção de suas fronteiras (Poutignat; Streiff-
Fenart, 1998, p. 112).

A obra de Barth é paradigmática nos estudos sobre etnicida-
de porque rompe com uma visão essencialista, amplia a visão sobre o 



fenômeno étnico e estabelece uma separação definitiva entre o concei-
to de “etnicidade” dos de “raça” e “cultura” (Eriksen, 1996). Em sua 
análise, o grupo étnico se constitui como categoria de atribuição/
identificação que propicia a interação e a organização entre os sujeitos, 
buscando nas fronteiras étnicas os elementos da interação social, num 
enfoque relacional (Barth, 1998). Este é um imperativo categórico de 
grande influência nos estudos atuais sobre etnicidade e, justamente por 
conta de um uso quase indiscriminado, uma série de críticas vêm sen-
do feitas, propondo uma reavaliação da utilização deste instrumental 
analítico, à luz de diferentes materiais empíricos (Reesink, 2008 e 2010; 
Villar, 2004).

Devemos tomar precauções para não generalizar, através de 
conceitos totalizadores, processos históricos, espacial e socialmente 
localizados. Utilizamos a noção de fronteira (boundarie) enquanto di-
namizadora das relações entre os grupos, atentando para a história e o 
contexto local, nos quais experiências particulares se configuram como 
processos sociais, por isto a importância atribuída à análise etnográfica. 
“Culturas diferentes, historicidades diferentes” (Sahlins, 2003, p. 11).

Outros aspectos de sua obra – alguns presentes na própria 
introdução, outros no seu artigo revisionista escrito 25 anos depois 
(Barth, 2000) – apesar de trazerem diversas importantes contribui-
ções teóricas a este debate, ainda permanecem pouco articulados em 
análises contemporâneas. Barth admitiu, em 1994, que o aspecto que 
mais frutificou daquelas contribuições de 1969, foi “The empirical strat-
egy (...) was to give particular ethnographic attention to persons who 
change their ethnic identity: a discovery procedure aiming to lay bare 
the processes involved in the reproduction of ethnic groups” 43 (Barth, 
2000, p. 10).

A discussão moderna sobre etnicidade reflete as transforma-
ções da antropologia contemporânea. Na obra de Ulf Hannerz, “(...) o 
conceito de cultura foi redefinido para significar fluxo, processo e inte-
gração parcial, em vez de sistemas de significados estáveis e demarcados” 

43  “A estratégia empírica de conceber atenção etnográfica particular para pessoas 
que variam sua identidade étnica, sistematizando um procedimento com o objetivo 
de situar e revelar os processos envolvidos na reprodução dos grupos étnicos” (tradu-
ção livre).



(Eriksen e Nielsen, 2007, p. 205). É importante perceber “sociedade e 
cultura principalmente como fenômenos históricos”, ao invés de “es-
truturas e padrões atemporais e imutáveis” (Eriksen e Nielsen, 2007, p. 
213-214). De certo modo, as asserções barthianas, feitas há mais de qua-
renta anos para os estudos sobre etnicidade, já antecipavam um mo(vi)
mento reflexivo da antropologia contemporânea. Para Marc Augé, em 
análise antropológica,

É preciso sair de si, a sair de seu entorno, a compreender que 
é a exigência do universal que relativiza as culturas e não o 
inverso. É preciso sair do cerco culturalista e promover o 
indivíduo transcultural, aquele que, adquirindo o interesse 
por todas as culturas do mundo, não se aliena em relação a 
nenhuma delas (Augé, 2010, p. 107).

Nossa abordagem se fundamenta num olhar que prioriza os 
modos como indígenas vivencia(ra)m as relações interétnicas, tan-
to na dinâmica de interação com o Estado (“contato”), quanto numa 
“perspectiva” indígena e de sua cosmologia para a interpretação dos 
processos, na percepção dos sentidos com que os grupos étnicos res-
significaram suas culturas e memórias (Oliveira, 2004; Castro, 1999). 
Realizaremos uma abordagem sócio-política do “contato”, junto a uma 
compreensão “internalista”, olhares que serão articulados através da 
análise dos objetos. Este viés ecoa como parte da superação das teo-
rias da aculturação e do assimilacionismo (Silva, 2005), rompendo com 
uma “etnologia das perdas culturais”, e compartilhando da visão dinâ-
mica, relacional e situacional de cultura, enquanto processo histórico e 
social (Oliveira, 2004 e 1999).

Segundo Fredrik Barth, quando “(...) atores usam identidades 
étnicas para categorizar a si mesmo e outros, com objetivos de intera-
ção, formam grupos étnicos no sentido organizacional” (Barth, 1998, 
p. 194). Admitir a influência e importância das formulações barthia-
nas não significa se resumir a elas enquanto ponto de vista teórico. O 
artigo citado, Enduring and emerging issues in the analysis of ethnicity 
(Questões permanentes e emergentes na análise da etnicidade) (1994), 
que atualiza sua visão sobre o debate, Barth retoma as formulações 
de então e atualiza suas ideias, dialogando com as transformações da 



teoria na antropologia contemporânea. Enfatiza que o atual momen-
to é muito mais propício para a aceitação das formulações daquela 
época por conta da desconstrução do conceito de cultura como algo 
homogêneo ter se fortalecido durante as últimas décadas do século 
XX (Barth, 2000).

A partir da percepção de que “a variação empírica em cul-
tura é global e contínua” (Barth, 2000, p.14), Barth estabelece um 
conceito de cultura como fluxo, continuidade e variação, opondo um 
conteúdo cultural às fronteiras constituidoras dos grupos. Segundo 
ele, fluxos culturais podem ser observados em qualquer população, 
“é contraditório e incoerente, e é distribuído diferenciadamente sobre 
pessoas posicionadas de forma variada” (Barth, 2000, p.14). Para en-
tender a constituição das identificações étnicas, deve-se atentar para 
as experiências das quais é formada e não para um suposto “inventá-
rio homogeneizado de manifestações”, um todo cultural exclusivo e 
uniformizado. “A questão é analisar os processos de fronteiras, não 
enumerar uma soma de conteúdo, como num velho modelo de traços 
e limites”, ou seja, perceber os fluxos culturais em campos de conti-
nuidade e de distribuição, trocas e contatos variados entre os grupos 
étnicos e sociais (Barth, 2000, p.14-15).

Barth define três níveis de interpenetração dos processos étni-
cos que devem ser considerados analiticamente, embora inseparáveis: 
um nível micro (individual), um nível médio (dos movimentos étnicos) 
e um nível macro (aparelho estatal) (Barth, 2000, p. 20-30). Introduz, 
como atualização do seu pensamento, a importância que concede ao 
diálogo entre grupos e Estado na construção da etnicidade.

Uma formulação consolidada diz respeito à consideração da 
identificação étnica como um traço da organização social e não como 
expressão da cultura, ou seja, etnicidade compreendida justamente 
como o processo de organização social das diferenças através das in-
terações. O deslocamento do foco analítico ocorre da cultura para 
as fronteiras (sua construção, manutenção e redefinição) e “processos 
de recrutamento” – “grupos étnicos e suas distinções são produzi-
dos sobre interações particulares, históricas, econômicas e políticas 
circunstanciais, altamente situacionais e não primordiais”. A cons-
tituição da identificação étnica é formada a partir de processos de 
atribuição e autorreconhecimento, assim os indivíduos e grupos 



vivenciam sua etnicidade como organização social das próprias dife-
renças (Barth, 2000).

No texto de 1994, Barth critica a reificação da categoria cul-
tura por parte dos antropólogos que, idealmente, “imaginam como o 
primitivo caracteriza sua cultura”, “atribuindo propriedades para eles, 
homogeneizando e essencializando eles”. Considera o que denomina 
de uma “organização empresarial como parte dos interesses étnicos”: a 
mobilização de grupos étnicos como empreendimentos políticos cons-
cientemente liderados, e não “expressão direta da ideologia do grupo ou 
da vontade popular”. Neste sentido, será útil a noção de “empreendedo-
rismo étnico” (Barth, 2000).

Seria inocência não considerar as relações de poder entranhadas 
aos processos de construção social da memória. “(...) há o lugar do ator 
numa hierarquia social que dá peso estrutural a sua ação acarretando 
conseqüências maiores ou menores para outros atores” (Sahlins, 2008, 
p. 133). O cacique Sotero, do povo Kanindé, estabelece uma consciente
relação entre os objetos e o poder da memória, que se materializa na 
seleção de peças para a formação de um acervo material diversificado e 
a organização de um espaço para sua guarda e armazenamento, com a 
atribuição de uma série de significados, relacionados com o processo de 
construção da etnicidade e da memória indígena.

Sotero conta, ao apresentar o acervo do MK, que “(...) Essa re-
portagem aqui foi a primeira reunião que fui, eu recebi a carta e fui, em 
Maracanaú, e trouxe a história dessa reunião. Da história que nasceu o 
nosso grupo indígena”. 44 Segundo Sahlins

Acima de tudo, na fala as pessoas colocam os signos em rela-
ções indexicais com os objetos de seus projetos, pois esses 
objetos formam o contexto percebido, para a fala como ativi-
dade social. Tal contexto é de fato um contexto significado: 
os significados de seus objetos podem até ser pressupostos 
pelo ato de discurso (2008, p. 23-24).

44  Entrevista com o cacique Sotero, realizada por Alexandre Oliveira Gomes, em 15 
de maio de 2011.



O cacique dos Kanindé continua e, ao apresentar os objetos, 
lhes atribui sentidos: “Aqui é da nossa rezadeira que tem aqui e faz re-
médio. Esses aqui foi que fui num encontro em Brasília e pedi pra ficar 
junto com eles aqui e tirar uma foto, eles aceitaram. São cacique e pajé 
da Amazônia”.

Além da importância teórica, Barth estabelece dois proce-
dimentos metodológicos que podem contribuir para uma “análise 
processual étnica”: 1. Observar a variação da cultura na totalidade de 
uma população plural; 2. Identificar processos que geram e produzem, 
notavelmente, as maiores descontinuidades culturais (Barth, 2000, 
p.15). Propõe duas questões problemáticas, das quais nos deteremos 
mais profundamente na primeira: qual é a diferença cultural organiza-
da pela etnicidade?” (Barth, 2000, p.30) 45. Tratemos dos objetos.

Diversos povos indígenas vêm se apropriando crescentemente 
da construção de espaços museológicos para o fortalecimento de sua 
organização política em todas as regiões do Brasil e do mundo. Como 
aspectos próprios da antropologia contemporânea, os antropólo-
gos Thomas Eriksen e Finn Nielsen apontam para as dificuldades nas 
distinções entre “nós e eles, observador e observado”, afirmando que 
“‘Nativos’ são perfeitamente capazes de identificar a si mesmos e se 
mostram cada vez mais avessos a tentativas antropológicas que se pro-
põem a ditar quem eles ‘realmente’ são” (Eriksen e Nielsen, 2007, p. 193). 
Este movimento teórico e reflexivo da antropologia ocorre numa época 
de crescente mobilização social dos povos indígenas em todo mundo. 
“Esse tipo de autoconsciência cultural, conjugado à exigência política de 
um espaço indígena dentro da sociedade mais ampla, é um fenômeno 
mundial característico do fim do século XX” (Sahlins, 1997b, p.127).

Por seu turno, o museu indígena “serve para manter ou recu-
perar a posse de seu patrimônio cultural material”, permitindo uma 
“apropriação simbólica do que é seu, ao elaborar o que significa em 
sua própria linguagem” (Lersch e Ocampo, 2004, p. 3). Esta tipologia 
de museu dá “visibilidade à cultura indígena”, tornando-se “um centro 
de referência de memória, de documentação e de pesquisa” através da 

45  A segunda seria: “E como debater, simultaneamente, a cultura e os grupos sociais 
por meio de fronteiras? (Barth, 2000, p.30).



realização de “um vasto conjunto de ações” (Vidal, 2008, p. 175). Nos 
museus indígenas, “Eles têm voz ativa e falam em primeira pessoa, seja 
na organização das narrativas museográficas, na condução de projetos 
educativo-culturais, ou na realização de procedimentos técnicos, tais 
como ‘restauração de peças’ e ‘identificação’ de fotos, objetos e matérias-
-primas” (Chagas, 2007, p. 190).

Relacionamos esta “descoberta” com a necessidade que os 
movimentos indígenas possuem de construir representações sobre si, 
num momento em que “As organizações de povos indígenas haviam 
sido formadas. Os direitos coletivos nas terras natais históricas esta-
vam sendo reconhecidos e as demandas por terra faziam pressão com 
algum sucesso”, como aponta Adam Kuper, ao se referir a um processo 
de dimensões mundiais (2008, p. 277). Este processo vem acompanha-
do pela elaboração de declarações e resoluções internacionais, como 
a Convenção 169 da Organização Internacional do Trabalho (OIT) – 
“Sobre Povos Indígenas e Tribais” (1989) e a “Declaração das Nações 
Unidas sobre os Direitos dos Povos Indígenas” (2007).

A definição de grupo étnico e suas implicações políticas se 
transpõem do campo teórico para o terreno jurídico, em processos por 
vezes polêmicos e conflituosos de reconhecimento e disputa territorial. 
Nesse campo, os embates em torno dos conceitos de etnogênese e emer-
gência étnica ocorrem pari passu à organização social de grupos que 
articulam discursos étnicos, que transformam as formas de narrar o 
seu passado articuladas a uma identificação em busca de reconheci-
mento. Direitos sociais conquistados, como a demarcação territorial e 
políticas públicas diferenciadas, como às vinculadas à saúde, ao siste-
ma de cotas nas universidades e/ou auxílios financeiros, complexificam 
ainda mais o debate sobre os processos de afirmação étnica, nas arenas 
teórica, jurídica e político-institucional.

Se outrora, os povos indígenas foram classicamente os “re-
presentados”, atualmente protagonizam processos de musealização, 
constroem sentidos sobre a cultura material e exigem, em muitos casos, 
o repatriamento de coleções formadas em contextos colonialistas ou
imperialistas, como no Canadá e na Austrália (Clifford, 2011; Turnbull 
e Pickering, 2010). Segundo o historiador Ulpiano Bezerra de Meneses,



“(...) como afronta étnica que, por exemplo, minorias e grupos 
indígenas entenderam a ‘publicização’ dos despojos de seus 
ancestrais. E nessa rota é que se encaminharam as tentativas 
de solução: a partir da década de 70, a legislação americana 
sobre patrimônio cultural passou a incluir dispositivos explí-
citos referentes a tais problemas. O mesmo contexto permite 
também esclarecer que não é a transferência do objeto pes-
soal para o espaço público que é relevante, mas o controle dos 
significados que tal transferência implica. Por isso é que gru-
pos étnicos reivindicaram e assumiram, nos Estados Unidos, 
Canadá, Austrália, a organização e gestão integral de museus 
antropológicos (agora chamados de museus ‘étnicos’), para 
assegurarem a preservação de uma determinada auto-ima-
gem, no deslocamento que a exposição pública provoca, do 
valor de uso para o valor cognitivo, possível de ser extraído 
de restos funerários e de objetos (inclusive os pessoais e per-
sonalizados), focos de disputa sobre o “direito à História” 
(Meneses, 1993, p.98).

Esta ruptura política e conceitual abriu um importante espaço 
para uma revisão do olhar antropológico sobre o “outro” construído 
através da cultura material. São inspiradoras as abordagens prove-
nientes dos estudos recentes de coleções etnográficas, que privilegiam 
ações e processos colaborativos junto aos povos representados nos 
acervos. Neste sentido, destacam-se os trabalhos sobre a Coleção 
Carlos Estevão de Oliveira (Museu do Estado de Pernambuco) 
(Athias, 2010); a Coleção Thomaz Pompeu Sobrinho (Museu do Ceará) 
(Gomes, 2012); a coleção etnográfica do Museu Paraense Emilio 
Goeldi (Velthen, 2012); a coleção do povo Xikrim, sob a salvaguarda 
do Museu de Arqueologia e Etnologia/USP (Silva e Gordon, 2013); e 
as coleções etnográficas preservadas no Museu do Índio (FUNAI/RJ) 
(van Velthen, 2012, p.63), entre outros. Se outrora os grupos indígenas 
foram retratados através de diversas formas de colecionamento (como 
a coleta de objetos ou o registro fotográfico), as tendências atuais 
partem de demandas das organizações indígenas: ampliar a acessibi-
lidade aos acervos produzidos sobre eles, incorporando e analisando 
os sentidos dos objetos sob suas óticas e cosmologias (Velthen, 2012; 
Gomes, 2012; Vidal, 2008, Freire, 1998).



O estudo e a formação dos museus indígenas ocorrem nesse 
contexto, como parte de processos contemporâneos de atuação étnico-
-política e teórico-metodológica pós-coloniais, nos quais se questionam 
os fundamentos autoritários e de dominação do conhecimento do 
mundo ocidental sobre o “outro”. Segundo James Clifford,

(...) a prática da representação intercultural está hoje mais do 
que nunca em xeque. O dilema atual está associado à desin-
tegração e à redistribuição do poder colonial nas décadas 
posteriores a 1950 e às repercussões das teorias culturais 
radicais dos anos 1960 e 1970. Após a reversão do olhar em 
decorrência do movimento da ‘negritude’, após a crise de 
conscience da antropologia em relação ao seu status liberal no 
contexto da ordem imperialista, e agora que o ocidente não 
pode mais se apresentar como o único provedor de conhe-
cimento antropológico sobre o outro, tornou-se necessário 
imaginar um mundo de etnografia generalizada (Clifford, 
2011, p. 18).

Formulações recentes vem construindo um conceito de cultu-
ra que considere os contatos, as trocas, os fluxos, as descontinuidades 
e as variações, como categorias analíticas que possibilitem estudar as 
relações e dinâmicas sociais, seja na diferença (antropologia), seja na 
temporalidade (história), ou na fusão destes horizontes – a opção aqui 
proposta. As proposições barthianas foram pioneiras entre formulações 
antropológicas que vêm extrapolando as fronteiras das relações interét-
nicas (Barth, 1998 e 2000), como postulados da própria renovação em 
teoria social. “Este mundo moderno, multivocal, torna cada vez mais 
difícil conceber a diversidade humana como culturas independentes, 
delimitadas e inscritas. A diferença é um efeito de sincretismo inventi-
vo” (Clifford, 2011, p. 19).

Na trajetória desta pesquisa, foi preciso compreender como 
ocorreu a organização política deste grupo de caçadores e agricultores 
rurais enquanto povo Kanindé, para desvendar os significados cons-
truídos sobre os objetos musealizados. Afinal, estamos lidando com um 
“(...) processo de autoatribuição de rótulos étnicos por grupos que, até 
determinado momento, eram tomados indistintamente como sertane-
jos ou caboclos” (Arruti apud Vaz Filho, 2010, p. 105).



O surgimento de museus indígenas, bem como dos museus co-
munitários, eco-museus, museus de território, dentre outros, é apontado 
como aspecto das renovações das instituições museológicas contempo-
râneas. Nesse contexto, que anda “(...) na contramão de uma concepção 
tradicional de museu, movimentos sociais organizados já despertaram 
para a potencialidade que os espaços de memória têm na construção de 
uma escrita da história que evidencie sua ação enquanto sujeitos sociais 
(...)” (Gomes, 2009b, p.402). o museólogo português Mário Moutinho 
aponta que esta aproximação dos museus com os contextos nos quais 
estão inseridos, “(...) tem provocado a necessidade de elaborar e escla-
recer relações, noções e conceitos que podem dar conta deste processo” 
(Moutinho, 1993, p.6). Neste sentido, as noções de “coleção-objeto” 
cedendo espaço para a de “patrimônio”, a de “público-visitante” para 
“população” e a de “edifício” para a de “território” (Cândido, 2003, p.54; 
Varine, 2012), possibilitam a “(...) participação da comunidade na defi-
nição e gestão das práticas museológicas, a museologia como factor de 
desenvolvimento, as questões de interdisciplinaridade, a utilização das 
‘novas tecnologias’ de informação e a museografia como meio autôno-
mo de comunicação” (Moutinho, 1993, p. 6). A aproximação de museus 
com movimentos sociais, sem dúvida, são apropriações consciente-
mente orquestradas por conta de sua eficácia como espaço construtor e 
difusor de representações sociais.

Objetos e coleções etnográficas que se localizavam em dinâ-
micas e escalas de poder oriundas de relações de pesquisa, na qual 
os indígenas eram o objeto de estudo, reconfiguram-se nos processos 
museológicos “dos” indígenas. E, nesta perspectiva de compreender os 
processos de auto-representação, nos direcionamos ao estudo da visão 
indígena sobre si e, consequentemente, sobre sua história e os sentidos 
que possuem suas memórias. O sentido atribuído aos objetos e memó-
rias, quando ressignificados no colecionamento dos museus indígenas, 
é produto de uma estratégia retórica que textualiza a experiência so-
bre si, reordena discursos de poder representacional e estabelece 
contra-narrativas. Nos cabe não reificar nem monumentalizar, não es-
sencializar nem naturalizar, mas analisar como documento (Le Goff, 
1990) e sentido (Oliveira, 2000) as representações construídas, sejam 
através dos objetos dos museus indígenas ou das coleções etnográficas, 



na historiografia oficial ou nas reinvenções orquestradas sob as diferen-
tes lógicas de um “regime de memória” indígena (Oliveira, 2011).

2.2 Apontamentos para uma história Kanindé: documentos, 
estudos, representações, trajetória

“2º- (condição da proposta de paz) Que o dito rei d. Pedro, 
e seus sucessores, sejam obrigados a guardar-lhe e fazer-lhe 
guardar por seus governadores e capitães-generais a liberdade 
natural em que nasceram e em que pelo direito das gentes 
devem ser mantidos, como os mais vassalos portugueses; e 
do mesmo modo a liberdade de suas aldeias; e que nenhuma 
em tempo algum possa ser pessoa alguma de qualquer sexo, 
maior ou menor, da nação janduí, escrava nem vendida por 
qualquer título, motivo ou ocasião que seja passada, presente 
ou futura” – Assento das pazes com os janduís, 10/04/1692 
(Puntoni, 2002, p.300).

Kanindé, Jenipapo e Paiacú são representados em relatos e estu-
dos históricos como grupos de parentesco, parte do grande tronco dos 
Tarairiú. A partir do século XVII são retratados batalhando no sertão, 
unidos ou em lados contrários e, posteriormente, sendo aldeados em 
Monte-mor (Baturité) e Pacajus, no Ceará. Neste ínterim, realizaram 
migrações de itinerários pouco esclarecidos. Os Kanindé (ou Canindé, 
como é mais comum em fontes e estudos), cuja presença já era registra-
da nas primeiras obras sobre a história do Ceará como um dos grupos 
étnicos do sertão, foram apontados em constante circulação no inte-
rior da capitania, mas habitando áreas próximas à bacia hidrográfica 
dos rios Choró, Quixeramobim e Banabuiú. As informações históri-
co-bibliográficas enfatizam a localização geográfica, os vínculos de 
parentesco e a catequese. Um dos documentos mais significativos regis-
tra que cinquenta casais de “tapuyos da naçam Canindês” 46 receberam 
uma data de sesmaria em 1734, sendo reunidos aos Jenipapo, em 1739 

46  “Registro de data e sesmaria aos tapuios da nação Canindé”, de 17 de agosto de 
1734. Datas de Sesmarias do Ceará, vol.12, nº-108.



e, em 1764, transferidos para a vila de Monte-mor-o-novo-D’América 
(atual cidade de Baturité).

Segundo o Dr. Théberge, “Os Canindés, de raça tapuia, ocu-
pavam as vertentes do rio Curu, ao poente da serra de Baturité, foram 
com os Quixelôs (...) reunidos em Missão pelos jesuítas no lugar que 
ainda hoje conserva seu nome” (Théberge, 2001, p. 80). Alencar Araripe 
informava que faziam parte de uma “(...) tribo numerosa, que percorria 
as margens do Banabuiú e do Quixeramobim, e os territórios circunvi-
zinhos”, parentes dos Genipapos, “que viviam nos distritos de Baturité 
e Russas, e cabeceiras do rio Choró”. Faziam parte de um grande e di-
versificado conjunto de povos habitantes do sertão no século XVIII, 
representados no Ceará, além dos três já citados, pelos Jucá, Quixelô, 
Anacé, Reriu, Panati, Quitariús, dentre muitos outros (Studart Filho 
apud Silva, 2006, p.58).

Os Tarairiú foram, juntamente com os Kariri, duas das nações 
mais bem documentados do período colonial no sertão. Isso, dentre 
outros fatores, pela imposição de uma forte resistência à conquista e 
ocupação das ribeiras dos grandes rios por onde pervagavam, como 
o Açu, o Jaguaribe e o São Francisco, entre os séculos XVII e XVIII.
Eram povos do tronco linguístico macro-jê (Puntoni, 2002; Pompa, 
2003; Pires, 2002; Studart Filho, 1962 e 1963). Importantes infor-
mações históricas acerca dos grupos Tarairiú podem ser obtidas em 
fontes documentais de origem holandesa, a quem se aliaram em mui-
tas ocasiões47.

Vestígios da trajetória histórica da nação Kanindé permitem 
acompanhar interações e contatos realizados no território da capita-
nia do Siará durante o século XVIII, interagindo com diferentes frentes 
de invasão e conquista das terras. O ritmo de concessão de datas de 
sesmarias e sua distribuição permitem-nos acompanhar o processo de 
invasão por dois caminhos, principalmente, para entender como ocor-
reu o contato com os Canindé. Para a chegada na região do chamado 
“sertão de Canindé”, através da serra de Baturité; e para a ocupação do 

47  Ver, principalmente, as obras dos cronistas Gaspar Barléus (História dos feitos 
recentes praticados durante oito anos no Brasil e noutras partes sob o governo do ilus-
tríssimo João Maurício conde de Nassau, de 1647) e Roulox Baro (Relação da viagem 
ao país dos tapuias, de 1647), e as pinturas de Albert Eckhout e Frans Post.



chamado “sertão de Quixeramobim”, pelos rios Jaguaribe e Banabuiú. 
Nesta confluência de frentes colonizadoras, os Canindé se deslocaram, 
territorializaram e migraram, até chegarem em Baturité, onde são re-
gistrados em 1764, data em que o aldeamento é transformado em vila, 
como veremos.

Ao adotarem o etnônimo Kanindé, em 1995, parte das famílias 
do Sítio Fernandes vinculavam-se a um povo com uma longa traje-
tória histórica e de guerra. Um dos registros mais antigos remonta a 
Canindé, principal dos Janduís (Joã-Duim, Jandowins), na segunda me-
tade do século XVIII, um dos principais povos envolvidos nas batalhas 
da Guerra dos Bárbaros. Os Janduís habitavam uma grande área do 
sertão, divididos em vários subgrupos que impuseram forte resistência 
ao estabelecimento das fazendas de gado e ao avanço da ocupação lu-
sitana através da empresa pastoril no interior brasileiro (Abreu, 1963).

Os Janduís, como Tarairiú, segundo Pedro Puntoni, eram 
“(...) naturais do sertão de fora, principalmente nas capitanias do Rio 
Grande e Ceará, estavam divididos em diversas nações, em disputa en-
tre si, que levavam o nome de seus chefes (ou ‘reis’), como os janduís, 
canindés, paiacus, jenipapoaçus, icós, caborés, capela etc” (Puntoni, 
2002, p. 81-82). Entre 1630 e 1654, “(...) haviam sido aliados incondicio-
nais dos holandeses”, por conta disso, “(...) se viram desamparados após 
a expulsão daqueles em 1654” (Puntoni, 2002, p. 86-87).

Canindé (...) era o principal dos chamados janduís, que 
haviam sido governados no tempo dos holandeses pelo ‘Rei 
Janduí’ e haviam realmente feito guerra contra os portugue-
ses por longos anos. Em 1692, porém, Canindé acabaria por 
se render e firmar um acordo de paz, indo morrer com os 
seus em um aldeamento jesuíta, Guaraíras, futura vila de 
Arez. Esses janduí eram chamados, por vezes, de canindés 
(Puntoni, 2002, p.86).

Pedro Puntoni (2002) e Cristina Pompa (2003) escreveram 
trabalhos seminais para a compreensão histórica e antropológica dos 
grupos étnicos do sertão nos séculos XVII e XVIII, dentre eles, os 
Canindé. Destacamos também a pesquisa de história social de Eudes 
Gomes (2009), sobre poder e militarismo na capitania do Siará-Grande 
setecentista. Não é nosso objetivo elaborar uma trajetória histórica 



detalhada sobre o grupo. No entanto, não nos furtaremos à interpreta-
ção de documentos e estudos que apontam para uma trajetória da nação 
Canindé no século XVIII e constroem representações fundamentais 
para entendermos, posteriormente, as diversas apropriações ensejadas 
através dos objetos e documentos musealizados no acervo do MK.

O “Assento de pazes com os Janduí”, de 10 de abril de 1692, 
foi um acordo firmado entre o rei de Portugal e o Principal dos jan-
duís, o chefe Canindé. Segundo o documento, Canindé liderava “toda 
a nação janduí, difundida em 22 aldeias, sitas no sertão que cobre a 
capitania de Pernambuco, Itamaracá, Paraíba e Rio Grande, em que 
há 13 para 14 mil almas e 5 mil homens de arco, destros nas armas de 
fogo” (Puntoni, 2002, p.300). O tratado tinha por objetivo estabelecer 
“uma paz perpétua para viver esta nação e a portuguesa como amigos”. 
Implicitamente, garantir a própria liberdade era um dos principais ob-
jetivos dos Janduís.

Entre as dez condições do tratado de paz, destacamos algumas, 
representativas da agência indígena no processo: o estabelecimento de 
laços de vassalagem entre Janduí e o rei de Portugal; a garantia da “li-
berdade natural” dos índios e suas aldeias; que batizariam e seguiriam 
“a lei cristã dos portugueses”; que defenderiam a possessão portugue-
sa de “armadas inimigas”; fariam guerra aos índios que a fizessem aos 
portugueses; os avisariam sobre ouro e prata encontrados em suas ter-
ras; permitiriam o repovoamento dos currais de gado ao longo dos rios 
principais, que haviam sido devastados, desde que garantissem as terras 
suficientes para suas aldeias e que recebessem devidamente o pagamen-
to por trabalhos feitos e serviços prestados aos portugueses (plantio, 
pescaria, colheitas etc.) (Puntoni, 2002, p.300-301).

Os Janduís, segundo o tratado, eram “(...) a nação mais valorosa 
e pertinaz na sua defesa e ódio dos portugueses (...), os mais atrozes” 
(Puntoni, 2002, p. 301). Nações de guerra, nas primeiras décadas do sé-
culo XVIII, os Canindé se envolveram em diversas ações de resistência, 
antes de solicitarem uma sesmaria, em 1731. “(...) a fama de irredentos e 
a relativa autonomia que conseguiram manter, muito em capacidade de 
incorporarem as técnicas militares de invasores (armas de fogo ou mes-
mo estratégias), transformou os Tarairiú nos protagonistas principais 
das guerras dos bárbaros” (Puntoni, 2002, p.87). Puntoni compreende 
esta guerra como uma série de focos de uma resistência descentralizada, 



que se expressaram em vários conflitos dispersos contra a invasão e 
ocupação efetiva do sertão através do estabelecimento de fazendas e 
currais de gado, ao longo dos principais rios e povoações.

Carlos Studart Filho sugere uma trajetória para os Canindé, 
entre 1699 e 1764. Segundo ele, no início do século XVIII habitavam 
nas cabeceiras do rio Curu e nas ribeiras dos rios Quixeramobim e 
Banabuiú, próximos aos Jenipapo, ambos parentes dos Janduís. O autor 
relata que uma parte dos Canindé foi reunida aos “Sucuru” (umas das 
antigas denominações com que os Xukuru/PE são retratados), que era 
o nome de uma aldeia liderada pelo chefe Canindé, para formar a al-
deia de Boa Vista, em Mamanguape, na Paraíba (Studart Filho, 1963b, 
p.195-199)48.

Juntamente com seus parentes Jenipapo, os Canindé partici-
param de diversas ações de ataque a povoações e vilas nos primeiros 
anos do século XVIII. Atuaram ativamente no grande levante de 1713, 
que sacudiu a capitania do Siará-Grande, quando a única vila (Aquiraz, 
criada em 1699, e que também era a sede) foi destruída, aliados aos 
Jenipapo, Paiacu e outros grupos. Desde então, foram combatidos com 
maior veemência. Existe registro de um grande massacre contra os 
Canindé, ordenado pelo capitão-mor Salvador Aires da Silva, ocorrido 
em 1721, no interior de uma igreja na aldeia de São João, num local 
chamado Boqueirão, onde assistia o padre Antônio Caldas Lobato, 
que denunciara tal atitude ao rei de Portugal, em 1722 (Studart Filho, 
1963b, p. 196).

48  O historiador Pedro Puntoni considera que os atuais Xukuru, de Pesqueira/PE, 
são “(...) tarairiús que haviam sido aldeados, pelos oratorianos, principalmente nas 
aldeias de Ararobá (...)” (2002, p. 86). Nesse sentido, não acredita “(...) que os moder-
nos xucurus estão de todo enganados em referenciá-lo como grande líder”, ao que 
também, defende, “(...) deveriam fazê-lo os jenipapo-canindé e os paiacus do Ceará 
(...)”. Acreditamos que Puntoni, quando da realização da pesquisa que resultou na 
publicação da obra, não tinha conhecimento da mobilização dos Kanindé de Aratuba 
e Canindé que, diferentemente dos demais, no Ceará, reivindicam explicitamente essa 
ancestralidade, que remontam aos Tarairiú e ao rei Canindé.



2.2.1 Os sertões de Quixeramobim e Canindé

(...) declaro que dasera doboqueirão para baixo comprei mea 
legoa de tera ao Pe. Roiz Frazão por ser sem mil rs. Como 
consta daescriptura acoal meã legoa detera fis doasão della 
etrinta vaccas para patrimônio daCapella do Senhor Santo 
Antonio acoal terá eCapela sendo que pello tempo adiante 
sefasa Matris sedara com todos os ornamentos (...). (...) sendo 
que falesa em jagoaribe, ou quixeramobim meu corposera 
enterado emaminha Capella dogloriozo Santo Antonio, 
ecoando falesa muito distante daCapella, meenterem, enão 
sendo em Igreja coando for tempo memudarão os ossos, para 
aminha Capella esendo que mora na Prasa do Recife, meu 
corpo sera emterado, naordem terseira do Recife (...).49

Nos primeiros anos do século XVIII iniciou-se a colonização 
na região de Quixeramobim, com a implantação de fazendas de gado 
nas datas de sesmarias concedidas “(...) nas adjacências da ribeira do 
Ibu, atual Quixeramobim, nas proximidades do Boqueirão (...)” (Simão, 
1996, p.28). A rota de penetração para o sertão central “(...) seguiu o 
curso dos rios Jaguaribe, Banabuiú e Quixeramobim, procedente do 
litoral, principalmente do Aracati”. Em 1702, foi concedida uma sesma-
ria a Thereza de Jesus e ao alferes Francisco Ribeiro de Souza, exemplar, 
nas motivações expostas, de muitas solicitações de datas de terra na-
queles sertões. Segundo o documento, consta que eles, moradores da 
capitania do Siará,

(...) tem seus gados assim vaqum como cavalar e não tem ter-
ras algumas em q os poção criar e porq de prezente tem notisia 
de hu riacho q deságua no rio Bonabuju da parte do norte o 
coal riacho se chama pela língua do gentio Ibu e corre por 
junto de hua serra a q chama o mesmo gentio Quixeremoby 
as coais terras estão devolutas e dasaproveitadas50.

49  Testamento de Antônio Dias Ferreira, 2 de fevereiro de 1753 (apud Pordeus, 2011, 
p.44-52)

50  “Data e sesmaria de Thereza de Jesus e o alferes Francisco Ribeiro de Souza de 
duas léguas de terra no riacho Ibu, hoje Quixaramobim concedida pelo capitão-mor 
Francisco Gil Ribeiro em 7 de novembro de 1702”. In: SIMÃO, 1996, p.35-36).



A concessão de sesmarias nas margens do rio Quixeramobim e 
seus afluentes, foram ocorrendo “(...) partindo da foz para alcançar a nas-
cente do rio, (...) até 1710, totalizando 38 datas de sesmarias sendo 57 os 
sesmeiros” (Simão, 1996, p.32). O estabelecimento definitivo na região é 
imputado a Antônio Dias Ferreira, que chegara “no duodécimo ano do 
século XVIII”. Demorou-se, porque “(...) a marcha para Quixeramobim 
foi dificultada pelos índios, sobretudos Quixarás, Canindé e Jenipapos 
(...)” (Simão, 1996, p. 32). Nas batalhas, “Seu companheiro de desbra-
vamento, naqueles sertões – capitão Manuel da Cruz de Melo tombou 
vítima do gentio (...)” (Pordeus apud Simão, 1996, p. 32).

Antônio Dias Ferreira, natural de Porto, adquiriu as 
mesmas terras concedidas ao alferes Francisco Ribeiro de Souza e es-
posa. Ali, fundou a fazenda “Santo Antônio do Boqueirão”, embrião de 
Quixeramobim. Logo ergueu sua morada e uma capela sob a invocação 
de Santo Antônio de Lisboa e de Pádua. Seguia, como muitos sesmeiros 
e conquistadores dos sertões, o costume de erguer uma capela ao lado 
da “casa-da-fazenda”, vizinhas aos currais de gado (Pordeus, 2011, p. 
38). Em 1730, Dias Ferreira e os moradores do lugar pediam assistência 
espiritual ao bispo de Olinda, D. frei José Fialho, a mercê de erigir uma 
capela na fazenda. Para isso, “oferecia Dias Ferreira para o patrimônio 
do novo templo ‘meya legoa de terras com 30 vaccas cituada’”. Já em 
1732, “era benta a novel capelinha” (Pordeus, 2011, p.39).

Devoto de São Francisco, Antônio Dias Ferreira era “(...) ingres-
so na ordem terceira de São Francisco do Recife, como noviço, no ano 
de 1734, e professo aos 24 de fevereiro de 1739” (Pordeus, 2011, p.39). 
“Em Quixeramobim (...) entre os primeiros povoadores aí quase todos 
eram portugueses (...). E esta particularidade permaneceu por muitos 
anos; ate meados do século passado. Os descendentes de portugueses 
(...) viveram sempre unidos por laços de casamentos” (Leal apud Simão, 
1996, p. 34).

“A vila distendia-se às margens esquerdas do Quixeramobim 
e do riacho da palha (...). Nesse trato de terra, sobre um cômoro, er-
gueu-se a matriz”. No entanto, Dias Ferreira morreu antes do término 
das obras da igreja que mandara fazer. Deixou um testamento, escrito 
em Aracati, no dia 2 de fevereiro de 1753 (Pordeus, 2011). Mesmo com 
sua morte, em 1754, “(...) prosseguiram sem desfalecimento os traba-
lhos por ele encetados e que chegaram ao seu término, quanto à parte 



principal, no ano de 1770, ou seja 25 anos após a criação de Freguezia” 
(Pordeus, 2011, p.51). O templo religioso funcionou como capela entre 
1732 e 1755.

Em 1755, a capela é elevada à freguesia, e em 1789 é criada a vila 
de Campo Maior (Machado, 1997, p. 193). Em 1814, o então governador 
do Siará, Barba Alardo, conta três povoações na “Villa de Campo Maior 
de Quixeramobim”: Quixadá, barra do Sitiá e Boa Viagem. Localizada 
no centro da capitania, apesar das secas constantes, as fazendas pros-
peravam, mesmo que, por vezes, se extinguissem os gados e fosse 
necessário trazê-los de fora (Paulet, 1997, p. 23).

Por sua vez, a ocupação europeia da ribeira do rio Canindé e 
desta parte do sertão do Ceará ocorreu através da concessão de datas 
de sesmarias ao longo das margens dos principais rios e afluentes. A 
mais antiga sesmaria doada na região foi concedida nas margens do 
riacho Canindé51. A principal referência hidrográfica da região, o “(...) 
pequeno rio Canindé”, que nasce na serra da Marianna e “(...) passa 
junto a esta Villa, tendo por afluentes a esquerda os riachos das Pedras, 
Xinoaquê e Tejessuoca, (...); e a direita os do Souza, Longá, Seriemmas 
e Capitão-mor; despeja no rio Curu ao pé da Villa de Pentecostes, á 
sua margem direita” (Leitão, 1902, p. 50). Já no século XIX, em 1804, 
o padre João José Vieira descrevia os limites da vila, “Uma legoa de
largo que principia d’onde deságuam as águas do logar denominado 
Boqueirão (...) sua largura principia em um serrote chamado salgado 
(...) da parte de oeste e nascente com o rio Canindé” (Leitão, 1902, p. 
47). A origem de alguns povoados, sítios e distritos existentes até hoje 
remonta a este período de concessão de sesmarias, como Nojosa (1724) 
e Ipueira dos Gomes (1806).

É um sertão desigual até o sopé da serra de Baturité, notando-
se alguns serrotes esparsos aqui e alli. D’estes os mais notáveis 
são: o Pindá, Arirão, (...). Ao lado do poente estão as serras 
da Marianna, Jatobá e Machado, que se prestam a cultura 

51  “Registro de data e sesmaria do tenente Coronel Phelipe Coelho de Moraes e d. 
Maria Franceza de Moraes, de uma sorte de terra de seis léguas, três para cada lado, no 
riacho Canindé, concedida pelo capitão-mor Manuel Francêz, em 8 de março de 1723 
(Nº-66, vol.11º-, p. 105)”. In: Sousa, 1933, p. 49-50.



de cereais – milho, feijão, arroz, mandioca, algodão e algum 
café (...) (Leitão, 1902, p. 50).

As populações do sertão de Canindé e da serra de Baturité, des-
de o alvorecer da ocupação colonial, mantêm intensas relações. “(...) 
para os habitantes desta ribeira (Canindé), Baturité já foi ‘centro de in-
tercâmbio’” (Feitosa, 2002, p. 15). “A entrada para os sertões de Canindé 
fez-se através da exploração da serra do Baturité, onde moravam os co-
lonos, registrando terras no sertão; depois, passavam a morar no sertão 
durante o tempo chuvoso e no Baturité no verão” (Feitosa, 2002, p.10). 
O costume permanece até hoje. O padre Luiz de Souza Leitão deixou 
seu relato em 1898, falando que, anteriormente, “(...) a parte territorial 
do sertão de Canindé, quase inhospito, pertencia civilmente á villa de 
Monte-mor-o-novo-d’América” (Leitão, 1902). E Neri Feitosa, também 
padre, completa: “Foi o povo de Baturité que situou fazendas na ribeira 
do Canindé e povoou esta região. Quem tinha sítio na serra do Baturité, 
também tinhas fazendas nestes sertões” (Feitosa, 2002, p. 10).

A origem do povoado de Canindé se relaciona com a cons-
trução da primeira capela, que ocorreu apenas em 1755. A origem da 
capela de Canindé está vinculada a Francisco Xavier de Medeiros e ao 
tenente-general Simão Barbosa Cordeiro52. Desde o princípio, a cons-
trução da capela esteve envolta em fatos misteriosos, atribuídos a São 
Francisco, proezas que o fizeram famoso naquele sertão. Dois episódios 
destacam-se: a queda de um pedreiro da torre, ficando preso pela cami-
sa após rogar por São Francisco; uma tesoura cair na perna de Xavier 
de Medeiros, e não acontecer nenhum ferimento sério. No início do 
século XIX já se registravam romarias e procissões numerosas à capela. 
O templo, concluído em 1796, foi demolido em 1910, para a construção 

52  Segundo Arievaldo Viana, “Entre estes primeiros colonizadores estava o tenen-
te-general Simão Barbosa Cordeiro, filho do capitão Francisco Simões Tinoco e de 
D. Ana Barbosa, filha de Simão Barbosa e D. Francisca Leitão. Fixou residência em 
Canindé em 1793, juntamente com aquele que a história consideraria como o fun-
dador, sargento-mor português Francisco Xavier de Medeiros (...)”. Disponível em: 
http://kanindecultural.jimdo.com/hist%C3%B3ria/ . Acessado em 7 de fevereiro de 
2012. Acreditamos que este Tenente-Coronel Simão Barbosa Cordeiro era o pai do 
major Simão Barbosa Cordeiro (4º-), falecido em 1826 (Rocha, 1921; Leal, 2005). Ver 
nota 62, acerca dos Barbosa Cordeiro.



de uma nova e suntuosa igreja, que foi inaugurada na seca de 1915, pla-
nejada pelo arquiteto italiano Antônio Mazzini.

É de presumir que a antiga capella soffresse differentes trans-
formações de 1775 a 1796, anno em que foi difinitivamente 
concluida; porque ao passar para o presente século, já era um 
templo decorado e dotado de boas alfaias (...) objetos pró-
prios de uma egreja rica e asseada (Leitão, 1902, p. 49).

As narrativas sobre a evangelização no sertão de Canindé re-
gistram a presença de muitos padres em missões itinerantes, rezando 
missas, batizando, ministrando sacramentos, dando sermões e fazen-
do desobrigas. 

Nessas ações missionárias, registradas a partir de 1758, acaba-
vam sendo seguidos por muitas pessoas entre as localidades53. Em 1898, 
chegam capuchinhos italianos, que passam 25 anos em Canindé. 54

Quando da inauguração da capela, em 1796, Canindé possuía 
três pontos de referência principais: “(...) a vila dos índios em Baturité 
(1764), Fortaleza (como sede do Governo e da Paróquia), e Aracati, como 
porto e centro comercial” (Feitosa, 2002, p. 11). Segundo Neri Feitosa, 
“A estrada de Monte-mor era o meio caminho para chegar a Aracati, 
onde os fazendeiros abasteciam-se de novidades vindas do Recife, do 
sul e da Corte”. No caminho, duas referências fundamentais para a 
orientação naqueles sertões até os dias atuais. “O itinerário deixava a 

53  Segundo o site da paróquia de São Francisco das Chagas, “Na região de Canindé 
atuaram, a partir de 1758, Frei Manuel de Santa Maria e São Paulo, o qual, em 
1759, celebrou missa em Campos, na Casa da Fazenda de Antônio dos Santos e em 
Renguengue, Frei Bartolomeu dos Remédios, entre 1766 e 1770, e Frei José de Santa 
Clara Monte Falco, de 1781 e 1800, que foi o grande incentivador da construção da 
Igreja de São Francisco das Chagas de Canindé”. Disponível em: http://www.santua-
riodecaninde.com/caninde/historia/ . Acessado em 7 de fevereiro de 2012. 

54  Segundo Arievaldo Viana, missionários capuchinhos da província de São Carlos 
de Milão, Itália, chegaram a Canindé em 1898, onde fundaram um liceu de artes e ofí-
cios, escola e orfanato, dentre outras instituições. “(...) No ano em que os capuchinhos 
partiram para o Maranhão, com a fundação da prelazia de Grajaú, em 1923, os frades 
da Ordem Franciscana Menor se estabeleceram nesta paróquia, vindos da Bahia”. 
Disponível em: http://kanindecultural.jimdo.com/hist%C3%B3ria/ . Acessado em 7 
de fevereiro de 2012.



esquerda a serra do Pindá, tornava a ponta do maciço do Baturité, fi-
cando a esquerda, atingia a vila dos índios, seguia para Beberibe, onde 
se fazia intersecção para o Forte (Fortaleza) à esquerda e seguia para 
Aracati” (Feitosa, 2002, p.15). Hoje, a cidade de Canindé é o maior cen-
tro urbano no sertão central.

2.2.2 A sesmaria aos “tapuyos da naçam canindes” (1734) e a 
escritura de compra da “quebrada de plantar dos Fernandes” 
(1874)

“(...) estes tapuyos da naçam Canindês, sam naçidos e Criados 
na Ribeira de Jagoaribe e nunca tiveram Missionario, pró-
prio (...)” - João de Barros Braga, fevereiro de 1731.

Dentre as solicitações de sesmarias nas cabeceiras do rio Choró, 
destacamos a concessão de uma légua de terra a cinquenta casais de 
“tapuyos da nação canindes”, de 17 de agosto de 1734, que permite 
identificar um possível processo de territorialização pelo qual passa-
ram. O documento permite acompanhar a trajetória dos Canindé nas 
décadas precedentes à solicitação, narrada pelo Principal, o solicitante.

Rezisto de data e sesmaria dos tapuyos da nação Canindés, (...) 
Diz o principal da naçam Canindês, que está vivendo no grêmio 
da igreja a mais de vinte annos sem terem tido missionários e qe 
por ora Recorrem a vxca e a Ilmo Sr. Bispo pa lhe premitirem dar 
missionário pa se aldiarem nas cabesseiras do Xoró donde tem 
terras de plantas, dizertas e desaproveitadas donde morarão os 
olandezes, paragem chamada Muxio (...). Conceder-lhe hua Legoa 
de terra, fazendo piam em hun olho de agoa, na dita paragem o xoju 
pa fazerem a sua Aldeya e viverem com o seu Missionario, outro 
sy por detrás da serra dos macacos estã hum olho de agoa que faz 
campos com palmeiral capas de se poderem Aldeyar, e ter campos 
de sustentaçam pa. O gado do seu Missionario no dito olho de agoa 
pedem outra legoa, por tanto; Pedem a vexca. lhe faça mce em nome 
de sua Magde. Coceder duas legoas de terra nas partes confrontadas 
por estarem dezertas, e dasaproveitadas pa. Se aldiarem em qual-
quer das partes, onde for mais conviniente ao seu Missionario pa. 



Elles e toda a sua dessendencia (...). Os cazais dos tapuyos Canindes 
são sincoenta pouco mais ou menos, o missionario que se oferesse 
hir assistir com eles na Missam mora na cidade de olda.(...) só nes-
sessita de ornamentos, e hua imagem pa. o altar, e o padre se pode 
utilizar com porçam dos moradores, como doutos costumão fazer 
naquellas paragens (grifos meus). 55

Através de uma petição feita em 1731, o principal da nação 
Canindé recorria ao então governador de Pernambuco, Duarte Sodré 
Pereira Tibão, solicitando duas léguas de terras para se aldearem, “nas 
cabesseiras do xoro donde tem terras de plantas”, em local denominado 
“muxio”. Alegava estarem “vivendo no grêmio da Igreja a mais de vinte 
annos”, sem missionários, e por isso solicitavam um padre que pudesse 
viver com eles. Nesta “paragem chamada Muxio”, afirmavam “(...) terem 
estado os holandeses (...) onde deixavam vestígios de sua passagem” 56. 
Antônio Bezerra acredita que o Muxio “(...) fica entre as ilhargas da 
margem esquerda do antigo riacho Queiru, pelo tempo adeante Sitiay, 

55  Certidão do APEC, 11 de outubro de 1996 – Livros das Datas de Sesmarias, volume 
12, Nº 108.

56  Coincidentemente ou não, os Kanindé atuais possuem fortes lembranças acerca 
dos “framengos”, enfatizados pelos seus mais velhos como uma história contada 
pelos seus pais. Segundo dona Maria Porfírio: “Eu lembro que nos tempos de meus 
pais existia eram umas bichas, umas botija que achava enterrada. É do tamanho de 
um garrafão de refrigerante. Aí eles diziam que era dos tempos dos flamengos, mas 
aí ninguém sabe como era, meus pais tinha umas bem bonitinha, entrançado”. De 
algumas pessoas, escutamos associações entre os “framengos” e temidos “índios de 
antigamente”, que aparecem mais referidos ao sertão que à serra. Quando há essa 
associação, índios/“framengos”, estes aparecem como construtores das “tapagens”. 
Chamam de tapagens as interrupções em pequenos cursos d’água com uma espécie de 
cal, encontradas próximo às aldeias Fernandes e Gameleira, próximo a serra do Pindá. 
Segundo Zé Monte, os antigos “(...) já falavam nos índios, porque lá na Gameleira 
tinha o rio que corre em riba da serra, que eles eram tudo tampado. Eu andava nos 
matos mais o meu avô, ele dizia que era os flamengo que queria acabar com as água, 
ele num queria chamar índio e chamava de flamengos”. Segundo Sotero, “O cal que 
eles faziam queimava a pedra e machucava, lá mesmo eles faziam uma tapaia no rio, 
na nossa área indígena, que é lá na Gameleira, no sertão do Canindé, que é feita desse 
cal que nem sabe como eles faziam essa tapaia”. Segundo Cícero, “Os flamengos era 
uns índios valentes, né. Ouvi falar demais desses índios, comia as pessoas, matava as 
pessoas, sempre faziam medo a gente”.



depois Sitiá, e a margem direita do Camará, afluente à esquerda desse 
no município do Quixadá” (Menezes, 1918, p. 140).

O documento transcreve o diálogo à respeito da concessão da 
sesmaria, travado entre João de Barros Braga e o governador da capita-
nia de Pernambuco e anexas (a qual o Siará-Grande estava vinculado), 
Duarte Sodré Pereira Tibão, entre 1731 e 1734. Quanto a este diálogo, o 
historiador Lígio Maia acredita que “A intenção não-dita era reconhe-
cer o ânimo dos Canindé, saber de suas intenções ao se aproximarem 
da tutela da igreja e ficarem sob a égide colonialista” (2009, p. 81-82).

O mesmo João de Barros Braga, que mediou os contatos com 
Duarte Tibão, em 1731, já conhecia os Canindé de longa data. Segundo 
Renato Braga, os Canindé,

Em 1727, com os Paiacu, constituíram o grosso da bandeira 
de João de Barros Braga, que subiu o Jaguaribe até as nas-
centes, combatendo e expulsando os índios com partes na 
contenda dos Montes e Feitosas, cuja presença tornara-se 
ameaça constante á vida e aos bens dos moradores da parte 
média e alta daquele rio (Braga, 1964, p. 237).

Segundo João de Barros Braga 57, os Canindé eram

57  João de Barros Braga teve uma longa folha de serviços prestados à Coroa 
Portuguesa, no combate e “pacificação” dos povos indígenas e conquista da capitania 
do Siará-Grande, no século XVIII. Segundo o historiador Eudes Gomes, era filho de 
Antônio de Barros e nascido em Pernambuco, “participou de numerosas campanhas 
contra grupos indígenas no vale do rio Jaguaribe durante as chamadas “guerras dos 
bárbaros”, estabelecendo-se nas terras daquela ribeira como seu “conquistador”. Em 
1696, auxiliou o padre João da Costa na fundação da aldeia de Nossa Senhora Madre de 
Deus, onde foram aldeados índios Paiacu (...)” (Gomes, 2009, p.7). Foi um dos maiores 
sesmeiros do Ceará, e principalmente do rio Jaguaribe, recebendo datas de terra desde 
1700. Em 1701 foi eleito vereador da Vila de São José de Ribamar (Aquiraz), até então 
a única existente. Em 1703, foi-lhe concedida a patente de “coronel da cavalaria da 
ribeira do Jaguaribe” (Gomes, 2009, p. 9). Em 1706, combateu índios Icó e Cariri que 
haviam destruído o arraial de São Francisco Xavier, na foz do Jaguaribe. Apenas em 
1706, foram-lhes concedidas seis datas de sesmaria em diferentes locais da capitania: 
no Cariri, e nas proximidades dos rios Curu, Banabuiú, Quixerambim e Acaraú. “(...) 
em 1713 o coronel João de Barros Braga liderou uma expedição de guerra aos índios 
Jaguaribara, Canindé e Anacé na ribeira do Jaguaribe” (Gomes, 2009, p. 10), entrada 
que proporcionou a morte de 95 índios e o aprisionamento de 400, atrocidade que lhe 
rendeu uma “devassa”. Almejava o posto de capitão-mor da capitania do Siará, onde 



(...) naçidos e criados na Ribeira de Jagoaribe e nunca tiveram 
Missionario, proprio, mas por caridade sam todos bantizado 
e vivem no grêmio da Igreja, e as terras que pertendem por 
mce. de vxca. estam dezertas e dezaproveitadas, e não pre-
judicam aos moradores, antes hem utilidade e fazenda Real; 
por serem terras de plantas, onde se podem lavrar mtas. fari-
nhas, e servir aquella Aldeia de grande bem aos povoadores 
de quixeramobim, por lhe ficar a matris mais de cincoenta 
Legoas, vexa. mandara o qe. for mais conviniente e acertado. 
Joam de Barros Braga (grifos meus). 58

A sesmaria, solicitada juntamente ao padre para assisti-los, 
funcionaria também como espécie de aldeamento missionário. Os 
cinquenta casais Canindé, além de garantirem legalmente a posse das 
terras onde provavelmente já circulavam, estavam próximos a um olho 
d’água – Xoyai – e à vila de Quixeramobim, à qual poderiam “ser-
vir”. A sesmaria fala em “lavrar farinhas”, portanto, deveriam cultivar 
mandioca. Como notícias posteriores informam sobre os constantes 
realocamentos da missão, provavelmente não passaram muito tempo 
territorializados neste lugar. Passados três anos de petição, em 1734, 
Pereira Tibão recomenda que João de Barros Braga

Passe a carta de sesmaria pa os Sptes. De huã Legoa de terra 
somente qe. será a primeira que pedem, sem prejuízo de ter-
sseiro, e sem pençam por ser pa. os Índios. (...) Hey por bem 
de lhes dar, (...), hua legoa de terra em coadra no lugar a sima 
confrontando na beira do Rio xoro, chamad Muxio, fazendo 
piam no olho de agoa, o xoyai, Logram a eles e seus dessen-
dentes, não projudicando a tersseiros, com todas as suas 
pertenças, e Logradouros, e daram por ellas caminhos Livres 
pa. Fontes, e pedreiras, e pontes do Conselho, qe. por firmeza 

exercia grande influência político-militar. “Em 1727, liderou uma grande campanha 
contra os “gentios” da capitania, desta feita subindo as imensas ribeiras do Jaguaribe 
e Banabuiú até atingir os limites da capitania do Piauí, matando e escravizando a um 
grande número, incursão que parece ter sido a última grande expedição de guerra aos 
índios da capitania do Ceará-Grande” (Gomes, 2009, p.12). Nota-se, portanto, que 
João de Barros Braga, em 1731, já conhecia os Canindé de longa data.

58  “Registro de data e sesmaria aos tapuios da nação Canindé”, de 17 de agosto de 
1734.



de tudo lhe mandey passar a prezente por mim asignada e 
selada com o Signete de minhas armas (...) (grifo meu). 59

Lígio Maia analisou esta sesmaria sob a ótica das doações de 
terras a coletividades indígenas. Sobre o pedido dos cinquenta casais 
Canindé, observa que, no documento, os Canindé não “(...) referem-se a 
si mesmo como vassalos e nem pedem compensação por serviços pres-
tados”, o que era comum em petições feitas por grupos indígenas. “E a 
razão é historicamente constatável, pois os Canindé, junto com os Icó, 
Paiacu e Jagoaribara foram apontados como causadores diretos de inú-
meros conflitos contra os moradores do Ceará” (Maia, 2009, p. 78). Os 
Canindé não utilizariam os argumentos comumente articulados para 
justificar as petições de sesmarias, entretanto “Todos os dispositivos 
possíveis de aproximação com o intuito de constituírem sua vassala-
gem foram aqui acionados” (Maia, 2009, p. 79). No caso, solicitaram as 
terras junto com a igreja e os missionários, aparentemente aceitando 
o catolicismo e se dispondo a servir aos povoadores da ribeira do rio
Quixeramobim, o que, junto ao fato de estarem relativamente “pacifi-
cados”, trazia certa legitimidade à sua solicitação.

A partir da concessão da sesmaria, tornar-se-iam “(...) vassa-
los e, como os demais, estavam debaixo das leis de vassalagem” (Maia, 
2009, p. 80). Para uma população provinda de décadas de conflitos bé-
licos, aquele era um novo caminho a ser trilhado: morar com padres, 
trabalhar para os brancos, se deixar aldear. Concordamos com Maia, 
quando afirma que “(...) ao entrar nos meandros legais colonialistas, 
de alguma forma os grupos indígenas mantiveram a garantia de suas 
terras, apresentando formas de elaboração que se enquadram na neces-
sidade de cada solicitação (...)”. Refletir sobre o que motivava os Canindé 
a requererem a terra nos possibilita adentrar em “uma intricada rede de 
interesses com significados diversos” (Maia, 2009, p. 81-82).

Por conta do conteúdo desta sesmaria, o historiador Antônio 
Bezerra de Menezes acredita que “(...) os Canindé até 1731 nunca ti-
veram missionário próprio (...)”, e é apenas “(...) em 1739, que se fala 
dos Canindés e Jenipapos em missão (...)” (Menezes, 1918, p. 140). 

59  “Registro de data e sesmaria aos tapuios da nação Canindé”, de 17 de agosto de 
1734.



Criterioso investigador, Bezerra de Menezes publicara, em 1918, uma 
carta patente ao índio da nação Jenipapo, Matias da Silva Cardoso, que 
permite acompanhar o processo de união das duas nações em um outro 
local, o “Sítio Banabuyu”. Cardoso fora à presença de Henrique Pereira 
Freire, capitão-geral de Pernambuco, no Recife, e em 21 de outubro de 
1739, obteve uma carta-patente. Eis o documento:

Henrique Pereira Freire, do Conselho de Sua Magestade, 
Capitão-General de Pernambuco e mais capitanias ane-
xas, etc. Faço saber aos que virem esta carta-patente que 
vindo á minha presença Miguel da Silva Cardoso, Índio da 
nação Genipapo pedir-me se queriam aldeiar e lhe desse 
Missionários para viver com os seus conforme a lei de Deus e 
de Sua Magestade. Certificando-me a união em que haviam 
de ter com os brancos, determinei mandá-los aldeiar com a 
nação Canindé, por serem ambas de mesma língua e paren-
tes, no sitio Banabuyu, destricto de Jaguaribe, capitania do 
Ceará, e formar uma companhia de Infantaria delles na refe-
rida Aldeia, e para o posto de capitão hei por bem nomear ao 
dito Miguel da Silva Cardoso, da nação Genipapo, por me 
constar ser entre elles pessoa de maior respeito e de bom pro-
cedimento e vir a diligencia referida, e por esperar delle daqui 
em deante viverá com muita quietação e os seus officiaes e 
soldados trazendo a sua Aldeia bem doutrinada e fazendo 
obedecer ao seu Missionário, assim como devem e são obri-
gados, com o qual posto não vencerá soldo algum da fazenda 
Real, mas gosará de todas as honras, pello que ordeno aos 
seus officiais e soldados lhe obedeçam como devem. Dada 
na Villa do Recife aos 21 de outubro de 1739. Henrique Luiz 
Pereira (grifos meus) 60.

Matias Cardoso seria desde então o responsável por uma com-
panhia de infantaria na aldeia e ganhava a patente de capitão, “(...) o qual 
posto não vencerá soldo algum da fazenda Real, mas gosará de todas as 
honras (...)”. A obediência aos padres, “como devem e são obrigados”, e 
a união com os brancos, “com muita quietação”, estão implícitas à ces-
são da carta-patente. A reunião das duas nações, justificada por conta 

60  Patente do Índio Miguel da Silva Cardoso, 21-10-1739. (Bezerra, 1918, p.219).



do parentesco e língua comum, repetia alianças feitas alhures, que pos-
suíam motivações distintas das que moviam a proposta em 1739. Me 
refiro às diversas ocasiões em que Jenipapo e Kanindé se juntaram para 
realizar ataques em vilas e povoações naquelas ribeiras, como “Em 
1712, (...) No ano seguinte ao da destruição e matança de Aquiraz (...)”, 
quando “(...) repetem o sucesso na cabeceiras do Banabuiú” (Leal, 1981, 
p. 61).

Após a junção, estas duas nações indígenas passaram por vá-
rios outros realocamentos: para o local depois conhecido como “Aldeia 
Velha” (próximo ao Tabuleiro d’Areia, atual município de Limoeiro), 
para o Saco da Serra da Palma (sul do açude Cedro, atual município 
de Quixadá), para a ribeira do rio Quixeré (Studart Filho, 1963b). Daí, 
a Missão da Palma, ou de Nossa Senhora da Palma, como era conhe-
cida, foi transferida para o maciço de Baturité, em 1764 (Silva, 2006), 
conjunto de serras que se ergue entre o litoral e o sertão-central cea-
renses, sendo erigida em vila como “Monte-mor, o-novo-d’América” 
(Porto Alegre et all, p. 17; Silva, 2006, p. 17 e 93). Monte-mor havia sido 
denominado, inicialmente, “Aldeia dos Paiacu” e tornou-se, posterior-
mente, “Freguezia da Villa de Nossa Senhora da Palma de Monte-mór 
novo”. Segundo a antropóloga Isabelle Braz, quando da sua ereção, em 
março de 1764, mandou-se “unir à vila que estava sendo criada, a an-
tiga missão da Telha, situada no Quixelô (rio, localizado no centro-sul 
do Ceará), com todos seus índios e habitantes de ambos os sexos, para 
completar o número de casais exigidos pelo Diretório na criação das 
vilas” (Silva, 2006, p. 107). Tivemos em Monte-mor a reunião, naque-
le momento, de pelo menos três nações para formar a quantidade de 
casais exigidos pelo Diretório para a criação de uma vila de índios: os 
Canindé, os Jenipapo e os Quixelô. Os Quixelô, nação bastante resis-
tente à ocupação do sertão, habitavam uma extremidade da bacia do 
rio Poti (Itaim-açu), “(...) descendo o Jaguaribe, acima do Boqueirão de 
Orós (...)” (Freitas, 1970, p. 153).

Segundo o Barão de Studart, baseado em Domingos Loreto 
(“Desagravos do Brasil e Glória de Pernambuco”), em 1757, entre 
as “Aldeias povoadas de índios que estão situadas nas Capitanias de 
Pernambuco”, “As do Ceará são as Aldeias dos Tramambés, Caucaia, 
Parangaba, Paupina, Paiacu no distrito da Vila dos Aquiraz, Palma 
na Ribeira do Quixeramobim, Aldeia Velha na Ribeira do Quixelou, 



Aldeia do Miranda, Cariris Novos, e Aldeia da Serra da Ibiapava na 
Ribeira do Acaracu” (Studart, 2004, p. 184-185) (grifo meu).

Os principais aldeamentos indígenas transformados em vilas de 
índios no Ceará – com nomes de vilas portuguesas – foram: Porangaba 
(como Arronches, 1759), Caucaia (como Soure, 1750), Vila-Viçosa-
Real (1759) e Baturité (como Monte-mor-o-Novo, 1764). Existiam 
ainda povoações menores, oriundas de aldeamentos, transformadas 
em freguesias indígenas e mantidas sem estatuto de vilas: Almofala, 
Monte-mor-o-Velho (Pacajús), São Pedro de Ibiapina, Crato e Arneirós 
(Porto Alegre et all, 1994).

Monte-mor-novo foi criado onde existia anteriormente a aldeia 
dos Paiacu, que foram transferidos para Porto Alegre (RN), em desas-
trada travessia feita em período de estiagem. Para o tenente-coronel 
Borges da Fonseca, um ano após assumir o posto de Governador e ca-
pitão-mor da capitania do Siará-Grande (1766), aquilo havia ocorrido 
por conta do “desejo de terras”, já que logo foram compradas, após os 
indígenas partirem para seu trágico destino. O Barão de Studart infor-
ma que, em fins de dezembro de 1762, chegava em Baturité o diretor 
de Porto Alegre (vila do Rio-Grande), tenente-coronel José Gonçalves 
da Silva, com uma precatória, conduzindo “(...) consigo índios e tudo 
o que lhes pertencia e a igreja do lugar”. Na mudança, “(...) em tem-
po seco e impróprio, muitos morreram pelo caminho (Studart, 2004, 
p.185-186).

Escrevendo a história colonial de Baturité, Vinícius Barros 
Leal informa que Kanindé e Jenipapo, unidos na vila de Monte-mor-
novo, “Constituíam clãs familiares distintos (...). Tinham uma longa 
história, desde os primeiros tempos da colonização, quando viviam 
em nomadismo (...). Os Jenipapos de Monte-mor constituíam as fa-
mílias: Figueira, Carrilho e Andrade, principalmente, com muitos 
entrelaçamentos entre si e com os outros”. No entanto, “Dificilmente 
com o grupo Canindé” (Leal, 1981, p. 59). Seriam estes indígenas, “(...) 
Canindés, Jenipapos e Paiacus” possuidores de “(...) qualidades artísti-
cas na manipulação da pedra e do barro, fazendo com estes elementos 
objetos de uso doméstico e agrícola” (Leal, 1981, p. 60). Fala de um corte 
especial, talvez algo semelhante ao que John Monteiro chamou de “ton-
sura caracteristicamente jê dos Tarairiús” (2003, p. 15), que possuíam 
“no cabelo, tonsurando-se o principal; os outros aparavam a frente e 



deixavam-se pender-lhes cabelos até os ombros”; e “As mulheres usa-
vam um cinto de embira com penas ou folhas ligadas com cera de 
abelhas” (Leal, 1981, p.60).

Registra-se ainda, no início do século XIX, notícias sobre a 
presença na vila de Monte-mor, o novo, de uma grande população in-
dígena. De 11 a 13 de fevereiro de 1806, o padre Almeida Machado lá 
esteve, em “Visitação”, informando que “He habitada por portugueses 
e Índios chamados, digo, da nação chamada Genipapo e tem por ora-
go N.S. da Palma” (Machado, 1997, p. 199). Em 1814, o governador do 
Siará, Barba Alardo, descrevendo a população desta capitania, afirma 
que a vila, apesar de muito povoada, “nem por isso a sua população é 
grande, e quasi toda ella se compõe de índios” (Menezes, 1997, p. 144). 
Em 1808, Alardo estima a sua população em 2.745 pessoas. Segundo o 
ouvidor Rodrigues de Carvalho, que lá esteve em 1816, a vila havia sido 
“erecta para os Indios congregados de outros lugares, e hoje quazi toda 
habitada de extra-naturaes, nome que se dá a todo o que não é índio” 
(Paulet, 1997, p. 29). Ressalta a diferenciação existente em Monte-mor, 
entre índios e “extra-naturaes”, categorias de classificação social dos 
não-índios, permitindo-nos entrever aspectos das relações interétnicas 
no lugar. O relato do ouvidor é de uma vila simples, com “84 cazas 
muito arruinadas, muitas cobertas de palhas, e muito insignificantes” 
(Paulet, 1997, p. 29).

Em 1816, das vilas no Ceará, “são de índios cinco: Mecejana, 
Arronches, Soure, Villa-Viçoza e Monte-mor, que só tem de vila o 
nome” (Paulet, 1997, p. 6). Esta presença indígena no maciço de Baturité 
é, até hoje, extremamente difundida, seja através das tradições orais 
provindas de narrativas familiares, seja na identificação de determina-
das populações conhecidas amplamente como “descendentes”, mesmo 
que não mobilizadas politicamente pelo reconhecimento e afirmação 
como indígenas. Situação que perdurou no Sítio Fernandes até 1995, 
quando se iniciou um movimento de configuração étnica, dos quais 
seus protagonistas sempre referem-se aos seus ancestrais, o três irmãos 
Francisco dos Santos, ao traçar sua genealogia.

No dia 15 de abril de 1874, oito pessoas se reuniram no sítio 
Marés, no distrito de Coité, termo de Baturité, província do Ceará. Na 
casa de Joaquim Rodrigues dos Santos e sua consorte, dona Francisca 
Clara de Azevedo, os três irmãos Francisco dos Santos – Joaquim, 



Raimundo e João – provavelmente liderados pelo primeiro, foram 
sacramentar um negócio. Estavam presentes, como testemunhas, os 
senhores Manoel Severiano da Silva e José Ribeiro de Freitas. Naquele 
momento, faziam lavrar uma “Escritura pública de compra e venda”. 
Para isso, convocaram o escrivão de paz, “servindo de tabelião”, Luiz 
Francisco de Melo Silva, para reduzir a um termo a aquisição de um 
“pedaço de terra de plantar nas quebradas da serra do Baturité no lugar 
denominado Fernandes no destrito de Cuité, termo de Baturité, pro-
víncia do Ceará” 61. As “extremas” (limites) da terra adquirida pelos 
irmãos, por um conto de réis que já haviam pago, estavam situadas, 
para o nascente,

(...) no Riacho denominado ALBINO, à cima do olho d’água 
(...) na confrontação de uma massaranduba que tem no 
aceiro do roçado do falecido Manoel dos Santos. Para Norte 
extrema com as terras dos mesmos vendedores MAJOR 
SIMÃO BARBOSA CORDEIRO, ficando os compradores 
com um roçado que ali tem um. Para o poente, extrema por 
detrais da serra do Rajado, daí na extrema na Barra do Riacho 
Albino e Cassundé, torna para o nascente de onde começa-
rão as referidas extremas (Escriptura pública...) (maiúsculas 
no original).

Através daquele documento, registravam a compra efetua-
da. Entre os confinantes, os vendedores, Manoel dos Santos, finado, e 
o Major Simão Barbosa Cordeiro, que foi um poderoso fazendeiro e
político da região dos sertões de Canindé.62 Apresentaram ainda ao es-

61  “Escriptura pública de compra e venda de um pedaço de terra de plantar nas que-
bradas da serra do Baturité no lugar denominado Fernandes no destrito de Cuité do 
termo de Baturité província do Ceará” – 15 de abril de 1874.

62  O Major Simão Barbosa Cordeiro “Descendia de nobre estirpe” (Rocha, 1921, p. 
172), que remontava a Frutuoso Barbosa Cordeiro, fidalgo cavalheiro da Casa Real 
de Portugal, que chegou ao Brasil por volta de 1570 e, em 1579, obteve “o Governo da 
Paraíba por 10 anos, com o encargo de ‘conquistar e povoar a terra’” (Leal, 2005, p. 
18), combatendo índios e franceses. Em sua descendência, os filhos com nomes Simão 
e Frutuoso repetem-se geração após geração. Sempre mantendo a condição que as 
“ilustrações do berço” lhes valeram, seus ascendentes receberam vários “títulos de 
nobreza”. Essas ilustrações valiam, na realidade, na elevação de caráter e fidalguia 
nas ações na paz e na guerra, preservando a tradição da família” (Leal, 2005, p. 22). O 



crivão um bilhete, emitido no dia 2 de abril de 1874, pela Coletoria de 
Canindé, que foi transcrito na escritura nos seguintes termos:

Imposto de Transmissão de Propriedade em exercício de 1873 
a 1874 à folha do livro de receita fica lançado um debito ao 
atual coletor a quantia de 60 mil réis, que pagou JOAQUIM 
FRANCISCO DOS SANTOS do Imposto de Transmissão de 
propriedade na razão de 6%, correspondente a Hum conto 
de réis, importância por que comprou a Joaquim Rodrigues 
dos Santos e sua mulher a um pedaço de terra no lugar deno-
minado Fernandes, deste município. Em 2 de abril de 1874. 
Coletor JOSÉ CORDEIRO DA CRUZ (Escriptura pública...) 
(maiúsculas no original).

Ao final daquele ato, o “presente instrumento que depois de lhe 
ser lido, assinaram com as testemunhas, assinando a rogo dos com-
pradores JOAQUIM FRANCISCO DOS SANTOS, por não saberem 
escrever” (Escriptura pública...). A emissão da escritura desta terra só 
seria feita dez anos depois, em 1884, não sabemos ao certo por qual 
motivo. Em 1877 e 1888, ocorreriam duas grande secas que marcariam 
profundamente as experiências e memórias da população da província 
do Ceará. Este ínterim foi marcado por muita fome e miséria entre ser-
tão, serra e litoral; período do qual várias populações indígenas, como 
os Jenipapo-Kanindé da Lagoa encantada (Aquiraz) e os Kanindé de 

Major Simão Barbosa, da sexta geração por linhagem materna, nasceu em 30 de agosto 
de 1799, filho de tenente-general Simão Barbosa Coelho e D. Marianna Francisca de 
Paula, na fazenda São Pedro, em Canindé. O pai é considerado um dos fundadores de 
Canindé. Morou em Fortaleza, onde foi comerciante, mas retornou e tornou-se um 
rico potentado rural em Canindé e região. Casou em 5 de julho de 1825, com uma 
filha do capitão-mor português José Mendes da Cruz Guimarães, Anna Mendes da 
Cruz Guimarães. Teve seis filhos. Faleceu em 3 de maio de 1887, na fazenda Serrote, 
em Canindé, com 88 anos. Desempenhou o papel de importante liderança no partido 
liberal na província do Ceará (Rocha, 1921, p. 174). “Uma crítica imparcial, firme e 
severa da sua vida política, ou melhor da vida política do seu tempo, (...) nos con-
duz a conclusão cabal que major Simão Barbosa foi um intransigente mas nunca um 
intolerante” (Rocha, 1921, p. 173). Chegou a ser convocado para assumir o posto de 
comandante superior da Guarda Nacional da Comarca. Ocupou diversos cargos 
públicos. “Patriota dos mais distintos, o Major Simão Barbosa não foi indiferente às 
lutas da Pátria e relevantes serviços prestou nas Revoluções de 1824 e 1832, e na guerra 
do Paraguay, em 1865” (Rocha, 1921, p. 174).



Aratuba, tem em sua memória social como referência temporal de des-
locamentos e migrações.

A referida escritura é uma das duas que os Kanindé apresen-
tam como parte de sua história, que se refere diretamente a um fato – a 
compra das terras em que habitam até hoje pelos três irmãos “Francisco 
dos Santos”, ancestrais aos quais se remetem a ancestralidade ao nar-
rar seu passado. Estes objetos, os documentos, e o acontecimento (a 
compra das terras), possuem importante significado na tradição oral 
dos Kanindé, nas representações elaboradas sobre si e na formação de 
um sentimento de pertencimento à coletividade da qual fazem par-
te, intimamente relacionada com a terra em que vivem desde então, o 
Sítio Fernandes. 

Os irmãos garantiam legalmente, em 1874, de acordo com um 
sistema jurídico de normas de propriedade e bens vigente no Brasil 
imperial, uma porção de terras férteis, delimitadas e circunscritas, por 
um conto de réis. Se valer da compra das terras para garantir a posse, 
normalizando uma transação comercial de acordo com os mecanismos 
burocráticos (escritura de compra e venda, registro da escritura por no-
tário, pagamento de imposto de transmissão, registro da escritura em 
cartório), possibilitou-lhes e às suas famílias se estabelecerem de forma 
permanente nestas terras, e transmiti-las como herança para os seus 
descendentes, agregados e afins, até os dias atuais.

Em 1731, quando os cinquenta casais de “tapuyos da naçam 
Canindês” solicitavam terras nas cabeceiras do Choró à Duarte Sodré 
Pereira Tibão, o acesso foi conseguido através da submissão aos dita-
mes da Coroa portuguesa e ao regime jurídico das sesmarias, emitida 
em 1734. Posteriormente, os Canindé foram unidos aos Jenipapo, em 
1739; foram para Monte-mor-o-Novo-d’América, vila de índios, trans-
feridos em 1764. Em 1734, 1739, 1764 e 1874, acontecem processos 
distintos entre Canindé do passado e os Kanindé do presente, regidos 
por entrelaçadas memórias de migração e trajetória de deslocamentos 
populacionais, entre a serra e o sertão.

A escritura afirma que os irmãos já habitavam na região do 
Coité, no “termo de Baturité”, mesmo sem fazer menção ao lugar exato. 
Numa pesquisa realizada pelos Kanindé com as pessoas mais velhas 
das aldeias Fernandes e Balança, em 1996, “tia Judite”, na época com 



76 anos e já falecida, nascida e criada na localidade da Balança (pé da 
serra), lhes contou que

Esse pessoal que mora aqui na Balança veio de Mombaça em 
1914 para morar no Sítio Currimboque, que fica vizinho à 
Balança, no tempo de uma grande seca. Em 1916 se passaram 
para a Balança, onde ficaram morando e onde já moravam 
os mais velhos da nossa família. (...) Nossos pais eram: 
José Francisco dos Santos e Carolina Pereira dos Santos. Já 
moramos nessa localidade há mais de 70 anos. Nos comia 
lagartixa, badalaco (tejo), girita, todo tipo de caça do mato. 
Ainda hoje só como caça63.

Dona Judite aponta, deste modo, para uma presença anterior 
dos seus parentes na aldeia Balança, se referindo provavelmente ao iní-
cio do século XX, para uma migração provinda da região de Mombaça 
e o fato dos mais velhos já morarem lá antes disso. Os dois principais 
núcleos familiares que formaram os Kanindé de Aratuba, segundo suas 
narrativas, são os Francisco e os Bernardo. Os Francisco são identifi-
cados como habitantes da serra de longa data, estando ali desde 1874, 
cujos antepassados diretos seriam os três irmãos Francisco dos Santos. 
Os Bernardo (ou Bernaldo, como muitos chamam), são provenientes da 
Gameleira, localidade próxima à serra do Pindá (sertão de Canindé), 
identificados na oralidade como tendo chegado no Sítio Fernandes em 
épocas de grandes secas, notadamente a de 1915. 

Entretanto, existem vários outros núcleos familiares impor-
tantes para a sociogênese dos Kanindé, que possuem memórias de 
distintas trajetórias históricas, que se incorporaram nas duas grandes 
famílias, principalmente através de alianças matrimoniais - como os 
Soares, os Barroso, os Pequeno, os Corrêia e os Lourenço. Os Kanindé 
apontam para quatro localidades onde existem parentes seus, no ser-
tão de Canindé: Gameleira, Nojosa, Alto Bonito e Negreiros. Em 
Negreiros morava o Sr. Chico Silva, que foi entrevistado por eles em 

63  Depoimento da Judite, 76 anos, da família dos Francisco, residente na Balança, 
onde nasceu, se criou e ainda mora. Setembro de 1996. Acervo do MK.



10 de setembro de 1996, então com 81 anos, nascido e criado na aldeia 
Gameleira. Segundo ele,

Aqui era tudo cheio de índio. Era uma aldeia só, daqui até 
o Canindé. (...) os índios se dirigiam dali para o Ipu. Essa
região era toda uma aldeia só”. Seu Chico era “(...) filho da 
família Cachimbo”, a qual, junto à Barbosa, como duas famí-
lias dos “(...) troncos velhos dos Canindé, como eles mesmos 
dizem, embora isso não seja conhecido publicamente64.

A produção social desses registros deve ser percebida no hori-
zonte da busca do reconhecimento como povo indígena, para o qual 
a construção social do passado será um dos processos fundamentais. 
Assim, em 1996 – no auge do conflito pela posse da terra da Gia com 
os trabalhadores rurais, depois assentados, da fazenda Alegre – os 
Kanindé buscavam ouvir as lembranças dos seus mais velhos e o que 
contavam sobre os antepassados. Este registro é resultado e vestígio 
de um acirrado e conflituoso processo de disputas sociais e simbólicas 
entre identificações sociais, narrativas sobre o passado e reconheci-
mento étnico.

Ao dar conta da presença de outras populações indígenas e dos 
lugares onde habitavam e circulavam, das suas aldeias, do Canindé ao 
Ipu, que já fica no pé da serra de Ibiapaba, possivelmente os Kanindé 
estavam se referindo a outros núcleos indígenas existentes ao longo 
do sertão, do qual poderiam ser parentes (ou não), manter contatos 
regulares (ou não), mas dos que, certamente, tinham conhecimento 
da existência.

Identificamos uma multiplicidade de referenciais temporais e 
simbólicos que se amalgamaram através de contatos, trocas e intera-
ções para formar a memória e o “povo dos Fernandes”, uma expressão 
comum usada na região para se referir a eles. Segundo João Pacheco de 
Oliveira, “Um regime de memória propicia um relato de uma história, 
mas o pesquisador deve buscar as muitas histórias e o seu entrelaçamen-
to (...). Cabe a ele explorar a diversidade de fontes e a multiplicidade de 

64  Depoimento do Chico Silva, 81 anos, nascido e criado na localidade Gameleira, 
município do Canindé-Ceará. Em 10 de setembro de 1996. Acervo MK.



relatos possíveis” (Oliveira, 1999, p. 118). A tradição oral dos Kanindé os 
metaforiza e simboliza. Estas duas fortes tradições indígenas, da serra e 
do sertão, uniram-se na formação dos núcleos familiares que adotaram 
o etnônimo “Kanindé” em Aratuba e Canindé, em 1995.

Cruzando a perspectiva histórica e a compreensão antropo-
lógica, analisaremos adiante como se constrói a historicidade na/da 
produção dos sentidos dos objetos no Museu dos Kanindé. Para isso, 
nos importará tanto a significação dada por eles aos objetos, documen-
tos e narrativas sobre si, como também os caminhos provindos de uma 
análise historiográfica articulada à experiência etnográfica. Ao inter-
pretar as informações provindas da escritura, por exemplo, como um 
registro de processos sociais do passado, considero também como fonte 
documental o próprio sentido atribuído às escrituras pelos Kanindé, 
como objetos materiais que permanecem sob sua posse, herdadas dos 
ancestrais, se relacionando fortemente à construção da memória e et-
nicidade indígenas.

Um dos desafios da antropologia dos museus indígenas aqui 
proposta é relacionar a atribuição de sentidos aos objetos/memórias, 
como prática social relacionada ao colecionamento, ao debate sobre 
os limites da representação etnográfica (Gonçalves, 2007, p. 26). Esse 
avanço teórico foi possível através da identificação e análise das cate-
gorias nativas construídas nestes processos de apropriação e tradução. 
É necessário compreender como emergem contra-narrativas através 
da construção social de significações sobre as lembranças e as coisas, 
analisando as práticas sociais envolvidas na elaboração destas repre-
sentações sobre si.

Um olhar antropológico para a memória indígena deve apreen-
der as disputas pelo passado – modos de construí-lo e formas de dizer 
o quê e como aconteceu – que se materializam, na história oficial, cons-
truindo sentidos para o tempo a partir de uma versão que parte do ponto 
de vista do conquistador. Os movimentos indígenas contemporâneos 
elaboram outras visões do pretérito. As disputas entre versões distintas 
para a organização social da memória e, neste caso, dos objetos, se ma-
terializam nos museus indígenas, espaços de tradução que constroem 
representações sobre si em momentos de embate e mobilização política, 
exibindo e significando conteúdos materiais e simbólicos a partir de 
novas ordens discursivas, contando em primeira pessoa outras versões 



para o que já aconteceu. As representações sobre si construídas pelos 
museus indígenas são parte de processos étnicos e se relacionam com 
as dinâmicas das identificações, a construção de sentidos sobre o tempo 
e as lutas e conflitos de classificação social da quadra contemporânea.

9. Cacique Sotero no Museu dos Kanindé, março de 2011





3 MUSEU DOS KANINDÉ: UM INVENTÁRIO DE SENTIDOS

3.1 Museu dos Kanindé: inventário e classificação do acervo

Eu sabia que o museu era coisa velha que a gente achava, e 
arrumava num canto pra contar a historia da gente, dos 
antepassados. Eu pensei que era uma história nossa que era 
a mesma história dos meus avós e bisavós e meus pais con-
tava, era coisa dos índios. Tinha índio pela aquela redondeza 
porque ele tinha história do povo deles, e os índios gostava de 
fazer essas coisas, quando eles saiam eles traziam novidades, e 
depois morriam e deixava aquilo que a gente acaba achando, 
uns caco de telhas bem grandes e bem grosso (cacique Sotero).65

O Museu dos Kanindé (MK) foi aberto no ano de 1995, por 
iniciativa de José Maria Pereira dos Santos, o cacique Sotero, com a 
contribuição da população da aldeia Sítio Fernandes na formação 
do acervo de objetos e documentos, com destaque para a família de 
Manoel Constantino dos Santos, o pajé Maciel.

Quando cheguei à aldeia Fernandes, no fim de março de 2011, 
estávamos no auge de um bom inverno, época de muita chuva, tempo 
de plantar. Quando terminei o período da pesquisa em campo, pouco 
chovia, era início de agosto. O sol estava cada vez mais arrebatador, 
apesar dos cerca de 800 metros de altitude. Os Kanindé já estavam 
se preparando para o tempo de colher, a partir de setembro/outubro, 
aproximadamente. Abril geralmente é um mês chuvoso, sendo comum 
passar a noite toda chovendo e, às vezes, emendar com uma manhã 

65  Entrevista com o Cacique Sotero, realizada por Alexandre Oliveira Gomes, em 15 
de maio de 2011.



inteira. Amanhecendo, era hora de ventar e da passarada nos mostrar a 
sapiência tupi ao batizar os lugares.

Morei em uma casa comum da serra, na qual algumas paredes 
de tijolo substituíam as de taipa. A estrutura de taipa, mais comum até 
bem pouco tempo atrás, é feita de gravetos e tocos de árvores preenchi-
das com barro. A viga principal é o toco mais grosso. Grande parte das 
casas possui técnica mista, construídas com taipa e tijolo.

Quando o trabalho de campo foi realizado, o Museu dos Kanindé 
funcionava numa dessas casas comuns da “quebrada”, onde Sotero já 
havia mantido uma bodega para venda de gêneros (feijão, milho, ca-
chaça etc.). Eram duas portas, uma do Museu e a outra de uma sala que 
funcionava como depósito de caixas, ferramentas, objetos, alimentos 
etc. Na parte de trás morava seu filho, Suzenalson Santos, professor da 
escola indígena. Abaixo, seu outro filho, Suzenilton “Sapirôco” e, aci-
ma, o próprio cacique e sua esposa, dona Tereza Soares, filha de dona 
Neonice Soares. São três níveis da “quebrada dos Fernandes” herdadas 
pelo cacique de seus antepassados.

Entre 1999 e 2005, funcionou uma sala de aula nesse cômo-
do, pois não havia ainda uma sede própria para a escola indígena. 
Sotero herdou o terreno onde vive até hoje do pai, Lafayete Francisco 
dos Santos. Anteriormente, esta era uma área de plantio de mandioca, 
como boa parte das terras de moradia hoje habitadas dentro da aldeia. 
O Museu dos Kanindé surgiu antes da Associação Indígena Kanindé 
de Aratuba/AIKA (1998), e das primeiras iniciativas de uma educação 
diferenciada (1999). Assim, entre os Kanindé, o Museu foi uma das 
primeiras experiências gestadas a partir de um horizonte semântico 
indígena, pois foi criado “para contar a história do índio na sociedade” 
(Cacique Sotero).

A numerosa quantidade de bichos saltava às vistas de qualquer 
observador, seja porque ocupavam a maior parte do espaço museologi-
co, seja pela diversidade de cores, formas ou materiais dos quais eram 
feitos. Qual o significado de tantos objetos que remetem a bichos no 
Museu dos Kanindé? Minhas primeiras idas ao espaço museal com um 
olhar classificatório, visando a categorização do acervo, necessitaram 
de um extremo esforço analítico. Foi necessária uma apropriação de 
procedimentos convencionados e esquemas de classificação propostos 
em outros espaços institucionais, para estudar mais detalhadamente as 



peças. O inventário foi o início de um esforço classificatório que durou, 
praticamente, toda a pesquisa de campo, se prolongando durante a es-
crita do trabalho e sendo revisto continuamente.

Na pequena sala amontoavam-se, expostos na parede, centenas 
de objetos dos mais variados tipos, que construíam sentidos diversos 
entre si; outros estavam espalhados por mesas de tamanhos varia-
dos e no chão, “(...) encontram-se em estado de determinação mútua. 
Definem-se como coordenados entre si, são subordinados uns aos 
outros, e não apenas numa direção, como numa série, mas sim, reci-
procamente, como num agregado” (Sahlins, 2008, p. 132). A profusão 
de cores, cheiros e formas era percebida em meio à sensação de imersão 
em um universo de sentidos e significados simbólicos entrelaçados en-
tre objetos, experiências (individuais e coletivas) e dinâmica cultural. 
Isto ficava ainda mais evidente quando Cacique Sotero começava a falar 
das “coisas dos índios”, suas “novidades”, usando referências diversifi-
cadas reunidas sob aspectos distintos, relacionados à memória social 
do grupo. Com o aprofundamento da análise, percebemos que nas ca-
tegorias “novidades” e “coisas dos índios”, estavam implícitas as noções 
de “museu” e de “objeto” construídas na ação museológica indígena. A 
primeira associação revela a estreita relação entre os objetos e a “desco-
berta” como povo indígena, a partir de lembranças familiares. Sotero 
nos contou que, no ano de

(...) 1995, nós fomos numa reunião lá no Maracanaú (muni-
cípio da região metropolitana de Fortaleza), eu e meu irmão. 
Tá bem aí a história, foi a primeira história nossa, tá bem aqui 
nesse retrato (aponta, na parede do museu, para uma repor-
tagem jornalística). Era uma reunião indígena, passamos 
três dias lá. Quando nós cheguemo aqui aí nós trouxemos 
a história, quem era nós. Nós ouvimos a história dos outros 
e se lembramos da nossa, que quando nós era novo nossos 
pais contava. Nós ganhava os matos, matando passarinho, 
comendo o figo dele, comendo ele cru, a gente chegava tarde 
em casa, aí ele dizia: “o que vocês estavam fazendo, vocês são 
índios mesmo! (grifo meu) 66.

66  Entrevista com José Maria Pereira dos Santos, o Cacique Sotero, realizada por 
Alexandre Oliveira Gomes e João Paulo Vieira Neto, em 6 de março de 2009.



Além da relação entre os objetos e a “descoberta”, a fala de 
Sotero evidencia outra associação frequente no Museu dos Kanindé e 
nos discursos étnicos sobre si: a etnicidade e a prática da caça. Este 
destaque nos permitiu atentar para um deslocamento de significado, 
do social ao museal. A caça, no museu, se transformou em símbolo 
de identificação étnica como indígenas “Kanindé de Aratuba”, como 
gostam de se auto-afirmar. O sentido construído sobre a caça ocorre 
num contexto que, para o antropólogo Fredrik Barth, é privilegiado 
para o estudo das relações interétnicas e na análise das dinâmicas 
dos processos identitários: situações em que pessoas e grupos variam 
suas identificações étnicas, perceptível em três escalas de análise (a in-
dividual, a de um movimento indígena e nas relações com o Estado) 
(Barth, 2000, p.10). Atribuindo novos sentidos aos objetos, o Museu dos 
Kanindé “Combina e integra processos complexos de constituição do 
sujeito coletivo da comunidade”, através da “legitimação das histórias 
e valores próprios”, assim como afirmaram Lersch e Ocampo (2004, p. 
4), se referindo aos museus comunitários mexicanos.

A prática da caça se constrói, na sua narrativa sobre o início 
do Museu (intrinsecamente vinculada à própria mobilização étnica), 
como um ponto de ligação entre a descoberta feita no presente (“nós 
trouxemos a história, quem era nós”) e a afirmação de sua condição 
indígena desde o passado (a infância) (“nós ganhava os matos, matando 
passarinho, comendo o figo dele, comendo ele cru”). “Num museu lo-
cal, o ‘aqui’ importa”. Segundo James Clifford, se referindo aos objetos 
dos “museus tribais” Kwagiulth e do Centro U’mista (Costa Noroeste 
norte-americana), “Os objetos aqui, são lembranças íntimas da comu-
nidade” e “uma grande parte de seu poder de evocação (...), reside no 
simples fato de se encontrar ‘aqui’” (grifo meu). Mas “qual é o significa-
do, sempre presente, dos objetos recolhidos, das imagens e das histórias 
para as comunidades indígenas” (Clifford, 2009, p. 275-79)? Metáforas 
da sociogênese da população da aldeia Fernandes, os objetos do MK 
nos remeteram às múltiplas temporalidades e sentidos acionados quan-
do Sotero e os demais Kanindé forneceram pistas para o entendimento 
da significação dos objetos, de suas imagens e as histórias a eles associa-
das. Continua descrevendo o MK:



Eu me lembro que meu avô tinha medo de falar na história 
indígena porque dizia que o branco matava o índio. Minha 
mãe e meu pai passaram isso pra mim. Até agora o meu pai, 
já com 80 anos, quando eu saía pros encontros lá fora, ele 
dizia: “Sotero tu tem cuidado com isso aí porque o povo 
matava os índios e vocês tão se declarando os índios, aí eles 
vão matar. Vocês são índios, mas fiquem calados.” Mas ser 
uma coisa e ficar calado, né... Aí eu fui e pensei: o museu são 
histórias, aí fui arrumando as primeiras pecinhas. Pra mim 
o museu são histórias. É só coisa feia, mas é uma coisa da
cultura da gente. Eu comecei com estas peças, que era o que 
a gente trabalhava: o machado, a foice. Aí fui vendo que a 
caça é uma cultura. O que a gente faz de artesanato também 
(grifos meus) (Cacique Sotero).

O acervo de objetos começou a ser coletado antes, mas foi prin-
cipalmente após 1995, os primeiros anos de mobilização étnica, que 
se foi avolumando com mais rapidez, como vestígio desse processo. 
“O pessoal chegava e dizia ‘Sotero eu achei essa peça lá onde eu tra-
balho’, numa mata, por exemplo” (Cacique Sotero). Compreendemos a 
constituição deste acervo como parte do processo de mobilização por 
reconhecimento étnico efetuada pela população do Sítio Fernandes. 
Com tempo, foram se acumulando objetos representativos das vivên-
cias em um presente indígena (participação em atos, reuniões, viagens, 
materiais de eventos e mobilizações, objetos rituais, adornos corporais, 
jornais, fotografias etc.) e das investigações documentais que começa-
ram a fazer, das seleções e descartes, das apropriações e invenções, das 
ações voltadas para a construção de um passado no qual se apresentam 
através de uma trajetória de migrações e territorialização, de resistência 
e sofrimento, de perseguições e lutas para manter a posse das terras 
herdadas dos ancestrais.



10. Mesa no Museu dos Kanindé, com objetos arqueológicos e outros,
março de 2011

A procedência dos objetos, seus múltiplos significados, o social 
e o museológico, o individual e o coletivo, os saberes e modos de fazer, 
as técnicas construtivas, os modos de conservação, a expografia calei-
doscópica, as narrativas e os sentidos a eles conectados, as categorias 
nativas de classificação dos objetos, tudo isso é passível e foi analisado 
ao longo desta pesquisa.

Mesmo sem a formação e o conhecimento técnico-científico 
sobre o trabalho museográfico, Sotero tornou-se um especialista na 
práxis de uma tradução para construir a sua ação museológica indí-
gena. Ele preservou um acervo de objetos expondo-os em um espaço 
físico determinado, o que possibilitou a realização de pesquisas por 
estudantes e professores da escola indígena e de outras instituições edu-
cacionais locais e regionais. “Eles conversam sempre comigo, os meus 
companheiros, meus índios, nossos índios, de eu ter essa inteligência 
de ajuntar tudo isso num canto amostrando ao povo essas coisas, né. 
(...) Parece que eles num tinha essa paciência de ajuntar as peças e botar 



assim como amostra” 67. “Juntar, separar, mostrar”, atividades básicas 
da ação museológica (Oliveira, 2009). Ao seu modo e ao longo de vários 
anos, Sotero implementou práticas visando o que pode ser considerado, 
segundo noções da Museologia, salvaguarda e a comunicação, além de 
abrir espaço para a realização de pesquisas e visitação pública.

Utilizamos a noção de Museologia, conforme Cristina Bruno, 
enquanto disciplina aplicada que estuda a relação do homem/socie-
dades frente ao(s) seu(s) patrimônio(s) (2006). No entanto, seria um 
erro heurístico reduzir as práticas sociais vinculadas aos museus indí-
genas a um aparato teórico ou técnico-científico concebido como um 
a priori ao seu entendimento ou à sua mesmo realização. Não é pos-
sível compreender as experiências museológicas dos povos indígenas 
simplesmente através de sua confrontação com categorias teórico-
metodológicas ou modelos analíticos forjados noutros contextos. Por 
um lado, os fenômenos sociais de criação de museus entre populações 
indígenas aproximam-se do que consideramos, segundo conceituação 
de Manuelina Duarte Cândido (2013), como processos de musealiza-
ção, compreendidos aqui “(...) a partir de uma seleção e atribuição de 
sentidos feita dentro de um universo patrimonial amplo, resultando 
em um recorte formado por um conjunto de indicadores da memó-
ria ou referências patrimoniais (...)” (Cândido, 2013, p.154). Por outro 
lado, diferenciam-se tenazmente por conta das especificidades e dife-
renças culturais entre os povos (e em relação ao contexto disciplinar 
da Museologia) e/ou as diferentes apropriações das noções de “cul-
tura” e “memória”, de acordo com cada contexto local. Um caminho 
muito mais proveitoso, pelo qual optamos, foi direcionar nossos es-
forços analíticos para um salutar confronto entre as categorias nativas 
dos processos de colecionamento indígenas e as categorias analíticas 
oriundas da Antropologia, Museologia e História.

No encontro entre categorias nativas e este cabedal analítico fun-
damentamos a noção de “ação museológica indígena”, utilizada como 
categoria de classificação social de determinadas práticas de coleciona-
mento e musealização, protagonizadas por indivíduos e coletividades 

67  Entrevista com o Cacique Sotero, realizada por Alexandre Oliveira Gomes, em 15 
de maio de 2011.



étnicas e vinculadas aos museus e processos museológicos indígenas, 
visando a construção de representações sobre si através de diversas 
formas de tradução e apropriação. Este protagonismo indígena eviden-
cia um confronto entre concepções distintas de patrimônio e museu 
percebidas, dentre outros aspectos, nos sentidos que um processo de 
musealização adquire quando, ao invés de representações sobre um 
“outro” pesquisado, volta-se para a construção de representações so-
bre si e de discursos contra-hegemônicos às narrativas oficiais (Gomes, 
2012; Velthen, 2012). Na medida em que esta ação museológica se cons-
titui enquanto uma práxis da tradução, a diversidade de modos de 
tradução representa a multiplicidade de possibilidades de musealização 
entre povos indígenas.

Representações e práticas sociais complementaram-se para a 
formação do acervo do Museu dos Kanindé. Segundo Sotero,

Juntei parte das peças, começou devagar e depois foi aumen-
tando, porque eu dizia que eram peças antigas que eram 
de índio, que os índio deixavam lá por aqueles cantos, eles 
foram acreditando e foram trazendo. A gente era muito 
medroso e num se declarava índio de jeito nenhum. Um dia 
nois foi num encontro eu e meu irmão e aí lá nois vimos que 
era de índio e aí nois criamos aquela coragem e descobrimos 
a nossa história indígena que nois era índio também aí nois 
trouxemos pra comunidade (grifos meus) (Cacique Sotero).

Neste esforço de tradução, Sotero reverteu saberes apreendidos 
sobre museus acumulados em sua experiência de vida, oral e vivida, 
para a organização de um museu em uma comunidade rural, locali-
zada em meio à resquícios de mata atlântica, num região serrana do 
Nordeste brasileiro. A ação museológica se concretizou através de 
medidas que propiciaram a formação e conservação de um acervo, a 
exposição dos objetos num espaço próprio (uma casa que dividia as 
funções de moradia do filho, depósito e museu) e a realização de inves-
tigações a partir deles. “Eles diziam ‘Sotero eu te dou pra tu botar no 
museu’. Eu ia colocando elas no museu, eu botava na parede, deixava aí 
de lembrança” (Cacique Sotero). A participação dos parentes na forma-
ção do acervo foi fundamental, principalmente o núcleo familiar dos 



“Maciel”, formado a partir do casamento do pajé Maciel e das uniões 
matrimoniais de seus filhos.

Para a realização da pesquisa de campo, determinados proce-
dimentos museográficos foram compartilhados enquanto ferramentas 
técnicas para a realização de uma etnografia do Museu dos Kanindé, 
implementadas metodologicamente para fomentar o diálogo através do 
desenvolvimento de processos participativos e colaborativos. Foi nessa 
perspectiva que, entre maio e julho de 2011, desenvolvemos os traba-
lhos visando a elaboração da documentação museológica do Museu. 
O principal objetivo foi fazer o inventário de peças, contabilizando, 
identificando e classificando o acervo. Para esta ação, foi formado um 
“grupo de trabalho” (GT) composto por estudantes da escola indígena, 
entre 13 e 17 anos. Para além da pretensão de coligir dados, esta ação 
de formação de uma equipe foi efetuada com o propósito deles torna-
rem-se, posteriormente, o núcleo educativo do Museu, que atuaria na 
mediação das atividades museológicas. O professor Suzenalson Santos, 
que lentamente foi se aproximando e acompanhou este trabalho, 
passou a atuar, desde então, como coordenador do núcleo educativo 
organizado durante esse processo unificado de pesquisa de campo e 
ação museológica.

O trabalho em campo dividiu-se entre antes e depois do inven-
tário que, como método de investigação dimensionado enquanto parte 
fundamental da observação participante, possibilitou um levantamen-
to de dados detalhado sobre os objetos. Entre março e abril de 2011, 
restringi-me às entrevistas orais e à etnografia do cotidiano da aldeia 
Fernandes, participando de momentos públicos e privados, de reuniões 
na escola, ministrando palestras e cursos, visitando as casas, partici-
pando de caçadas, realizando entrevistas, almoçando, participando de 
velórios, romarias, terços, enfim, vivenciando o dia-a-dia local.

No dia 16 de maio de 2011, ocorreu a primeira reunião do GT 
de inventário. A partir daí, o grupo de jovens passou por uma capaci-
tação de três dias antes de iniciar os trabalhos práticos no acervo. A 
formação técnica dos integrantes do GT ocorreu de 17 a 19 de maio, 
nas dependências da Escola Indígena Manoel Francisco dos Santos e 
do Museu dos Kanindé. No primeiro dia, realizamos a “Introdução aos 
estudos museológicos”, com exercícios práticos: desenhos e contação de 
histórias, experiência tátil e descritiva, investigação sobre propriedades 



físicas e significados de objetos. Os conceitos básicos para a compreen-
são da ação museológica foram apresentados: noções de preservação 
(restauração e conservação), pesquisa (investigação e documentação) 
e comunicação (ações educativas e outras). Exploramos os conceitos 
de musealização, coleção museológica e museografia, retomando uma 
definição clássica na Museologia brasileira, a noção de fato museal: a 
relação entre homem, objeto e cenário (Rússio, 1981).

Objetos e coleções etnográficas que se localizavam em di-
nâmicas e escalas de poder oriundas de relações de pesquisa na qual 
indígenas eram o objeto de estudo, reconfiguram-se nos processos de 
musealização orquestrados pelos povos indígenas, que evidenciam 
confrontos entre concepções distintas de acervos museológicos, noções 
de pertencimento (ou o que poderíamos denominar “patrimônio”) e 
formas de construir socialmente a memória. A análise da relação entre 
musealização e patrimonialização proporciona acesso à compreensão 
de processos de reelaboração cultural efetuados através da apropriação 
e tradução, para uma realidade específica, de um espaço construtor de 
representações sobre si.

Como o próprio Museu dos Kanindé já atuava na preserva-
ção de acervos materiais, durante a formação do GT, nos referíamos 
sempre a ele para ilustrar a apresentação das técnicas museográficas 
que foram aprendidas e trabalhadas posteriormente. No segundo dia, 
“Documentação Museológica”, foram apresentados os procedimentos 
básicos e documentos que seriam elaborados: livro de tombo, fichas de 
registro de peças, marcação dos objetos. Por fim, exercícios práticos de 
registro de peças a partir das várias fases possíveis em um processo de 
documentação: identificação, preenchimento da ficha, registro fotográ-
fico, marcação (definição de número de inventário) e tombamento.

No último dia, “Estudo do esquema classificatório do acervo”, 
realizamos exercícios de classificação, baseados em critérios distintos 
(função, material, procedência) e esboçamos propostas de categoriza-
ção, treinando o uso de convenções baseadas em determinados critérios. 
Tal exercício foi finalizado com a primeira visita como GT ao Museu, 
no dia 19 de maio de 2011. A partir daí, estabelecemos uma intensa 
rotina de trabalho diário pelas manhãs (de 7 às 11:30hs), divididos em 



escalas, por dias da semana. 68 É importante salientar que, às tardes, 
todos os integrantes do GT estudavam na escola indígena, cursando, 
naquele momento, entre 6º e 9º anos.

Uma apostila foi elaborada para a orientação das atividades do 
GT. Um balaio, feito de cipó e taboca, objeto que geralmente é usado 
para o transporte de sementes ou alimentos, era nossa “caixa de fer-
ramentas”. Tesoura, fios de algodão, etiquetas de papel, fita gomada, 
esmalte-base, acetona, canetas-marcadores, estiletes, luvas de algodão 
e látex, máscaras de algodão, fichas de inventário, máquina fotográfi-
ca, foram alguns dos materiais que o grupo, lentamente, passou a ter 
intimidade, passando a manusear habilmente. A aproximação com as 
técnicas museográficas ocorreram junto à descoberta dos objetos do 
acervo: os meninos e meninas reconheciam a si e aos seus familiares, 
através de fotos, objetos e referências diversas.

11. Identificando os objetos. Primeira visita do GT ao MK (19 de maio de 2011)

68  Este curso fez parte da programação do Museu dos Kanindé para a Semana 
Nacional de Museus 2011, promovida pelo Instituto Brasileiro de Museus (Ibram), 
que neste ano teve o tema “Museus e memória”.



Passamos cerca de dois meses trabalhando diariamente com 
os objetos do Museu dos Kanindé. Neste tempo, elaboramos o in-
ventário e construímos um esquema classificatório para o acervo. 
Higienizando, formos percebendo cores, formas, odores, materiais, 
morfologia e função dos objetos. Documentando, através de textos e 
fotos; numerando e marcando. “Pra mim, tem um valor grande des-
de que eu comecei. Isso é mesmo que ser uma família minha, mesmo 
que eu viver com elas naquela lembrança de mim, principalmente 
essas peças mais velhas” (cacique Sotero). Naqueles dias, construí mi-
nha iniciação naquela grande “família”, e aos poucos fui penetrando 
nos significados simbólicos, nas construções sociais dos sentidos das 
“coisas”, buscando a compreensão de suas ressignificações, ao serem 
musealizadas. Trabalhar no limiar do deslocamento e na recontextua-
lização (Gonçalves, 2007; Stocking Jr., 1985) me possibilitou perceber, 
não os sistemas – sejam de significados ou de funções – mas os fluxos, 
as variações de sentido, os diferentes usos e significados dos objetos, de 
acordo com os diversos sujeitos sociais que acionavam, através de sua 
agência, o mundo das “coisas”.

12. Valderlan Santos limpando maracá na “caixa de higienização”.
Ao fundo, Rita e Antônia, no mesmo procedimento (2011)



O registro individual de cada peça ocorreu através da atribuição 
de um código numérico próprio, que constituiu uma referência única. 
O código de registro de inventário foi, a partir de então, o elemento bá-
sico do sistema de identificação e controle do objeto (Cândido, 2006, p. 
40). Para documentar o acervo do MK, optamos por adotar o “registro 
binário sequencial”, um sistema de documentação que utiliza a nume-
ração com o uso de três ou quatro algarismos, relativos ao ano em que o 
objeto deu entrada no museu, um elemento de separação (ponto ou tra-
ço), seguindo-se da numeração comum, de forma sequencial, composta 
por quatro dígitos (Cândido, 2006, p. 40). Adotamos, por convenção, 
o formato “MK.011.001”, respectivamente a sigla do museu, o ano de
entrada da peça e uma numeração sequencial. Posteriormente, o código 
numérico foi colocado na ficha de registro do objeto (ficha de inventá-
rio) e marcado no próprio objeto (através de esmalte, caneta nanquim, 
lápis ou marcador e etiquetas de papel com cordão de algodão). Junto 
com a marcação, organizamos uma listagem de registro ou inventá-
rio do acervo, associando os códigos numéricos aos termos/nomes dos 
objetos. Abaixo, segue um exemplo de como está registrado o livro de 
tombo (TABELA 1). 

Tabela 1 – Listagem de objetos do acervo do MK. Categoria 1. Artefatos.

TERMO SUBCATEGORIA NÚMERO DE 
INVENTÁRIO

ACHADOS 
ARQUEOLÓGICOS

PILÃO DE PEDRA MK.011.001
ENXÓ MK.011.002
PONTA DE LANÇA MK.011.003
FRAGMENTO DE 
CERÂMICA MK.011.004

PEDRA EM FORMATO 
DE CORAÇÃO MK.011.005

Fonte: Livro de Tombo do MK

“A gestão de acervos museológicos demanda um programa de 
pesquisa permanente, envolvendo um sistema de documentação capaz 
de oferecer a base cognitiva para as demais ações” (Cândido, 2006, p. 
38). A elaboração da documentação museológica constituiu-se como 



uma importante ferramenta para a realização da pesquisa, na qual 
articulei a produção de dados com a sua indexação em uma base do-
cumental. Esta documentação permitiu-me vislumbrar o acervo como 
um grande mosaico de metáforas, analogias, referências e represen-
tações elaboradas pelos Kanindé, que refletem no espaço museal suas 
diferentes memórias, relações sociais e a “dimensão utópica e pro-
jetiva presente na construção do fenômeno da etnicidade” (Oliveira, 
1999, p. 118).

A partir dos trabalhos diários do GT, realizamos as várias 
ações necessárias ao estudo sobre as peças do acervo. Às tardes, con-
tinuei fazendo as entrevistas com os indígenas, principalmente os 
mais idosos, interessado em saber como narravam o passado da co-
munidade e as variações de relatos a partir dos diferentes núcleos 
familiares. Mais próximo ao final das atividades de documentação, 
realizamos a remontagem do Museu. Antes disso, foi realizada uma 
reforma, orquestrada e financiada pelo cacique Sotero. Com essa imer-
são no campo dos objetos, fiquei muito tempo no espaço museal, onde 
realizamos entrevistas, conversas informais e atividades educativas 
permanentes e sistemáticas, visando a formação do GT e a elaboração 
do inventário. A construção dos sentidos – e suas variações - sobre os 
objetos começou a ser percebida na elaboração do esquema classifica-
tório do acervo, alvo de constantes modificações e reordenações, com 
o aprofundamento do trabalho.

A leitura dos objetos do Museu foi efetuada paralelamente às 
conversas diárias com os velhos e à observação participante. Neste cru-
zamento, montamos um mosaico caleidoscópico de representações, um 
mutante quebra-cabeça no qual analisamos a metamorfose de significa-
ções simbólicas dos objetos, que será apresentada no próximo capítulo. 
Seguindo as trilhas destas transformações semânticas – o que estou de-
nominando de fluxo de significados – nossa antropologia dos objetos 
remete a uma etnografia da memória. Do passado traremos, a partir 
da oralidade, temporalidades captadas em olhares particulares sobre 
o processo histórico, memórias significativas para nossa interpretação,
vestígios de tempos que se foram, sentidos vivenciados no presente, es-
tratos distintos da composição dos modos de lembrar e da constituição 
da indianidade dos Kanindé, que se funda num pretérito reconstruído 
e num presente re(a)presentado como experiência indígena.



Um sistema de documentação de objetos eficiente deve, quanto 
aos objetivos, conservar os itens de uma coleção, maximizar o acesso a 
eles e ao uso de suas informações; quanto à função, estabelecer contatos 
entre os itens (informação) e usuários do sistema e; quanto aos com-
ponentes, identificar, registrar, controlar, marcar, armazenar, catalogar 
e indexar os objetos do acervo (Cândido, 2006, p. 37). No processo de 
classificação dos objetos, visando a sua apreensão como conjunto, foi 
necessário elaborar uma documentação bem fundamentada, definir 
campos de informação de acordo com uma base documental, seguir 
manuais com normas e procedimentos consolidados e proceder à defi-
nição de terminologias (Cândido, 2006; Motta, 2006).

Cada agrupamento humano tem suas formas próprias de 
classificar o mundo, e as divisões ocidentais natureza/sociedade e/ou bio-
lógico/cultural há muito vem sendo alvo de questionamentos, enquanto 
parâmetros universais de entendimento da realidade. Admitimos o pe-
rigo de naturalizar essa dualidade – e o que concerne a cada uma destas 
categorias – como já foi apontado por alguns antropólogos e se consti-
tui, talvez, como uma das principais críticas epistemológicas que uma 
antropologia contemporânea, de caráter reflexivo, tem realizado acerca 
do processo de construção do conhecimento antropológico (Viveiros 
de Castro, 2002; Descola, 1998). A identificação das categorias nativas 
ou êmicas de classificação social – conceitos, ideias e noções com as 
quais os povos estudados compreendem suas experiências no mundo 
– é parte crucial para nossa análise antropológica dos objetos, como
parte do esforço para entender a constituição dos símbolos e sentidos 
da realidade para a coletividade formada pelos Kanindé.

Um sistema de classificação de objetos estabelece conceitos 
para organizar um acervo. Devem ser definidos termos (nomes para 
os objetos), categorias (classificação mais geral) e subcategorias (clas-
sificação mais específica). A categorização de acervos deve congregar 
objetos que estabeleçam um diálogo coerente em relação aos seus sen-
tidos documentais ou simbólicos. Os objetos de uma mesma categoria 
trazem uma “mensagem simbólica” comum, no universo das relações 
do acervo. As categorias e sub-categorias podem atender a critérios di-
versos, sustentados pela escolha interpretativa do acervo pelo sistema 
de documentação, que lhe fornece uma “identidade artificial pré-esta-
belecida” (Cândido, 2006, p. 41-44). Alguns materiais serviram como 



importantes suportes metodológicos para o planejamento e execução 
da classificação dos objetos. A partir dos procedimentos técnicos, de 
tipologias de categorização e de termos trazidos por estes materiais, 
concebemos um esquema classificatório traduzido para a diversidade 
de materiais, funções e objetos do MK.

O artigo “Documentação Museológica”, de Maria Inêz Cândido 
(2006) e o “Thesauro de Cultura Material dos Índios do Brasil” (Museu 
do Índio – Funai/RJ), de Dilza Fonseca da Frota (2006), foram duas 
importantes referências com as quais dialogamos para a elaboração 
de nosso esquema, entre outras subsidárias, porém não menos impor-
tantes (Cerávolo e Tálamo, 2000; Ferrez, 1994; Loureiro, 2008; Smit, 
2008; Barbuy, 2008). O trabalho de Cândido possui um conteúdo emi-
nentemente museográfico, relacionado às técnicas de documentação 
museológica, em geral; o de Frota, trata especificamente de modelos 
classificatórios para acervos etnográficos provindos de grupos indí-
genas, tomando por base as vastas coleções do Museu do Índio. Este 
manual visa estabelecer uma terminologia padronizada para os arte-
fatos existentes neste museu etnográfico, indexando documentos e 
recuperando suas informações. Pela riqueza e diversidade de suas co-
leções, a sistematização de termos e categorias para as várias tipologias 
de peças, materiais e procedência, possibilitou sua utilização como re-
ferencial para processos classificatórios com acervos etnográficos. Na 
inexistência de algo semelhante, a própria organizadora do volume 
recomenda o seu uso por outras instituições (Motta, 2006, p. VIII). O 
Thesauro é um instrumento de representação de objetos, baseado em 
conceitos que, por sua vez, são baseados em termos. A padronização da 
linguagem através de conceitos-nomes de objetos é condição sine qua 
non para a disponibilização de um acervo.

A antropóloga Berta Ribeiro produziu uma grande obra de 
referência para qualquer estudo classificatório de acervos materiais in-
dígenas no Brasil: o “Dicionário de Artesanato Indígena” (1988). Nele, 
a autora elaborou uma proposta terminológica que abrange boa parte 
da cultura material indígena, criando uma linguagem referencial capaz 
de indexar a documentação museológica e facilitar o acesso às infor-
mações sobre os objetos provenientes dos povos indígenas no Brasil. 
Além dele, organizou dois volumes da “Suma Etnológica Brasileira” 
(Tecnologia e Arte Índia). A antropóloga e museóloga Lúcia Van 



Velthen considera estas obras “as bases metodológicas e classificatórias 
indispensáveis para pesquisas em cultura material e para a documen-
tação etnomuseológica dos acervos etnográficos” (Van Velthen apud 
Motta, 2006, p. VIII).

Nesta perspectiva, a documentação museológica do Museu 
dos Kanindé constituiu um conjunto de dados textuais e iconográficos 
produzidos com o objetivo de indexar os objetos em sistemas de recupe-
ração de informações e otimizar sua utilização como fontes de pesquisa. 
“(...) é a apropriação do conhecimento que cria o sistema documental”. 
Para a organização desta documentação museológica nos baseamos 
em determinados conceitos e técnicas, além de estabelecermos conven-
ções para a padronização de conteúdos e linguagens (Cândido, 2006, 
p. 36-37). Cada categoria de acervo tem critérios específicos para sua
organização. No sistema de classificação adotado prevaleceu, na maio-
ria das categorias e subcategorias, a função dos objetos como atributo 
agregador. Entretanto, em algumas outras, o material ou a procedência 
foram os critérios adotados. Segundo o pensamento de Chenhal,

Todo objeto feito pelo homem foi originalmente criado para 
cumprir alguma função original, (...) o único denominador 
comum presente em todos os artefatos, por ser o atributo 
imutável presente em todos os objetos e, portanto, a única 
característica que pode ser utilizada como fundamento para 
uma classificação sistematizada (Chenhal apud Motta, 2006, 
p. XII).

A “procedência” dos objetos foi o principal critério adotado no 
arranjo do acervo em três coleções. Organizamos a documentação mu-
seológica a partir da seguinte macrodivisão:

a) Coleção bibliográfica: Agrupamos os itens de acervo relativos aos
livros e publicações em geral. Mesmo sendo composta de mate-
riais impressos (como a arquivística), esta coleção não congrega 
acervos de caráter documental. Ela reúne, prioritariamente, 
os materiais que poderão ser organizados, futuramente, como 
uma biblioteca do Museu: livros, publicações, revistas, catálo-
gos e congêneres;



b) Coleção arquivística: Reúne o acervo de caráter documental. Por
convenção, tratamos neste conjunto dos vários documentos que 
vêm sendo reunidos no Museu desde 1995, exceto as publica-
ções (coleção bibliográfica) e os objetos materiais (coleção de 
objetos). Composta de documentos manuscritos, datilografa-
dos, digitados, hemerográficos etc.;

c) Coleção de objetos: composta de objetos materiais, não manuscritos
e/ou impressos.

Todo o acervo é documento, imerso de historicidade e sentido 
(Menezes, 1994; Ramos, 2004; Gonçalves, 2007; Bittencourt, 2008). As 
categorizações e subdivisões tipológicas foram convenções adotadas 
a partir de determinados parâmetros, que orientaram a indexação e 
a recuperação das informações provindas da organização da docu-
mentação museológica. “O princípio classificatório mais abrangente 
é sempre a finalidade do artefato e o material de que é feito, o qual 
comumente é subordinado ou depende do primeiro” (Ribeiro apud 
Motta, 2006, p. XIII).

Nos procedimentos relativos ao inventário, trabalhamos apenas 
com a coleção de objetos. As demais, mesmo tendo sido consultadas 
e utilizadas para a pesquisa, não foram catalogadas. A coleção biblio-
gráfica era pequena, com cerca de vinte publicações, não possuindo 
subdivisões tipológicas. A coleção arquivística foi categorizada do se-
guinte modo:

Categoria 1: Documentos manuscritos (cartas, bilhetes, atas de reu-
niões etc.);

Categoria 2: Documentos impressos (ofícios, pesquisas etc.);
Categoria 3: Documentos hemerográficos (jornais).

Por fim, a coleção de objetos, que foi dividida em nove ca-
tegorias, que foram:

Categoria 1 – Artefatos: Objetos produzidos através de processos 
manuais, manufaturados, ou semi-industriais. É a maior co-
leção, possuindo quatro subcategorias: achados arqueológicos, 



técnicas artesanais, equipamento ritual e adorno corporal (cri-
tério de categorização: função e material);

Categoria 2 – Equipamento69 musical: Objetos utilizados para emi-
tir sons. Zabumba, triângulo, pífanos, prato, reco-reco, agogô, 
pandeiro etc (critério: função);

Categoria 3 – Equipamento para o trabalho: São objetos destinados, 
principalmente (mas não exclusivamente), ao trabalho agríco-
la ou a ele relacionados. Foices, machados, martelos, cadeados, 
correntes, carretel, marreta, chibanca, cadeira de dentista, 
chocalho, sino, peso etc. (critério: função). Parte destas peças 
constituem as “coisas dos velhos”;

Categoria 4 – Equipamento doméstico e de uso pessoal: Objetos rela-
cionados à casa, ao espaço privado do lar. Objetos que suprem 
necessidades individuais, usados de forma pessoal, mesmo que 
por diferentes pessoas em diferentes momentos (Motta, 2006, 
p. XVI). Ferro de passar, bolsa, camisa, boné, retrato pintado,
chave, pente de macaco, chifre para armazenar pólvora, sapato 
etc. (critério: função);

Categoria 5 – Numismática: Moedas e medalhas, respectivamente, de 
épocas e eventos variados. Dos eventos, destacam-se as meda-
lhas provindas dos Jogos Indígenas do Ceará. Entre as moedas, 
destaca-se uma, de 1893, encontrada no Sítio Fernandes (crité-
rio: função);

Categoria 6 – Zoológica: São partes de bichos, alguns empalhados por 
técnica caseira do próprio cacique Sotero. Animais que se rela-
cionam tanto com a prática da caça (tejo, peba, tatu etc.), quanto 
com a domesticação (galinhas, porcos, bois etc.). São couros, 
pêlos, penas, garras, cabeças, patas, rabos etc. Subcategorias: 
mamíferos, aves, répteis e peixes (critério: proveniência Reino 
Animalia);

69  Seguindo uma convenção adotada pelo “Thesauro de Cultura Material dos Índios 
do Brasil”, o termo “equipamento”, utilizado para algumas categorias e subcategorias, 
significa “o conjunto de tudo aquilo que serve para equipar, prover, abastecer”, em 
substituição a “ferramenta, utensílio e instrumento” (Aurélio apud Motta, 2006, p. 
XIV).



Categoria 7 – Vegetal: Sementes, galhos, plantas, raízes, cabaças, 
cuias, rolo de fumo, coco, cascas, paus, quenga de coco etc. 
Constituem, em sua maior parte, as “coisas das matas” (critério: 
material e proveniência Reino Plantae);

Categoria 8 – Mineral: Pedras diversas, de formatos variados, no en-
tanto, de procedência não-arqueológica. São fragmentos de 
quartzo, rutila, seixos rolados fluviais etc. (critério: proveniên-
cia: Reino Mineral);

Categoria 9 – Fotográfica: Acervo composto de fotos (coloridas e em 
preto e branco), de tamanhos e formatos variados. Retratam a 
aldeia Fernandes, momentos coletivos, pessoas, lugares, ativi-
dades do movimento indígena etc. (critério: material). 

Destas categorias, apenas a categoria 1 (Artefatos) e a 6 
(Zoológica) possuem subdivisões tipológicas (subcategorias). As subca-
tegorias da categoria Artefatos são:

Subcategoria 1 – Achados arqueológicos: reunimos os artefatos líticos 
e cerâmicos encontrados na área indígena (frequentemente em 
atividades agrícolas e, principalmente, nos terrenos do Rajado 
e da Gia) atribuídos aos antigos índios que moravam na re-
gião. Parte deles são as “coisas dos índios” (critério: material e 
proveniência);

Subcategoria 2 – Técnicas artesanais: Reunimos os objetos feitos a 
partir das técnicas artesanais presentes entre os Kanindé, se-
jam estas referenciadas à sua prática em um passado recente 
(no caso da cerâmica, não arqueológica), seja na produção de 
artefatos utilitários e/ou decorativos (escultura em madeira), 
usados principalmente para o trabalho de colheita, de coleta e/
ou armazenamento de produtos agrícolas (os vários objetos fei-
tos de alguns tipos de trançado, em cipó, em palha de carnaúba 
e de coqueiro). São gamelas, colheres, facas, corações, garfos, 
pilões, mãos de pilão, santos etc. (de madeira); chapéus, bol-
sas, balaios, caçoás, vassouras, urupemas etc. (de palha e cipó); 
telhas, panelas, cachimbos etc. (de cerâmica). Por fim, incor-
poramos mais uma técnica: a fiação em algodão, não praticada 
hoje, mas presente em diversas narrativas sobre o passado, a 



partir da presença de dois fusos de madeira no acervo do MK 
(critério: material e modo de fazer);

Subcategoria 3 – Equipamento ritual: reunimos os materiais usa-
dos em rituais, principalmente no Toré. Grande parte deles 
é produzido de modo artesanal, a partir de matérias-primas 
naturais. Entretanto, por uma questão de convenção, os equi-
pamentos rituais compostos pelas indumentárias (roupas) de 
penas, mesmo sendo feitos sob o suporte de tecidos industria-
lizados desgastados, foram incorporados nesta categoria, tanto 
por serem usados em rituais, como porque seu processo de con-
fecção é manual (as penas são retiradas de galinhas e pregadas 
nas roupas). Esta é uma categoria fortemente relacionada com a 
afirmação de símbolos de identificação indígenas (Motta, 2006, 
p. XV), o que Fredrik Barth denomina de “símbolos étnicos”
(2000). São cocares, maracás, roupas de penas etc., que consti-
tuem parte das “coisas dos índios” (critério: função);

Subcategoria 4 – Adorno corporal: reunimos os objetos usados para 
enfeitar o corpo, personalizá-lo, vesti-lo ou revelá-lo, tanto co-
tidianamente como em ocasiões específicas (reuniões internas 
ou do movimento indígena, visitas de turmas estudantis e gru-
pos ao Museu etc.). São colares, brincos e cordões, que também 
constituem “coisas dos índios” (Critério: função).

Berta Ribeiro afirma, especificamente para os povos indíge-
nas, que a cultura material é o “Universo de artefatos com os quais (...) 
atendem às suas necessidades de provimento de subsistência, conforto 
doméstico, transporte, reprodução da vida social e da identidade étnica” 
(Ribeiro, 1998, p. 13-14). Segundo Bucaille e Pesez, “cultura material” 
é uma noção “(...) de facto, imprecisa e simultaneamente a estar longe 
da ilusão de transparência; apresenta-se, mesmo assim, carregada de 
um conjunto de conotações bastante diversas” (Bucaille e Pesez, 1989, 
p.2). Em sua conceituação, desde as primeiras escavações arqueológi-
cas, na abordagem marxiana, nas coleções de história natural formadas 
por expedições científicas em todo o mundo ou, mesmo, nas primeiras 
pesquisas de campo etnográficas, a utilização de objetos como fonte de 
estudos já estava presente, mesmo que ainda não articulada à noção 
de cultura material. “Esta noção, a semelhança de muitas outras idéias 



dantes inimagináveis, passa a ser possível a partir do momento em que, 
(...) muda a definição da finalidade e do objecto científico e se desenvol-
ve uma metodologia que pressupõe o recurso ao concreto, ao tangível, 
ao material” (Bucaille e Pesez, 1989, p.4). Na segunda metade do sécu-
lo XIX esta noção foi se “formando progressivamente (...) no seio de 
diversas correntes de pensamento”, tendo como pressuposto teórico a 
busca por “experimentações, confrontos, provas, leis”, que “têm uma 
necessidade imperativa de objectos materiais e de factos concretos”70. 
Entretanto, se “A cultura material é composta em parte, mas não só, 
pelas formas materiais da cultura” (Bucaille e Pesez, 1989, p. 13), Sotero 
deixa-nos entrever associações que revelam aspectos intangíveis pre-
sentes nos sentidos atribuídos aos objetos:

70  “Demasiado imprecisa para ser um conceito, a idéia de cultura material continua 
a ser uma noção” (Bucaille e Pesez, 1989, p.39). Noção fundamental neste estudo, 
principalmente no que se refere aos seus três componentes constitutivos, apontados 
por Bucaille e Pesez: espaço, tempo e a construção social dos significados dos obje-
tos. Estes autores fazem uma importante discussão epistemológica sobre a ideia de 
cultura material nas ciências humanas. Cabe-nos destacar, que “A noção de cultura 
material surgiu nas ciências humanas e em particular na história a seguir à formação 
da antropologia e da arqueologia e à influência exercida pelo materialismo histórico. 
Marca a sua distância em relação ao conceito de cultura, chamando a atenção para os 
aspectos não simbólicos das actividades produtivas dos homens, para os produtos e os 
utensílios, bem como para os diversos tipos de técnica (cf. em especial vestuário, habi-
tação, agricultura, alimentação, cultivo, cozinha, domesticação, fogo, indústria, pesos 
e medidas), enfim para os materiais e os objectos concretos da vida das sociedades. 
O estudo da cultura material privilegia as massas em prejuízo das individualidades e 
das elites; dedica-se aos factos repetidos (cf. ciclo, hábito, tradições), não ao aconteci-
mento; não se ocupa das supra-estruturas, mas das infra-estruturas. Percebe-se assim 
como evoluiu sobretudo nos países da Europa Oriental, entre investigadores predis-
postos a considerar de modo especial a economia e o modo de produção. O homem 
também faz parte da cultura material; o seu corpo, enquanto transmissor semiótico 
(cf. signo) é igualmente importante para recompor o quadro geral de uma cultura (...). 
No entanto, os objectos materiais trazem consigo outras marcas inerentes às artes, 
ao direito, à religião, ao parentesco, que hoje já não são subvalorizados.(...) A cultura 
material tende, por fim, a lançar uma ponte para a imaginação do homem e para a 
sua criatividade e a considerar como suas três componentes fundamentais: o espaço, 
o tempo e o carácter social dos objectos. Embora seja ainda necessário defini-lo com
mais exactidão e embora existam ainda nele algumas ambiguidades, o estudo da cul-
tura material pertence à pesquisa histórica e com ela colabora através de um método 
próprio para reexaminar as espirais inerentes a todas as ruínas do passado (Bucaille e 
Pesez, 1989, p.42-43).



Cada vez que o tempo passava eu fui amadurecendo e fui 
achando e ganhando mais coisas, fui pensando que era uma 
cultura nossa, por exemplo, a caça que nois gostava muito 
de caça e ainda hoje nois gosta, só que elas tão mais difícil 
por causa das matas que foram muito acabada... Mas era eu 
pensar que aquilo ali era uma cultura nossa, como o milho 
e as outras coisas, tudo era coisa que ia ser bem difícil pra 
gente, por isso que eu guardava pra mostrar como era, por-
que quando eu fui vendo as coisas mudando eu pensei em 
guardar àquelas coisas pra gente ver a diferença de hoje pra o 
tempo passado. E comparava aquelas coisas como um museu, 
eu disse: “eu vou guardar que são coisas velhas que nossos 
filhos talvez num alcance”, pro meus netos e meu povo que 
não conhece, eu vou mostrar as coisas velhas antigas que 
diziam que tinha índios71.

Para a categorização dos bichos do Museu dos Kanindé nos 
apropriamos de elementos da taxonomia animal, que é o ramo da bio-
logia que estuda a classificação dos seres vivos. A primeira classificação 
científica taxonômica de organismos foi feita por Karl Von Linneu, ain-
da no século XVIII, que os dividiu entre os Reinos Mineral, Animalia 
e Plantae. Atualmente, a divisão mais aceita é: reinos, filos, classes, 
ordens, famílias, gêneros, espécies e, dentro de cada uma delas, suas 
subdivisões. Adotamos uma classificação usual nas ciências biológicas 
para a categoria zoológica, na qual foram catalogados os bichos existen-
tes no acervo do Museu. Nos referimos aos objetos compostos no todo 
ou por uma parte de animais (asa de gavião, pé de juriti, dente de porco 
barrão etc.). As subcategorias da categoria zoológica foram organizadas 
de acordo com as classes dos animais ou com a relação entre o objeto 
(ou a parte do animal que constitui a peça, por exemplo: pé, pata, asa, 
couro, pêlo etc.) e a classe do animal referente. São elas: 

Mamíferos: tamanduá e gato maracajá (empalhados), couro de girita 
(gambá) e tamanduá, rabo e casco de tatu e peba, pata de onça, 

71  Entrevista com o Cacique Sotero, realizada por Alexandre Oliveira Gomes, em 15 
de maio de 2011.



dente de porco-barrão (não-capado, reprodutor), couro de por-
co do mato etc.;

Aves: asa de gavião, pé de veado, pé de pato, pé de juriti, alma de gato, 
louro-jandaia, vem-vem, sanhaçu-macaco, pé de gavião, pé de 
jacú, casa da Maria de barro, casa do inxuí da abelha, avoante 
etc;

Répteis: cascos de cágado, maracás de cascavel, couro de camaleão e 
tejo, mão de camaleão etc.;

Peixes e mariscos: caranguejo, cavalo-marinho, esporão de arraia, es-
cama de camurupim etc.

Os objetos do Museu dos Kanindé foram interpretados como 
pontos de inflexão analítica para a percepção das relações sociais pro-
vindas de um criativo processo étnico, pois adquirem significados 
quando são historicamente vivenciados em meio à cultura na qual são 
percebidos. “(...) o signo, enquanto sentido, se torna duplamente arbi-
trário na referência: ao mesmo tempo uma segmentação relativa e uma 
representação seletiva” (SAHLINS, 2003, p.185). Nossos signos são os 
objetos, que

(...) possuem múltiplos significados como valores concei-
tuais, mas, na prática humana, eles encontram determinadas 
representações, correspondendo a alguma seleção ou infle-
xão de sentido conceitual. E, uma vez que o mundo ‘objetivo’ 
ao qual os símbolos são aplicados possui suas próprias carac-
terísticas e dinâmicas refratárias, eles - e, por extensão, as 
pessoas que por meio deles vivem – podem categorialmente 
ser revalorados (Sahlins, 2003, p. 130).

A análise dos objetos em seus “deslocamentos e transformações 
(ou reclassificações), (...) através dos diversos contextos sociais e sim-
bólicos”, nos possibilitou compreender a política da memória indígena 
dos Kanindé no espaço do seu museu. “Acompanhar o deslocamento 
dos objetos ao longo das fronteiras que delimitam esses contextos é em 
grande parte entender a própria dinâmica da vida social e cultural” 
(Gonçalves, 2007, p.15). Entendemos os objetos como “(...) parte de sis-
temas simbólicos ou categorias culturais cujo alcance ultrapassa esses 
limites empíricos e cuja função, mais do que a de ‘representar’, é a de 



organizar e constituir a vida social” (Gonçalves, 2007,p.21). Os objetos 
possibilitam que os Kanindé “percebam e experimentem subjetivamen-
te suas posições e identidades como algo tão real e concreto quanto os 
objetos que os simbolizam” (Gonçalves, 2007, p.21); existem com uma 
trajetória particular, mas formam uma totalidade imersa de simbolo-
gia. Aspectos indissociáveis se entrelaçam às “coisas dos índios”, “dos 
velhos” e “das matas”, objetos que comportam múltiplos sentidos, e 
cujas variações são perceptíveis nas diferentes situações e interações.

No processo étnico vivenciado pelos Kanindé, os objetos, como 
signos, são revalorados, indexados a novos sentidos e, através das expe-
riências sociais dos indivíduos, adquirem significados que partem da 
cultura e a ela retornam, pois “(...) a significação de uma dada forma 
simbólica depende da co-presença de outras. Mas a ação se desdobra 
como processo temporal” (Sahlins, 2008, p.132). Para Marshall Sahlins, 
“Qualquer uso real de um signo em referência, seja por uma pessoa 
seja por um grupo, emprega apenas uma parte de seu sentido coletivo” 
(2003, p. 10). É nesse sentido que, na análise efetuada, destacamos a 
importância dos relatos orais e narrativas, pois,

Acima de tudo, na fala as pessoas colocam os signos em rela-
ções indexicais com os objetos de seus projetos, pois esses 
objetos formam o contexto percebido, para a fala como ativi-
dade social. Tal contexto é de fato um contexto significado: 
os significados de seus objetos podem até ser pressupostos 
pelo ato de discurso (Sahlins, 2008, p.23-24).

Os objetos são “parte de sistemas simbólicos ou categorias 
culturais cujo alcance ultrapassa esses limites empíricos e cuja fun-
ção, mais do que a de ‘representar’, é a de organizar e constituir a 
vida social” (Gonçalves, 2007, p.21). O Museu constituiu-se como um 
grande sinal diacrítico dos Kanindé, como percebemos quando Cícero 
Pereira, liderança indígena e irmão mais novo do cacique Sotero, afir-
mou, comparando-o à “dança do ritual” (como muitos deles designam 
o Toré), que

Pra mim, a importância de um museu Kanindé é vida, é uma 
mostração de toda história nossa, porque quando estamos 
conversando, dizendo a história, tem uma coisa acolá mais 



velha que alguém fez. Pra mim, é a coisa mais forte que tem 
dentro da aldeia é aquele museu e a dança do ritual. A dança 
do ritual é irmã da história do museu, porque você quando 
pisa no chão pra dançar o ritual você sente a energia da terra, 
você sente o gosto de viver72 (grifo meu).

Como fonte de conhecimento, os objetos são signos e, neste 
sentido, “Já que implementado pelo sujeito histórico, o valor conven-
cional do signo adquire um valor intencional, e o sentido conceitual, 
uma referência acionável” (SAHLINS, 2008, p. 128). Adentremos agora 
na análise das referências, associações, metáforas e analogias presentes 
nos fluxos de sentidos e nas ressignificações dos objetos no Museu dos 
Kanindé.

3.2 Objetos, memória e etnicidade: historicidade e sentido

Em vista da multiplicidade de identidades sociais, e da 
coexistência de memórias concorrentes, as memórias alter-
nativas (memórias de famílias, locais, nacionais e assim por 
diante), é proveitoso pensar em termos pluralistas sobre os 
usos das memórias por diferentes grupos sociais, que talvez 
também tenham diferentes visões do que é importante ou 
‘digno de memória’ (Burke, 2006, p. 84).

A construção do passado indígena nos remete a um processo 
de recodificação das lembranças, operada individual e coletivamente, 
na família e no grupo social, intimamente relacionada com um proje-
to étnico-político presente, a partir da organização de um movimento 
indígena no sítio Fernandes. Através da análise dos fluxos e varia-
ções de sentidos a partir dos objetos musealizados, estabeleceremos 
relações entre as ressignificações da cultura material e os processos 
de construção social da memória indígena entre os Kanindé. Com 
o desenrolar da pesquisa, foram se descortinando significados ad-
vindos das experiências com os sujeitos que dão sentido àquelas 

72  Entrevista com Cícero Pereira dos Santos, realizada por Alexandre Oliveira 
Gomes, em 4 de maio de 2011.



“coisas”. Analisaremos conjuntamente diferentes estratos dessas me-
mórias e suas relações: documentos escritos, objetos, memória social 
e etnografia. 

13. Cacique Sotero mostra a pedra preta, o primeiro objeto do Museu dos
Kanindé (2011)

Denominaremos como focos de ressignificação a interação ana-
lítica entre objetos, temáticas e problemáticas percebidas a partir da 
análise da relação entre as dinâmicas das identificações, a memória e a 
transformação dos sentidos das “coisas”.

Alguns focos de ressignificação, relacionados ao sentido, ao 
papel e aos usos da memória social entre o povo Kanindé, vinculam-
se a determinadas categorias nativas e narrativas utilizadas por eles 
para a constituição de identificações que remetem a um processo de 
reinterpretação do passado, fundamental para a construção social da 
etnicidade.



3.2.1 Materiais, técnicas, trabalho e Toré

O primeiro objeto do Museu do Kanindé foi uma pedra preta, de for-
mato quadrangular, presenteada pela mãe do cacique Sotero a ele, que 
a guardava há vários anos, muito antes de organizar um museu. “Ela 
num disse como chegou não, ela falava que era coisa dos índios” 73

Ela dizia que aquela pedra era coisas antigas que os índios 
faziam, era os antigos, era uma pedra que a gente escreve 
assim e risca na parede e sai uma tinta preta, por isso que 
eu dizia que são coisa do índio, como se fosse um lápis hoje 
que escreve, e ela tem o sistema de uma tintazinha (Cacique 
Sotero).

Mas foi apenas com o início da mobilização étnica que, no 
espaço museal, aquela pedra passou a representar uma referência de 
afirmação como indígena, atuando na ligação com este passado. Há 
uma associação entre o que foi encontrado na área indígena (e está 
no espaço museal), no caso, o material arqueológico, como veremos, 
e a ocupação ancestral, consequentemente, a legítima posse da terra. 
Sotero revela o que queria ao formar o Museu dos Kanindé:

O objetivo é que era uma novidade que eu ia mostrar para os 
amigos, né, que tinha aquilo de primeiro e a gente era aquilo. 
Agora, num era que a terra era da gente, eu sei que as novida-
des eram da gente, que achava na terra que era dos índios. Eu 
num acreditava como era que a gente ia pensar aquela terra 
que era da gente (Cacique Sotero) (grifos meus).

A pedra preta terá um sentido reelaborado e, ao ir para o 
Museu, relaciona-se com uma herança familiar, na qual memória e ter-
ra, a pedra e seu significado, serão pertencentes aos índios, tanto os 
de hoje (eles), como os do passado (seus ancestrais). A mãe de Sotero 
forneceu, ao presentear-lhe a pedra, elementos para articular a mobi-
lização indígena aos antigos habitantes daquelas terras, que deixaram 

73  Entrevista com o Cacique Sotero, realizada por Alexandre Oliveira Gomes, em 15 
de maio de 2011.



aqueles objetos. O sentido da pedra relaciona temporalidades distintas 
em sua significação: a do próprio cacique, de sua mãe e dos antigos 
índios. Apesar de ser considerada como a primeira peça do acervo, o 
Museu dos Kanindé não foi criado quando Sotero recebeu a pedra, mas 
apenas quando esta foi ressignificada no horizonte de uma semântica 
indígena. Memória que está na rocha, um sólido suporte que permite a 
permanência da materialidade do símbolo. A significação se vincula a 
uma relação maternal: Sotero herda da mãe a pedra que simbolizaria, 
tempos depois, um importante vínculo entre os Kanindé do presente, 
moradores da aldeia Fernandes, e os seus antigos habitantes, índios que 
usaram a pedra, tendo na geração de sua mãe aquela que transmitiu a 
materialidade desta memória. A relação ocorre diametralmente entre 
Sotero/sua mãe e os índios do passado/índios do presente, percebida 
através da análise dos sentidos da pedra.

Se a memória já existia, enquanto consciência da lembrança 
que possuía do sentido dado à pedra pela mãe, é apenas quando Sotero 
passa a se perceber como indígena que esta será levada a ter o sentido 
que possui hoje. Sotero admite que “a idéia de falar em museu, que era 
assim de peças velhas foi da minha mãe, eu num sabia nem o que era o 
museu. Depois que eu fui entender que era das peças velhas que a gen-
te fazia e juntava”. A partir das falas de Sotero começamos a delinear 
recorrentes associações, relacionadas a um sentido de museu enquanto 
lugar de “coisas velhas”.

Não encontramos notícias da existência de registros rupestres 
no território habitado atualmente pelos Kanindé. No entanto, Thomaz 
Pompeu Sobrinho, em 1956, enumera o que considera os principais 
centros de inscrições rupestres no Ceará: a planície dos Inhamuns, a 
serra da Ibiapaba, e as margens dos rios Banabuiú e Jaguaribe.74 Entre 
outras concentrações de litóglifos, existem também as “(...) de Quixadá, 

74  As inscrições rupestres do rio Banabuiú localizam-se em parte da bacia deste rio, 
das cabeceiras até perto da foz (Pompeu Sobrinho, 1956, p. 116). As inscrições estão 
localizadas “(...) pelo leito e margens do rio Banabuiú e do seu afluente mais impor-
tante, o rio Quixeramobim (...), situados perto de poços d’água perenes ou quase 
perenes” (Pompeu Sobrinho, 1956, p. 121). Os locais apontados por Sobrinho, onde 
“(...) se encontram dois ou mais grupos de caracteres ou outras tantas inscrições”, são, 
no rio Quixeramobim: fazenda Giqui; no rio Banabuiú: povoação de Rinaré, fazenda 
Caiçarinha, fazenda Condado, fazenda Cruxatú, riacho da Lagartixa, antiga fazenda 



ao longo do rio Sitiá, mas compreendendo também trechos do rio 
Choró e Pirangi, a região do Urucu” (Pompeu Sobrinho, 1956, p. 116). 
Cabe-nos assinalar, conforme Sobrinho, a forte presença de testemu-
nhos da presença de agrupamentos humanos, a partir das inscrições 
rupestres, nesta vasta região do sertão central cearense, historicamente 
habitada pelos Kanindé e por outros povos durante a primeira metade 
do século XVIII.

A ressignificação dos objetos arqueológicos (visto que alguns 
já estavam de posse de Sotero e de outros índios) como memória in-
dígena, com a musealização, é parte do processo de reelaboração de 
referenciais simbólicos e temporais alicerçados em antigas e dispersas 
lembranças familiares, em experiências sociais vividas e noutras apro-
priadas, porque compartilhadas em círculos que extrapolam os limites 
da aldeia Fernandes. Nesta reelaboração cultural, os novos sentidos da-
dos aos achados arqueológicos serão parte fundamental da afirmação 
étnica. Segundo Sotero, estes objetos são “coisas dos índios”, significam

(...) a história dos antepassados que eles passaram para mim. 
Tudo aquilo que a gente achava de antiguidade na nossa 
comunidade era coisas indígenas, coisas que os índios dei-
xavam, coisa que os índios tinham passado por ali, e coisa 
que os índios ainda vivia ali. Eles tinha morado naquela 
região, como mora naquela região. Eles diziam que se a gente 
achasse uma peça assim antiga, guardasse que era coisas que 
era dos índios, só que eu não sabia quem eram esses índios. 
Vendo dentro da história, talvez até que fosse nois, porque 
quem acha é nois num sabe, porque nois é quem tamo na 
terra, nesse lugar (Cacique Sotero) (grifo meu).

Desde a primeira vez em que adentrei no Museu dos Kanindé, 
impressionei-me com a coleção arqueológica lá existente. Não por uma 
suposta raridade ou a quantidade de itens, mas pela profunda relação 
remetida, por meio destes objetos, à ancestralidade indígena. Parte 
desse material arqueológico musealizado foi encontrado no serrote do 
Rajado (enxó, ponta de lança, fragmento de cerâmica, pedra em forma 

Patos; no município de Morada Nova: Sítio Bento Pereira (Pompeu Sobrinho, 1956, 
p.121).



de coração), e nas localidades denominadas de “casa de pedra” (pilão 
de pedra), aldeia Balança (alça de cerâmica, na casa de dona Judite), 
Arame (pedra em forma de raio) e Quebra-faca (cachimbo de barro).

A coleção arqueológica é constituída de treze peças. 
Simbolicamente, uma das mais importantes. São objetos e fragmen-
tos encontrados no sítio Fernandes e seus arredores, e na maioria das 
vezes trazidos para o Museu por alguém que o achou no roçado. São 
constantes os relatos acerca desses objetos, e parte deles é significado 
comumente a partir de narrativas sobre as “pedras de coriscos”, termo 
que usam para explicar a origem do material lítico encontrado. Segundo 
Valdo Teodósio, liderança indígena e sindicalista de longa data, filiado 
ao Sindicato dos Trabalhadores Rurais de Aratuba/STRA,

Nois tinha que trabalhar escondidos, os ferros debaixo das 
moitas, porque a minha mãe dizia: ‘meu filho, quando tiver 
assim você não pode tá com ferro na mão’. Quando tinha o 
relâmpago e o trovão e tudo, caía os corisco e morria gente, 
morria animais, devorava as árvores, torava as pedras. Ali 
no Rajado, no roçado (...), caiu o corisco em cima duma 
pedra, duma rocha lá, que partiu no meio. Eu vi ela inteira e 
ainda foi esse ano. Quando passou-se um tempo, aí naqueles 
momentos chuvoso de muitos relâmpagos, quando eu pas-
sei lá eu vi a pedra partida. Foi quando me disseram que o 
relâmpago abriu e caiu o corisco em cima da pedra, que foi 
partida de meio a meio. 75

É generalizada a crença nas “pedras de corisco”, que se cons-
titui enquanto uma “elocução-chave” da tradição oral dos Kanindé 
(Vansina, 2010). São artefatos líticos encontrados na terra, principal-
mente quando revolvidas para cavar um poço, “brocar” (cortar) uma 
mata, plantar um roçado. A pedra, segundo crêem, é trazida pelo “co-
risco”, que é um raio vindo do céu, durante chuvas e trovoadas fortes. 
A pedra fica enterrada sete metros abaixo do solo. Ao término de sete 
anos, estará próxima à superfície. Acerca desta crença, Carlos Studart 
Filho, já em 1927, afirmava que, no Ceará, o corisco é “(...) um produto 

75  Entrevista com Valdo Teodósio, realizada por Alexandre Oliveira Gomes, em 23 
de junho de 2011.



emanado do raio e dotado de propriedades singulares”. Conta que esta 
explicação originou-se em um “(...) mytho (que) transpoz os mares com 
os immigrantes europeus e chegou á America”. Segundo ele, acredita-se 
que “(...) a acha de pedra é (...) a pedra de relâmpago, o corisco descido 
do ceo em dias de tempestade (...)”. O sertanejo “(...) tendo encontra-
do mettido no solo, em profundidade variável, instrumentos de pedra, 
elle conclui desde logo que o corisco ao cahir se enterra sete braças ou 
sete palmos, vindo a apparecer na superfície do solo findos sete annos, 
depois de ter caminhado uma braça ou um palmo por ano” (Studart 
Filho, 1927, p. 192-193). D. Irani nos contou que o corisco,

É uma pedinha lisinha. Todo mundo aqui sabe que muita 
gente conhece, aí diz e sabe que é mesmo pedra de corisco. 
Vem do céu, dos raios dos trovão, né. Quando dá primeira-
mente o relâmpago, quando o relâmpago abre, aí depois é o 
trovão. Quando o relâmpago cai, aí abre o raio, o curiço cai, 
mas só cai em pé de árvore. Ele não cai no chão limpo. Se 
ele cair no pé de árvore, aonde ele cai fica só o ciscado deles 
num sabe, diz que alimpa tudo, fica assim tudo varrido deles 
ciscar (...)76.

No MK, mesmo denominando estes objetos de “pedras de 
corisco”, uma nova significação constituiu-se, relacionada à sua in-
terpretação como um artefato arqueológico produzido pelos “índios 
antigos” (ou seja, como “coisas dos índios”), que diz respeito à presença 
de grupos humanos nas terras em que habitam hoje. Sem perder ou 
invalidar seu sentido social mais comum e aceito, a estes objetos é in-
corporado um importante diferencial, “ao ficar aqui dentro da aldeia” 
(cacique Sotero), permanecendo e sendo apropriado como pertencente 
aos Kanindé, pois encontrados em suas terras, e feitos pelos índios do 
passado.

A existência de achados arqueológicos e a crença nas pedras de 
corisco são bem comuns no território cearense e no sertão, em geral. 
Nesse caso, os Kanindé não se diferenciam de outras populações rurais 

76  Entrevista com d. Irani e d. Maria Domingos, 67 e 89 anos, realizada por Alexandre 
Oliveira Gomes, em 5 de julho de 2011.



do interior. O significativo é perceber como estes objetos são significa-
dos em um horizonte semântico que constrói representações sobre um 
passado indígena, relacionando identificação étnica e cultura material. 
Presença ancestral e ressignificação que atuam nos embates políticos 
e simbólicos, tanto internos, com as polêmicas no grupo familiar em 
relação à existência de índios na aldeia Fernandes; quanto externos, na 
necessidade de demarcarem diferenças e serem reconhecidos, tanto nas 
formas de expressão adotadas, como nas identificações assumidas, seja 
a um passado indígena, seja a um presente de mobilização étnica.

Essa pedrona comprida (se refere a um enxó) aqui nois chama 
de couriço. Dizem que quando as nuvens abrem, desce uma 
pedra e se enterra sete metro no chão, e com sete anos ela 
sobe pra cima. Isso era o dizer dos mais velhos, eu não sei, 
era eles que contavam, nossos avós. Eu não sei se era essa 
pedra que descia mesmo de cima pra baixo ou se era que se 
gerava no chão. Essa mesma aqui ela veio do Rajado, foi um 
primo meu que encontrou e adoou pra mim (Cacique Sotero) 
(grifo meu).

Apesar de contar a narrativa ouvida dos mais velhos, Sotero põe 
em questão a procedência da pedra de corisco. O enxó – instrumento 
lítico usado para revolver terras – ao qual se refere foi encontrado no 
Rajado. Segundo Maria da Estér, “Era dos nossos avós, essa terra que 
eu tô dizendo, o vale do Rajado, era dos pais dela aí (sua tia e mãe de 
criação, d. Maria do Carmo), do pai do Sotero aí, do Ciço, Bernaldo, 
do finado Aprízio, era dos nossos avós e tios” 77. O Rajado é um serrote, 
ou, como chama o pajé Maciel “um suvaco de serra”, onde os Kanindé 
plantam há várias gerações, diferente da Gia, para a qual a memória do 
trabalho “de alugado” ou de “diária” é muito forte. No Rajado, a lem-
brança é de uma terra que sempre foi deles, onde cada família possui o 
seu pedaço, e que foi sendo dividido conforme estatutos consuetudiná-
rios provindos de herança e atualizados por uniões matrimoniais: terra 
recebida, cuidada, plantada e repassada para as gerações mais novas 

77  Entrevista com d. Maria de Fátima (Maria da Estér), 89 anos, realizada por 
Alexandre Oliveira Gomes, em 11 de junho de 2011.



– seja ao homem que casa com a sua filha, e passa a morar e trabalhar
nestas terras, seja ao seu filho, ao formar uma nova família. 

Esta área de plantio vem sendo trabalhada pelos núcleos fami-
liares habitantes do Sítio Fernandes há um tempo que eles remontam 
à compra das terras pelos antepassados, em 1874. É “terra de herança”, 
muitos falam. O Rajado e a Gia estão divididos por um grande paredão 
de rocha, as chamadas “camas de vara”, do qual se avistam as duas ter-
ras, verdadeiros buracos encravados entre outros serrotes. Impossível 
falar do Rajado sem remontar a importantes elementos da organização 
social e das relações de parentesco dos Kanindé, principalmente as re-
lações entre as famílias, os casamentos e as alianças matrimoniais, da 
disposição das terras, dos limites e de sua configuração geográfica. A 
organização social do uso, divisão e transmissão da terra é um impor-
tante caminho para o entendimento da dinâmica das relações sociais, 
pois giram em torno dela o plantio e a colheita, as habitações, as caças, 
a coleta de frutos, os achados arqueológicos, os matrimônios e as divi-
sões e uniões feitas ao longo do tempo. Poderíamos dizer, metafórica e 
literalmente, que nesta terra encravam-se importantes aspectos para a 
compreensão da memória e da história dos Kanindé.

“A história dessa coleção é que ela é de índio, ela é da gente, 
uma aldeia, um grupo que vive aqui e nois somos índios. Ela amostra 
a nossa identidade que, como se ela fosse extinta, mas não foi, porque 
nós vivemos aqui e eu tô contando essa história” (Cacique Sotero). 
Contradizendo uma afamada “extinção”, existir significa ir “contando 
essa história”, e, ao substancializar a identificação no material líti-
co (“Ela amostra a nossa identidade”), indexa a construção social da 
indianidade ao objeto. Não é de se espantar que esses objetos arqueo-
lógicos, ao serem encontrados em suas terras, sejam associados a esta 
referência dos mais antigos, nesse caso, índios mais antigos que eles, 
mas tão índios quanto eles (mesmo que não se identificassem). Afinal, é 
justamente ao remeter a estas gerações mais antigas, que justifica-se, no 
“sangue de índio”, a herança dessa ancestralidade. Se os seus antepas-
sados vêm trabalhando nesta terra há tanto tempo, de quem poderiam 
ser os objetos nela encontrados?

O interessante é a nova significação que, mesmo aceitando 
a procedência antrópica destes objetos (artefatos que vieram de seus 
antepassados), não descarta um sentido pré-existente, sendo, em sua 



apresentação no Museu, alçado sob o signo desta dupla significação: 
a museal e a social, que se interpenetram continuamente. D. Maria da 
Estér, referindo-se a uma lâmina de machado com “orelhas”, afirmou-
nos que “A do corisco é pretinha (...) Ela é quase o tipo de um machado, 
aí ela é mais estreitinha aqui e ela tem mais duas pontinhas uma do lado 
e outra do outro”. Processos como este constituem o cerne de nossa 
análise, ao buscar contextualizar e compreender este fluxo de sentido 
como parte das dinâmicas das relações sociais.

Outro objeto arqueológico que remete às práticas sociais de ge-
rações anteriores são os cachimbos de barro presentes no acervo do 
Museu dos Kanindé. Sotero conta que

Esse nois achemos dentro de uma mata, e eu pensei: como 
foi que ele foi perdido lá, num barro tão interessante que 
a gente pensa hoje como é que eles faziam esse cachimbo 
pra fumar. Eles plantavam fumo e dela botava pra secar e 
quando ela tava seca eles fumavam. Num é nem como o 
fumo é agora, que eles faz é um fumo... E lá nesse tempo que 
eu ainda alcancei muito minha mãe fumando e a minha avó 
também, era uma folhazinha seca e grande que elas bota-
vam pra secar, aí eles botava e fumavam, não era tabaco do 
jeito de agora. Chamava foia de fumo. Os mais velhos gos-
tavam muito até agora um tempo pouco eles fumavam isso 
(Cacique Sotero).

Um dos cachimbos foi encontrado na localidade do Quebra-
faca (ponto mais alto do sítio Fernandes) e doado ao Museu durante as 
atividades do inventário, pela integrante do núcleo educativo Antônia 
Santos - a Toinha, neta do pajé Maciel e filha de José Maciel. Fazia al-
gum tempo que seu pai havia o achado e o objeto estava perdido pela 
casa. Este cachimbo possui uma coloração escura; o que já estava no 
MK é de cor mais natural. Ambos trazem incisões geométricas, e afi-
nam na ponta com um furo, apto para colocar um cabo, provavelmente 
de madeira. Segundo d. Maria da Estér, 

Antigamente a gente achava aqui nos roçados de todo jeito, 
espalhado, né. Achava muita coisa antiga. Diz os mais velhos 
que tudo era coisa dos outros antigo. Achava cachimbo, 



achava as tigelinhas de barro, de barro não, de pedra, nos 
roçados. A gente ia trabalhando alimpando os matos e 
encontrava (grifos meus).

14. Cachimbo do Museu dos Kanindé (registro visual das peças)

As chamadas “pedras de corisco”, na concepção dos Kanindé, 
têm formato específico, sendo mais associadas às lâminas de machado 
de pedra polida. Em suas terras, encontraram sempre objetos de dois 
materiais: lítico e cerâmico.

Os Kanindé, ao atribuírem aos cachimbos de barro o caráter de 
“coisas dos índios”, os elegem enquanto importantes “relíquias” a serem 
guardadas. No processo de encontrar, levar para o Museu e atribuir um 



sentido, descortinam-se uma multiplicidade de possibilidades interpre-
tativas. A existência dos cachimbos de barro no MK remete a práticas 
e representações: à memória dos antigos; ao hábito dos pais, tios e avós, 
de fumarem “foia da mata”. Sotero fala sobre o pedaço de um “rolo de 
fumo” (MK.011.460) presente no Museu:

Esse aqui é o velho rolo de fumo que a gente tinha por lem-
brança que os pais da gente, a minha vó, os meus tios, eles 
usavam, é da folha de fumo, eles chamavam a base. Eles 
botava as folhas pra puxare, depois eles enrolavam e botavam 
um mel de rapadura. Dali eles formavam um rolo de fumo, 
fumava e mascava. Ainda hoje, aqui e acolá, tem esses pés 
de fumo, mas o povo num usam mais, usam mais é cigarro. 
A base era a folha, que talvez fizesse aquele angu, aquele 
tratamento. (...) Eles cortava bem miudinho e botava nos 
cachimbo. Tinha os mais aviciados que botava as folhas nas 
boca e mascava (Cacique Sotero).

A fotografia de uma idosa já falecida, dona Raimunda 
(MK.011.651), feita no contexto das pesquisas efetuadas por eles nos 
primeiros anos de mobilização étnica (1997), mostra a índia em um 
espaço doméstico, provavelmente sua casa. Cachimbo na boca e lam-
parina na mão, aparentemente posando. Ao seu lado, sob uma mesa, 
recipientes de cerâmica (panela, chaleira, pote) e outros de alumínio, 
pregados na parede. Imagem significativa para analisarmos a constru-
ção de autorepresentações entre os Kanindé, problematizando a forma 
como se apresentam a partir dos objetos, símbolos conscientemente or-
questrados em seus discursos e estratégias de reconhecimento.

“Os índios que faziam para pisar tempero, pra temperar a co-
mida deles” (Cacique Sotero). Um pilão de pedra é outro objeto cujo 
significado remete a esta referência indígena, mas não é identificado 
como corisco. “Só esse pilão que foi do Catolé, lá é uma área de mui-
to serrote, muitas locas. Aí quando bate uma capoeira a gente acha. 
Em pé de pau também. Sempre quem acha, trás para o museu, eu tô 
hoje te mostrando, é coisa dos índios que eu vou guardando” (Cacique 
Sotero). Ademais, fragmentos de cerâmicas. Apontando para o maior 
deles, Sotero afirma que “essa veio da quebrada do Rajado tombem. 
Sempre quem achou diz que achou um caco de teia antigo, do passado. 



Antigamente eles faziam um casco de teia bem grande, medonho. Daí, 
eu vou arrumando no museu”. 

15. Dona Raimunda (fevereiro de 1997) (MK.011.651 – acervo MK)

Mediante sua significação simbólica, esta coleção de objetos 
possui um importante papel na construção de uma narrativa sobre a 
história Kanindé. Ao se conectarem, simbólica e materialmente, en-
quanto povo Kanindé do presente aos antigos habitantes das terras 
onde habitam como seus ancestrais, demarcam sua presença indígena 
afirmando que ali já estavam em um passado distante – anterior mes-
mo, a 1874. Criam – assim como são criados por – um sentido para 
o pertencimento a uma coletividade passada, fundada e experienciada
no presente, em sua continuidade. As significações atribuídas com a 
musealização dialogam com sentidos pré-existentes, constituindo-se 
como metáforas para entender a presença desses objetos com os quais 
convivem cotidianamente. Mas nem sempre se foi dada a estes objetos 
a mesma importância ou sentido. 

Aspectos dessa ressignificação foram percebidos quando con-
versamos com d. Maria Domingos, 89 anos, então a mais velha da 
aldeia Fernandes, e sua filha Irani, 67 anos. Irani contou-me que, “Lá 
no Quebra-Faca, nois tinha as hortas. Nesse dia eu tava cavando o chão 
quando eu descobri ela. Eu disse: ‘mãe, isso é uma pedra de couriço’. 



Tava eu, a mãe e o meu menino. Aí eu fui e peguei ela, aí truxe. Quando 
eu cheguei lavei ela bem lavadinha” (dona Irani). Afirmavam ainda es-
tar com a dita pedra. Dona Maria muito procurou, até levar o adjetivo 
de esquecida pela filha. Dias depois, dona Irani nos entregou uma lâ-
mina de machado de pedra polida, que a mãe não havia cessado de 
procurar, desde a nossa conversa. Ela nos contou que aquela pedra que 
estava com elas há “bem uns 20 anos ou mais”, havia sido dado um 
novo uso por dona Maria. A pedra “Vivia bolando num canto, às vezes 
tirava e botava noutro. Depois a mãe achou ela num-sei-onde e botou 
no banheiro. Vivia esfregando os pés com ela. Quando foi um dia, eu 
disse: ‘eu vou é tirar essa pedra daqui que a mãe só vevi esfregando os 
pés, aí faz é arrupiar mais os pés’” (dona Irani).

As condições contextuais para a atribuição de novas sig-
nificações se constroem junto às dinâmicas de identificações, às 
funcionalidades e possibilidades de uso dos objetos, que permitem per-
ceber, a partir da cultura material, múltiplas e novas óticas na leitura da 
relação entre o presente e o passado. Nesse sentido, é pertinente trazer 
uma intrigante fala de Sotero, que nos provoca a questionar as relações 
entre objetos arqueológicos, tradição oral e as transformações dos sen-
tidos das “coisas”. Ele contou que “Diziam os mais velhos que eles os 
índios tinha faca de pedra, que eles cortavam as coisas era com essas 
facas de pedra” (Cacique Sotero).

“Eu penso dela (peça arqueológica) ficar aqui dentro da aldeia, 
mostrando para todas as pessoas que vem visitar que nós temos a nossa 
identidade” (Cacique Sotero). Um grande diferencial, no caso dos mu-
seus indígenas, como já apontado por James Clifford para o contexto da 
costa noroeste norte-americana (2009), é o fato dos objetos permane-
cerem entre as comunidades, “aqui”. Ao alçar estes objetos à condição 
de vetores de reconhecimento das identificações étnicas e “coisas” que 
materializam uma reinterpretação da história, Sotero demonstra uma 
importante transformação no sentido dado aos achados arqueológicos, 
que ocorre com o processo de musealização. Objetos que remetem a 
uma presença anterior, imemorial, dos antepassados indígenas, que se 
expressa temporal e simbolicamente são, ao mesmo tempo, anúncio de 
que permanecem indígenas, identificados e tomando posse de um pa-
trimônio herdado, seja a terra, seja o que ela provê: alimento, dádivas 



para a sobrevivência, artefatos líticos, cacos de telha, barro, dádivas de 
habitantes desta “quebrada” de outros tempos.

Na subcategoria técnicas artesanais, englobamos quatro sa-
beres e modos de fazer representados por objetos presentes no Museu 
dos Kanindé: cerâmica, trançado, escultura em madeira e fiação de al-
godão. Estão presentes nas memórias de um passado recente e como 
artefatos utilitários usados no cotidiano. No primeiro caso, estão a fia-
ção e a cerâmica; no segundo, os objetos feitos a partir de trançados 
(cipó e palha) e da madeira, principalmente de umburana. Segundo d. 
Odete, da família soares e principal rezadeira da aldeia, 

Eles diziam que era um pessoal que só trabalhava para os 
outros, para patrões. Meu pai contava que de primeiro não 
existia negócio de nada, as panelas era de barro, prato de 
barro, tudo era de barro, não existia nada que nem existe 
agora. Minha mãe trabalhava de louça, fazendo em casa. 
Fazia panela, potes, cacheira de torrar café. Fazia tudo na 
mão mesmo, a gente ainda ajudava a fazer, pegava o barro de 
louça e botava de molho à noite e no outro dia amassava. Aí 
começava a fazer as panelinhas, os cacheiro mais os potes, 
tirava os barros lá embaixo perto da mata, numa baixa que 
tem. E queimava, ela fazia o fogo em casa mesmo, nos ter-
reiro, cobria de lenha e queimava (grifo meu) 78.

Uma variada indústria louceira existiu na aldeia Fernandes, 
conhecida em toda a região de Aratuba e circunvizinhanças. Alguns 
homens faziam telhas e as mulheres os demais artefatos utilitários. 
“Uma pessoa lá da Aratuba encomendava, elas faziam. Eram conheci-
das, eu cansei de ver muita gente de fora buscar vasilha de barro aqui” 

79. As ceramistas foram morrendo sem deixar sucessoras, e hoje, segun-
do Sotero, “Num tem mais não, os mais novo num fazem não”. Durante 
a pesquisa de campo, dona Maria do Carmo, com 83 anos, era uma das 

78  Entrevista com dona Odete Soares, 60 anos, realizada por Alexandre Oliveira 
Gomes, em 11 de maio de 2011.

79  Entrevista com Sr. Zé Monte, 57 anos, realizada por Alexandre Oliveira Gomes, 
em 17 de maio de 2011.



únicas mulheres vivas que haviam dedicado boa parte de sua vida ao 
ofício de louceira. Acerca de sua família, nos contou que

Minha mãe eu conheci aqui mesmo, eram daqui, num eram 
dum canto e do outro, (...) eles nunca disseram da onde eram. 
Nasci e me criei aqui, minha família, nesse cantinho, nesse 
pedacinho de chão, meu pai e minha mãe (...) Tudo era da 
família Francisco. A família Francisco e Bernardo é uma 
só, foi transformado em uma só, são filhos natural tudo 
daqui. (...) Tudo da minha família é casada com sobrinho 
meu, tudo. Aqui é uma família só 80 (negrito meu).

Conseguimos identificar alguns indivíduos e núcleos familia-
res produtores de artefatos cerâmicos. Conversamos longamente com 
d. Maria do Carmo, da família Francisco, do núcleo familiar Freitas
(atribuído por conta de seu esposo, já falecido). Através dos relatos de 
várias pessoas, percebe-se que esta era uma técnica muito difundida há 
bem pouco tempo atrás. Entre as louceiras havia, além de d. Maria do 
Carmo, d. Neonice, Raimunda Pequena, Luzia Pequena, Rita Mané e as 
“Franciscas” – “quatro irmãs moças-velhas” (Cacique Sotero) que, não 
se casando, envelheceram juntas. Entre os construtores de telha, desta-
cou-se nas memórias orais Pedro Pequeno, mas também foram citados 
Zé Francisco e João Francisco. 

Dona Odete – a principal rezadeira e “médica” da comunidade 
– é filha de Raimunda Fidelis, mais conhecida por d. Neonice (ver ima-
gem adiante), uma das mais lembradas louceiras entre os antepassados 
dos Kanindé. Casada com o senhor Luís Soares, formaram um dos 
principais núcleos familiares Kanindé, conhecidos como “os Soares”, 
de vasta prole, já na terceira geração. Ainda hoje, d. Odete possui “um 
pote de lembrança” da mãe. “Todo mundo usava tudo de barro. A gente 
ia buscar água era só no pote de barro” (d. Odete). Além de ceramista, 
ela era também, segundo sua neta, Ana Patrícia Fidelis, “parteira e fazia 
remédio só pras pessoas da família mesmo (...)” e “quando já tava idosa 

80  Entrevista com dona Maria do Carmo, 83 anos, realizada por Alexandre Oliveira 
Gomes, em 11 de junho de 2011.



foi morar em Baturité” 81. “(...) mas depois que ela foi embora morar no 
Baturité, ela num fez mais esse serviço não” 82. D. Neonice, que retornou 
e faleceu em Baturité, possuía uma relação familiar com a cidade: “O 
lado da mãe eu num sei de onde é que a mãe dela era não. Eu sei que 
ela morava em Baturité, a mãe da mãe” 83. As filhas herdaram da mãe 
os saberes necessários ao provimento do nascer. Segundo d. Odete, “A 
minha irmã também fazia parto, mas num faz mais não. Minhas irmãs 
tudinha eram parteiras” (d. Odete). D. Maristela Soares, também filha, 
afirma que “A minha mãe ela foi nascida pro lado dacolá do Coco, dos 
Cocos pracolá, pra lá dessa Caipora que tô dizendo, no Coquim”. Coco 
ou Coquim é uma localidade próxima a Aratuba, de onde vieram os 
Soares antes de chegarem nos Fernandes, em meados do século XX. 
De lá também veio outra família indígena, as Corrêia, cujas três irmãs, 
hoje idosas (Tetê, Fransquinha e Sesé), chegaram ainda crianças com 
seus pais e passaram a residir como moradores e trabalhar nas terras 
de um proprietário conhecido pelos mais antigos como “Major”, nas 
adjacências dos Fernandes. Esta terra pertence hoje a um dos seus des-
cendentes, conhecido por “Niba” (Aníbal).

D. Maristela soares, esposa de “sinhô” Bernardo, nos contou 
como a mãe, d. Neonice, trabalhava:

Ela pega o barro amassava, botava de molho, quando era no 
outro dia ela pisava com um pedaço de pilão, que era pra 
amaciar o barro todinho. Fazia era muita louça, fazia prato, 
fazia panela, fazia o guidazinho, tudo de barro pra vender, 
de primeiro, hoje não. Hoje o povo já num usa mais panela 
de barro, é panela de alumínio, né, e nesse tempo o povo 
só usava era coisa de barro, era pote, tudo era de barro, a 
gente botava água era nos potes de barro, pesado que só, lá 
dacolá do Tavares. Nois carregava água de lá (Dona Maristela 
Soares).

81  Entrevista com Ana Patrícia Fidelis, 26 anos, realizada por Alexandre Oliveira 
Gomes, em 9 de junho de 2011.

82  Entrevista com d. Maristela Soares, realizada por Alexandre Oliveira Gomes, em 
10 de junho de 2011.

83  Entrevista com d. Tereza Soares, 62 anos, realizada por Alexandre Oliveira Gomes, 
em 14 de abril de 2011.



16. Dona Neonice e Seu Luís Soares (álbum da família de dona Maria Soares)

Tavares é uma localidade dentro das terras do “Niba” (proprie-
tário de terras nas redondezas), que possui um olho d’água (nascente) 
que abasteceu por muito tempo a população do sítio Fernandes: o cha-
mado “olho d’água do Tavares”. Possuem fortes lembranças de que até 
bem recentemente costumavam lavar roupas nas beiradas do riacho 
Catolé, uma pequena corrente de água que corta a área indígena. 84 

Dentre os objetos de barro mais usados no espaço doméstico, 
destacamos o pote para armazenamento de água para consumo que, 
mesmo com grande parte das residências possuindo geladeiras, conti-
nua sendo vastamente usado. No acervo do Museu, várias telhas (das 

84  Deixaram de se abastecer no Olho d’água do Tavares com a chegada de água 
encanada, provinda de um motor elétrico então instalado em um poço pela Prefeitura 
Municipal de Aratuba. Uma vez por semana, enchiam-se as caixas d’água compar-
tilhadas por famílias extensas (que muitas vezes moram em um terreno comum, de 
herança, ou mesmo nível da “quebrada”) ou famílias nucleares. Em 2009, ocorreu a 
construção de uma caixa d’água no Quebra-Faca, pela Fundação Nacional de Saúde 
(FUNASA). A instalação dos canos nas residências ocasionou alguns conflitos (como, 
por exemplo, onde vivem as irmãs Corrêia, no interior das terras do “Niba”, que não 
autorizou) relacionados às famílias beneficiadas e aos lugares onde poderiam ou não 
ser instalados.



mais antigas coletadas por Sotero) possuem um “S” no lado de cima, 
moldado por um dedo, talvez a marca de um artesão. A vivacidade com 
que se rememora a presença de uma tradição ceramista contrapõe-
se, nos relatos, ao fato de não estar mais sendo praticada como ofício. 
Durante a pesquisa de campo, impossibilitada de trabalhar pela ida-
de, com problemas de vista e nas articulações das mãos, d. Maria do 
Carmo emocionava-se ao relembrar o ofício desempenhado durante 
toda a vida. “Aqui e acolá me dá vontade de chorar, eu acordo sonhando 
fazendo minhas loucinha”. 

Telhas que, ainda hoje, cobrem muitas das casas mais antigas do 
sítio Fernandes. Ao final da conversa com Chico Maciel (um dos filhos 
do pajé Maciel), ele chamou-me para mostrar uma telha antiga, a que 
tinha se referido em sua fala, no telhado de sua própria casa. Segundo 
d. Tereza Soares, “Era assim uma forma grande, num era que nem essas
aqui não (aponta para as telhas de sua casa). Uma formona grande. Era 
bem maior, grandona. Eu acho que ali no museu tem uma delas ainda. 
Uma teiona bem fornida, grossa”. A coleção de objetos cerâmicos era 
composta de doze peças, das quais sete eram telhas. A população do 
sítio Fernandes possui uma forte lembrança do tempo em que faziam 
suas próprias telhas. Nas casas mais velhas encontramos exemplares 
com 30, 40, 50, 60 anos de existência, segundo moradores. “Essa foi fei-
ta aqui na comunidade, tem uns 70 anos, é dos mais velhos. Essa outra 
foi feita aqui, essa eu conheci os donos, foi o Pedro Pequeno, ele quem 
fazia essa telha” (d. Tereza Soares). Pedro Pequeno foi um homem que 
casou no interior da aldeia Fernandes, com uma filha da terra, origi-
nando um outro núcleo familiar numeroso, os Pequeno, que já estão na 
terceira geração. 

Falando sobre as telhas do acervo do Museu, Sotero contou: “Eu 
que peguei essa telha, essas duas a 33 e 32 (MK.011.032 e 033), vieram 
daqui de perto do museu, do Aprízio”. Aprígio Bernardo foi identifi-
cado em muitos relatos orais como o primeiro integrante da família 
Bernardo a vir da Gameleira (sertão de Canindé) para os Fernandes, 
por volta de 1915, tendo essa chegada sido associada à seca deste ano. 
A partir da sua presença no lugar, uma série de casamentos entre os 
Francisco e Bernardo favoreceram a junção dos núcleos e o surgimen-
to de diversos núcleos familiares. O Sr. Zé Monte possui uma vívida 
lembrança de quando, em sua infância, acompanhava os trabalhos dos 



ceramistas nos Fernandes. Segundo ele, um dos melhores, no ofício de 
“bater telha”, era o “finado Raimundo”:

Tinha que amassar o barro, o cabra tirava o barro de bem 
pertinho da casa do vei Cícero pra levar, quando num era 
em jumento, levava um bolãozão aqui nas costas, fazia aquele 
molecão de barro, botava nas costas. Aí você cavava aquele 
barro, carregava a água no galão, aguava aquele barro. Aí 
pra amassar o barro pra fazer a telha num era todo mundo 
não, só tinha um amassador de barro aqui dos Fernandes, 
o finado Raimundo, tio do vei Ciço e meu tio também. Ele
pegava um couro vei de boi, botava lá no canto, fechava o 
couro e metia o pau batendo (Sr. Zé Monte).

D. Maria do Carmo contou-me que começou a fazer objetos de 
cerâmica por influência familiar. “Eu nasci e me criei e comecei com 
duas tias minhas, depois passou pra minha prima e depois foram indo e 
se acabando. Já eram os mais antigos dos avós” (dona Maria do Carmo). 
O “Barreiro”, local de extração da terra apropriada, era próximo ao ria-
cho Catolé (no chamado “Fernandes de Baixo”). Para fazer objetos de 
cerâmica, “(...) num é qualquer barro que a gente faz não. Aí embaixo, 
onde o cumpadi Ciço mora, é o terreno do barro e da louça, pra quem 
entende. Pra quem não entende todo barro é bom. O barro puro é só as 
veia que tem” (dona Maria do Carmo). Segundo ela, para encontrar as 
“veia de barro bom”,

A gente vai cavando aquela terra, aquele xerém, aquela 
piçarra, aí quando chega numa veia de barro bom ela tá 
rachando aí você pode cortar ela, aí quando dá nela fica bem 
lisinho. Essa é o barro legítimo. Esses outros tipo de barro 
pode ter outro tipo de mistura. Tem muito massapê bom, 
mas num é todo barro de louça que é bom não, tem dele que 
você queima ele no forno que chega num dá rachadura não, 
mas quando tem mistura dá defeito, papoca e racha (dona 
Maria do Carmo).

Identificada a “veia” e retirado o barro, d. Maria do Carmo o 
levava para casa, local onde trabalhava. O esposo, José Freitas, trans-
portava o barro, “Trazia nas costas do jumento”. Chegando, ela



(...) pegava os tacho pra botar barro, (...) botar numa cuia de 
pneu que ele arrumou e um pedacinho de lampião. Aí, bota-
vam no caco até chegar em riba, quando enchia. No outro dia 
eu dava mais uma agoação, depois eu pisava todinho e amas-
sava. Toda pedra que eu encontrava eu ia tirando, depois 
começava a botar nas vasilhas, batia dum lado e doutro e ia 
furando. Tinhas as palhetinha e os caquinho de cuias. Ia afi-
nando em baixo até em riba, daí eu tirava as vasilhas, vaso, 
panela, tudo enquanto (d. Maria do Carmo).

Um dos fornos utilizados antigamente, que é muito referencia-
do quando se trata do processo de queima, ainda existia à época da 
pesquisa. Era uma espécie de estrutura cavada dentro de uma pedrei-
ra que possuía marcas de antigas queimadas. Para a comercialização, 
juntava o material fabricado e “(...) levava nos animal, no caçoá, tinha 
maior trabalho, tinha que forrar bem forrado, arrumava tudo bem 
encaixotadinho e cobria. Num quebrava de jeito nenhum, o barro era 
bom” (dona Maria do Carmo). 

O barro, além de servir para os artefatos cerâmicos, era utili-
zado como matéria-prima para as técnicas construtivas das casas de 
taipa. Segundo “Sinhô” Bernardo,

Antes tudo era casa de taipo, feita de madeira e barro, terra. 
A gente pegava as forquilhas que achava nos matos, enfiava 
nos buracos do jeito que dava. Pegava o canto que tem as 
pontas das linhas e espremia, aí nessas forquilhas alevantava 
a casa e aí depois ia coisar os enchameio. Essas paredes aqui é 
cheio de enchameio, é pau que vem daqui até em riba, depois 
vai botando as varas mais os cipó. Vem botando uma vara 
por aqui e outra pelo outro lado, amarrando pra poder ficar 
estreita, pra poder botar barro. Cavava, amolecia o barro, ia 
tampando aqui, aí ficava toda tampadinha. De primeiro, as 
casas aqui era tudo assim. Essa telha aí nois fazia aqui, tudo 
aqui nos Fernandes, nada era de fora (Sinhô Bernardo). 85

85  Entrevista com Francisco Bernardo da Silva (Sinhô), 71 anos, realizada por 
Alexandre Oliveira Gomes, em 17 de abril de 2011.



Encontramos em algumas casas, abaixo do fogão a lenha ou nos 
cantos das paredes, velhas panelas de barro com fundo ainda sujo de 
tirna, hoje pouco utilizadas. Segundo Sotero, “Era tudo era de barro, 
de certos anos pra cá que foi mudando, se eu pudesse ainda comia nas 
minhas coisas de barros...”. Inevitável é o (recorrente) comentário: “co-
mida boa é a da panela de barro...”

Existem no Museu dos Kanindé objetos feitos utilizando-se de 
técnicas de trançado, a partir de duas matérias-primas: de palha (de 
coqueiro e carnaúba) e cipó. São chapéus, bolsas, caçoás, vassouras e 
urupema. Os mais velhos enfatizam a existência dos saberes necessá-
rios para a confecção de objetos trançados que eram bem difundidos 
entre diversos grupos familiares, principalmente os artefatos em palha. 
Uma irmã do cacique Sotero, Carolina Santos, àquela época moradora 
de uma localidade vizinha, o sítio Marés, é uma referência no trabalho 
com a palha da carnaúba na região. A árvore é escassa na serra, por isso, 
tem-se que “descer” para o sertão para coletá-la. Uma bolsa feita por ela 
foi um dos primeiros objetos incorporados ao acervo do MK. Quando 
ia para a “rua” (sede de Aratuba), geralmente Sotero colocava seu boné 
do Sindicato dos Trabalhadores Rurais de Aratuba (STRA), põe os cola-
res no pescoço e pegava a sua bolsa de palha, companheira inseparável, 
para guardar as coisas que ia comprar no “comércio”.

Os objetos feitos de trançado em cipó são artefatos utilitários 
importantes para os Kanindé, principalmente em época de colheita. 
São balaios, caçuás e cestos, utilizados no transporte e armazenamento 
de gêneros alimentícios, legumes como o feijão e a fava, cereais, como 
o milho, e frutos, como banana e o café. Sua confecção está vinculada
à relação entre o uso que fazem da terra (para plantio e extração) e os 
ritmos do meio ambiente, da forma como se apropriam dos recursos na-
turais e nichos ecológicos que vêm ocupando e explorando. Raimundo 
Soares Terto é a principal referência na extração e artesanato em cipós. 
Ele conta como faz:



17 e 18. Objetos da casa do cacique Sotero: bolsa de palha de carnaúba e balaio 
armazenando vagem de feijão, 2011



Eu pego o cipó, boto nas costas, enrolo e trago dos matos. 
Depois que tá em casa é bom, um dia de trabalho só de coca, 
depois eu fico em pé. Estiro ele no chão, e vou tirar os nós. 
Depois de alimpar ainda bota tudo no sol, porque se num 
levar sol não faz, se quebra todinho. O cipó tem isso, mas 
murchou, já tá bom. Agora, se não murchar, tanto fica pesado 
como fica mole. Quando tá verdinho na mata é bem molinho, 
aí quando ele leva um dia de sol ele fica bem maciinho, é que 
fica bonzinho, e ele tando verde e você fazendo assim, já que-
bra. Vem molinho, verde, cheio d’água pesada. Aí quando 
leva sol fica bem maneirinho e murchinho86.

A confecção destes objetos segue o ritmo da produção agríco-
la. Brocar, plantar, colher, queimar ou dar as forragens para os bichos 
(bois, vacas, cabras e bodes), limpar e plantar novamente. Esse é o rit-
mo anual da produção de alimentos dividida, prioritariamente, entre 
o primeiro semestre, no qual se planta, e o segundo, no qual se colhe
e prepara-se a terra para as primeiras chuvas do ano seguinte, que de-
vem vir até março. Melhor falando, até 19 de março, dia de São José, 
padroeiro dos Kanindé e do Ceará. Os cearenses acreditam fortemente 
que, se chover no dia de São José, o inverno será bom, principalmente se 
até esse dia ainda não tiver acabado o período de estiagem. Não é dife-
rente entre os Kanindé, povo devoto e cultuador de imagens de santos. 
Terto conta como aprendeu a fazer objetos de cipó,

(...) com meu tio Gonzaga, que ele trabalhava em cipó, traba-
lhava no caçoá, era balaio, (...) eu tinha uns 15 anos, eu via e 
dizia: um dia eu vou fazer isso aí. (...) Mas quem me ensinou 
foi o Zé (Maciel), que morava pertinho. Ele disse: ‘Raimundo 
bora fazer nois dois? Eu te ensino’; aí eu digo: ‘bora’. Aí nois 
comecemos a fazer uns balaio, uns caçoá, e do meio pro fim 
eu já tava fazendo melhor de que ele. Aí ele foi e entrou num 
serviço de madeira com pai dele, ele e os irmãos, aí eu fiquei 
fazendo isso aqui. Ele ficou no trabalho dele e eu no meu 
(Raimundo Terto).

86  Entrevista com Raimundo Soares Terto, 44 anos, realizada por Alexandre Oliveira 
Gomes, em 12 de junho de 2011.



Raimundo Terto é filho de d. Maria Soares e neto do Sr. Luís 
Soares e dona Neonice. Conta que faz

(...) caçoá, balaio de padaria de carregar pão, jacá, que é feito 
de cipó, pra carregar banana, cesto de costura, balainho, 
cesta de ovos, menorzinha, artesanato miudinho, um bucado 
de coisas. A primeira coisa que tem que fazer é pegar aqueles 
pau de marmeleiro, a gente vai buscar lá embaixo no pé da 
serra. Na mata mesmo, tem um homem que me dá, é o dono 
do Régio (Raimundo Terto).

Segundo pesquisa realizada pelos Kanindé em setembro de 
1996, no início do processo de mobilização étnica e com o auxílio da 
Associação Missão Tremembé (AMIT), o Régio

É um terreno vizinho a nós, na mesma quebrada da serra de 
Aratuba. Tem pra lá de 500 ha. Antigamente era uns 7.000 
ha. Vem desde o sertão de Canindé até em cima da Aratuba 
(serra). Foi sendo tomado, ocupado, vendido e agora próximo 
foi uma parte desapropriada pelo Incra. O restante continua 
nas mãos de um proprietário que nós conhece com o nome 
de ‘Dr. Eudes’. Antes era o Dr. Mário Plácido, do terreno 
antigo. Nós sabe que esse terreno era local de caça do nosso 
Povo mas atualmente nós está pagando uma renda de 10% 
por safra. (...). Teve o ‘velho Plácido’, pai do nosso conhecido 
Mário Plácido. Nesse tempo era um controle muito grande. 
Ninguém entrava lá para nada. (...) Nesse terreno não mora 
nenhuma família dos Canindé. Sempre foi local para caçar, 
plantar, tirar lenha87.

Terto faz a coleta do material na “mata do Régio” a partir do 
mês de julho, próximo ao período de colheita. A partir daí é dar conta 
das encomendas, preparar o material e começar a fazer os diversos ob-
jetos pelos quais é altamente requisitado anualmente, principalmente 
em temporada de boas chuvas. E é justamente revezando os locais 
de onde tira cipó anualmente que Terto impede que eles acabem. Ele 

87  Sociedade Indígena Canindé (Depoimentos de José Maria Pereira dos Santos 
(Cacique Sotero), Eudes Francisco dos Santos, Judite e Chico Silva). Setembro de 1996.



faz objetos de tamanhos, larguras e materiais distintos, variando as 
técnicas de trançar de acordo com cada artefato e suas funções. Para 
fazer um balaio, “Começa pelo fundo, aí vai crescendo, crescendo, 
sendo de um em um, essa aqui é taboca (...), todo balaio tem cipó e o 
que a gente chama taboca, mas o nome mesmo é taquara” (Raimundo 
Terto). Taboca é um tipo de bambu que se corta com uma faca em 
vários pedaços, como linhas. Faz-se uma base, depois se colocam os 
cipós, que variam de acordo com o tamanho do balaio a ser feito. O 
balaio também é chamado pelos Kanindé de jacá, “um jacá de taboca 
que faz um balaio”. Segundo “Sinhô” Bernardo, antigamente, quando 
os homens estavam no roçado, as mulheres “Botava os pratos de baixo 
por riba e fazia uma troxinha de pano e botava na cabeça o balaio com 
alguidar dentro e os pratos. Aí se mandava onze horas lá das quebra-
das da Gia, chegava lá doze, doze e meia pra gente almoçar” (Sinhô 
Bernardo).

O balaio é item obrigatório nas casas, nos quintais e terreiros, 
presente nos poleiros das galinhas e nos quartos de armazenamento 
de gêneros. Segundo Cícero Pereira, “O balaio é um cesto que a gen-
te colhe com ele no roçado, apanha fava, feijão, essas coisas, milho. 
A gente levava aqueles cestos pro roçado, levava comida pra eles (os 
filhos pequenos), ficava lá. Nois toda vida tinha eles com a gente (...)”. 
Era no balaio que Cícero e a esposa, d. Zenilda, levavam as crianças, 
amarradas no lombo de um burro ou jumento, animais muito usa-
dos para transportar a colheita entre as varedas (pequenas trilhas na 
mata), subidas e descidas que levam às áreas de plantio, principalmen-
te o Rajado.

O conhecimento sobre cada tipo de cipó, do tamanho, grossura 
e consistência, e dos outros materiais necessários (pedaços de madeira e 
taboca, por exemplo) são fundamentais para a fabricação dos artefatos. 
Segundo Terto, no Régio, onde coleta os cipós,

É só terra de plantar, mas é só no verão, porque no inverno 
não presta não. Tem que parar, num tem sol pra murchar. 
Tem quatro tipo de cipós, tem esse que eu falei que é o de 
caçoar, branco e do macaco, e de cesto, que é o mais difícil, a 
gente passa por cima e não percebe. É procurado mas é difí-
cil, porque ele fica no chão (Raimundo Terto).



A urupema é outro artefato trançado presente no Museu dos 
Kanindé que também é bem comum nas casas. Segundo Sotero, “é feita 
de taboca. Ela serve pra peneirar massa do milho que ainda hoje a gente 
come e faz. Aí, penera e faz o pão, só que o pão de primeiro era feito na 
cuscuzeira de barro, hoje é difícil de ver uma, agora tudo é cuscuzeira 
de alumínio”. Um dos principais produtos plantados, o milho continua 
sendo, junto com feijão, a fava e a farinha, a base da alimentação dos 
Kanindé. Quase todas as casas possuem um moinho (equipamento de 
ferro colocado mais comumente em alguma parede da cozinha) onde 
se moía o milho a mão, movendo uma alavanca, para fazer a massa, que 
depois ia para a urupema. Do milho fazem o “pão”, como denominam 
o cuscuz. Hoje, continuam plantando e colhendo o milho, que serve
de alimentação para bichos domésticos, como as galinhas, mas para o 
consumo predomina a massa de milho comprada nos supermercados, 
em Aratuba. Dela, fazem vários derivados muito apreciados: canjica, 
mugunzá (junto com fava ou feijão), bolo e aluá (um tipo de bebida), 
muito comuns na época dos festejos juninos.

Quando cheguei em sua casa, no dia 12 de junho de 2011, Terto 
encontrava-se de cócoras, confeccionando a primeira parte de um ca-
çoá. Numa sombra do terreiro, alguns paus fincados no chão eram a 
“marcação” para fazer a “esteira”, parte inicial do balaio. São vários os 
tipos e tamanhos de cipós utilizados, destinados para os diferentes ob-
jetos e suas partes.

Eu vou prá ali, pego quatro pau desse e vou armar. Vou fazer 
a banda dele ali, depois que tá murcho, pra fazer a esteira (do 
caçoá), de seis palmos de largura com dois de comprimento. 
Aí eu começo primeiro com esses quatro pau, sem esses pau 
num faz nada não. Eu boto eles estirados no chão. Tem aque-
les seis tornos né? Pega todos seis, é os dois do meio que fica 
naqueles do meio e os dois da frente fica naqueles de fora. 
Aí eu boto o pau depois eu boto essa seis pernas no meio, só 
ali no meio. É o mesmo cipó, quanto maior o cipó, melhor é 
(Raimundo Terto).

As encomendas são mais frequentes no segundo semestre, 
época da colheita. Segundo ele, “a encomenda maior é com esses aí 
(caçoás), porque todo mundo aqui já se acostumaram comigo, eu faço 



mais caprichado, um compra dois jogos, eu levo pra Aratuba. Tá a ses-
senta, esse daqui que eu trouxe era de dez, o menorzinho é dez”.

Nessa época aqui (junho), daqui até agosto, setembro por 
aí assim, quando chega em setembro já enfraquece, quando 
chega no outono é uma outra procura de novo. É a safra, 
a melhor safra quando tá chegando, tem muita gente que 
começa a encomendar agora que quando a safra chegar já tá 
feito, a partir de agosto. (...) Quando chega o mês de outubro 
pra novembro é só destocar o mesmo terreno, tirar algu-
mas moitas, aqui a gente faz só destocar e deixa lá mesmo, 
pros bichos que chega lá nos roçados. A gente num queima 
mais não, porque enfraquece a terra, já tá com três anos 
(Raimundo Terto).

Os balaios, por exemplo, são essenciais para a colheita de café. 
Estes objetos de cipó estão associados ao trabalho agrícola, colheita e 
transporte. No MK, passaram a representar também o “artesanato in-
dígena”. De uso para o trabalho à sinal diacrítico. O café é hoje muito 
pouco cultivado dentro do sítio Fernandes, mas as lembranças acerca 
do trabalho necessário para sua colheita é forte, principalmente nas ter-
ras dos “patrões”. Segundo Terto

Pra apanhar café, coloca uma tira de balaio bem aqui, e outra 
aqui, pra ficar assim dessa altura, aí pega uma correia e pega 
o balaio desse jeito, aí ele fica em pé assim, aí pode encher de
café. Passa o dia todinho amarrado na cintura, quando nois 
despeja é um alívio. Só se apanha café se for em balaio, num 
apanha em outra coisa de jeito nenhum (Raimundo Terto).

Dona Maristela Soares lembra da infância junto aos pais, quan-
do trabalhavam para “patrões” nas colheitas de café. Naquele tempo,

(...) a gente daqui dos Fernandes, daqui das quebradas, nois 
ia apanhar café. Chegava do café, ia buscar água pra no 
outro dia a gente ir. Na época da colheita do café, nois ia pro 
café dia de domingo, nois num tem descanso nem dia de 
domingo, porque precisava a gente botar água e botar lenha, 
quando fosse na segunda já tava no ponto pra gente trabaiá 
(D. Maristela).



Os objetos relacionados ao trabalho formam uma categoria 
numerosa no Museu dos Kanindé, consistindo em 89 peças relaciona-
das com a agricultura, instrumentos como: machado, foice, marreta, 
martelo e chibanca, entre outros. A memória do trabalho se faz pre-
sente no espaço museal através dos instrumentos usados nos roçados 
para plantar feijão, milho, fava ou mamona, ainda hoje cultivados, ou 
algodão e café, tão vivos nas lembranças de um passado recente. As 
memórias sobre os instrumentos são associadas à necessidade de so-
brevivência pelo trabalho. O trabalho da memória se constitui como a 
memória do trabalho árduo. A mais marcante lembrança de infância, 
para toda uma geração, é o ato de trabalhar a terra em família. Suor 
materializado em lembranças de dificuldades, tempo dos “patrões”, 
quando o trabalho “de alugado” ou “pagando renda” predominava 
nas relações produtivas em torno da terra. Para estes objetos, dire-
cionam lembranças marcantes sobre seu passado, tanto individual (o 
trabalho em família), quanto coletivamente (a população que traba-
lhava nos roçados). 

A chibanca (MK.011.276) é um instrumento muito necessário 
para os moradores do sítio Fernandes. Isso, porque é usado para pla-
near as “quebradas”. É muito difícil encontrar extensas áreas planas na 
maior parte da aldeia. “Foi o Cícero que conseguiu lá na casa dele, (...), 
isso aqui é quando existia homem que quebrasse um morro desses de 
ferro (aponta para um barranco imenso). Ela serve aqui pra cortar a 
barreira (aponta para um lado do instrumento), e aqui pra cortar raiz 
(aponta para o outro), como sendo uma machada, mas num é uma ma-
chada não, é uma chibanca” (Cacique Sotero). O Quebra-Faca, um dos 
limites da área indígena, é o lugar mais alto e plano da aldeia (onde está 
o único campo de futebol e a caixa d’água). Os demais espaços são su-
bidas e/ou descidas, por isso chamados de “quebradas”, nem serra nem 
sertão, mas um lugar entre eles, literal e simbolicamente. “Isso aí é a 
cabeça de uma chibanca, (...) era do meu tio essas coisas velhas aí, essa 
aqui foi do tio Zé Joaquim” (Cacique Sotero) (grifo meu). Alguns desses 
objetos são as “coisas dos velhos”, como veremos. 

Alguns objetos do acervo foram associados, nos trabalhos ope-
rados pelas memórias individuais, ao plantio de café que, segundo dona 
Maria Porfírio, “(...) acabou, hoje já não tem mais café aqui não, lá no 



pé (da serra) tem, mas não tem mais como tinha não” 88. Para o cultivo 
e colheita do café, do qual o grão ainda hoje é comprado na “rua” para 
ser torrado e moído, eram necessários vários instrumentos de trabalho: 
os de ferro (como machado e foice) e os de trançado em cipó (balaio e 
caçoá), principalmente. 

Sotero fala sobre um machado (MK.011.251), lembrando que 
“(...) Aqui foi uma área que tinha muito café. A gente poldava com a 
machadinha, saía os brói. Sai aqueles brólios, pra ficar só os legítimos, 
os bons”. Outro objeto, uma pequena foice (MK.011.256), da qual logo 
identificou sua funcionalidade, por conta do tamanho e do local onde 
encontrou. Sotero nos informou que achou

(...) dentro dos matos, dentro dos roçados. Tava aqui mesmo 
dentro dos cafezeiros, tava alimpando mato, que eu ainda 
alcancei limpando café, e achei essa foicinha. Ela tava enfer-
rujada, aquele jeitinho que a gente trabalhava com essas 
foices, eu fui e disse: ‘rapaz eu vou levar essa foice pra botar 
no museu’. Isso é uma história antiga, mas só que a história 
antiga que eu conheço que era uma roçadeirinha, era uma 
foice velha antiga, tinha nem mais cabo, fiz de alumínio, ela 
tá só o modelo dela e eu botei esse cabozinho.

“A escola era o cabo da foice” (Dona Odete), ajudando os pais 
desde sempre. A produção agrícola é significada como (re)união fami-
liar para tirar o sustento da terra, e os instrumentos para o trabalho 
materializam o suor despendido na labuta diária, vivenciada há várias 
gerações. Terra “tradicional”, nesse caso, é a terra onde se trabalha para 
sobreviver há várias gerações: o Rajado e a Gia, patrimônio e herança. 
Sacralidade que se relaciona com a providência do sustento, ao tirar-
se da terra o alimento. No acervo documental do Museu dos Kanindé 
encontra-se um recibo de compra e venda, datado de 1911, em nome de 
Joaquim Francisco dos Santos.

Rs200$000. Recebi do senhor Joaquim Francisco dos Santos 
a quantia de duzentos mil réis 200 (Rs200$000) porquanto 

88  Entrevista com dona Maria Porfírio, 69 anos, realizada por Alexandre Oliveira 
Gomes, em 14 de junho de 2011.



lhe vendi uma casa com aviamento de fazer farinha com 
todos os seus pertences, no lugar Zumbi, do município de 
Coité, Estado do Ceará. Para firmesa do que mandei passar o 
presente recibo que assigno. Coité, 14 de dezembro de 1911. 
Ribadorne de Barros (ilegível).89

No acervo do MK está o “reio da roda” (MK. 011.265) de uma 
casa de farinha.

O que é o rei da roda? (...) é um bicho de ferro que enfia assim 
numa rodona grande. Um homem pegava de um lado e outro 
do outro, e aí o rei, ia lá pra uma bola que tem, que é a tarisca. 
Ia pra lá e lá buscava a mandioca num banco, uma coisa feito 
uma caixa de madeira. E aí colocava uma madeira, a man-
dioca lá, e aí uma serradeira, que era uma mulher, ficava lá, 
a rede dava um sopro na roda, um do lado e outro do outro, 
pegava tudo igual e embalava. Aí a massa saía embaixo. 
Naquela massa a gente pega ela e levava lá pra uma prensa. 
Bota dentro da prensa, até numa caixa de madeira aí tem um 
brinquedo que chama, tem um pau assim grande em riba e 
arrocha, aquele vai e ela sai todinha. Fica a massa bem enxu-
tinha, depois rela o fogo bem redondo e bota lá e penera, ela 
vai torrar, aí ela vai murchando. No fogo lá debaixo, o cal 
do forno, botava lenha, esquentava o forno feito de tijolo. Ia 
esquentado e a massa ia murchando, até fazer a farinha que 
a gente come. Naquela época tudo era desse jeito, num tinha 
motor num tinha energia, e era feito (Sinhô Bernardo).

Os relatos orais sobre a farinhada, o reio da roda e o recibo de 
compra da casa de farinha do Zumbi constituíram dados fundamentais 
para a análise da relação entre objetos e os sentidos do trabalho para os 
Kanindé. “(...) Eu comecei com estas peças, que era o que a gente tra-
balhava: o machado, a foice” (Cacique Sotero). Memórias do trabalho 
e histórias de vida confundem-se nas narrativas sobre si construídas 
pelos mais velhos, seja no Rajado ou “de alugado”, nas terras vizinhas, 
principalmente no Régio, no Major, na Balança (pagando renda aos 
Lessa, família de proprietários), na Pedreira (atualmente, assentamento 

89  Recibo de compra e venda da casa de farinha do Zumbi. 14-12-1911. Acervo MK.



Santa Helena) e onde as memórias são mais fortes, na Gia (pagando 
renda aos Lima, outra família de proprietários), entre outras proprieda-
des nas vizinhanças, na serra, no sertão ou na “quebrada”.

As terras que constituem o vale do Rajado foram adquiridas por 
um conto de réis em 1874, pelos irmãos Francisco dos Santos (Joaquim, 
Raymundo e João). Em 1911, Joaquim Francisco dos Santos, provavel-
mente o mesmo que havia adquirido as terras em 1874, comprou “uma 
casa com aviamento de fazer farinha com todos os seus pertences”, no 
lugar que até hoje é conhecido como Zumbi, localizado na área do sítio 
Fernandes. Supomos que Joaquim era um dos três irmãos, que apenas 
em 1884 providenciariam a escritura do seu “pedaço de terra de plantar” 
da “quebrada dos Fernandes”. A partir da compra dessa terra, certa-
mente inicia-se um processo de estabelecimento de longa duração (que 
já poderia vir de tempos anteriores), com a fixação e apropriação de re-
cursos naturais e, possivelmente, o empenho na realização do trabalho 
agrícola, a julgar pela compra da casa de farinha. Por certo, a produção 
de mandioca deveria ser considerável. Segundo Sinhô Bernardo,

A gente plantava e ela passava dois anos pra gente arrancar. 
Depois de um ano ela tá mole. Aí nos barros é dois anos, e 
esses dois anos a gente plantava uma parte, aí todos os anos 
tinhas as roças com dois anos. Aquela roça nois fazia farinha 
em dezembro pra passar o inverno sem precisar fazer. Tinha 
muitas casas de farinha, acabou-se depois (Sinhô Bernardo).

Segundo d. Maria Porfírio

(...) esse terreno que nois mora dos Fernandes, era tudo 
coberto de roça (...). As mandiocas era uma coisa demais, 
meu pai cansava de arrancar mandioca pra mamãe fazer 
beiju. Ela relava e eu espremia, aí quando acabar ela torrava 
a farinha, e eu também torrei farinha, eu torrava, escorria a 
manipueira, tirava a goma, acabar estirava aquela massa e aí 
nois fazia o beiju de caco (dona Maria Porfírio).

A manipueira é o líquido que escorre da farinha, dispensado 
durante o processo. “Beiju de caco” é outro derivado da mandioca mui-
to referido na alimentação das famílias de antigamente, principalmente 



em tempos de escassez de chuvas, quando as safras eram pequenas e 
se tornava difícil fazer farinhada. Segundo d. Maria Porfírio, “Caco 
é assim numa taxa de barro, e numa banda de pote, tira as bandas, 
coloca pra assar e bota no fogo pra esquentar nas trempas de pedra”. 
Cacos seriam estes pedaços de louças, material semelhante aos “ca-
cos” arqueológicos encontrados, porém de significados distinto. E as 
“trempas”, uma das formas comuns de se fazer fogo entre populações 
indígenas, três pedras colocadas no chão, sobre a qual se colocavam as 
panelas e, entre e elas, o fogo. 

Nas encostas da aldeia Sítio Fernandes, hoje ocupadas pelos nú-
cleos familiares que foram aumentando durante o século XX, estavam 
as plantações de mandioca das famílias de antigamente. “A gente plan-
tava milho, feijão, fava. Algodão já era pra vender, nós plantava muitas 
roças também, mandioca” (Sinhô Bernardo). Segundo Sotero, “Deve tá 
com uns quinze anos que foi desmanchado a casa de farinha, destruí-
ram e fizeram uma casa de morada lá do Luciano. Era a casa de farinha 
que ficava no Zumbi. Só teve essa aqui” (Cacique Sotero). Esta casa foi 
comprada por seus antepassados. A geração, à época da pesquisa beiran-
do os 70 anos, como Sotero, Sinhô Bernardo, d. Maria Porfírio e outros 
interlocutores, vivenciou um tempo em que o plantio de mandioca era 
uma das principais atividades praticadas pelas famílias, e o consumo 
da farinha era uma importante base alimentícia. Segundo d. Maristela,

Nesses altos mesmo, aqui é bom de mandioca. Num fize-
ram mais farinha não, faz muito tempo que o povo deixou 
de plantar mandioca, mas o povo plantava muita mandioca. 
Era para consumo mesmo, era pra gente comer com feijão, 
colocava a farinha, quando num tinha carne a gente fazia 
um pirão escaldado aí comia. Depois, deixaram de plantar 
mandioca, não plantaram mais aqui, a gente come só pão de 
milho. O povo plantava muito milho, plantava milho, man-
dioca, macaxeira, um horror de coisa (dona Maristela).

É possível acompanhar o processo de fabricação da farinha de 
mandioca através dos relatos orais. Entre os objetos associados à esta 
atividade que estão no Museu, o principal deles é o “reio da roda”, que é 
“(...) a puxada, o braço. São dois, é porque esse aqui tá só um lado. Puxa 
de um lado e do outro (...). Puxado a mão, eu me lembro muito dos 



meus tios, meu pai ainda puxando” (Cacique Sotero). A primeira fase 
da produção da mandioca era o plantio. “A gente planta ela, aquele pe-
dacinho, cava a cova, uma cova fofa, aí enfia aquele pedacinho e aquele 
pedacinho vai enraizar e crescer, vai enraizar e é onde fica a mandioca” 
(Sinhô Bernardo). Se

(...) o inverno pegava em janeiro, plantava em janeiro logo. 
Aí nascia. Às vezes quando pegava em março, plantava em 
março. Ela só num era boa da gente plantar nas quebradas de 
maio até abril. Tinha a colheita, mas é porque se plantava em 
janeiro, passava o outro janeiro é que a gente tava fazendo, 
mas é porque plantava uma parte num ano e outra no outro, 
aí nunca faltava. Todos os anos nois tinha, fazia farinhada 
(Sinhô Bernardo).

Sobre o processo de raspagem, Sinhô Bernardo conta que as 
mulheres ficavam “(...) sentadas, tudo conversando umas com as ou-
tras, tinha uma que fazia ‘capote’, capote é que uma raspava a metade 
da mandioca e a outra a outra metade. Elas desenrolava ligeiro mesmo, 
era muito animado uma farinhada”. Há uma fértil e saudosa lembrança 
sobre a casa de farinha do Zumbi. A diminuição do plantio de man-
dioca e o fim da casa de farinha estavam motivando, àquela época, que 
os Kanindé se mobilizassem por uma “revitalização” deste saber-fazer, 
que estava em curso quando realizei a pesquisa de campo. Captaram 
recursos através da Associação Indígena Kanindé de Aratuba (AIKA) 
e construíram uma nova casa de farinha, desta vez na aldeia Balança 
(pé-da-serra). A safra de mandioca foi ruim no primeiro ano (2010-
2011), não vingou, mas a casa estava pronta para funcionar. No entanto, 
desde então, ainda não haviam ocorrido invernos com boas chuvas 
(2012/2013). Desejam retomar as farinhadas, o beiju, as tapiocas, enfim, 
o processo de fazer a farinha e tudo o que gira em torno dele.

A ressignificação se processa no próprio ato de retomar a pro-
dução da mandioca. Se o reio da roda simboliza a memória de feitura 
da farinha, do plantio ao consumo, a nova casa de farinha – como lugar 
de memória (Nora, 1993) – vai possibilitar rearticular as lembranças 
sobre as farinhadas, que voltarão a ocorrer no contexto de afirmação 
como povo indígena, reelaborando os sentidos que a atividade possui, 
como parte dos processos de organização social das diferenças. E, como 



ato simbólico, é importante voltar a produzir a própria farinha não em 
qualquer local, mas na aldeia Balança, que historicamente foi uma lo-
calidade alvo de disputas e conflitos desde os seus antepassados, e hoje 
é parte da área reivindicada como indígena. Segundo Reginaldo Santos, 
professor, “A Balança serve como local de habitação e plantação, pois foi 
lá que muitas pessoas daqui passaram alguns períodos de suas vidas e 
alguns de nossos familiares mais velhos viveram e morreram, como a 
tia Judite e o tio Zé Roseno” 90. Cícero Pereira passou a infância lá, na 
casa dos avós. Segundo conta:

O meu avô, o Zeca, que era conhecido por Pelado, ele é 
Francisco. A vovó Carolina num era da Balança, ela já veio 
da região de Quixeramobim, Mombaça. Eles são pessoas que 
vieram assim, os Francisco tavam assim e já vieram assim 
(...) Se eu não me engano, era meu bisavô que eu não conheci, 
se chamava Raimundo Damião, ele morava aqui também 
(Cícero Pereira).

Essa mobilidade dos Kanindé entre a serra e o sertão pode ser 
circunscrita, historicamente, enquanto o espaço de moradia das aldeias 
Fernandes (“serra”), a Balança (“pé-da-serra”) e a Gameleira (“sertão”). 
Noutros lugares, trabalhavam para algum “patrão” e/ou moravam em 
suas terras, pagando renda. D. Maria Porfírio conta que seu pai vivia 
se mudando “(...) porque às vezes ele se aborrecia com os patrãos, nesse 
tempo tinha patrão. O papai num passava muito tempo num canto”. 
Pajé Maciel, por exemplo, veio de uma família que migrou por diversas 
propriedades e municípios, tendo vivido uma parte considerável de sua 
vida circulando entre terrenos de latifundiários, até se estabelecer de 
vez no Quebra-Faca, onde mora até hoje e criou seus filhos. Falando de 
seu pai e do processo de confeccionar objetos de madeira, o pajé nos 
contou que:

Eu vi ele cortando e tudo e eu fiquei só olhando. (...) Aí eu fui, 
no dia ele não tava em casa, embora papai brigue comigo mas 
eu vou fazer, aí eu fui e tirei e amodiei muito mal amodiado 

90  Entrevista com Francisco Reginaldo da Silva Santos, professor, 24 anos, realizada 
por Alexandre Oliveira Gomes, em 20 de junho de 2011.



porque eu num tinha ferro não tinha nada, né. Aí amodiei 
ela, cortei, fiz um escopinho, da minha cabeça. E essa colher 
de pau durou sete anos, num sei se é porque era mal feita. Aí 
continuei trabalhando, continuei fazendo, aí depois eu com-
prei a lixa. Aos treze anos.91

Os objetos de madeira são uma das coleções mais numerosas 
do acervo do MK. Existem artefatos de madeira dos mais variados tipo, 
sendo as colheres de pau e as gamelas – espécie de panelinha - os mais 
numerosos. Cruz, garfo, coração, pilão, castiçal, faca, machado, xícara, 
dentre outros. Com o tempo, os filhos do pajé Maciel, principalmente 
Zé, João e Chico, foram criando outros objetos, cada qual com o seu 
estilo, reinventando a técnica herdada através da observação dos traba-
lhos do pai, criando novos usos e funções ao material produzido.

Os Maciel são um núcleo familiar fortemente associado, inter-
namente, a dois dos principais atributos que foram sendo acionados na 
construção de representações sobre si na condição de indígenas: a caça 
e o artesanato. No sítio Fernandes, várias pessoas fazem (ou já fizeram) 
artefatos de madeira, sendo uma técnica consideravelmente difundida. 
No entanto, o pajé Maciel e seus filhos são a principal referência, sendo 
notável a identificação simbólica e literal deste grupo familiar com este 
tipo de trabalho, reconstruído como símbolo de indianidade nos dis-
cursos étnicos sobre si.

91  Entrevista com Manoel Constantino dos Santos, o pajé Maciel, realizada por 
Alexandre Oliveira Gomes, em 12 de junho de 2011.



19. Colheres de pau do pajé Maciel

Numa foto do acervo do Museu dos Kanindé, o pajé Maciel 
aparece sentado no chão, confeccionando artefatos em madeira, apa-
rentemente colheres. A maior parte das peças em madeira do Museu 
veio das mãos, literalmente, dos Maciel. Nas primeiras mobilizações 
visando o reconhecimento étnico, o artesanato em madeira foi evi-
denciado enquanto sinal diacrítico em diversas interações e situações, 
como símbolo de afirmação identitária, como por exemplo, em reporta-
gens jornalísticas (Jornal Diário do Nordeste, 14/01/2002). 

Hoje, os netos já fazem. Pajé Maciel nos contou que, antes, “A 
gente raspava bem fininho a peça com vidro, mas ficava bem lisinho 
também”. Apenas depois passou a utilizar lixas para alisar. “Essa aqui 
é de ferro. A gente compra de dois real no Baturité por metro”. Sobre 
as madeiras mais apropriadas para a confecção dos artefatos, Maciel 
afirma que “Tem a pinhão que também dá pra fazer. Imburana é boa 



porque fica bem lisinha e mole pra trabalhar. Teve uma que eu fiz da 
siriguela, que é do mesmo tipo da imburana, só que ela não dá o mesmo 
brilho”. Só se faz objeto com a madeira morta, já “seca, derruba ela, mas 
ela tem que estar seca” (Pajé Maciel).

20. Pajé Maciel fazendo colher de pau (MK.011.653) – acervo MK

A primeira dificuldade é encontrar a umburana na mata. “Se 
tiver miolo tira, porque tem a cascazinha e dentro tem um branco, ele 
num é muito bom não. A casca tem uma parte dela que serve de re-
médio pro câncer, o chá da casca da imburana, branca e amarela”. O 
pajé leva a madeira bruta para sua casa, onde esculpe com seus instru-
mentos de ferro, alguns feitos por ele mesmo. Adaptados, porque ele é 
canhoto, possuem a ponta virada para o lado contrário. Nos apresentou 
alguns deles: “Isso é uma marretinha. É o martelo. Aqui é faca, aqui é 
faquinha. É um escopo, esse aqui é outro escopo. Esse ferro aqui é de 
riscar. Esse outro aqui é uma goiva” (Pajé Maciel). É notável perceber, 
em sua fala, que ele considera o artesanato em madeira um eficaz meio 
para a obtenção de renda financeira. Ele afirma que

Quando trabalho dentro de casa tem meu ganho, mas eu 
num deixo a minha arte. A gente dá conselho, meus filhos 
num querem mais que eu trabalhe. Eles num tem ganho, eu 



tenho esse ganhozinho. Tô achando que com esse ganho-
zinho ainda não dá pra eu ajudar a eles (...) nem eles num 
pode me dar, que eu sei que eles num pode. Se eu num tivesse 
esse ganho, como era que eu ia passar? Eu digo ‘não, largo 
não porque isso aqui, amanhã ou depois, eu pego vinte, eu 
pego trinta, eu pego quarenta, até cinquenta’. Então-se eu vou 
fazer um mói de espeto pra churrasco pra ganhar dois real e 
trabalhar mais de que eu ganho. Se eu gasto todo dia 1 real, 2 
real, eu ainda tô feliz, porque sei que eu tenho meu ganho. Lá 
no final do mês, isso aqui, se todo dia eu pegar 1 real, se tiver 
precisando dum pacote de bolacha ou ate 1 quilo de açúcar, 
tá aqui. O do mês já dá pra eu comprar (Pajé Maciel).

A análise do sentido atribuído ao ato de esculpir a madeira 
(práticas) nos possibilita atentar para noções construídas acerca do que 
é ser indígena (representações), implícitas nas falas dos Kanindé, cujo 
exame mais atencioso levou-nos a perceber uma estreita associação que 
fazem entre identificação étnica e matas (em oposição ao urbano), à 
“natureza” em geral (em oposição à cidade) e ao uso de matérias-primas 
naturais (em oposição aos produtos industrializados). Conseguimos 
identificar tais associações também noutras ressignificações e em algu-
mas categorias nativas, como veremos. 

Estas noções nos remetem a uma influente ideia culturalista na 
percepção do que é ser índio para os Kanindé, vinculada à construção/
adoção/reinvenção de um inventário de traços definidores da india-
nidade, que podem ser chamados, nos discursos étnicos sobre si, de 
“modo de vida”, “tradição” e “cultura”, funcionando enquanto atributos 
que substancializam e afirmam a condição indígena. Segundo Marshall 
Sahlins, “As antigas vítimas do colonialismo e do imperialismo desco-
briram sua ‘cultura’” (1997b, p. 127). A partir destas noções, implícitas 
nas entrelinhas dos discursos, podemos apreender, nos silêncios ou 
revelações, a ressignificação do artesanato em madeira como atributo 
étnico e diferenciador. Estas associações ressoam na fala de Sotero, para 
quem a importância da coleção de artefatos em madeira é que “primei-
ramente, eles são indígenas, e segundo é que eles trabalham com uma 
coisa que aprenderam na mata. Eles aprenderam e tão deixando como 
herança” (grifos meus) (cacique Sotero).



Noutra passagem, Sotero mais uma vez evidencia o distan-
ciamento entre o que entende pela “história indígena”, associada com 
a arte manual, e o que não o é, associada com o uso de maquinário. 
Partindo desta dualidade identificada (índio x não-índio), o cacique 
constrói representações sobre si/nós reveladoras para a compreensão 
das categorias implícitas para a organização do acervo de objetos do 
Museu. Falando de uma garrafa de madeira, afirma que:

Esse é de compra, num é feito manual. Quando ele é feito no 
torno, já num é bem do agrado da nossa história indígena, 
porque ele já é feito de maquinário, já é outras pessoas que 
faz. Eu tava no comércio e comprei, ninguém precisou, aí 
eu botei no museu, mas ele não tem uma história indígena 
como aqueles (aponta para os feitos manualmente) (Cacique 
Sotero) (grifos meus).

Significa o modo de fazer os objetos (manual) como uma qua-
lificação auto-atribuída a eles como indígenas, um sinal identificador/
diferenciador. Na construção de sua etnicidade, os Kanindé interagem 
com noções e imagens socialmente construídas sobre como são (ou 
deverim ser) os indígenas e, na busca deste reconhecimento, agem rein-
terpretando seus próprios referenciais, reorganizando-os socialmente, 
criando diferenciações e redefinindo fronteiras constitutivas ao grupo 
(“feito de maquinário, já é outras pessoas que faz”, o não-índio). 

Percebemos nas falas de Sotero a associação feita entre a “na-
tureza”, e as coisas que dela provém, com a identificação étnica. Ao 
mesmo tempo, há uma associação ao que é “do branco” com o indus-
trializado, o citadino, o mecanizado, o comercializado. Se o índio é o 
“do mato”, os “brancos” são identificados como “patrões”, categoria que 
organiza temporal e socialmente as experiências vividas pelos Kanindé. 

Sinhô conta, sobre os patrões, que “(...) a gente mora nas terras 
dele, aí fica sujeito a ele e chama de patrão, porque ele fica trabalhando 
três dias por semana. Hoje tá diferente” (Sinhô Bernardo). A atribuição 
de quem é patrão é construída na esfera das relações de trabalho e con-
flitos de classes sociais. Referem-se aos patrões como donos das terras, 
os latifundiários, os fazendeiros, que também são posseiros e invasores 
das terras dos “índios antigos”. A fala do pajé Maciel é enfática, nesse 



sentido, ao informar que seus pais, “(...) aqui na Balança, vivia debaixo 
do pé do patrão, era morador. O que o patrão quisesse ele fazia, porque 
os barão era eles mesmo”, e conta como era o “regime” na Balança, no 
tempo de seus pais:

A gente vivia debaixo do patrão, os Lessa. Eles queriam ser 
donos. Tinha dois, três dias, se meu pai faltasse um dia, 
quando fosse de tarde ele mandava ir lá em casa, era qualquer 
patrão, saber se ele tava doente ou se tinha ido trabalhar mais 
alguém, mas tinha que dar satisfação, se num fosse ele botava 
pra fora e mandava derrubar a casa (Pajé Maciel).

Sinhô lembra de um conflito por terras que ocorreu entre eles e 
os “patrão da Balança”

(...) os patrão da Balança, a gente chama os patrão que são 
maior, tem mais algum recurso. Nessa época eles queriam 
a terra dos Fernandes, essa que era nossa, eles queriam 
tomar até aqui a metade, dizendo que era deles. Esse meu tio 
Aprízio, nesse tempo era difícil pra resolver um caso assim 
era difícil porque era de pé até Pacoti (...) resolvia que tinha 
um cartorizinho por lá. Aí ia resolver lá, por felicidade que 
nesse tempo tinha um homem na Aratuba, que era o pai do 
Nemésio Lima, esse era Adolfo, desse tempo quem ajudou a 
eles num tomarem a terra. Deu muita força pra esse meu tio 
(Sinhô Bernardo).

Sotero conta que, anteriormente à mobilização pelo reconheci-
mento como povo indígena, “o sindicato foi muito bom pra amostrar as 
coisa dos trabalhador e o desenvolvimento das terras do patrão, houve 
também muitos conflitos e problemas de terra, mas o sindicato acom-
panhava”. É notável que a expressão “tempo dos patrões” está associada 
a uma época que ficou pra trás, pois que é associada justamente ao sub-
jugo à autoridade dos fazendeiros, que se expressa no sentido dado ao 
pagamento de renda ou meia, em morar nas terras dele, em arrendar, 
ou seja, a uma relação de exploração, já superada. 

Neste caso, a noção de ser índio e, anteriormente, sindicaliza-
do, tornaram-se condições que foram trazendo uma certa “libertação”, 
um empoderamento que se completará, na semântica Kanindé, apenas 



quando a terra for demarcada. Na fala do pajé Maciel, se evidencia a 
associação entre brancos/patrões, ao falar que

O índio era liberto, aí veio vindo, veio vindo depois mudou, 
pra dois dias e algodão de meia, aí vai uma pior, e tudo isso 
ficou o pobre debaixo do pé do patrão, que nem um sapo 
debaixo do pé do boi. Tinha que ser o que patrão quisesse. 
Meu pai, sendo morador dos brancos, sendo sujeito dos 
brancos, três dias por semana (...). Se tivesse ido pro roçado e 
não tivesse ido trabalhar outra pessoa tinha que tirar aquele 
dia do patrão, ele tinha que dar e se não fosse, corria com ele, 
e se não saísse, mandava derrubar a casa. Antigamente mui-
tos deles batia nos morador. Agora depois que o sujeito pegou 
os direitos da gente pelo sindicato, aí o pessoal foi perdendo 
o medo. Cadê os patrão hoje? Graças ao nosso Pai, qual é o
patrão hoje que é besta pra gritar o morador, ou dizer que vai 
derrubar a casa em riba dele, jogar os cacarecos dele no meio 
dos terreiros... Depois do sindicato todo mundo se libertou, 
foi se libertando, veio se libertando. Todo mundo pegou os 
seus documentos, pegou suas coisas, perdeu medo dos bran-
cos. O custo é perder o medo dos brancos (Pajé Maciel).

Nesse sentido, operam-se associações e ressignificações: dos 
artefatos em madeira, de meio de renda à símbolo étnico; das represen-
tações de si/nós e sobre o outro/eles: de patrão a branco, de morador/
rendeiro/parceiro à povo indígena mobilizado por reconhecimento. Os 
conflitos persistem, mas transformam-se de acordo com as dinâmicas 
relacionais, provindas das estratégias associativas adotadas (sindicato 
e/ou indígena). Isso se expressa no significado de um cordão usado no 
pescoço em momentos de interação, como conta Sotero:

A sociedade só acredita na gente se andar com alguma coisa 
dessas no pescoço, com uma pena ou cordão, eles acreditam 
que a gente é índio. Quando a gente anda pelado, sem nada, 
eles pensam que é uma pessoa qualquer. Eu sempre uso 
quando eu saio pra qualquer canto, pra cidadezinha perto, 
mais é quando eu saio pra longe, pros encontros. (...) Até 
pro roçado eu gosto de usar o meu colarzinho no pescoço 
(Cacique Sotero).



A coleção de equipamentos rituais e adornos corporais são 
significativas para compreender a relação entre objetos, etnicidade e 
memória. Alguns objetos relacionados ao Toré, como ato político e ri-
tual, foram lentamente inseridos entre as famílias do sítio Fernandes 
que passaram a se envolver com a mobilização indígena. Segundo a 
antropóloga Kelly Oliveira:

O toré representa hoje uma das expressões identitárias mais 
acentuada entre os povos indígenas do Nordeste. Marcado 
como “dança”, “ritual”, “brincadeira” ou “religião”, entre 
tantas outras definições dadas pelos próprios indígenas, se 
configura como um sinal diacrítico presente em boa parte da 
região, embora tenha especificidades dentro de cada grupo 
étnico (Oliveira, 2009, p. 48).

Altamente vinculado às diferenciações politicamente operadas, 
estes adornos e objetos ritualísticos codificam e materializam modos de 
ser e de reconhecimento como indígenas (Oliveira, 2011), dando visibi-
lidade a uma identificação presente e a um passado coletivo . São usados 
em reuniões, atos públicos, no toré e/ou em outros momentos, aciona-
dos enquanto símbolos étnicos (Barth, 2000). O uso destes objetos é 
variável, e pode ser percebido de modo distinto entre os vários núcleos 
familiares Kanindé. Objetos como maracás, cocares, colares e adornos 
diversos são utilizados correntemente na constituição de fronteiras in-
ternas ao próprio grupo de parentesco, que durante os últimos vinte 
anos de mobilização veio se diferenciando internamente entre “índios” 
e “não-índios”, todos “uma família só” – como costumam ressaltar.

A realização de eventos na escola, de reuniões do movimento 
indígena, a vinda de “autoridades”, a visita de pesquisadores ou turmas 
no Museu dos Kanindé, os momentos de interação com grupos diver-
sos são algumas das oportunidades de utilizar estes objetos, acionando 
referências identitárias associadas ao uso e ostentação destes símbolos. 
Codificam a forma como os Kanindé se autoapresentam e o modo como 
interpretam a representação que seus “outros” fazem da sua “cultura”, 
do seu “modo de vida” ou mesmo de suas “tradições indígenas”, termos 
constantemente operados nos discursos étnicos. A recodificação de as-
pectos da vida social dos Kanindé encontrará na caça, no artesanato 



em madeira e na ênfase em afirmar a sua ligação com a natureza, entre 
outros, importantes elos com um passado étnico que se materializa nos 
novos sentidos dados às narrativas que possuíam.

Entre os equipamentos rituais presentes no Museu estão os 
maracás, as indumentárias de pena e palha, os cocares, o mocororó, 
tacape, arco e flecha. Os adornos corporais são os colares, de vários 
tipos, formatos e materiais. Estes colares e boa parte das roupas de 
pena eram retirados do Museu em momentos oportunos, por exem-
plo, quando eram chamados para fazer uma “representação”, um 
ritual, dançar um toré, participar de atividades do movimento indí-
gena e dialogar em instâncias do Estado sobre políticas indigenistas. 
Os Kanindé coadunam com o movimento indígena no Nordeste, na 
perspectiva de Rodrigo Grünewald, para quem este “(...) já incorpo-
rou o toré como forma de expressão política: desde a mobilização 
interna dos índios até as performances nas situações políticas mais 
variadas com propósitos de demonstração de poder, união e determi-
nação guerreira (2005, p.29).

A divisão dos adornos, no processo de remontagem do Museu, 
foi inspirada na classificação destes artefatos impetrada pelo cacique 
Sotero: 

Essa coleção de colar foi de compras, por donde ando eu 
adquiro, compro e boto no meu pescoço. Agora essa parte 
debaixo aqui, tudo é minha mulher que faz, eu arranjo as 
sementes e ela vai e faz os colar e me dá pra eu botar no 
museu e também pra gente vender, só que esses é do museu.

Não são só os adornos que remetem a esta circulação e troca 
de objetos entre espaços e povos indígenas distintos. Vários objetos do 
Museu foram adquiridos em saídas da aldeia Sítio Fernandes, viagens 
feitas por conta do compromisso assumido de ter se tornado o cacique 
do povo. Segundo Sotero, “Quando eu viajando me encontrei com uns 
índios lá de Recife, eles tavam vendendo essas coisinhas. Eu fui e com-
prei. Isso é um assoprador, chamador que ele se responde de um para 
o outro, né”. Quando vai para os encontros, Sotero leva os artefatos
produzidos por dona Tereza, sua esposa, que “faz pra vender também, 
eles são muito rendáveis quando a gente anda assim nos encontros 



indígenas, eu vendo muito colar”. Além desta circulação de objetos – já 
que levam também suas maracás e outros artesanatos (como cocares, 
brincos etc.) – a própria vivência advinda da experiência do contato 
com a diversidade étnica produz uma transformação na percepção de 
si e da própria cultura material, criando novos objetos inspirados em 
modelos observados junto a outros povos: “coisas dos índios”.

Esse aí é uma lancha, eu chamo uma lancha (lança). A gente vê 
nos encontros quando eu vou, pra Pernambuco, pra Brasília, 
com os outros índios, eu vejo muito esse modelo. Serve pra 
uma defesa da gente, em alguma retomada, que a gente teve 
as retomada, a gente se arma com isso daqui. Ninguém pode 
se armar com espingarda, isso daqui dá só uma espetada-
zinha e o cabra se afasta (...). Foi feita pelo Maciel. É só pra 
enfeito, a gente gosta porque são coisas dos índios, que os 
índios usam (Cacique Sotero) (grifo meu).

Sotero, ao comparar as semelhanças entre seus antepassados, 
avós e tios-avós, possuidores de traços fenotípicos acentuados, e os 
povos que foi conhecendo em suas andanças através do movimento 
indígena, reinterpreta sua própria identificação pessoal e história fami-
liar. Ele conta que seus avós, 

(...) nas feições da aparência de índio, eles eram índios, 
porque do que contam de índio e eu já vi, porque eu tenho 
andado, quando chego numa parte que eu vejo uma maloca 
de gente daquele jeito, eu fico pensando que um índio passou 
e deixou um rastro, porque os meus avós pareciam. 

Esta circularidade e troca produzida a partir das interações 
no movimento indígena foram fundamentais na construção das iden-
tificações étnicas e nas transformações que foram se operando nos 
significados dos objetos, tanto os musealizados quanto os que fazem 
parte do cotidiano dos Kanindé. “Eu sempre adquiro quando eu ando 
fora. Por isso que eu queria fazer uma coleção das peças de fora aqui 
na comunidade. Eu guardei eles como uma lembrança, por donde eu 
ando nas minhas caminhadas indígena e outras”. À nível estadual, os 
Kanindé aproximaram-se muito do povo Tremembé, habitantes da 



aldeia da Praia, em Almofala (município de Itarema), estimulados por 
encontros e vivências propiciadas através da mediação da Associação 
Missão Tremembé (AMIT), nos primeiros anos de mobilização por 
reconhecimento. Segundo Pacheco de Oliveira, “(...) as peregrinações 
podem ser importantes meios para a construção de uma unidade so-
ciocultural entre pessoas com interesses e padrões comportamentais 
variados (2004, p.34). As viagens de lideranças, principalmente pajés e 
caciques, e sua relação com os processos de mobilização visando reco-
nhecimento por parte do Estado já foram alvo de várias pesquisas entre 
os povos indígenas no Nordeste. “Foi absolutamente decisivo o papel de 
líderes como Acilon, entre os Turká (Batista, 1992), de Perna-de-Pau, 
entre os Tapeba (Barreto Filho, 1993), de João Cabeça-de-Pena, entre os 
Kambiwá (Barbosa, 1991)”. 

Assim, importantes elementos foram inseridos e adaptados para 
a realidade dos Kanindé a partir desta convivência com os Tremembé 
e com outros povos indígenas, como o uso do mocororó, a pratica do 
toré-torem e o uso de roupas de pena. Entre os colares do Museu, Sotero 
destaca um, “(...) daqueles índios, os Xukurus”. Essa interação e circula-
ção de símbolos e práticas sociais, que extrapola as fronteiras estaduais 
para configurar-se como parte de um movimento indígena regional, 
concretizou-se com a criação da Articulação dos Povos Indígenas do 
Nordeste, Minas Gerais e Espírito Santo (APOINME), no ano de 1995 
(Oliveira, 2010). Segundo Kelly Oliveira, a APOINME é a segunda 
maior organização indígena no Brasil, “(...) atuando na representação 
de mais de 150 mil indígenas de 65 povos, em uma extensa região” 
(2010, p. 18). Com sede atualmente em Olinda (PE),

(...) vem trabalhando para se legitimar como articuladora 
e representante dos grupos étnicos na região Nordeste (à 
exceção do Maranhão), mais os estados de Minas Gerais 
e Espírito Santo. (...) A APOINME é composta por uma 
Coordenação Executiva (também chamada pelos indígenas 
de Coordenação Geral ou Coordenação Regional) de três 
pessoas, mais a coordenadora do Departamento de Mulheres 
e Jovens (...). A organização é subdividida em 10 microrre-
giões, sendo elas: Bahia Norte, Bahia Sul, Ceará, Paraíba, 
Pernambuco, Alagoas/Sergipe, Rio Grande do Norte, Piauí, 



Espírito Santo e Minas Gerais, cada uma com dois coordena-
dores e dois suplentes (Oliveira, 2010, p. 18-19).

À nível estadual, a Copice (Coordenação das Organizações 
dos Povos Indígenas do Ceará) foi criada em 2003, congregando as 
entidades locais de cada povo. Estas entidades passaram a mediar con-
tatos diversos nos quais os Kanindé estavam inseridos. Muitos destes 
contatos eram viagens para outras aldeias, encontros, intercâmbios, 
formações, entre outros92.

No momento da pesquisa, já era menor o uso dos objetos mu-
sealizados, mesmo nos rituais, talvez porque muitos núcleos familiares 
já possuíssem seus próprios objetos diacríticos (colares, cocares, ma-
racá etc.). No dia 22 de junho de 2011, ao final de uma conversa com 
dona Tereza Gomes e seu filho, Zé Clóvis, fomos tirar uma fotografia, 
momento em que ele fez questão de pegar o cocar e os colares, pôs nele e 
na mãe e abraçaram-se, posando. Muitas dessas peças rituais e de ador-
no que adquirem atributos de sinais distintivos operados socialmente 
na constituição de diferenças, são significadas através das experiências 
dos Kanindé, na vida familiar e social, nos mais diversos espaços de 
interação e contato.

92  Segundo seu Estatuto Social, de maio de 2003, a Copice é uma organização 
indígena que tem por objetivos “(...) promover de maneira coordenada e unificada 
a organização social, cultural, econômica e política nas áreas de saúde, educação e 
preservação do meio ambiente e na reprodução física e cultural dos povos indígenas 
no Ceará” (COPICE – Estatuto Social, Cap. III – Dos objetivos. Fonte: Acervo MK).



21. Zé Clóvis e sua mãe, dona Tereza Gomes (2011)

Há no acervo do Museu um cocar (MK.011.163) que pertenceu 
ao cacique Sotero, que foi muito usado em suas andanças participando 
de atividades do movimento indígena. Sobre este cocar, Sotero conta 
que

Usava ele, mas tô usando outro mesmo que aquele, só que 
ainda é maior. Mas esse aqui era do meu uso, aí tô me acos-
tumando com esses cocarzinho pequenininhos que a minha 
mulher faz e aí aqui e acolá eu tô usando, que é até melhor da 
gente andar com eles. Esse pesa muito, agora é muito curioso, 
o povo tira muitas fotos dele, a gente fica muito bem prepa-
rado, mas eu uso mais pouco com eles, tô usando mais os 
pequenininhos (Cacique Sotero) (grifo meu).



O cocar, vistoso e multireferencial, veio dos Pitaguary. Traz pe-
nas de várias cores e tamanhos, sementes de capim e um pedaço do 
rabo de um tatu. Este objeto fazia parte da estética que passou a osten-
tar o cacique dos Kanindé, através da adoção de uma série de elementos 
estéticos diacríticos em sua composição indumentária, sinal de suas 
identificações e transformações pessoais, e significativo para a apreen-
são do modo como o processo étnico é vivenciado individualmente, 
dos objetos atuando na escala micro analítica de Barth (2000), das ex-
periências pessoais e familiares. 

Dos objetos musealizados que continuavam sendo usados, 
desde quando conheci o Museu dos Kanindé, destacamos: maracás, 
colares, cocares, saias de pena e de palha, provindos, basicamente, 
dos objetos classificados nas categorias de adornos corporais e rituais. 
Segundo João Pacheco de Oliveira, nos “regimes de memória” dos mo-
vimentos indígenas, “Os elementos diacríticos da condição de indígena, 
em especial pinturas corporais e cocares, tornam-se muito valorizadas 
e circulam, com intensidade de modo livre entre os diferentes povos, 
independente de tradições específicas” (Oliveira, 2011, p. 14). O uso da 
maioria desses objetos está relacionado com o que os Kanindé desig-
nam como “ritual sagrado do toré”.

D. Tereza começou a fazer roupas rituais de penas ao ver o caci-
que João Venâncio, do povo Tremembé, usando um modelo quando ia 
ao sítio Fernandes. Se inspirou nele para fazer as vestes que os Kanindé 
passaram a confeccionar e usar. Numa foto do acervo (MK.011.650), 
vê-se o cacique Tremembé com uma dessas roupas, numa passagem 
pelos Kanindé. É possível notar a modificação das técnicas que os 
Kanindé vêm aprimorando ao longo do tempo na confecção de seus 
objetos rituais. Além de terem acumulado vivências fora de sua terra, 
aprendendo com experiências diferentes ao interagir com outros povos, 
o uso destes objetos marca fronteiras construídas nestas interações com
outros índios, com os não-índios das comunidades vizinhas e com os 
parentes não se autoidentificam como índios. Os objetos rituais agem 
ativamente na construção de sentidos sociais para a etnicidade, en-
trando e saindo de cena oportunamente e atuando de forma eficaz na 
constituição de uma subjetividade que busca ser reconhecida.



22. Cacique Sotero no Museu dos Kanindé, data não identificada (MK.011.669,
acervo MK)

Assim como Sotero criou uma expografia caleidoscópica 
para a parede do Museu dos Kanindé, os Kanindé, ao longo de sua 
mobilização étnica, foram – a partir dos contatos com outros povos 
– constituindo um acervo de objetos e criando outros a partir do seu
cotidiano, dos materiais presentes em suas terras, trocando, incorpo-
rando e selecionando.

Foi assim que começaram a aproveitar a cabaça de coité, que 
havia em abundância em sua região, para fazer um objeto significativo 
para tempos de novos passados: a maracá. A propósito, tal é a abun-
dância de coité (Crescentia cujete) na região, que foi o nome dado ao 
primeiro povoado que deu origem ao município. A primeira sesmaria 
concedida na região, em 17 de novembro de 1736, já trazia a referência:

Senhor capitão-mor e Governador, Diz Theodózio de Pina e 
Sylva morador nesta Capitania que elle descobrio hu Brejo 
que nasse da Serra do Baturité da parte do Puente onde tem 
a dita Serra hua abra q mostra a pedra de Cor amarella cujo 
Brejo se chama pella lingoa do gentio Cohité e tem o dito 
brejo hu pé grande de Cuité e corre para a parte do rio Choró 



por está devoluto a terra quer elle Suppe, por data e Sismaria 
(...) (grifo nosso). 93 

23. Cacique João Venança e cacique Sotero (MK.011.650, acervo MK)

93  “Resisto data e Sismaria de Theodózio de Pina e Sylva de hu Brejo q nasce da Serra 
de Baturité, q faz barra no Choró de três Legoas de Comprido e hua de Largo meya pa 
cada banda chamada Cohité” (Feitosa e Martins, 2011, p. 29-31). Embora as primeiras 
notícias da passagem de invasores pela serra de Baturité remontem a Estêvão Velho 
de Moura, por volta de 1680, as primeiras sesmarias foram concedidas apenas a partir 
de meados do século XVIII. A história oficial das origens de Aratuba remonta a 1828, 
quando o capitão José Antônio Pereira, natural de Cascavel-CE, comprou terras na 
faixa sul da serra de Baturité, em território de uma antiga sesmaria do capitão-mor 
João de Freitas Araújo. Em 1829, o capitão João José Pereira, filho de José Antônio 
Pereira, chegou ao lugar com 10 escravos e construiu a primeira casa de taipa. Hoje, 
neste lugar está o casarão dos Pereira, família tradicional do município. Há um adá-
gio popular que diz: “Quem não foi morador dos Pereira em vida, será na morte”. O 
cemitério foi doação de terras da família. A história religiosa remonta a uma promessa 
do capitão João, por conta de uma moléstia sofrida por um primo seu que o visitara. 
Para a sua saúde, fez um voto a São Francisco de Paula. Alcançando o pedido, mandou 
construir a capela, em 1866 (Feitosa e Martins, 2011, p. 4-6).



Os Kanindé passaram a confeccionar maracás. Os trajes, inspi-
rados nos usados pelos Tremembé, junto às maracás, que os integrantes 
da família Maciel começaram a fazer (são considerados os melhores 
artesãos do sítio Fernandes), passaram a embalar os Torés. Há tam-
bém uma ressignificação dos objetos de uso comum, como a cabaça, 
por exemplo, que é a casca da fruta do mesmo nome. Para os Kanindé, 
ela pode ser de três tipos: cassia, cuia e coité. Seu uso tradicional remete 
ao armazenamento para o transporte de água, em andanças na mata 
ou a caminho do trabalho na roça. “Antes, cada roçado tinha seu pé de 
cabaça”, conta Sotero.

Entre os Kanindé, a ressignificação dos conhecimentos sobre as 
matas, compartilhados com muitas populações que vivem em nichos 
ecológicos semelhantes, se processa no horizonte de uma semântica in-
dígena, partindo de uma concepção que aproxima o índio da “natureza”.

Nois chama cabaça de colo porque ela tem um colo, ela num 
é roliça, ela tem esse colozinho próprio pra gente amarrar 
uma corda e enfiar no cabo da enxada pra levar pro roçado. 
De primeiro, eu alcancei demais como fiz ainda tombem, era 
todo mundo que ia pro roçado levava uma cabacinha d’água 
pendurada no cabo da enxada. Hoje ninguém, difícil na vida 
se vê um pra fazer isso. Essa cabaça redonda nois chama ela 
de cabaça de cuia, porque ela é própria pra fazer cuia. Cuia 
pra gente lutar na cozinha, lutar com saco de milho, rentar 
milho. Tem a diferença de nome, é a mesma cabaça, só que 
essa dá de colo e essa dá de cuia, porque serra a cuia (...). Essa 
aqui é uma cabaça cassia, é uma cabaça que a gente pranta 
e come ela, verdinha. Come do mesmo jeito que come a 
cenoura, que come a beterraba, que come o chuchu, e é bom 
demais a carne dela. Do jeito que ela tá aqui, verdinha, a gente 
come isso aqui bem maciinho, que é uma coisa beleza. São 
comidas nossas que temos no roçado, né. Temos essa aqui 
bem parecida com essa, é de cuia, mas num é uma cabaça. 
Essa aqui chama que é a cabaça coité, da que nois faz maracá. 
Essa aqui nois acompanha ela, os ritmos dos nossos ritual. 
Ela da pequena pra nois fazer as cabacinha, as maracás, e ela 
da grande pra nois tobem tirar coisas do saco de milho, beber 
água, bota um cordãozinho aqui, acabar a gente vai e bota ela 
junto com a cabaça aqui, leva pro roçado (Cacique Sotero) 
(grifo meu).



Esses objetos são as “coisas das matas”. Sotero conta que juntou 
“(...) essas peças de madeira porque é da mata, que a gente tira e acha na 
mata. Acha muito importante que é da natureza, e aí eu vou entrar pro 
museu e vou apresentar aquelas pessoa que não conhece que a natureza 
é uma coisa importante” (Cacique Sotero). Se por um lado, os Kanindé 
baseiam-se, para estas construções sociais, numa imagem construída 
sobre a condição de ser indígena (índio = natureza), por outro lado, 
estes conhecimentos repassados ao longo de várias gerações são alçados 
à condição de símbolos de afirmação étnica e, mesmo que comparti-
lhados em círculos que extrapolam os Kanindé, adquirem sentidos ao 
se tornarem sinais diacríticos quando, evidenciados no espaço museal, 
visibilizam estes conhecimentos como importantes estratégias de reco-
nhecimento de sua identificação étnica.

Se os Kanindé compartilham muitos destes conhecimentos 
sobre bichos, plantas e seres das matas com as populações regionais 
vizinhas, a partir do momento em que compreendem, interpretam 
e simbolizam estes saberes no processo de construção social de sua 
identificação étnica, interagem a partir de uma lógica da diferencia-
ção, articulando-os com outros aspectos de sua vida social, tal qual a 
afirmação como povo Kanindé e as lutas oriundas da conquista dos 
direitos garantidos aos povos indígenas. A experiência social com o 
mundo natural propicia o surgimento de novos sentidos, dinâmicos e 
constantemente reelaborados. Sotero apresenta as sementes de mucunã 
que estão na coleção vegetal:

A base de mucunã nos tempos ruins, os meus avós diziam 
que comiam muita papa da farinha dela. Eles pisavam, ela 
é um carocinho que tem dentro dessa baia aí, eles pisam, 
quebram e faz a massa e lava em nove-água pra poder usar, 
porque se usar ela do jeito que tá ela embebeda e mata a pes-
soa, precisa ser lavada em nove-água. É um trabalho muito 
grande, quando o cabra for comer, se ele tiver com fome, ele 
já tá bem batido. Nos tempo de seca, e é seca grande mesmo, 
que dá pro cabra comer. O povo tão usando muito ela em 
colar, em enfeites, o caroço dela (Cacique Sotero).

Alguns dos colares presentes nos adornos do Museu dos 
Kanindé possuem o “caroço” da mucunã. O novo uso possibilita pensar 



numa variação de sentido, operada em várias instâncias (pessoal, social, 
familiar, organizacional etc.). O conhecimento adquirido como vivên-
cia e tradição oral, em âmbito familiar e comunitário, sobre plantas, 
raízes, cascas, tipos de madeira, animais, o tempo, os seres encantados, 
dentre outros – que remetem a esta relação com o nicho ecológico em 
que vivem – toma parte no processo de reelaboração cultural. Os sig-
nificados provindos da inserção de alguns objetos no Museu permitem 
inferir sobre como ocorre a apropriação e ressignificação do ambiente 
natural através do uso de cascas para remédios, sementes e raízes como 
alimentação. 

Objetos como o “pau de jucá” ganham outros sentidos, quando 
Sotero afirma que

Esse aqui é um cacete, nois chama aqui de cacete. Os cacete 
é uma segurança nossa, eu gosto muito de andar com ele, já 
é uma força que me dá, de um lado pra eu não cair. (...). Esse 
pau aqui é um jucá, é um pé de jucazeiro. É forte, esse é o 
maior pau forte que nós temos na mata aqui na nossa região, 
é o jucá (...). Ele se enrola e não quebra. Esse aqui ele já faz 
da natureza, quando tá crescendo ele mesmo se enrola e faz 
isso que a gente acha, vai e conduz ele como cacete (Cacique 
Sotero).

O uso da madeira do jucá como matéria-prima para a fabricação 
de armas era conhecida dos índios do sertão e, entre os que habitavam 
a região do Inhamuns, no Ceará, destacamos os Jucá, que se notabi-
lizaram pela violência com que se lançavam em contendas, também 
protagonistas da chamada “Guerra dos Bárbaros”. O nome do grupo, 
retirada de tal madeira, em tupi significa “matar, indicava a sanha com 
que exterminavam os inimigos” (Freitas, 1970, p.153). Além do jucá, 
haviam vários tipos de paus, de formas e tamanhos variados no acervo 
do Museu, pendurados na parede, no teto, no chão. Misturavam-se, em 
sua significação, conteúdos provindos do conhecimento de seus usos 
(curativos, construtivos, funcionais etc.) com as experiências subjetivas 
e pessoais na sua apreensão.

Essa cabacinha aqui era da minha vó, que ela guardava 
pimenta-do-reino. Ela morreu deixou pra tia Judite, aí tia 



Judite foi e disse: ‘leva, meu filho, leva pra tu botar lá no teu 
museu’. Já morreram tudo, as pessoas que usaram essas caba-
ças, num tem mais nada vivo não. Isso é a véura dela (cor 
enegrecida), ela era desse mesmo jeito aqui (aponta para uma 
cabaça de cor natural). Isso é de viver em cima do forno, ela 
só trepava num toco que tinha pra cima do forno, ela tre-
pava lá e quando tirava pimenta-do-reino despejava (Cacique 
Sotero).

Lembranças de uma parente que já fez sua “viagem”, como 
chamam a morte, incorporadas na cabaça por ele utilizada. Os vários 
estratos de memórias, em suas distintas temporalidades, fundem-
se para construir os sentidos dos objetos. As cuias feitas das cabaças 
funcionavam também como medidas para a divisão de gêneros alimen-
tícios e para beber líquidos. “Essa aqui é de coité, da mesma que nois 
faz a maracá pra dançar o toré, daqueles que a gente balança, ela é da 
pequena e da grande. A grande nois chama de cuia, pra se servir, se 
banhar, tirar farinha, feijão, isso serve demais pra nois fazer o nosso 
trabalho”.

Hoje as cabaças, mesmo menos utilizadas para estas funções 
cotidianas, ainda estão bem presentes nos espaços domésticos. A co-
leção do Museu dos Kanindé possui mais de trinta cabaças e cuias, 
de tamanhos, tipos, cores e formas variadas. Muitos objetos utilitários 
domésticos – como as cabaças – estão sendo substituídos por objetos 
de plástico e, principalmente, de alumínio, como as cuias, panelas, ba-
cias etc.

Esse aqui é uma raiz que eu achei na mata muito parecida 
com um chifre. Uma coisa que é da mata, é a raiz de um pau, 
eu trouxe e botei no museu pra dizer como se fosse o chifre 
de um boi. Foi do Rajado, eu tava alimpando o mato e tirava 
os catoco que fica, e aí eu tava arrancando, foi e a raiz assubiu 
(Cacique Sotero). 

A atribuição dos sentidos ao que é provindo das matas, da 
natureza, como paus e galhos, possibilita uma aproximação com a et-
nobiologia (Posey, 1997), a partir do momento em que percebemos, 
através destes objetos, os conhecimentos acumulados pelos Kanindé 



sobre o meio ambiente em que vivem e suas formas de classificação 
das “coisas” a ele relacionadas. “O marmeleiro, o sujeito tando com 
dor de barriga, a casca dele você pode raspar e chupar a água, que de-
pressa passa aquela dor, é um remédio” (Cacique Sotero). Os Kanindé 
utilizam as madeiras das matas para variadas atividades, como confec-
cionar artefatos e fazer habitações. Sotero descreve o acervo de “paus 
da mata”: “(...) um pauzinho de marmeleiro. É o mesmo pau da mata, 
só que tem o marmeleiro, o sabiá, o mororó, o pau-branco, o jucá, o 
calumpim”. Quanto à proveniência, as matas que mais conhecem se 
sobressaem. “Foi eu mesmo que adquiri no Rajado também. Todos são 
do Rajado”.

Sotero atenta para o que deve ser lembrado, arquitetando memó-
rias para construir uma história dos Kanindé, demonstrativa da íntima 
relação entre o passado e o presente, conectada ao processo de reelabora-
ção cultural. Na introdução de novos objetos, se destaca a maracá.

A importância da maracá pra gente é aquela história dela 
ser viva no ritual, quando a gente tá fazendo, ela acompa-
nha a voz da gente, quando a gente diz: ‘Oi pisa, oi pisa, 
vamos pisar, pisa na jurema no rei do lugar, na jurema tem, 
na jurema dá, caboco bom pra trabalhar’, aí pronto. A gente 
tá cantando aquela voz, acompanhado com a maracá e tá 
dando mais uma alegria. A gente dança, também, na pan-
cada da maracá faz os gestos, quando tá fazendo a animação. 
A maracá mesmo de nois ela é a da coité. A coité ainda é um 
pau que dá que a gente pranta, ele prospera a maraquinha e 
dela a gente faz o instrumento (Cacique Sotero).

Como já dito, o Toré chegou aos Kanindé através dos contatos 
com os demais povos indígenas. Sinal diacrítico por excelência dos po-
vos indígenas do Nordeste, o Toré, apesar de assumir as especificidades 
em cada lugar, permanece intocado, praticamente, como símbolo-mor 
de afirmação e identificação étnica, definidor de fronteiras entre ín-
dios e não-índios (Reesink, 2004; Grunewald, 2005). “As assembléias 
indígenas acabam com os torés pluriétnicos, mas multiculturais, que 
marcam a indianidade nordestina. O toré já é parte da ação indigenista 
no Nordeste na medida em que referido e praticado em suas manifesta-
ções (Grünewald, 2005, p. 29).



Junto ao Toré, ocorre a introdução de um conjunto de objetos 
“rituais” diferenciadores. Quem usa e quem não usa colares e cocares 
“indígenas”; quem dança e quem não dança o toré? Quem estuda e 
quem não estuda na escola indígena? Quem usa, ou não, o cocar e a 
maracá? Os objetos – seu uso e ostentação – são sinais constituidores e 
operadores dessas fronteiras, mesmo que, muitas vezes, usados apenas 
em momentos eventuais ou específicos. Mas, justamente nestes impor-
tantes momentos, os indivíduos agem através dos objetos, simbolizados 
nas interações sociais. Os objetos, assim como os atos e os lugares, ga-
nham sentidos quando significados e vivenciados em determinados 
contextos práticos, reais, concretos. Se não há sentido imanente para os 
objetos, estes são sempre construções sociais prenhes de historicidade e 
sentido, o que nos remete aos sujeitos na constituição de suas experiên-
cias com o mundo a partir (do mundo) dos objetos.

Durante a pesquisa de campo, os Torés eram realizados, prin-
cipalmente, na escola indígena, antes das aulas da manhã e da tarde, 
pelos estudantes e professores, sendo a participação das lideranças mais 
antigas ocasional. Pontualmente, às 7 horas da manhã (pelas crianças), 
e às 13 horas da tarde (pelos jovens), o toque do atabaque e a vibração 
das maracás ecoavam nas “quebradas” dos Fernandes, junto ao coro 
que cantava em uníssono: “Tribo Kanindé, na tribo Kanindé, todo 
mundo chega aqui, vai logo para o Toré”. 

A introdução do Toré no contexto cearense fluiu junto com o 
processo de mobilização como povos indígenas, a partir dos Tapeba, 
inicialmente, e Pitaguary e Jenipapo-Kanindé, posteriormente. Eles co-
meçaram a dançar o Toré em atos, reuniões do movimento indígena, 
momentos especiais, como sinônimo da mobilização em busca de re-
conhecimento étnico. Situação distinta do Torém dos Tremembé que, 
apesar de receber significações relacionadas com o reconhecimento ét-
nico, principalmente a partir dos anos de 1980, já era dançado pelos 
indígenas que moravam na região em torno do antigo aldeamento de 
Almofala desde, pelo menos, fins do século XIX (Seraine, 1955 e 1977; 
Valle, 1993; Oliveira Júnior, 1998,).

O primeiro registro do Torém foi feito na serra da Ibiapaba, pe-
los trabalhos da Comissão Científica de Exploração, que circulou na 
Província do Ceará entre 1859 e 1861 (Porto Alegre, 2003). Designava o 
nome de um instrumento musical e de uma dança, representada como 



uma espécie de divertimento e festividade (Porto Alegre, 2003; Oliveira 
Jr., 1998, p. 36). O historiador Antônio Bezerra de Menezes registra a 
dança em 1884, na mesma região, praticada por indivíduos de “talhe 
musculoso e pele avermelhada” (Bezerra apud Oliveira Jr., 1998, p. 36). 
O padre Antônio Tomaz, em 1892, presenciou o Torém em Almofala, 
na função de sacerdote adjunto do pároco da Freguesia do Acaraú. 
Conta que lá viviam “ainda numerosos descendentes dos Tremembé 
constituindo uma sociedade à parte, casando entre si e conservando 
religiosamente certos usos e tradições, e alguns até mesmo a língua dos 
seus maiores” (Thomaz apud Braga, 1964, p. 91). Seus relatos asseme-
lhavam-se aos da Comissão Científica quanto à descrição do Torém: 
dança em roda com um responsável ao centro vibrando um maracá 
(chamado de aguaim), o uso de aguardente ou mocororó. Um registro 
é na Ibiapaba, o outro em Almofala, povoado que foi organizado como 
um aldeamento em 1702, “(...) perto da barra do rio Aracati-Mirim, 
poucas léguas a leste do estuário do rio Acaraú” (Pompeu Sobrinho, 
1951, p. 261).

Com Florival Seraine, temos o registro do Torém em Almofala 
por três oportunidades: 1950, 1955 e 1965 (1977). A partir dos trabalhos 
do folclorista José da Silva Novo, ocorreu uma apresentação dos “toren-
zeiros” no I Festival de Folclore do Ceará, realizado em dezembro de 
1965, na Universidade Federal do Ceará. Em 1975, o Torém é estudado 
pela equipe do MEC-FUNARTE, como parte de uma campanha nacio-
nal em defesa das manifestações folclóricas. O discurso de considerar 
o Torém em “vias de extinção” torna-se recorrente na sua abordagem
enquanto folclore. Ao contrário disso, percebemos a sua continuidade e 
dinamização, ao entrar em contato com diversos outros agentes sociais 
e se transformar. Desta visita, resultou um disco, o “Documentário 
Sonoro do Folclore Brasileiro Número 30” (Gomes, 2011).

Até então, “É evidente que a dimensão pública envolvendo o 
Torém aproximava-se, por um lado, de práticas clientelistas e institu-
cionais sistemáticas e, de outro, de uma construção cultural peculiar 
por parte de pesquisadores e folcloristas”, muito mais “do que de uma 
mobilização de perfil étnico” (Valle, 2005, p. 199). Entretanto, a partir 
da década de 1980, com o crescente processo de mobilização política 
dos Tremembé como grupo indígena e a ressignificação da dança no 
contexto de novas relações sociais, outra perspectiva antropológica 



visando entender o Torém começa a se configurar, a partir do tra-
balho de campo etnográfico. Novas interações tomam forma, com a 
chegada de antropólogos em contextos de reorganização social, e o 
Torém continuará sendo um importante elemento para a compreen-
são destas dinâmicas identitárias (Valle, 1993 e 2005; Oliveira Jr., 1998; 
Grunewald, 2005; Gomes, 2011).

Nesse contexto, Kanindé e Tremembé tiveram muitas intera-
ções, principalmente no início da mobilização dos primeiros, de modo 
que se fala tanto de Toré como de Torém, sendo usuais as duas designa-
ções no sítio Fernandes. 

Essa aproximação foi fortemente estimulada pela missionária 
indigenista Maria Amélia Leite, que já trabalhava com os Tremembé 
e conhecia os Kanindé de longa data. Sua relação com o “povo dos 
Fernandes” remonta ao final da década de 1960. Ela morou em Aratuba 
entre 1967 e 1977, no contexto de perseguições da ditadura civil-mili-
tar brasileira. Teve grande participação na implantação e articulação 
das Comunidades Eclesiais de Base (Ceb’s) na região da paróquia de 
Aratuba. Se envolveu no movimento indigenista no Ceará após 1986. 
Foi responsável pela mediação entre a população do sítio Fernandes e 
o movimento indígena, tendo enviado uma carta-convite para Sotero,
convidando-o para ir à 2ª assembleia indígena estadual. A AMIT as-
sessorou os Kanindé nos seus primeiros anos de mobilização e tem 
importante papel na formação do acervo documental e arquivístico do 
Museu, principalmente o material hemerográfico e histórico-bibliográ-
fico sobre os Canindé no século XVIII. 



24. A missionária indigenista Maria Amélia Leite, fundadora da Associação
Missão Tremembé e figura fundamental no apoio aos povos indígenas no Ceará 

a partir da década de 1980, em sua casa (abril de 2011).

Segundo Sotero, muito antes de um movimento indígena, nas 
andanças de Maria Amélia pela região da paróquia, ela

(...) era conversando, discutindo o problema da comunidade, 
principalmente por causa dos latifundiários, todo esse lado 
opressor que castigava sempre a gente. Sempre os latifúndio 
é o que a gente discutia mais, principalmente a parte política, 
tanto na política agrária, quanto na partidária. Começamos 
a se organizar e pensar pra o futuro da gente, que a gente 
sempre se cuidasse pra gente ser independente, discutia sobre 
moradia, naquele tempo falava muito sobre a saúde, sobre 
educação, pra gente se educar, se organizar, não sair do seu 
território pra ir pra cidade, sempre ficar lutando pelo seu bem 
estar, nunca se deslocar do canto da gente, pra ir pra outro 
canto. Nesse tempo, a gente se sentava dentro duma sala, 
pra nois naquele tempo, fumar e beber café, era um costume 
que num tinha esse negócio de respeitar a pessoa que num 
fumasse, não, que é só fumaça, agente cortava o fumo, que 
era fumo de rolo, e fazia o seu pé-durão e fazia seu cachimbo 



e fumava nele, a gente começava a conversar, conversava até 
dez horas da noite e quem não fumava... ela se dava muito 
mal, porque ela não fumava. Mas ela aguentava, ela sempre 
dizia que fazia mal aquele negócio todinho (Cacique Sotero).

Maria Amélia, falando sobre o contexto do início da década 
de 1990, revela como foram importantes suas experiências juntos aos 
Xokó da ilha de São Pedro (SE) para sua formação como indigenista. 
Naquela época,

Era como os Crateús, os índios de Crateús toda a histó-
ria deles, toda a organização se espelharam em Almofala. 
Tanto a gente levava eles lá, como levava os Tremembé nos 
Fernandes, como levava também lá em Crateús. Isso a gente 
já aprendeu em Sergipe, nós fizemos isso, só que lá, era do 
estado de Sergipe pra Alagoas, pra Pernambuco, a participar 
dos momentos de festa, de luta e solidariedade. O trabalho 
foi realizado desse jeito com os Tremembé também, quer 
dizer, conversava, reunia, avaliava as coisas, planejava.94

Viagens, intercâmbio, trocas, apoio mútuo. Desenvolveu-se 
uma forte relação de reciprocidade entre Sotero e João Venâncio, os 
dois caciques. A participação do “João Índio”, como é conhecido nos 
Fernandes, nos episódios relacionados ao conflito com os trabalhadores 
rurais da fazenda Alegre foi marcante, especificamente a ação em que 
brocaram no terreno da Gia, avançando sobre outra broca que os assen-
tados haviam feito na terra.

Nessas idas para a aldeia Fernandes, às vezes, “João Índio” le-
vava mocororó. Descendo da serra rumo ao litoral, Sotero observava 
como eles o faziam, na praia de Almofala.

Eu aprendi com os Tremembés. Eu tava lá e aí comecei a 
tomar e comecei a fazer pergunta, porque nois num sabia 
não, mas aí a gente andando lá e ele explicou pra gente. Nois 
sabia do passado que meu pais falavam que a gente comia 

94  Entrevista com Maria Amélia Leite, 80 anos, realizada por Alexandre Oliveira 
Gomes, em 24 de abril 2011.



castanha, comia o caju, mas do mocororó, sinceramente, eu 
não vou mentir não, nois num sabia não, mas com os outros 
índios eu aprendi a fazer aqui. Eu mesmo que faço, eu mesmo 
que produzo mais a minha mulher (Cacique Sotero).

No Museu há uma garrafa de mocororó, bebida fermentada 
do caju, largamente difundida pelo território cearense entre povos in-
dígenas e populações descendentes e/ou regionais, principalmente na 
região litorânea, onde o fruto é mais comum. Em Almofala, é consu-
mido de longa data, associado ao Torém. O caju, fruto que os Kanindé 
possuem em abundância, teve seu uso ressignificado com a “descober-
ta” da bebida. 

Segundo Sotero, atualmente, “Do caju nois espreme e tira aque-
le sumo, a garapa, e bota pra curtir nos garrafão. Quando ele tá curtido 
aí a gente vai e côa bem cuadinho e se vira numa água desse mesmo 
jeito aqui. Ela era bem brancosa, mas vai ficando velha e vai mudando 
a cor”. O processo de “curtir”, como chamam, consiste no envelheci-
mento que propicia a fermentação dos cajus, azedos de preferência. 
Quanto mais velha, “mais curtida”. “O caju é a mãe da castanha. Do 
caju nois faz o mocororo e a castanha nois come o miolo dela. (...) A 
gente torra no caco e tira aquele miolizinho dela e come, é difícil nois 
vender” (Cacique Sotero).

3.2.2 Espiritualidade, caça e Caipora

Através dos objetos do Museu dos Kanindé e das histórias de vida de 
algumas pessoas e suas diferentes relações com o que chamam de “es-
piritualidade”, percebemos as transformações que os Kanindé travam 
com um conjunto complexo de fenômenos e práticas sociais na aldeia 
Sítio Fernandes. Chamam de “espiritualidade” as várias manifestações 
com esferas do sagrado, e concebidas enquanto tal – por quem vivencia 
e pelos outros – que vão desde cultos evangélicos e missas católicas até 
incorporações com transe mediúnico, passando por terços, romarias 
e procissões. A ressignificação da compreensão destes acontecimentos 
pelos próprios indígenas relaciona-se com as demais transformações 
que vêm sendo operadas no processo de reinterpretação do passado e 



reelaboração cultural vivenciado após o “descobrimento” como povo 
indígena e o início do processo de mobilização étnica.

Embarcaremos nessas histórias guiados pelas trajetórias de 
mulheres indígenas de distintas gerações, referências simbólicas de 
práticas e ritos no sítio Fernandes. Clara Freitas nos conta que, “Eu 
vejo, ouço vozes (...). A gente escuta, às vezes chamam a gente. Se a 
gente tá na cozinha ouve: ‘Clara!’, aí eu: ‘mãe, a senhora tá me chaman-
do?’, aí ela: ‘não’, aí eu: ‘a mãe ouviu?’, aí ela: ‘ouvi’; a gente sai aqui e 
não é ninguém. Aqui eu praticamente vejo o vulto” (Clara Freitas). As 
trajetórias individuais e familiares demonstram grandes variações na 
relação dos diferentes indivíduos Kanindé com a diversidade de sua 
espiritualidade, com as religiosidades praticadas no povo, com o cris-
tianismo católico e protestante, com a umbanda e com alguns outros 
ritos sincréticos que, mesmo sem vinculação formal a nenhuma matriz 
religiosa específica, evocam práticas provindas de múltiplas heranças, 
afro, indígenas e européias. Moral e formalmente, predomina uma 
forte influência cristã.

Mesmo com a grande e histórica influência católica, a igreja 
evangélica conseguiu se estabelecer há alguns anos no sítio Fernandes, 
e vem angariando muitos adeptos. Organiza cultos frequentes em sua 
sede. E, mesmo com a grande e histórica influência cristã e evangé-
lica, práticas que remetem a outras heranças espirituais são comuns, 
apesar de mais praticadas no espaço doméstico, sendo algumas vezes 
demonizadas e negativizadas perante aos padrões valorativos cristãos 
hegemônicos. Algo se sobressai: a presença de “médiuns” é notável. Os 
Kanindé chamam de “médiuns” – termo apropriado das interações 
com curadores e rezadores com os quais já se “consultaram” – as pesso-
as que tem a capacidade de estabelecer contato com os espíritos. Cada 
uma das protagonistas das histórias aqui narradas apresentam diferen-
tes e significativas experiências para a compreensão da relação entre os 
sentidos dos objetos e os processos de disputa simbólica entre classifi-
cações e representações acerca da espiritualidade. 

Uma maior aproximação com a igreja católica – significada no 
horizonte dos processos organizativos e políticos – a partir da década 
de 1960, propiciou um estreitamento das relações e vinculações de va-
riados tipos entre os moradores do sítio Fernandes e os padres católicos 



Zé Maria e, principalmente, Moacir Cordeiro Leite, que passou cerca de 
30 anos na paróquia95. 

Maria Amélia Leite conta que foi para Aratuba “tentando esca-
par da ditadura”. Já conhecia os dois padres do Seminário da Prainha, 
em Fortaleza, onde estudava. 

Eles já eram vigário de Aratuba em 1967. Essa coisa do 
seminário foi em 62, mais ou menos, e nós começamos o 
movimento em maio de 61. Já tinha esses movimentos no 
Pernambuco, Bahia e Alagoas, não tinha no Ceará nem tinha 
no Rio Grande do Norte (se refere à Ação Católica Operária, 
ACO). O Zé Maria me convidou em 1967, e lá eu fique encan-
tada. Tava naquele momento de sair de Fortaleza, porque 
não dava mais pra ficar, a perseguição era muito grande. Eles 
telefonavam e ameaçavam, me seguiam na rua, era uma coisa 
muito louca (Maria Amélia).

Com a animação de Maria Amélia Leite e dos padres Zé 
Maria e Moacir Cordeiro, foram formadas dezenas de CEB’s na re-
gião da paróquia de Aratuba. A formação de três núcleos das CEB’s 
no sítio Fernandes, com participação ativa dos moradores; o apoio na 

95  A ação católica do padre Moacir pode ser avaliada a partir de sua prestação de 
contas deixada à paróquia e população de Aratuba, datada de 15 de janeiro de 2002. 
Além do patrimônio físico e financeiro (terras, casas, veículos etc.), listou, enquanto 
“patrimônio pastoral-missionário”, “(...) 97 comunidades eclesiais de base, divididas 
em 13 regiões. São 60 Ceb’s no município de Aratuba e 37 no município de Canindé”. 
Na região de Fernandes, foram formadas 3 Ceb’s. Sobre o “patrimônio e reforma agrá-
ria”, padre Moacir escreveu que “Através das reuniões e da bíblia, fomos descobrindo 
maneiras novas de viver e buscar uma nova sociedade. A REFORMA AGRÁRIA foi se 
tornando necessária num Nordeste cheio de concentração de renda e de terra. Quando 
as Ceb’s foram se fortificando, a luta pelos direitos humanos cresceu e o direito à terra 
aumentou. E ao longo desses, várias fazendas foram desapropriadas”. Cerca de vinte 
fazendas foram desapropriadas em seu paroquiato, entre elas destacamos, na circun-
vizinhança da aldeia Sítio Fernandes (entre Canindé e Aratuba): Jardim, Alegre, Santa 
Helena, Transval e Tiracanga; totalizando mais de 20 mil hectares de terra antes per-
tencentes a 17 famílias e hoje com mais de 1000 pessoas assentadas. Após 32 anos à 
frente da igreja de Aratuba, se despede agradecendo ao padre Zé Maria, Dom Aluísio 
Lorsheider, Dom Delgado, Maria Amélia Leite, entre outros. Finaliza com uma pro-
messa: “Um dia voltarei para Aratuba com vocês, para sempre”. Desde então, padre 
Moacir assumiu a paróquia de Cascavel, município do litoral leste cearense (Prestação 
de contas deixada pelo padre Moacir Cordeiro Leite. Aratuba, 15 de janeiro de 2002).



organização do Sindicato dos Trabalhadores Rurais de Aratuba (STRA), 
ao qual estavam vinculados; e o incentivo dado no fortalecimento de 
práticas religiosas sob a égide da igreja, como o estímulo nos sacramen-
tos (como casamento, batismo, crisma, extrema-unção etc.), podem ser 
considerados importantes influências efetuadas pela ação católica nas 
transformações operadas na formação social dos Kanindé ao longo dos 
últimos quarenta anos. No entanto, o início do processo de mobilização 
étnica, a partir de 1995, possibilitou que novos capítulos desta história 
se travassem, e outras disputas simbólicas se organizassem, relaciona-
das às identificações sociais e étnicas, às representações construídas 
sobre si e às práticas sociais desenvolvidas no sítio Fernandes, que cres-
centemente passou a ser chamado de “aldeia Fernandes”. 

Trataremos das transformações na apreensão e na vivência des-
tas práticas espirituais, abordando a ressignificação e as variações de 
sentido da espiritualidade a partir dos objetos relacionados do MK e de 
observações feitas entre os Kanindé.

Há dois terços de madeira no acervo do Museu dos Kanindé, 
colar de contas que simboliza os mistérios de Jesus Cristo para os ca-
tólicos. D. Maria do Carmo, lembrando das práticas religiosas de sua 
juventude, contou-me que,

Nois ia pra igreja de Aratuba, eu moça ainda, mas depois 
que eu me casei o repuxo foi grande, não aguentei mais 
não. Rezava terço, penitência. A gente roubava os santos das 
casas, via nas casas e chegava bem devagarzinho pra fazer 
promessa, carregava como se fosse roubado. Quando era 
com três dias, a pessoa descobria e tinha deles que ficava 
com raiva, mas era só pra reza. Se reunia toda noite era uma 
multidão de gente nas novenas, cantava tantos benditos... (d. 
Maria do Carmo).

Os Kanindé dividem-se, básica e aparentemente, entre católi-
cos e protestantes. Praticantes de um catolicismo imerso de romarias, 
procissões, promessas e ex-votos, a prática de rezar “o terço” é muito co-
mum. No mês de maio presenciamos esta devoção. “Santa Maria rogai 
por nós, intercedei a Deus por nós” (Bendito de Maria). Participamos 
da “Caminhada de Maria”, procissão organizada há três anos pela igreja 
católica, que saiu do ponto mais alto do sítio Fernandes (o Quebra-Faca) 



até a sede da cidade de Aratuba, no dia 13 de maio de 2011, com ampla 
participação indígena.

Acompanhamos a realização de alguns terços nas casas de in-
dígenas como parte de uma tradição que tem em d. Rita Pequena a 
grande referência. Ela é filha de Pedro Pequeno, originário de fora do 
sítio Fernandes e da Gameleira, mas que se casou com uma filha da fa-
mília Francisco, originando um outro grupo familiar entre os Kanindé. 
Segundo a filha de Rita, Guilhermina,

Eu ouvi mais histórias foi da minha mãe. Elas saíam daqui 
pra ir pro sertão pra rezar terço, no momento em que sabia 
que tinha morrido uma pessoa, lá pros lados de Marés, foi 
onde fosse, juntava um bocado de flores, botava naquelas 
sacolas, chamado de bolsa de palha, e iam. Passava a noite lá 
naquele defunto, ainda iam no outro dia96.

Momentos de morte são propícios à reza do terço, que adquire 
significâncias variadas de acordo com os contextos em que é praticado 
(morte, promessa, em memória de alguém, compromisso etc.). Além do 
objeto “terço”, o termo designa o ato de rezá-lo, seja nas casas das pes-
soas seja em locais abertos. Em maio, “mês mariano”, rezam o terço em 
pelo menos duas casas por noite. “Santa Maria rogai por nós, intercedei 
a Deus por nós”. Terço se reza cantando bendito e ladainha. Reúne-se o 
“grupo do terço” em local combinado anteriormente, capitaneado hoje 
pela filha de d. Rita Pequena, Guilhermina. Segundo ela, 

O terço são cinco mistérios, a gente começa rezando o Pai 
Nosso com três Ave Maria. Começa com o Creio em Deus 
Pai, aí depois o Pai Nosso com três Ave Maria e depois os 
cinco mistério. Um mistério é rezar um Pai Nosso e dez Ave 
Maria e aí mais um Pai Nosso mais dez Ave Maria, até ter-
minar o terço. 

Em torno de um pequenino altar improvisado sobre um móvel 
qualquer da casa onde ocorre o terço, coloca-se a venerada imagem de 

96  Entrevista com Francisca Guilhermina dos Santos, 36 anos, realizada por 
Alexandre Oliveira Gomes, em 24 de abril 2011.



Nossa Senhora, a Santa Maria. Canta-se, reza-se, reflete-se, abraçam-
se. Ao final, rumam em procissão, entre as pequenas e escuras varedas 
do sítio Fernandes, entre subidas e descidas, para outra casa, entoando 
cânticos, a repetir o mesmo rito. Ao final, dispersam-se, saindo em gru-
pos menores, cada um pegando os caminhos que levam às diferentes 
“quebradas”, no rumo de suas casas.

O primeiro terço que participei aconteceu no dia 8 de maio de 
2011, na casa do Sr. Bastião. Soube, apenas depois, que havia presen-
ciado àquele momento, dois fatos raros. Primeiro, a presença de d. Rita 
Pequena, que já não acompanhava mais os terços por conta das distâncias 
e dificuldade de locomoção por conta de um grave problema no joelho. 
Segundo, a realização do terço numa casa onde, tradicionalmente, ele 
ocorria tempos atrás – e uma das mais antigas casas do sítio Fernandes.

25. Altar do terço na casa de Seu Bastião (2011)



Nesse dia, cheguei junto com Cícero Pereira, praticamente na 
mesma hora em que chegava o grupo do terço. Logo, todos foram se 
acomodando na pequena sala da antiga casa de taipa, meia luz, pare-
des grossas e amareladas, desgastadas pelo tempo, que não iam até o 
teto de velhas telhas. Com a sala lotada, moça, homem, mulher, meni-
nos e meninas, crianças. Uns, sentados, outros, de pé. Os mais jovens 
conversavam fora da casa, animadamente. Iniciaram. Silêncio. Avisos. 
Cantos, preces, benditos. “Santa Maria rogai por nós, intercedei a Deus 
por nós”. O início da prática de rezar o terço pode se relacionar com 
uma espécie de promessa, de compromisso com um santo, em prol de 
uma causa ou de um objetivo, tradição familiar, dentre outros motivos.

26. Dona Rita Pequena com Santa Maria (2011)

Existem dois santos de grande devoção entre os Kanindé: São 
José e São Francisco. A São José, realizavam, até pouco tempo atrás, 
uma procissão até a sede de Aratuba, no dia 19 de março de 2011. Um 
dia antes, tradicionalmente (mas que já não fizeram àquele ano), fa-
ziam uma outra procissão, até o Rajado: “Rezava uns terços no Rajado 
que era pra pedir São José pra vim chuva” (d. Maristela Soares). A São 
Francisco, fazem promessas e acompanham o calendário devocional 



de Canindé, para onde vão constantemente participar de eventos na 
Basílica, principalmente durante as festas de São Francisco, no mês 
de outubro. Há relatos de devoção, embora em menor escala, ao padre 
Cícero, com idas até a cidade de Juazeiro do Norte.

Divino José, meu santo que é da mãe de Deus, voi sois seu 
esposo, vois foi seu esposo, daquela senhora, mais fina que 
eu sou o pai nosso Herói, vois glória senhor também meu 
santo, é de Jesus Cristo mereço esse santo, mereço esse santo 
de Deus o amor, seus pais conta aquilo do mesmo senhor, do 
mesmo senhor nasceu em Belém, rogai por nois todos para 
sempre amém, para sempre amem diga os profetas, viva ao 
patriarca senhor São José, e viva a Maria e viva a José e viva 
os meninos que seu filho é, e viva José e viva Maria, e viva 
o menino sagrada família, divino José senhor do Bonfim,
na hora da morte se alembra de mim – Bendito de São Jose 
(dona Maria do Carmo).

“Este é o bendito de chuva” (dona Maria do Carmo). Em torno 
da devoção a São José, agrupam-se crenças, ritos e práticas. O terço no 
Rajado, a procissão até Aratuba, o rapto/roubo de São José. Hoje, não 
mais fazem a caminhada de São José. No mês de março ocorre um ciclo 
de atividades por conta do dia do santo: terços, novenas, procissões, 
missas, pagamento de promessas etc.

Toda noite vinha aquele pessoal que ajudava a rezar o terço 
de São José. Aqueles que tinham uma condição botavam 
uma cooperaçãozinha no altar, coisinha pouquinha, micha-
riazinha, aquele dinheirinho a pessoa ia juntando, quando 
era pra véspera de entregar o santo, comprava o material pra 
enfeitar o santo, se ajuntava todo mundo e ia pra Aratuba 
com o santo, fazia um altar e ia cantando. Chegava lá era bem 
recebido, eram fogos. E quando terminava a missa voltava 
pra cá, todo mundo cantando. Se tivesse um bom inverno, 
a gente fazia a caminhada de novo e entregava os santos nas 
casas (dona Maria do Carmo).

Em antiga tradição, muito enfatizada na oralidade, rememo-
ram que, com São José sob um andor, se deslocavam até o Rajado. A 



caminhada realizava-se com todos seguindo, no meio da mata, “(...) o 
andor de São José, dois pau de cada lado, aí vai quatro meninos num 
andor e vai em cima o santo” (dona Maria Porfírio). Várias pessoas atri-
buem o fato da procissão ter acabado à construção da capela de São 
José, que vinha sendo feita há mais de dez anos. Para lá confluíram os 
católicos e suas práticas, como a coroação de Maria (no mês de maio), 
os terços, as missas uma vez por mês, os velórios, o preparo para a cris-
ma, os preparativos para a primeira comunhão, os batismos, o terço dos 
homens, entre outros. O roubo de São José, para o qual d. Rita Pequena 
foi sempre uma suspeita, é prática realizada antes do dia 19 de março, 
tempo em que todos estão à espera das chuvas. O sumiço do santo da 
casa de alguém é parte do modo como se relacionam com São José.

A procissão até Aratuba ocorria no dia 19 de abril. “Botava um 
meninozinho num jumento, como se fosse São José, vestia um bocado 
de meninozinho de anjinho e uma meninazinha de Nossa Senhora com 
um meninozinho. Ele ia ser o menino Jesus”. Certa vez, ao chegarem 
em Aratuba, todos molhados da chuva que caiu no caminho, “O padre 
Moacir pediu para que desse os lugares para quem chegou molhado 
sentar”. Atualmente, “O pessoal deixaram mais com negócio de pro-
messa”, mas antes, “tinha deles que vinha de pés descalços, muitos até 
com roupa de São José, marrom” (dona Guilhermina dos Santos).

Em toda a região, a própria igreja estimulava que os santos 
percorressem as diversas comunidades da paróquia, permanecendo 
nas capelas e nas casas das pessoas. Segundo d. Maristela, “(...) levava 
o santo de um canto pra outro, às vezes saia daqui pros Fernandes e
ia pra Aratuba, da Aratuba ia pro Canindé, saia daqui e ia pra Maré”. 
Segundo dona Maria Porfírio, seus pais e avós eram cristãos, muito ca-
tólicos e devotos de santos. “(...) eles rezavam, ia pra missas, ia pra festa 
de são Francisco”.

Os Kanindé chamam os ex-votos de “milagres”, que “(...) pedem 
naqueles momentos de dores” (Cacique Sotero). O pajé Maciel recebe 
encomendas para construir ex-votos de madeira de vez em quando. 
Conversamos com ele enquanto terminava um “milagre” para uma 
parenta, da aldeia Gameleira, sertão de Canindé. “Tem três cabeças 
que eu tô fazendo da Angelita. Tem que terminar todinha, a orelha, os 
olhos, acabar de ajeitar e alisar” (Pajé Maciel). Sotero afirma que o pajé 
“(...) trabalha muito bem pra fazer essas coisas, o pessoal às vezes tem 



devoção de fazer o retrato da gente. A gente tem uma ferida no pé, na 
perna, faz uma prece e paga a promessa lá em Canindé. Aqui são muitos 
devotos, o santo de Canindé, São Francisco das Chagas”.

27. Sotero, Cícero e família, na festa de São Francisco do Canindé
(acervo particular de Cícero Pereira, ano desconhecido)

A família de Sotero era muito devota, e seu nome é reflexo dessa 
devoção. Explica: “Quando eu me entendi já foi essa devoção de São José 
aqui. Como a gente tem uma capelinha e ainda tem essa grande devoção 
pelo São José, até que é meus padrinho, né. A minha mãe quando me 
batizaram, botaram meus padrinhos foi Jesus, Maria e José, que a gente 
chama, José Maria”. Seu irmão, Cícero, também deve o nome à devoção 
da mãe, mas ao padre Cícero Romão Batista, da cidade de Juazeiro do 
Norte (situada na região do Cariri, sul do Ceará). Em fotografia do seu 
acervo pessoal, nos mostra a família reunida quando de uma dessas 
idas para Canindé, comparecer aos festejos de São Francisco.

Os Kanindé crêem muito em reza. Três mulheres são apontadas 
por eles como suas principais rezadeiras: dona Odete e Maria Célia, 
nos Fernandes, e dona Maria, na aldeia Balança. “(...) quem reza sou 
eu, a Célia e a cumade Izaura, mas eles sempre procuram mais eu, num 
sei porque. Eu faço garrafada para gripe, toma três vezes no dia. Leva 
corama e malvarisco, pra arrancar o catarro do peito. Eu só trabalho 



mais com raiz” (d. Odete). Não conversamos com d. Maria da Balança. 
Maria Célia e Odete têm trajetórias de vida nas quais estas dimensões 
espirituais possuem grande importância. 

“Rezo pra reza ir desviando pra pessoa libertar mais a vida”97. 
Maria Célia nos contou que já foi se consultar com d. Maria na Balança, 
que é considerada muito poderosa espiritualmente por conta dos “tra-
balhos” que realiza. Chegando na “curadeira”, “(...) ela já olhou a minha 
cabeça e disse que eu sou médium de nascença. É médium, assim, eu 
curo o povo, mas eu num posso ter momentos, eu num posso ter grito 
e nem raivas, mas eu rezo e curo. Fico depois me sentindo mal” (Maria 
Célia). Seu pai era irmão do pai do Sotero e Cícero, dos quais é prima 
legítima.

Eu recebo todo tipo de remédio em Capistrano (município 
vizinho), porque eu tenho problema na minha cabeça. É lá 
que eu me trato. Tenho problema na cabeça por causa de 
resguardo mal-curado. Sinto dor de cabeça, quando a lua tá 
nova eu sou muito perturbada, muito nervosa, ataca (Maria 
Célia).

Os motivos pelos quais os Kanindé procuram as rezadeiras, 
segundo eles, variam: quebrante, mau-olhado, espinhela caída, íngua, 
cobreiro, dor de dente, “zipa”  (erisipela), dentre outros. Maria Célia é a 
mais nova destas rezadeiras, com 47 anos à época da pesquisa de campo. 

Comecei a rezar eu tinha quinze anos, os meus pais morreu 
(...). Eu comecei a rezar assim, ele me ensinou uma parte de 
reza. Um dia vinha um paciente ele num rezavam, botava 
pra mim e eu rezava. Chegava outro e eles não tava em casa 
era eu que resolvia, aí nisso foram aprendendo (Maria Célia). 

Seu pai de criação é um tio, Mané Rosa, que a criou a pedido 
dos pais biológicos, prática comum nos Fernandes entre os antigos. 
Aprendeu a rezar com ele. “(...) era pra íngua, pra cortar íngua, ele 
cortava a íngua da pessoa duas vezes no dia, a pessoa ficava boazinha. 

97  Entrevista com Maria Célia Ramos Vieira, 47 anos, realizada por Alexandre 
Oliveira Gomes, em 21 de junho de 2011.



Comparação ele cortava hoje, amanhã a criatura já tava bom. Espinhela 
caída ele rezava duas vezes, do mesmo jeito é, eu só rezo duas vezes” 
(Maria Célia). Espinhela caída é um dos males mais comuns a ser 
curado na consulta com as rezadeiras. Ela é identificada através da me-
dição, com uma tira ou pano qualquer, de uma distância entre o peito 
e o braço. Se não estiverem iguais as medidas dos dois lados, a pessoa 
está com espinhela caída. “(...) é bem aqui que a gente tem um ossinho, 
aí dá dor nas costelas, nas pernas, nos ossos. A gente vai medir e aí tá 
acusando, mede assim, no cordão, mede daqui pra cá”. Já íngua, “(...) 
é um negócio que nasce na virilha da gente, no pé da gente, aí se des-
mancha” (Maria Célia).

Mau-olhado e quebrante são outros dois males comuns, que 
normalmente motivam uma ida às rezadeiras. Maria Célia explica: 

(...) num tem essa menina aí bem novinha, eu me admiro 
dessa menina, eu vou e boto quebrante. Quando eu dou as 
costas, a menina vai e adoece. Do mesmo jeito é o bruto, tem 
gente que num pode ver um pinto, num pode ver um pássaro, 
quebrante num é só em criança não, é em bicho também. 

A admiração demasiada pode colocar uma “quebrante” em 
alguém, gente ou bicho. Em relação aos meninos com quebrante, prin-
cipalmente recém-nascidos, “noto que a criança tá desanimada, quando 
a gente tá rezando ela fica abrindo a boca, como se tivesse com sono, aí 
a gente percebe”. Os bichos também são levados para serem rezados, 
“porco, em jumento, cachorro bruto”, principalmente, “(...) quando ele 
tá provocando, com fastio, com coisa ruim que num quer comer, desa-
nimado. Aí eu rezo, pode ser mal olhado”.

Segundo Célia, o cobreiro, que é um tipo de herpes que se es-
palha pelo corpo, “(...) tanto é por dentro como é por fora, se sarar por 
fora, por dentro ainda fica. Eu matei um do tio Joaquim, matei duns 
pouco de gente. Eu rezo pra matar o cobreiro”. 

Os cozimentos para aspirar também são utilizados. Maria Célia 
trabalha “com pinhão roxo, é com eucalipto, que é bom pra cozimen-
to”. E explica novamente: “um cozimento é a gente tando com febre 
alta, tando cansada, a gente pega e bota numa panela, e abafa e bota 
nos nariz e pronto”. O uso de ramos de determinadas plantas é comum 



entre as rezadeiras Kanindé, dos quais os mais usuais são: o pião roxo, 
a vassourinha, a papoula, o arruda e a siriguela. “Se usa planta porque 
é pra ir ajudando na reza” (Mária Célia).

D. Odete Soares é a grande referência espiritual entre os 
Kanindé, mãe e médica deste povo, embora não desempenhe a fun-
ção política de pajé. Em 2 de fevereiro de 1998, a reportagem do jornal 
Diário do Nordeste retratava os Kanindé e, entre eles, destacava d. 
Odete. Segue um trecho da reportagem:

Vivendo numa sociedade onde todas as decisões partem do 
coletivo, os Canindé de Aratuba plantam seus roçados con-
juntamente e, depois de tirarem o suficiente para plantarem 
no ano seguinte, dividem toda a colheita igualitariamente 
entre as famílias que trabalharam. Eles vivem dessas plan-
tações coletivas, eles também têm suas roças individuais nos 
quintais de cada casa, onde as fruteiras se misturam às ervas 
necessárias ao preparo dos remédios caseiros. Nessa lida, 
a conhecedora maior é dona Odete, (...) uma curandeira e 
rezadeira, famosa em Aratuba pelos remédios que prepara.98.

98  Jornal Diário do Nordeste, 28/02/1998. Acervo MK.



28. D. Odete soares, rezadeira Kanindé, maio de 2011.

Dona Odete Soares, então com 60 anos, é filha do casal d. Neonice 
e Sr. Luís Soares, rezadeira, parteira e médica, “mãe” para boa parte dos 
moradores do sítio Fernandes, pois fez o parto de muitas crianças, hoje 
mulheres e homens casados. Atualmente, segundo ela, faz menos par-
tos, pela proximidade e facilidade de acesso à maternidade de Aratuba. 
Sua filha, Ana Patrícia Fidelis, afirma: “Eu cresci vendo ela fazendo esse 
trabalho, curando as pessoas, rezando, fazendo remédio, parto. Cansei 
de ir com a minha mãe, eu era pequenininha, aí ela me levava e pedia 
pra mim ficar ajudando ela”99. Nunca cobra nada. “Eu trabalhei muito 
e fiz muito favor porque eu nunca cobrei um tostão e quando eu termi-
nava e eles me perguntavam quanto era e eu fazia muita caridade” (d. 

99  Entrevista com Ana Patrícia Fidelis da Silva, 26 anos, realizada por Alexandre 
Oliveira Gomes, em 09 de junho de 2011.



Odete). Nas vezes em que fomos conversar com ela, seja pelas manhãs 
ou tardes, chegavam duas, três, quatro pessoas, a fazer fila, trazendo 
suas dores, filhos ou animais. “Tia Dete”, “mãe Dete”, ecoava da porta 
da casa constantemente. Terço no pescoço, ramo na mão. Reza fazendo 
movimentos ritmados e balbuciando palavras como se orasse tirando 
algo do corpo da pessoa, sugando, puxando para fora. Ao final, o ramo 
fica bem murcho, ela se benze, levando-o para fora da casa.

Da família Soares, casou-se com o “Réi Zé” (José Bernardo da 
Silva), que é filho de uma união matrimonial entre as famílias Francisco 
e Bernardo. Duas de suas irmãs, Tereza e Maristela, casaram-se tam-
bém na família, com Sotero e “Sinhô” Bernardo, respectivamente, que 
são duas das principais lideranças indígenas do povo. Os Soares, ir-
mãos e irmãs que cresceram no sítio Fernandes, casaram-se no interior 
da família Francisco/Bernardo. Nos “remédios dos matos”, d. Odete é 
a grande especialista. Trabalha com cascas, ervas, folhas, sementes e 
raízes. Uma garrafa de “lambedor” é R$ 5,00. “Tudo cura, nunca teve 
reclamação” (dona Odete).

(...) a maioria das pessoas chamam ela de mãe porque ela já 
foi parteira. Hoje em dia não é mais, até porque não precisa 
mais, se uma mulher tá sofrendo pra ter bebê a gente vai e 
liga. Tem um carro indígena, leva pro hospital. Agora o 
papel da minha mãe é que ela ajuda as famílias e ela reza, faz 
remédio caseiro. O papel dela é de fundamental importância, 
não só pra comunidade Fernandes, mas também pra outras 
comunidades. Ela não faz remédio só pras pessoas daqui, vem 
gente de Fortaleza, Baturité, Canindé. Quando não vem, eles 
ligam, encomendam remédio, pedindo pra ela rezar, porque 
ela reza na pessoa estando presente e não estando presente, 
basta a pessoa ter fé. Porque ela diz que o que cura é a fé, não 
é ela que tá curando, é a fé. Se a pessoa tiver fé, fica curada, se 
não... (Ana Patrícia Fidelis da Silva).

Desde muito cedo, dona Odete já demonstrava um forte dom 
para mediunidade. “Desde criança eu tinha, era doente, me acordava 
a noite, falavam para ir me deitar. No outro dia me diziam que eu tava 
no canto da parede rezando, mas eu tava dormindo e falando. No outro 
dia, meu esposo brigava. Ele me dizia, porque eu num me lembrava. 



Queimava as mãos e nem me lembrava”. Após o casamento com “Réi”  
Zé, as manifestações de sua forte e aflorada espiritualidade se tornaram 
cada vez mais frequentes, até que decidiram procurar ajuda. Odete con-
ta, lembrando de sua iniciação enquanto rezadeira, que

Depois que eu me casei que meu marido reconheceu, porque 
ele viu e me levou para muitos curadores, eles diziam que eu 
era médium desde nascença. Aí eu dizia que eu não queria, 
porque iam me chamavam de macumbeira e eu num era, aí 
eu ficava rezando. Quando foi um dia, eu cheguei no Aratuba 
aí um menino me disse que tava com uma dor de dente forte. 
Aí eu perguntei se ele tinha fé em reza, e ele disse que sim, 
aí eu rezei no dente dele. Quando foi depois ele me disse que 
passou. Quando foi com três semanas o dente dele quebrou-
se (dona Odete Soares) (grifo meu).

Para ela, o ato de começar a exercer o ofício e “missão” de 
rezadeira entre seus familiares se relaciona com a força de uma espiri-
tualidade da qual não poderia fugir. Trabalhar suas capacidades e dons 
espirituais ou não? Eis a questão. 

Nos momentos em que ocorriam estas manifestações, os “pro-
blemas”, “(...) tinha vez que ela ficava gemendo muito, não conhecia 
a gente, ficava chamando por outros nomes” (Ana Patrícia). Mas, ser 
chamada de macumbeira, sem ser, era a atribuição de uma identifi-
cação que ela parecia não desejar e rejeitar enfaticamente. Nas várias 
conversas que tivemos com d. Odete, sobre como começou a rezar, ela 
frisou esta frase mais de uma vez: “iam me chamar de macumbeira e 
eu num era”, muito significativa para percebemos a relação que travou 
com o que acontecia e com as representações socialmente construídas 
em torno dessas manifestações. A partir das relações destas mulheres 
indígenas com sua espiritualidade, percebermos diferentes atitudes 
que se relacionam com diversos modos de perceber e, consequente-
mente, de agir, em relação a estes fenômenos, tão comuns entre os 
Kanindé. 

Depois de uma das conversas com ela, quando já tínhamos es-
tabelecido uma relação de confiança, d. Odete nos levou ao seu quarto 
para mostrar sua coleção de santos, um grande painel com algumas de-
zenas de imagens (estátuas e retratos) que foi juntando durante a vida. 



Ela fez questão de apresentar alguns deles. Em meio aos santos de sua 
devoção, uma foto dos pais, d. Neonice e Sr. Luís Soares. “Sou católica, 
devota de todos os santos, quando dá seis horas eu rezo. Pedindo força 
a Deus pra curar os doentes do mundo todo. Minha família tudo é ca-
tólica, da igreja de Aratuba. A gente ia também pra Canindé e Baturité”. 
Ana Patrícia cresceu convivendo com o “problema” da mãe. Contou-
nos que sua mãe

Só reza, só cura. (...). Quando ela ficava conversando só, era 
os guias que chegavam nela. Eu era pequinininha, mas ficava 
com muito medo (...). Isso acontecia mais era a noite, quando 
a gente tava dormindo. O meu pai tava com ela, dava fé cha-
mava a gente (...). Meu outro tio levou ela ao médico, foi feito 
exames. E depois outras pessoas aconselharam a levar na 
curandeira. A gente começou a levar, ia num e ia em outro. 
Até que ela descobriu um que disse que ela tinha que come-
çar a rezar nas pessoas (Ana Patrícia Fidélis).

Identificamos na fala de Ana Patrícia uma das explicações 
dadas pelos Kanindé a determinados fenômenos espirituais, como o 
transe mediúnico, largamente atribuída à loucura e insanidade. Outra 
associação recorrente que se faz ao fenômeno é à doença. Segundo nos 
contaram algumas pessoas, se a pessoa que é médium não desenvolver 
seus dons, ou enlouquecerá ou ficará muito doente.

Logo no início, eu ainda era criança, meu pai sofreu um pou-
quinho com ela, porque ela ficava rezando nas pessoas, ficava 
conversando só, e as pessoas diziam que ela tava ficando 
louca. (...) ela dizia que era os guias. O povo chamava ela de 
louca, ela ia pros médicos, ia pra curandeira. Até que teve 
uma curandeira que: ‘não, ela não é louca, é médium’, e que 
ela tinha que ficar rezando nas pessoas, porque ela não era 
louca, mas só que se ela não seguisse a carreira de rezadeira 
ela ia ficar louca (Ana Patrícia Fidélis).

No Museu dos Kanindé são realizadas algumas práticas de lim-
peza que não dizem respeito apenas ao espaço físico. Para isto, Sotero 
usa um objeto do próprio acervo. Contou-nos que: 



(...) pega uma lata e faz esses buracos tudinho, bota a brasa 
e em cima bota o incenso que pode ser de folha, de mato, de 
cedro, todo tipo de resina da mata. É um desfumador. Porque 
a gente tem aquela fé, desfuma a casa, desfuma o museu, tem 
dias que desfumo por detrás da casa, arrudiando e dizendo 
as minhas palavras que eu sei dizer, pra o nosso Pai Tupã 
(Cacique Sotero).

O “desfumar” é usado com sinônimo e parte da limpeza do es-
paço museal, semelhante ao ato de varrer ou colocar o veneno para não 
criar fungos nos objetos. Sotero fala que põe “(...) uns carvãzinho feito 
brasa dentro e sempre desfumo o museu, com semente de foia de alfa-
vaca, é cheirosa como um todo. Tem a resina de um pau que eu arranjo 
sempre lá pelo Crateús, muito cheirosa também, sempre desfumando o 
museu”. Segundo Sotero, o Museu “É uma coisa que tá muito parada” e, 
por isso, requer cuidado especial. 

Se num tiver varrendo e desfumando fica a catinga, junta 
cobra. Tem que ter cuidado. Quando tô aqui sozinho, me 
concentrando, gosto de acender uma vela e sair desfumando, 
dizendo as minhas palavras que eu gosto sempre de dizer, 
que ainda hoje eu tô guardado em mim (Cacique Sotero).

Sotero também é adepto do uso de velas, algumas que estão até 
presentes no acervo museológico, tanto das mais grossas (de sete dias) 
como das mais finas. Explicando as marcas de uma queimadura na 
mesa do Museu, Sotero nos contou que “(...) acendi uma vela aqui, que 
eu tenho muita devoção pelas minhas orações, por um descuido a vela 
queimou”. No Museu dos Kanindé há também dois castiçais antigos, 
que foram parar no acervo porque “era pra botar a vela dentro, acender 
a vela e botar, pra não queimar, sempre as peças são dessa natureza”. 
Natureza de uso: musealizar e utilizar é uma rima constante. Na fala de 
Sotero, percebemos a associação entre o uso de velas, suas rezas e um 
momento de “concentração”. 

D. Maria de Fátima, 56 anos à época, conhecida como Maria 
da Estér (por conta de uma tia que a criou), também usa suas velas. 
Da família Francisco, é filha de d. Maria do Carmo e mãe de Clara 
Freitas, 24 anos à época. O núcleo Freitas, da família dos Francisco, é 



um importante grupo familiar extenso que vivencia fortes experiên-
cias relacionadas com uma espiritualidade aflorada. Clara nos falou um 
pouco da espiritualidade da família, contando que:

Tem uns que são pra trabalhar pro bem, pra fazer as coisas 
boas, e tem outros que são pra trabalhar pro mal. Minha mãe 
é da linha negra, adivinha o que tá acontecendo e o que vai 
acontecer, coisa ruim. Ela fala, não lembra. Eu sei que não é 
ela, eu conheço já. Lá no terreiro do pajé (refere-se ao pajé 
Barbosa, dos Pitaguary) teve um espírito que falou, porque a 
filha dele, a Nádia, pediu pra ele vir aqui pra ver como era que 
tava. Eu lá, pra ver como que tava minha mãe e minha vó, eu 
deixei elas doente em casa. Aí começou a conversar, conver-
sou, aí disse que tava tudo bem. Sem ao menos esperar falou 
que tava tudo bem, e que se não tivesse bem ia ficar, porque 
minha mãe ela era pra trabalhar na linha negra e ela sofria 
muito por conta que minha vó, que não deixou ela desenvol-
ver pra trabalhar (Clara Freitas) 100.

No sítio Fernandes, são moradores do local conhecido como 
“favela” (devido às várias construções e habitações de taipa). Muitas das 
casas onde moram foram herdadas e permanecem bem semelhantes 
aos tempos de outrora. O velho fogão à lenha, as panelas de cerâmica 
espalhadas pelo chão de barro batido, os objetos enganchados por entre 
as velhas e grossas telhas, a meia-luz de lamparina, os buracos e frestas 
dos galhos e o barro das paredes de taipa. Em torno da casa mais an-
tiga moram dona Maria da Estér com suas irmãs, dona Kininha, dona 
Fransquinha; e as tias, dona Mocinha e dona Maria do Carmo, todos 
com suas famílias, maridos, filhas e netas nos arredores.

Todas na família possuem algum tipo de capacidade relacio-
nada com um mundo que não se revela aos olhos de qualquer pessoa: 
sentir, ver, ouvir, falar, se comunicar com o que consideram “espíri-
tos”. Apesar de não haver hoje entre os Kanindé um culto organizado 
em torno dessas manifestações, é grande a ocorrência de episódios de 
transe mediúnico ou incorporação, cenas historicamente comuns até 

100  Entrevista com Clara Freitas, 26 anos, realizada por Alexandre Oliveira Gomes, 
em 10 de julho de 2011.



mesmo nos relatos orais sobre os mais antigos. Momento em que, toma-
dos por um “espírito”, uma pessoa perde a consciência de si, passando a 
agir conforme um outro. Os Kanindé usam normalmente o termo “mé-
dium” como uma categoria para classificar as pessoas que vivenciam 
determinados fenômenos espirituais. Categoria nativa que se constrói 
fortemente na apropriação das falas de rezadeiras e curadores, como 
nos dois casos apresentados anteriormente (dona Odete e Maria Célia). 

A referência a um passado em que cenas de incorporação eram 
muito constantes pode ser considerada uma forma de afirmarem-se 
como detentores de símbolos de uma espiritualidade diferenciada, mes-
mo antes do processo de “descoberta” como indígenas. No entanto, 
nem tudo pode ser considerado sinal diacrítico. Segundo dona Maria 
da Estér, 

Aqui e agora não, nesse lugar, graças a Deus... agora tá muito 
calmo. Mas antigamente aqui era demais, que adoecia as pes-
soas assim, com problema de espíritos. Tem mais, era muita 
gente, tinha vez que quando um caía, chamava os outros, tinha 
vez que era duas, três casas, tudo com gente... (grifo meu).

A filha, a Clarynha Kanindé, tem uma relação com esta espiri-
tualidade familiar bem diferente da que a mãe e a avó têm e tiveram; e 
sua apreensão será fundamental em nossa análise. 

Clara explica que, naquele tempo antigo, 

(...) quase ninguém conhecia, né, o que era. Por isso, tem 
gente que diz assim: ‘Clara, tu não tem medo?’ Eu não tenho 
medo, porque desde criancinha que eu venho vendo, minha 
mãe, minha vó. A minha tia aí, tia Mocinha, é fraquinha, 
a gente tá conversando aqui sobre isso, pode a qualquer 
momento ela cair (Clara Freitas). 

Clara demonstra uma clara mudança de atitude. 
Foi a partir do contato com duas tias, irmãs de seu pai, que Maria 

da Estér descobriu sua mediunidade. Na casa delas “Praticamente em 
todos, a minha tia, a Fransquinha, ela ali (d. Mocinha). Minha vó foi um 
monte de vezes pro sertão numa casa num foi mãe? (“Clara Freitas”). “Ir 
ao sertão” significava, nesse caso, descer a serra e consultar rezadeiras e 



curadores que atendiam em casas ou em terreiros às pessoas com “pro-
blemas de espíritos”. Dona Maria da Estér conta como começou com ela:

Meu pai era José Silva Freitas. Ele num era não, mas as irmãs 
dele tudo era (médiuns). Tinha uma que ela trabalhava 
muito, mas só trabalhava mais pro bem, não gostava de fazer 
mal a ninguém. Já tinha outra na linha negra, já essa era só 
pro mal. Quando a gente foi pro sertão, disse que começaram 
a trabalhar por lá, e eu caí. Eu era moça, elas disseram que 
tinha que desenvolver, porque se o papai e mamãe num dei-
xasse, depois eu ia dar trabalho pra eles, porque eu ia sofrer 
(...) (dona Maria de Fátima).

Os pais não aceitaram. Na verdade, “O meu pai aceitou, mas a 
minha mãe não aceitou, porque era pra linha negra”. Mãe e filha acre-
ditavam que, pelo fato de não ter “trabalhado”, Maria desenvolveu uma 
série de doenças. Mesmo sem querer “desenvolver”, toda a família vem 
convivendo “com os espíritos, só que o pessoal num conhece” (Clara 
Freitas). Maria diz sentir 

(...) muita dor de cabeça, é forte, tem dia que eu fico... dizem 
que eu converso, mas eu num lembro, passo de semana sem 
ser eu, normal. Diz ela que eu faço as coisas, converso, mas 
depois vai me perguntar: ‘mãe fez isso assim e assim’, ‘eu 
não’, ela ‘mãe fez’.

Na família, irmãs e tias também são médiuns. Às vezes, a irmã 
de dona Maria da Estér, Fransquinha, “(...) tava boazinha falando com 
a gente, daqui a pouco ela se alvoroçava, rasgava roupa, rasgava a gente. 
Tinha vez que era preciso amarrar ela”. E explica como fazia, “Bebia 
muito. Quando chegava de dia com destino de beber, eu dizia: ‘hoje eu 
vou beber’, aí eu dizia: ‘bora menino, bora beber mais eu’, o Nego Jessi. 
É só acender uma vela e dizer que é pra ele”. O álcool e a vela faziam par 
para que brindasse com os espíritos. Daí vinham as músicas, cantos de 
chamada. 

Cada espírito tem as suas músicas. Minha mãe falava muito 
de dois, que era cachaceiros. Um deles é o meu pai, (...) ela 
falava muito dele, chamava ele pra beber com ela e bebia 



muito, que é o Sibanda. Às vezes bota torre de bebida perto 
da vela e diz que é pra ele (Clara Freitas).

E, mesmo bebendo em demasia, não caíam. “Pergunte ao Sotero 
que ele diz, ele bebia uma vezinha e caía. A Lúcia, minha irmã, e eu, 
nois bebemos dois litros de cachaça e num caía” (dona Maria da Estér). 

Em suas narrativas, elas distinguem “desenvolver” de “traba-
lhar”, como duas atitudes diferentes para evitar os males provindos 
da rejeição das capacidades. Clara conta que “A tia Fransquinha, de-
senvolveu, mas não trabalhou. Se eles quiserem desenvolvem mas não 
trabalham, só pra não ficar assim que nem ela (a mãe), pode escolher. 
Mas a maioria das vezes tem que trabalhar, porque é forte”. Clara apon-
ta, como no caso de d. Odete, para a relação entre a mediunidade e, de 
um lado, a loucura, e do outro, a doença. “Falam que o pessoal que tem 
epilepsia, a maioria é por conta disso, de não desenvolver. A minha tia 
desenvolveu só que ela não trabalhou”. E, falando de sua mãe, Maria da 
Estér, conta que ela

(...) tem aquele ataque e toma remédio porque é necessário. 
Continua tendo, não frequente, mas ela tem. Passa de uma 
semana, por aí assim, ela conversa, faz o trabalho dela que 
é as costuras, faz tudo, só que ela não lembra, até que o pes-
soal dizia: ‘ela é uma pessoa que é doente da cabeça, é doida’, 
pronto, dizem isso. Só quem sabe, quem conhece realmente, 
é que pode entender isso, mas o pessoal vem logo julgando, é 
isso, é aquilo (Clara Freitas).

Como Maria Célia, Maria da Estér sente dores de cabeça e é afe-
tada pelas fases da lua, associando isso à sua espiritualidade. Segundo 
Clara, na lua crescente e na cheia, a mãe fica diferente. 

A lua vai crescendo aí começa as coisas na cabeça da mãe, são 
mais frequentes na lua cheia, e eu já sei quando ela tá assim, 
que eu olho e vejo a lua, pronto, já sei. Desde pequena que 
venho convivendo com ela. Antes até tinha medo, porque era 
criancinha, num sabia de nada, de sete anos pra cá perdi o 
medo. 



À perda do medo, seguiu-se uma curiosidade, uma vontade 
de conhecer, aprofundar, se desenvolver. Há um tempo, Clara passou 
a frequentar a aldeia Monguba, do povo Pitaguary, em Pacatuba. Lá, 
conheceu o terreiro do pajé Barbosa, aproximando-se de seus filhos e 
parentes, se envolvendo nos seus trabalhos. Clara contou que “era louca 
pra conhecer um terreiro pra saber como era realmente. Graças a Deus 
eu tive essa felicidade, fiquei encantada. Eu fui convidada no próximo 
mês pra uma festa do terreiro lá”. E fala do desejo de desenvolver a sua 
espiritualidade e, atente-se, como forma de tornar-se, também, uma li-
derança. Assim expressa seus planos:

Desde pequena que eu vejo, minha mãe fala muito do que 
ela já, como se ela tivesse praticado, porque elas duas eram, 
minha mãe ficava perto e elas duas aprendia as músicas (a 
tia). Elas iam conversando, aí canta do nada. Eu tô querendo. 
Eu procuro, porque nós temos lideranças, agora a espiri-
tualidade forte, o pajé ele tem a reza dele, mas não é reza 
necessariamente do pajé. Eu tô procurando isso pra quem 
sabe no futuro eu ser uma dessas lideranças (Clara Freitas) 
(grifo meu).

Sua fala é significativa para percebermos a evidente variação de 
sentido processando-se nas formas dos Kanindé se relacionarem com 
diversos aspectos dessa espiritualidade. Ao invés da associação, desa-
bonadora, da mediunidade com doença ou loucura, Clara faz outra, 
possível e viável nos “regimes de memória” de um movimento indígena 
(Oliveira, 2011), que a vincula ao papel de liderança na espiritualida-
de das lutas de seu povo. Clara desvela elementos para analisarmos a 
relação, profunda, poética, mística e complexa, entre espiritualidade e 
política nos povos indígenas.

Estes acontecimentos são ressignificados em um contexto de 
afirmação étnica. Os discursos acerca dos “encantados” ou “caboclos”, 
as práticas a eles vinculados, episódios de incorporação, o contato 
com “espíritos”, entre outros, são positivadas, já que fazem referência a 
práticas sociais que evocam uma ancestralidade indígena, consequen-
temente referenciada como sinal diacrítico, principalmente entre as 
mais novas gerações, que já cresceram vivenciando os pais como partí-
cipes de uma mobilização por reconhecimento étnico. 



“Encantados” é uma categoria nativa vinculada à classificação 
de certas manifestações, como os espíritos de pessoas que já fizeram sua 
“viagem” (morreram) e/ou seres das matas (como a Caipora), que passa 
a ser operada no campo político quando acionada enquanto fator de 
identificação étnica a uma autorrepresentação como Kanindé. 

As variações de usos e significados das velas são percebidas a 
partir das conversas com o cacique Sotero e d. Maria da Estér, no espaço 
museal e doméstico, respectivamente. Entretanto, para ambos as velas 
são objetos vinculados às suas experiências pessoais com as dimensões 
espirituais da realidade. “Tem dias que eu me sento e me concentro, 
boto meus sentimentos pra onde eu quero botar e com a vela acesa, por-
que a vela acesa ela pra nois significa a luz que tá viva, a gente tem muita 
devoção com vela acesa” (Sotero). Se para Sotero a vela está vinculada 
com uma proteção contra o “demônio”, por outro lado, para Maria da 
Estér, tem a ver com uma invocação a entidades espirituais, como o 
“Nego Jessi” e o “Sibanda”101. De uma associação à loucura e à doença 
para uma relação com a condição de liderança no movimento indígena, 
há uma positivação dessas práticas, processada no interior das dinâmi-
cas de ressignificação da memória e dos objetos entre os Kanindé.

Pela carga simbólica, destacamos um boné, que traz o dístico 
“STR – 39 ANOS”. Feito por conta do aniversário do Sindicato dos 
Trabalhadores Rurais de Aratuba, em 2007, era um item praticamente 
incorporado ao estilo pessoal de Sotero, acompanhando-o frequente-
mente nas idas à “rua” (como chamam a zona urbana de Aratuba). Ele 
possuía vários desses bonés. O STR de Aratuba foi fundado em 1968, no 
auge do regime militar, no contexto de mobilização das CEB’s, estimu-
ladas a partir da paróquia de Aratuba. Sotero, como um dos fundadores 

101  A antropóloga Mísia Lins estudou as práticas dos católicos recifenses em dias de 
Finados, entre 1994 e 2009, entre os quais as velas são associadas à reza, considera-
das como “(...) um dos componentes principais no estabelecimento das relações entre 
mortos e vivos” (Lins, 2010, p. 160). Afirma que, “Como a reza, a vela é um sinal que 
os vivos enviam aos entes queridos para reafirmar o seu amor e a sua memória. (...) 
Além de sua função salvífica, este objeto é ainda demonstração da continuidade da 
afetividade. (...) o que importa aqui é que a vela compõe com a reza um conjunto de 
elementos que os vivos têm para se comunicar com os mortos. De qualquer forma, 
para a maioria dos católicos de Casa Amarela, a vela conserva conjuntamente o seu 
caráter sagrado e afetivo (Lins, 2010, p.161).



da entidade, teve uma longa trajetória no órgão, assumindo parte da di-
retoria em várias ocasiões. Se desligou, formal e definitivamente, desde 
2007. “(...) sai de uma vez, eu vou lá converso com meus amigos, mas 
não tenho mais aquela luta de trabalho que eu tinha não”. Antes da mo-
bilização indígena, todos os encaminhamentos referentes à assistência 
social dada aos trabalhadores rurais, imensa maioria dos moradores do 
sítio Fernandes, por parte do governo, era mediada pelo STRA. Após as 
mobilizações iniciais, o reconhecimento da FUNAI, a chegada da esco-
la indígena, a realização dos primeiros cadastros e a assistência social, 
iniciou-se uma grande polêmica em torno da existência de índios no 
então “Sítio” Fernandes. 

Com o cadastro feito e a assistência tendo início (seguro-morta-
lidade, natalidade, aposentadoria etc., como indígenas), muitas pessoas 
passaram a encaminhar seus documentos para obter benefícios do 
Estado via Associação Indígena Kanindé de Aratuba (AIKA) que, a 
partir de 1998 (inicialmente como CIKA, Conselho Indígena Kanindé 
de Aratuba), ficaria responsável por encaminhar estas demandas, ago-
ra provindas de uma cidadania diferenciada vinculada à identificação 
como povo Kanindé. “Aqui tem 50% que ainda é ligado ao STR, aqui 
nos Fernandes. Eles ainda convivem lá muitos deles, e os outros vão 
convivendo muito com a Funaia” (Cacique Sotero).

O boné que Sotero compartilha com vários parentes, além de 
sua própria memória individual, metaforiza a já longa e importante 
presença de uma organização política de trabalhadores rurais no co-
tidiano do Sítio Fernandes. Amadurecidos politicamente no contexto 
desta instância de mobilização, muitas das lideranças que assumiriam 
um importante papel no movimento indígena, depois de 1995, tiveram 
uma longa trajetória de dedicação na “luta” do sindicato, em torno das 
bandeiras de acesso à terra (desapropriações via INCRA) e no cumpri-
mento dos direitos dos trabalhadores, como o próprio Sotero, Valdo 
Teodósio, Cícero Pereira e o pajé Maciel, para citar apenas alguns.

Os usos sociais e a simbologia de um chapéu de palha, do 
boné do STRA e de um cocar indígena, todos presentes no Museu dos 
Kanindé, permitem algumas interpretações, relacionando-os. Todos 
são colocados na cabeça, dois deles, com uma função prática de protegê-
-la do sol e da chuva. O chapéu de palha, de uso tão comum no interior 
do Brasil, chega mesmo a incorporar a própria existência do sertanejo, 



do sol a pino o ano todo, da labuta diária no trabalho braçal na roça, 
das secas que assolam, de vez em quando, a tudo e a todos. Aspectos da 
vida no interior que os Kanindé de Aratuba compartilham com a maior 
parcela das populações rurais. 

A técnica construtiva, o modo de fazer objetos de palha, heran-
ça das hábeis mãos das populações indígenas que viveram no sertão, 
difundida e diluída ao longo dos séculos pelo tecido social, quase não 
é associada a estes povos. A construção do “caboclo” no século XIX, 
muitas vezes usado como uma das formas de definição do sertanejo, 
ideologicamente realizou também uma dissociação de determinados 
aspectos culturais como atributos identificadores de uma ancestralida-
de indígena, na medida em que nele se tenta anular estas referências. O 
boné do STRA, objeto industrializado. “39 anos”: o tempo de existên-
cia deste sindicato rural, em 2007, um dos primeiros organizados no 
Ceará. Constitui-se como um importante “documento-monumento” a 
ser analisado (Le Goff, 1990), uma data a ser lembrada, um marco tem-
poral, destacado enquanto merecedor de rememoração e guardado no 
conjunto de peças do Museu dos Kanindé.

A história recente dos Kanindé se confunde com o processo de 
organização das populações rurais nessa região cearense, entre o maci-
ço de Baturité e o sertão de Canindé, que girou em torno dos trabalhos 
pastorais da paróquia de Aratuba. Portanto, alude a uma diversidade de 
memórias representativa de modos específicos de organização entre po-
pulações rurais que constroem discursos políticos de diversas matrizes 
ideológicas de esquerda (com fortes influências da teologia da liberta-
ção, do sindicalismo rural, do estalinismo, maoísmo, trotskismo etc.). 

Finalmente, analisamos o cocar, que é introduzido entre os 
Kanindé a partir da participação nas atividades do movimento indí-
gena. Um objeto “novo”, que se inseriu para evocar uma diferença de 
identificação para com os seus usuários, em relação a parentes e aos 
moradores de outras comunidades da região. 

Os Kanindé aprenderam a fazer seus próprios cocares, dando 
novos usos às penas das galinhas “de capoeira” mortas diariamen-
te para se alimentarem. Este é um processo de acréscimo, ao objeto, 
de referenciais materiais e simbólicos, mais do que de substituição ou 
exclusão. Aos camponeses que usam o chapéu de palha somaram-se, 
historicamente, os sujeitos mobilizados em torno da luta pelos direitos 



sociais, enquanto trabalhadores rurais, por terra e trabalho. Aos dois, 
acumulou-se o índio “emergido”, “ressurgido” ou, para usar uma ca-
tegoria Kanindé, “descoberto” no interior de suas próprias memórias.

O chapéu de palha (MK.011.053) possui uma fita vermelha ro-
deando a aba. Nela, há algumas penas de galinha coladas, que dão a 
impressão de um cocar enfiado por cima do chapéu, ao seu redor, como 
que coroando-o. Malgrado o simbolismo deste objeto, observamos 
uma foto do acervo (MK.011.683) na qual percebemos que vários índios 
utilizam-se deste mesmo artifício, enfiando penas nos seus chapéus e 
bonés, dando-nos margem a perceber a amálgama de objetos que se 
misturam, se mesclam para a construção da etnicidade como um pro-
cesso social que reverbera fortemente na própria dinâmica da cultura 
material, em seus usos, sentidos e significações.

29. Povo Kanindé em ritual, provavelmente entre 1995 e 1996 (MK.011.683,
acervo MK)

Esta foto foi significada no horizonte semântico indígena como 
representativa das primeiras mobilizações étnicas efetuadas pelos 
Kanindé no Sítio Fernandes. Esta dinâmica da cultura material se re-
laciona tanto com a introdução de novos objetos, como também pela 
redefinição de usos e sentidos de objetos e matérias-primas que já esta-
vam presentes no seu cotidiano. Portanto, as dinâmicas de identificações 



étnicas e sociais relacionam-se diretamente com as transformações 
operadas e vivenciadas através dos, pelos e nos objetos. 

Nas imagens construídas pelos Kanindé para sua autoapresen-
tação, existem duas imagens às quais eles relacionam à sua “descoberta” 
como índios: além desta fotografia, a capa de uma reportagem jorna-
lística, de 2002. Sempre observava estas imagens sendo utilizadas pelos 
professores em seus trabalhos na escola da aldeia. A foto aparenta um 
ritual, simbólico e metafórico. Foram-nos dadas informações impreci-
sas sobre ela, não identificando exatamente a data e o local. De mãos 
para cima, parecem orar, mas ao mesmo tempo, manifestar-se. Chapéus 
aparecem com penas enfiadas, poucas, esparsas. Muitas pessoas em cír-
culo, se fortalecem mutuamente. Reconhecidamente, destacam-se as 
figuras de Sotero, de João Maciel e de Cícero, e uma multidão em torno 
do círculo.

30. Jornal Diário do Nordeste (recorte da capa), dia 17 de abril de 2002
(acervo MK)



Por fim, destacamos os objetos relacionados aos bichos, a maior 
parte dos itens do acervo do Museu dos Kanindé e que estão intima-
mente relacionados, nas associações construídas em seus discursos, à 
prática da caça. Em nossa análise, o ponto de tensão hermenêutica da 
caça é sua variação conceitual, de meio de sobrevivência à símbolo-mor 
da identificação coletiva como povo Kanindé. Se, por um lado, a prática 
e os saberes relacionados à caça fazem parte da tradição oral compar-
tilhada pelos diversos núcleos familiares do sítio Fernandes, por outro, 
nas arenas dos embates simbólicos e na construção de signos e frontei-
ras sociais, vem sendo um dos principais sinais diacríticos acionados à 
identificação étnica. Estes objetos exibem e materializam importantes 
conhecimentos etnozoológicos que os Kanindé possuem. Zé Maciel, 
considerado um dos principais caçadores Kanindé, fornece importan-
tes aspectos dessa associação entre os saberes da caça, os bichos e o 
território, ao falar como reconhece os animais:

O punaré é quase que nem rastro de rato sabe, conhece pelas 
fezes e pelo ruído dele, ele rói as coisa, fruta, feijão, tudo o 
punaré estraga. Eles fazem aquele ruído na bagem e tira só 
o caroço. O feijão ele pega e faz aquele ruma num canto,
deixa uma ruma de casca, os caroços. Ele rói pau, manda-
caru, começa a comer de cima do olho do xique-xique e vai 
comendo por dentro e os espinhos vai caindo por fora, aí 
fica só aquela ruma de espinho no chão. O peba eu conheço 
pelo rastro também, é que nem imitando rastro de porco, 
conheço pela morada que ele tá. Ele tem quatro unhas, mas 
só pisa com duas, aí fica o rastrinho. O tatu, eu conheço 
também pelo rastro, é que nem pé de galinha, pisa com as 
unhas aplumada pra frente. É umas das caça mais fácil da 
gente pegar. Depois eu mudei pra outros tipos de caçadas, 
né, comecei a pegar peba com gaiola. Arrumava a gaiola de 
arame e colocava no buraco, aí quando ele sai de dentro, 
cai na gaiola. (...) A girita, o tamanduá e o peba são caças 
que tem um cheiro muito forte. O mocó tem faro, o veado 
também. Aí tem que ir contra o vento, se o vento tiver dando 
de lá pra cá tudo bem, mas se for daqui pra lá ele sente e 
corre logo. (...) O que eu conheço por mordida mais é ave 
de pena, né. A juriti, voa e é demais, tanto voa como corre. 
Tem também o jacu, a sericoia. O jacu a gente conhece pelo 



rastro e pelas fezes dele. Gosta muito de fruta, de juá, café 
brabo. Se você achar comida no juazeiro, faz a tocaia. Se qui-
ser também bota uma serva, que é aquela ruma de milho, 
ele come também. Ele anda de ninhada, que nem galinha, 
uns pintinho bem branquinho quando nasce. A juriti é na 
bebida, nas águas. A gente pastora ela, as matanças de juriti 
é nas bebidas (...) (Zé Maciel).

Os objetos referentes aos bichos estão entre os primeiros sele-
cionados para formar a coleção do Museu dos Kanindé. Sotero contou 
que começou “(...) com estas peças, que era o que a gente trabalhava, o 
machado, a foice. Aí fui vendo que a caça é uma cultura. (...) a gente tá 
mostrando pra eles como era interessante, agora tá sendo extinto, tá 
se acabando toda essas caças”. Praticada como forma de complemen-
tação necessária à agricultura para a subsistência, a caça ganha novos 
sentidos, passando a atuar também, para além dos seus significados 
sociológicos, como sinal diacrítico. Há uma ressignificação com este 
deslocamento. Um novo sentido e uso social é atribuído para algo que 
faz parte dos modos de vida e da memória local, apropriado com novas 
intencionalidades a partir das relações sociais que se expressam através 
das construções simbólicas dos objetos no espaço museológico.

A coleção zoológica possui 93 peças, sendo a mais numerosa 
em uma tipologia específica. A princípio, alguns objetos maiores des-
tacam-se: um gato maracajá empalhado, uma carcaça da cabeça de boi 
com chifre, couro de girita (gambá), tamanduá (em couro e empalha-
do), coruja (empalhada), pata de onça, casco de peba e tatu, gavião, 
mocó (couro) etc. Com um olhar mais apurado, fomos descobrindo 
os detalhes, as pequenas peças quase imperceptíveis, como os mara-
cás de cascavel e as várias patas de pássaros (ou “pés”, como chamam). 
Polissemia à parte, os dados etnozoológicos permitem adentrar numa 
etnografia da relação dos Kanindé com os bichos, especificamente, e 
com o ambiente em que vivem, de forma mais ampla.

Para caçar, os Kanindé usam desde técnicas apreendidas com 
os antepassados, armadilhas como o quixó, como também com armas 
de fogo, como espingardas. Nisso, são semelhantes aos Karajá (TO). 
Segundo Salera Júnior et al., entre este povo indígena,



Os métodos tradicionais de caça e pesca (uso de arco e flecha, 
lança, arpão e emprego de armadilhas) deram espaço, quase 
que totalmente, à utilização de métodos não-tradicionais. 
Na caça são empregadas armas de fogo e cães domesticados 
para esse fim e nas atividades de pesca têm-se a utilização de 
instrumentos e apetrechos industrializados em substituição 
àqueles manufaturados com recursos naturais (Salera Júnior 
et al., 2002, p.87).

No trabalho de campo, apesar de ter se evidenciado uma dimi-
nuição da atividade da caça, em relação ao que contam sobre tempos 
passados (talvez pela existência de outras formas de renda e da escassez 
das matas próximas), percebemos uma grande vitalidade e ênfase nas 
memórias sociais do grupo em relação à atividade. 

Segundo Zé Maciel, “Antes, aqui quase todo mundo caçava, 
depois (...) que começou a entrar uma coisinha a mais muita gente se 
desinteressou (...) acharam outra fonte de alimento” 102. Se autointitu-
lam como um “povo caçador”, louvando caçadas antigas contadas pelos 
mais velhos. Na infância, é comum aos meninos caçarem, brincando, 
principalmente passarinhos, comendo-os, muitas vezes, assados em 
brasa que fazem. Sotero repete sempre, quando incitado a falar da in-
dianidade dos Kanindé, que sua “(...) mãe falava que a gente parecia 
uns índios, gostavam de matar passarinhos pra comer só pelos matos. 
(...) Eu matava e tirava o coração dele e engolia e às vezes comia a carne 
dele”. Segundo Jozimar da Silva Costa “(...) Meu pai pedia pra nós pegar 
sibite pra comer assado, é um passarinho bem pequenininho (...)”.103

Na esteira das pesquisas realizadas pelos Kanindé com os seus 
mais idosos, nos primeiros anos de mobilização, foram coletados diver-
sos relatos sobre o passado, nos quais percebemos uma estreita relação 
entre a necessidade de sobrevivência e a prática da caça. A carência de 
alimentos, que tornava os “bichos do mato” uma importante fonte de 
alimentação, ocasionava, também, a extração de alimentos das matas 

102  Entrevista com José Constantino dos Santos, o Zé Maciel, 45 anos, caçador, rea-
lizada por Alexandre Oliveira Gomes, em 15 de maio de 2011.

103  Jozimar da Silva Costa (“Histórias dos alunos indígenas Kanindé de Aratuba, 
escola diferenciada, prof. Suzenilton, s-d”).



próprios em épocas de secas. Segundo Sr. Onildo Gomes, falando em 
21 de outubro de 2001, “(...) a gente sobrevivia, mas era de pão de ma-
niçoba, farinha de araruta, cará do mato e caça do mato. Comia o que 
achava, o importante era passar a fome (...). A gente não pensava em 
comer nem feijão, era novidade”.104

A necessidade era tanta que Sandra da Silva conta que “(...) 
Minha avó contava que comiam couro assado porque não tinham o 
que comer”, e sua mãe, d. Tereza Soares, que “(...) Meu pai conta que 
no tempo passado era muito difícil para se alimentar, comia era bofe 
de boi com farinha de mucunã”. Outras vezes, a caça servia também 
como moeda de troca, como no relato de Sr. Zé Vicente, ao contar que 
“(...) passava o dia todo trabalhando e ainda não tinha o que comer. 
Trocavam punaré, mocó, por outras comidas para sobreviver (...)”.105 
Aprígio Bernardo conta que “(...) feijão era um feijão preto que passava 
de quatro dias no fogo ainda não cozinhava. A carne que a gente comia 
era de girita, tamanduá, peba, tatu, mocó, nambu, preá (...)”.106

A variação semântica da caça, de prática alimentícia a discurso 
de afirmação étnica, é perceptível a partir de relações sociais estabe-
lecidas no processo de seleção, guarda e significação dos objetos. Isso 
porque são justamente os objetos relacionados aos bichos – e os bichos 
que se relacionam à caça – a maior parte das “coisas” musealizadas. O 
que significa a profusão de signos animais no Museu dos Kanindé? O 
que possibilitou que os objetos relacionados à caça fosse ressignificados 
como memória indígena? 

É importante compreender o que Sotero denominou de “siste-
ma da mata” – referindo-se ao modo de vida de índios do passado – e 
à identificação da condição de indígena como “ser das matas” – sim-
bólica e metonimicamente representadas nos objetos – presente como 
eixo referencial da construção da etnicidade Kanindé. Deste modo, na 
construção social de sua indianidade, a caça foi operada como signo de 

104  Onildo Gomes (“Histórias dos alunos indígenas Kanindé de Aratuba, escola dife-
renciada, prof. Suzenilton, s-d”).

105  Zé Vicente (“Histórias dos alunos indígenas Kanindé de Aratuba, escola diferen-
ciada, prof. Suzenilton, s d”).

106  Aprígio Bernardo da Silva (“Histórias dos alunos indígenas Kanindé de Aratuba, 
escola diferenciada, prof. Suzenilton, s-d”).



identificação étnica, já que os Kanindé associam o fato de caçarem – 
tanto eles como as suas gerações anteriores – a serem índios. Portanto, 
independente do reconhecimento ou mesmo da afirmação, a caça tor-
nou-se um importante sinal diacrítico do povo Kanindé a partir da 
ressignificação do passado, da transformação do que constitui, social e 
simbolicamente, o ato e a memória do caçar.

Habitantes do Neotrópico, região zoogeográfica do mundo que 
corresponde à América do Sul, Antilhas e América Central”107, os povos 
indígenas do território brasileiro possuem uma longeva trajetória de 
adaptação aos ecossistemas onde vivem, o que possibilitou acumularem 
profundos conhecimentos sobre a fauna e a flora. Não é diferente com 
os Kanindé de Aratuba, que habitam numa zona de transição entre o 
litoral e o sertão, chamada por eles de “quebrada” 108.

Através da atividade da caça e dos conhecimentos acerca do 
meio ambiente, percebemos a conectividade de aspectos da vida social, 
como a espiritualidade, o trabalho, a organização social e o parentesco, 
a memória e as identificações étnicas e sociais. A atividade da caça nos 
direciona para a relação entre humano e animal. Traduzir esta relação 
nos termos de um dualismo “cultura x natureza” torna-se questionável, 
sobretudo levando em consideração as diversas cosmologias não-o-
cidentais que operam por lógicas distintas (Descola, 1998; Castro, 
2000). Nesse sentido, “O conhecimento indígena não se enquadra em 

107  Pela classificação etnozoológica, a região Neotrópica está subdividida em qua-
tro regiões: América Central, Antilhas, Patagônia-Chile e Guiana-Brasil, onde está 
o território brasileiro. Esta região possui “Formações ecológicas de floresta tropical
ribeirinha da América do Sul”, com fauna variada, com notável abundância de pássa-
ros, mas também com grande diversidade de répteis, anfíbios e peixes. É considerável 
a presença de insetos e a inexistência de animais domesticados” (Gilmore, 1997, p. 227-
228). Tais classificações baseiam-se, basicamente, na relação humana com a fauna, “os 
principais grupos e espécies animais, sua história geral, ecologia, distribuição regional 
e utilização pelo homem” (Gilmore, 1997, p. 217).

108  Segundo José Arimatéia Campos, o clima de altitude do maciço de Baturité é “(...) 
favorável ao surgimento de uma verdadeira ‘ilha de fertilidade’ dentro do semi-árido 
cearense, configurando habitats e nichos ecológicos específicos que favorecem o surgi-
mento de uma fauna etnozoológica de características semelhantes à da Mata Atlântica 
ou da Floresta Amazônica até condicionando o surgimento de espécies endêmicas, 
como o tucano do maciço de Baturité (selenidera goldii)” (Campos, 2000, p. 29).



categorias ou subdivisões precisamente definidas como as que a biolo-
gia tenta, artificialmente, organizar” (Posey, 1997, p. 1).

Zé Maciel, membro de uma família de caçadores entre os 
Kanindé, ao falar sobre o quixó, uma das armadilhas mais utilizadas, 
explica a “ciência” da caça, ao afirmar que:

Quixó pega punaré, pega mocó, pega girita, pega cassaco, 
tudo. Faz a armadilha com três paus, uma cambona, um 
cambão e uma vaquetazinha. A gente desperta isso, e arma 
o quixó. Tem vários tipos da gente armar o quixó. Tem o
quixó de armadilha, tem de cambão. O de cambão é um 
pau que arma num gancho, tem uma forquilha escorando 
a pedra, com duas varas, tem as varas da isca, e é os tipos 
mais armados (...). O quixó a gente sai de manhã, se aguen-
tar passa o dia todinho armando. Agora pra tudo tem a 
ciência, porque o punaré é com vara de feijão verde, man-
dioca, agora a gente gostava muito de fazer fubá de milho, 
cortava o milho, cortava aquela quantidade de isca, que era 
pra atrair a caça, o mocó arma com o olho de mandioca. 
Não pode pegar na isca pra pegar o mocó, se pegar na isca 
o mocó não pega, porque ele sente o cheiro das mãos na
isca, tem que fazer um sistema de não pegar na isca de jeito 
nenhum. Se for o olho de mandioca tira com um pedaço 
grande que dê pra gente pegar, aí na hora que vai arrumar as 
baquetas, corta aquela isca, derruba no chão, aí espeta, essa 
baqueta na ponta da isca.

Nos discursos étnicos sobre si o ato de caçar se configura na 
autorrepresentação construída e nas práticas de colecionamento, en-
quanto um valorizado sinal diacrítico. Se o entendimento que possuem 
acerca do ser índio passa por uma íntima relação com a natureza, per-
cebemos a associação da prática da caça tanto como um eficaz meio de 
obtenção de proteína animal quanto um conhecimento que fortalece 
memórias e relações familiares. A fala de d. Maria do Carmo foi a que 
melhor evidenciou estes significados, aos nos contar que:

De primeiro os pobres tinham necessidade. Eu mesma cansei 
de sair daqui mais um irmão meu que morava bem aí nessa 
casinha de cima. Ele ia pros matos de noite, ele tinha uma 



cachorrinha. Uma noite, nois se taquemos daqui pro Quebra-
Faca, e começou a chover, (...) cheguemos lá no boqueirão na 
cachoeira, quando nois dá fé, as cachorrinha tava acoada, um 
tamanduá. Aí ele colocou o cabo da enxada na cabeça dele, 
aí nois trouxemos. Quando chegamos em casa, tava todo 
mundo dormindo, nois ainda ia comer ele assado. Tudo era 
precisão... (dona Maria do Carmo).

Essa associação da atividade da caça à necessidade de obtenção 
de alimentos e, ao mesmo tempo, como prática de forte âmbito fami-
liar, relacionando pais, tios e irmãos, está presente principalmente entre 
os mais antigos e varia entre os diferentes núcleos familiares. “Eu gosto, 
num nego que é bom. Toda essa caça do mato, quando eu me entendi 
já foi meu pai dizendo e pegando também. Ele gostava muito de pegar, 
arrumava quixó pra pegar punaré, e outras caças” (Cacique Sotero). 
Segundo d. Maria do Carmo, antigamente se caçava porque

Era precisão, num roubava porque num tinha. Num vou 
mentir não, comia tudo: tejo, tatu, girita. Era de noite, botava 
o cachorrinho na frente, ainda hoje o povo num tem um dizer 
que tem o dia da caça e tem o dia do caçador? No dia que o 
sujeito tá de sorte, ele tem felicidade. Tinha dia que passava 
as noites nos matos e num achava nada e tinha noite que 
achava tudo. Meu esposo morava no sertão e toda noite eles 
caçavam peba e tatu. Tinha caça demais, mas hoje é difícil.

Caçar é uma prática social presente em boa parte das popula-
ções rurais da região, como percebemos na época do “Pombal”, que 
ocorreu entre maio e julho de 2011. Denominam “Pombal” o período 
de reprodução das avoantes (Zenaida auriculata), ave silvestre ameaça-
da de extinção, como também o local onde elas pousam, aos milhares 
(em 2011 foi no meio da “mata da Oiticica”, descendo na direção do 
sertão, entre Aratuba e Canindé), para fazerem a gestação dos filhotes. 
Nesse período, as várias populações das redondezas se organizaram 
para fazer caçadas, principalmente à noite, fiscalizadas de perto pelo 
IBAMA. A caça de avoante é permitida apenas para fins alimentícios 
familiares, sendo a sua venda ou caça com arma de fogo motivo de de-
tenção e até prisão.



A caça era realizada utilizando-se métodos praticamente 
manuais (com pauladas, coletadas com a mão etc.) e ocorria principal-
mente à noite, com o uso de lanternas (que “encandeiam a vista” das 
avoantes) e, de preferência, chovendo (assim elas não conseguiam voar 
porque estavam com as asas molhadas). Os agrupamentos formados 
pelos indígenas foram um dos grupos mais ativos no se embrenhar pela 
mata para a captura de avoantes, e elas tornaram-se, por dois meses (ju-
nho e julho de 2011), o alimento que mais consumiram. Nos terreiros 
em frente às casas, tornou-se frequente a cena das mulheres, auxiliadas 
pelas crianças, tratando as aves para irem comendo aos poucos, conge-
lando-as. O período marcou época na aldeia Fernandes, junto com os 
vários trocadilhos que se tornaram o divertimento da garotada, como: 
“É só descer o pau que a pomba sobe”, “Na casa de Fulano tá pura pom-
ba”, “Fulana gosta tanto de pomba que come até os ovinhos”, dentre 
vários outros. 

Aqui, aproximamos o debate sobre etnicidade e a antropologia 
dos objetos de uma perspectiva etnobiológica, considerada como “o es-
tudo do conhecimento e das conceituações desenvolvidas por qualquer 
sociedade a respeito da biologia” (Posey, 1997, p. 1). Um ramo da etno-
biologia, a etnozoologia, trata dos conhecimentos de diferentes culturas 
sobre a fauna, das categorias êmicas construídas por um povo sobre os 
animais com os quais se relaciona. “Neste tipo de estudo combina-se 
a visão do observador estranho à cultura, refletindo a realidade per-
cebida pelos membros de uma comunidade. Os elementos de análise 
são as categorias e as relações lógicas (...), que configuram o sistema 
taxonômico e a etnotaxonomia” (Ribeiro, 1997). Elementos da etnota-
xonomia Kanindé, crenças e formas de classificação do mundo natural, 
vinculam-se aos objetos relacionados aos bichos, enquanto “coisas das 
matas”. Com a palavra, o cacique Sotero:

Isso aqui é uma casa de Maria de barro. É uma casinha que 
o passarinho faz. Quando a chuva vem do lado do norte,
quando ela muda a boca, aí tem inverno, quando ela não 
muda não tem inverno. É importante porque a gente sabe da 
onde a chuva vem e da onde num vem. Foi um primo legí-
timo que me deu. Foi na mata que ele achou e trouxe pra 
gente (Cacique Sotero).



Atentamos para as diferentes zonas ecológicas onde os Kanindé 
habitam: a serra úmida e o sertão semi-árido, que dispõem os recur-
sos ambientais de forma variada. Esta heterogeneidade biológica e o 
manejo sustentável dos recursos naturais nos concedem informações 
sobre a “diversidade biológica e as diversidades dela resultantes para 
a captação de recursos naturais” (Posey, 2007, p.6). Nesse sentido, o sr. 
Aprígio Bernardo informou que “(...) plantava um ano, quando era no 
próximo tornava a bater o mesmo terreno e plantava de novo e assim 
a gente plantava 4 a 5 anos sem precisar brocar mata (...)”. Segundo Zé 
Maciel, não se caça muito quando “(...) é o período de reprodução. A 
caça de veado nós abandonemos também. Porque a gente tava achan-
do que tava em extinção, porque era difícil. Agora já tão voltando, a 
negrada já tão se queixando dele aí nos roçados, eles comem feijão”. 
Os conhecimentos relativos à caça situam-se, nestas categorias, relacio-
nados à agricultura, à coleta e à cosmologia (relação entre concepção 
cosmogônica e ecossistema) (Posey, 1997). Na cosmologia Kanindé, há 
um espaço especial destinado para a Caipora.

Quem cuida dos matos dos bichos é ela. Ela pode inventar, 
assim como nois de inventar um assovio, uma outra coisa 
qualquer ela pode inventar também. É mode um menino 
pequenininho, vermelhinho e cabeludinho. É todo cheio de 
cabelo, ele é encantado, se gera feito um ferro. Os mais velhos 
cansaram de contar historias. É história de caçador. O mato 
é invisível, só conhece o mato quem tá acostumado no mato 
mesmo. O mato é lugar dos bichos, das caças, de tudo (Pajé 
Maciel).

Ser da mitologia dos povos Tupi-Guarani e extensamente co-
nhecido desde os relatos do padre José de Anchieta (1560), entre os 
Kanindé, geralmente a Caipora é apresentada como um pequeno “ne-
grinho”. Ser “encantado” que habita as matas e protege as caças, Caipora 
significa, em tupi, “morador do mato”. Deve ser agraciada com fumo. 
“Diz o povo mais velho que elas eram doidas por fumo. Se o caçador 
num tivesse fumo pra dar, elas fazia tudo enquanto, entupia o nariz e a 
boca, deixava a pessoa nos matos que num sabia nem por onde seguis-
se, num caçava nada, açoitava os cachorros” (dona Maria do Carmo).



Em vários relatos orais contaram-nos que ela pode fazer brinca-
deiras, açoitar, ensurdecer, bater, colocar paus em todos os orifícios ou 
até derrubar e matar quem ousar desafiá-la. Pode se manifestar através 
de um assobio ensurdecedor, ao qual não se deve responder. Pode as-
sumir várias formas, mas a imagem mais comum está associada a um 
menino pequenino, de aproximadamente um metro de altura, de cor 
negra, mas que pode crescer num instante só, se provocado. “Os mais 
velhos é quem contava essas histórias, aí a gente diz essas coisas, mas 
nunca vi não” (dona Maria do Carmo).

Escutamos muitas narrativas sobre a Caipora e sua relação 
com os bichos e com as matas, contadas por caçadores, agricultores, 
homens, mulheres, jovens e crianças. Se, por um lado, a semantização 
da caça através dos objetos no Museu dos Kanindé opera um proces-
so de evidenciação desta atividade como sinal diacrítico, a presença da 
Caipora, associada à caça, já fazia parte de um panteão que relaciona 
o ecossistema em que habitam, suas crenças, a necessidade de sobrevi-
vência e os animais.

Ao ser atualizada como memória indígena no presente – nos 
discursos, na musealização e nas autorrepresentações – a caça dos bi-
chos das matas revelou-nos a forte presença da Caipora no imaginário 
e memória social dos Kanindé, demonstrando elementos de intersecção 
na relação espiritualidade, natureza e política étnica. Ao proporcionar 
um respeito e temor, a Caipora também se constrói como elemento 
organizador, mediador e regulador da própria relação dos indígenas 
com a fauna e a flora. A crença generalizada na Caipora e os diversos 
“causos” contados sobre sua existência permitem-nos refletir sobre as 
representações e significações da própria caça entre os Kanindé.

O Sr. Zé Monte contou-nos que nunca viu a Caipora, “(...) mas 
dizem que é um molequinho, é coisa da natureza, dos matos” (Zé 
Monte) (grifo meu). Se vê-la é difícil, ela pode ser identificada através 
de outros sinais. Segundo d. Maria do Carmo, “Tinha vez que a gen-
te via como se fosse gente conversando, um grito, como se fosse grito 
de criança, e o povo dizia que era ela”. Zé Maciel contou que nunca 
viu Caipora, “(...) assim de cara-a-cara não”. Mas, certa noite de caça, 
“aconteceu uma coisa com um cachorro nosso que só podia ser isso”.



(...) os cachorros deram uma carreira num bicho e esse bicho 
correu. Quando chegava pra frente, os cachorros trabalhava 
acuado e nois ia chegando perto e aqueles bichos dava uns 
berros e corria. (...). Nessa noite aconteceu que nois andemos 
essa chapada todinha atrás desse bicho e não conseguimos 
ver o que era. Quando depois que os cachorros abandona-
ram esses insetos, apareceu outro cachorro pra caçar mais o 
nosso. Cachorrinho pequenininho e pretinho. Esse cachorro 
farejava, num era que nem cachorro, não caçava rastro. E 
nem os nossos cachorro, que gostava de furar os outros, nem 
estranhava, eles faziam de conta que nem via. Esse cachorro 
mais nois todo tempo, nois viemos simbora por volta de qua-
tro horas, quando nois cheguemos no pé da ladeira (...), e esse 
cachorro, do mesmo jeito que ele apareceu com nois lá nos 
matos, ele desapareceu do nosso meio (...), eu desconfio que 
fosse coisas dos matos mesmo, né (Zé Maciel) (grifo meu).

Em diversos relatos, a Caipora foi considerada “coisa dos ma-
tos”. “Teve gente que disse que já viu mesmo, viu nos matos. Eu, graças 
a Deus, nunca vi não” (Sr. Zé Monte). O pajé Maciel, todavia, profundo 
e reconhecido conhecedor dos “matos”, já viu a Caipora. Segundo ele, 
ela “(...) é dona das caças, já vi nos matos. Às vezes, papai me amostrava 
elas. Num faz mal a ninguém é só num bulir com elas, é só passar pé de 
fumo nos cachorros que elas num vem bulir”. Para andar no mato, tem 
que aprender muita coisa. “Se você tá no mato e vê certas coisas e num 
tem experiência é perigoso, tem que saber respeitar”. Respeitar o mato, 
e quem nele habita, é a postura adequada a quem deseja fazer boas ca-
çadas. “Às vezes a gente chega nos matos é aos gritos, aí eu digo, ‘não, 
vamos andar direitinho’” (pajé Maciel).

Na minha opinião é assim, porque o mato tem dono. O mato 
é o seguinte, você pra ser bom caçador, você vai pro mato, 
porque andava nos matos mais meu pai. Meu pai chegava nos 
talhados, gastava fumo viu, chegava nos matos numa pedra 
daquelas, tirava o fumo e deixava lá em riba da pedra e ia 
fazer a caçada dele bem tranquilo. Aí sabe o que é? São uns 
caboquinho que tem nos matos, uns neguinhos que tem nos 
matos, bem vermelhinho, as Caiporas (Pajé Maciel).



Entre os Kanindé, a Caipora é considerada um “encantado”. “É 
encantada, você num vê elas, ela roda nos seus pés e você num vê ela” 
(Pajé Maciel). Esse encantamento, além da invisibilidade, lhe propor-
ciona outras características especiais. “Se você bater no pau e num ver 
ninguém, se ver assobiar, é perigoso ver ela, você tem que conversar e di-
zer que não tem medo, aí sim. Se num tiver cuidado, por todo canto que 
você tiver buraco ela lhe entope de pau” (pajé Maciel). Nos contou que,

Um dia eu tava caçando quando eu era moleque, aí come-
çou aquela cigarrinha cantando, aí o outro que tava comigo 
disse que tinha vontade de ver (a Caipora). Depois ela cantou 
mais em cima, como se fosse uma cigarra, depois mais em 
riba. Eu disse, ‘tá vendo, é Caipora’. Um dia desses, era seis 
horas, tinha um passarinho, uma cantiga tão bonita que eu 
fiquei caçando esse passarinho e não achei de jeito nenhum, 
quando foi no final, sabe o que ele disse: ‘tu quer bem eu?’ 
Como se fosse uma voz, aí eu querendo dizer que não, mas eu 
disse: ‘eu quero’. Era ela, a Caipora (Pajé Maciel).

Além da Caipora, dois outros habitantes das matas convivem 
com os caçadores: as cobras, principalmente a cascavel, e as onças. “A 
prática do camarada no mato, sair pro matos, andar prevenido, porque 
pode topar com uma onça, com uma cobra, veado. Tem que andar pre-
parado” (Pajé Maciel). Prevenido e preparado, seja com fumo ou com 
armas de fogo. “Porque a onça tem diversas qualidades, tem vermelha, 
do lombo preto, tem maçaroca, pintada, tigre, mão-torta, a pedra. A 
tigre come animal, é a maior que tem, agora a lombo preto e vermelha, 
come bode, esses tipos de coisas”. No acervo do Museu dos Kanindé 
existe uma pata e dois couros de onça; e dois maracás de cascavel, um 
de treze e outro de quatorze anéis, que indicam, segundo os indígenas, 
a idade do réptil (MK.011.371 e MK.011.370). “(...) tem gente que chama 
chocalho, porque quando ela vê a gente ela fica balançando o rabo, que 
é o aviso dela” (Cacique Sotero).

A caça se constitui como uma importante tradição oral dos 
núcleos familiares Kanindé, que “Conhecem detalhes importantes a 
respeito do comportamento dos animais, dentre os quais, seus urros, 
os alimentos que preferencialmente se nutrem, características de ex-
crementos, marcas de dentes nas frutas, etc” (Posey, 1997, p. 7). Nas 



“rodas de conversa” da escola indígena organizam atividades para 
compartilhar histórias sobre as “caçadas de antigamente”. “Graças às 
intermináveis histórias de caça que os homens gostam de contar, todo 
mundo também sabe qual foi o comportamento do animal antes de 
morrer, o medo, a tentativa de fuga abortada, o sofrimento, as manifes-
tações de aflição dos seus companheiros” (Descola, 1998, p. 8).

Com o depoimento dos caçadores no interior do Museu, fica 
latente a tensão entre um sentido atribuído, com o processo de musea-
lização, e um sentido social, advindo de sua realização como atividade 
de subsistência, tradicionalmente praticada, fortemente rememorada e 
muito difundida entre os grupos familiares. Através dos objetos rela-
cionados aos bichos, percebemos a relação dos Kanindé com a predação 
de animais. Como estes “(...) modelos de comportamento diante dos 
animais manifestam uma dimensão sociológica? Justamente no fato de 
revelarem uma atitude mais geral perante outrem, humanos e não-hu-
manos aí confundidos totalmente, típica de cada uma das culturas em 
questão” (Descola, 1998, p. 38). 

Muitas partes de animais presentes no acervo são provenientes, 
direta ou indiretamente, de caçadas. No entanto, muitos deles possuem 
outros significados. Alguns objetos referentes aos bichos do mar se di-
ferenciam da maior parte do acervo. “Todas essas é Tremembé”. São as 
“coisas do mar”. Sotero as apresenta, “(...) esse aqui é lagosta, foi o ca-
cique que me deu (João Venança). Eu trouxe como uma lembrança. Lá 
eles gostam de peixe e nois gosta mais de caça. Aí eu trouxe pro museu 
pra mostrar, esses aqui são rabo de arraia, cheguei a comer também 
arraia. Esse aqui são escama. Tudo é coisa do mar, esse outros são da 
mata e esses do mar” (Cacique Sotero) (grifo meu). São cascos de caran-
guejo, cabeça de lagosta e esporões de arraia, escamas de camurupim, 
trazidos da aldeia da praia (Almofala, município de Itarema), do povo 
Tremembé, fruto das interações que foram efetuadas e resultaram em 
importantes trocas entre os dois povos.

“Coisas do mar”. Reduzir os sentidos incorporados nos obje-
tos a qualquer denominador comum, generalizações, abstrações ou 
essencializações, desvinculadas das relações e associações provindas 
das experiências sociais dos indivíduos e dos grupos com eles, pode 
evidenciar os perigos do anacronismo ou a crença em uma imanência 
de sentidos, como já nos alertaram muitos pesquisadores desta seara 



(Menezes, 1994; Bittencourt, 2008; Ramos, 2004). Por conta disso, em 
nossa análise incorporamos uma dupla perspectiva, baseada na análise 
de modos de pensamento (representações) e modos de ação (práticas) 
(Jacobson, 1991).109

Em outro conjunto documental das pesquisas efetuadas por 
eles, há o relato de cinco estudantes indígenas adultos, que respondem 
ao seguinte questionamento: “Porque decidiu ser índio?”110. Os argu-
mentos traziam suas motivações. 

O Sr. Sebastião contou que era “Porque os índios comem as 
caças dos mato e meu pai dizia quando ele ia caçar: ‘vem, meu filho, 
caçar’; e nós dizia: ‘porque essa caça é nossa comida?’; ele dizia: ‘é a 
comida dos índios’”. 111 Já o Sr. José Bernardo, afirmava que “As nossas 
comida de índio são as caças do mato. Punaré, peba, tatu, girita, ta-
manduá, jacu, cassaco, mocó. Foi caça do mato nós come”.112 D. Luzia 
reúne outras práticas e gerações anteriores ao traçar que, “Sou índia 
com muito orgulho porque meu avô era índio, ele só comia caça do 
mato, só cozinhava em panela de barro, só comia insosso quase cru”. 

113 Por fim, José Vicente: “Seu pai (se refere ao avô) vinha de longe e as 

109  O antropólogo David Jacobson, ao realizar uma avaliação crítica de tendências 
teóricas na Antropologia do século XX, diferencia seus níveis de análise entre as que 
priorizaram os “modos de pensamento” (modes of thought) e as que adotaram como 
foco analítico os “modos de ação” (modes of action). Outros antropólogos designa-
ram estas diferentes abordagens, clássicas na história do pensamento antropológico, 
sob outros termos, como: coletivismo/individualismo metodológico; teoria/prática; 
estrutura/processo etc. Pesquisadores que priorizaram os modos de pensamento pre-
ocuparam-se em analisar sistemas de ideias e noções que orientam as ações e fornecem 
modelos para a construção dos sentidos sobre as próprias ações e as dos outros. Os que 
privilegiaram como foco os modos de ação direcionaram suas análises para os com-
portamentos de indivíduos nas situações sociais e sua relação com as ideias, ou seja, o 
que as pessoas fazem na prática. Cada uma dessas abordagens, para o autor, utilizam 
diferentes tipos de evidências e sistematizam de um modo distinto seus argumentos 
em uma determinada organização textual (Jacobson, 1991, p. 9-15).

110  Histórias dos alunos. Por que decidiu ser índio? Sebastião, Zé Bernardo, d. Luzia 
e José Vicente. S-d. Acervo MK.

111  Histórias dos alunos. Por que decidiu ser índio? Sebastião. S-d. Acervo MK.

112  Histórias dos alunos. Por que decidiu ser índio? Zé Bernardo S-d. Acervo MK

113  Histórias dos alunos. Por que decidiu ser índio? D. Luzia. S-d. Acervo MK.



comidas deles era farinha de mandioca ralada na mão, não espremia 
no pano e torrava no caco de barro, e a farinha comia com as caças”.114

Nestes relatos, a associação pertinente, variável em cada ar-
gumento elencado que levou-lhes a optar por “ser índio” – ou seja, a 
dinâmica de identificação étnica – demonstram a relação entre caça e 
indianidade, reunindo temporalidades distintas (pai, filho e avô) e a 
indexação de sentidos ao ser indígenas (feitura da farinha, comer em 
panela de barro, descendência), que também podem ser compreendidas 
como parte de um “sistema da mata” (Cacique Sotero). Por “sistema da 
mata” entendemos a associação entre índio e natureza, efetuada pelos 
Kanindé, orientadora de diversos aspectos da organização social das 
suas diferenças. Opera-se uma transformação de significação da ativida-
de da caça, ao percebermos a passagem de uma associação à necessidade 
de alimentos para outra, à etnicidade. Essas distintas associações, no 
entanto, convivem reciprocamente, não sendo, portanto, evolutivas ou 
contínuas, mas variáveis, descontínuas, sobrepostas e mutáveis. 

A caça constitui-se, portanto, em sinal diacrítico por excelência 
da indianidade Kanindé, e o museu indígena, o arauto desta represen-
tação, na medida em que grande parte dos seus objetos fazem parte das 
“coisas das matas”. Analisando esta categoria classificatória dos objetos 
ficarão mais claros os meandros pelos quais se associam os bichos à 
símbolo étnico, já que as “coisas” são parte e construtoras dos processos 
sociais. Vislumbrar seus sentidos é remeter ao modo como os Kanindé 
vivenciam a cultura material, faces sincrônicas e diacrônicas da expe-
riência conectadas na dialética de lembrar e esquecer, permanecer e 
transformar, operações que acontecem nos planos temporal e sincrôni-
co, analisadas a partir do trabalho de campo e através de documentos 
dos mais variados tipos.

Este capítulo expôs uma contradição fundamental, que se 
tornou um desafio teórico e metodológico constante na análise que re-
sultou neste livro. Realizamos um estudo sobre como se constroem as 
ressignificações que os Kanindé fazem dos sentidos dos objetos. Para 
isto, classificamos o acervo, a partir da adoção de convenções – funda-
mentadas na própria pesquisa – para a organização dos objetos. Um ato 

114  Histórias dos alunos. Por que decidiu ser índio? José Vicente. S-d. Acervo MK.



interpretativo. Mas, como todas as convenções, construídas arbitraria-
mente. O desafio da abordagem etnomuseológica foi tentar incorporar 
o ponto de vista dos Kanindé nos critérios classificatórios dos objetos
que, por conta disso, foram sendo redefinidos a cada momento. A partir 
do estabelecimento das categorias classificatórias e análise das ressig-
nificações dos objetos, avançamos para a identificação de narrativas e 
categorias nativas que expressam noções implícitas na experiência étni-
ca e, consequentemente, na classificação dos objetos entre os Kanindé.

31. Primeira sede do Museu dos Kanindé, abril de 2011.



4 CATEGORIAS NATIVAS E NARRATIVAS SOBRE SI

É porque índio nois se organizamos por uma história que eu 
tinha, meus pais dizia que nois era índio (...) e a história do 
museu é que são coisas velhas que quando a gente fala em 
coisas velhas antigas, é que os índios deixava as coisas velhas. 
Por isso que daí veio da gente organizar o museu pra contar a 
historia do índio no meio da sociedade (Cacique Sotero).

Identificamos algumas narrativas que se destacaram nos relatos 
orais e na pesquisa etnográfica, conectadas a categorias nativas que or-
ganizam sentidos de ser indígena, o modo como os Kanindé significam 
a sua etnicidade através de atos, condutas e, no presente, reapresen-
tando suas lembranças do passado. Ao largo de um eixo analítico que 
penetre nesta relação, empreendemos esforços para interpretar a con-
cepção de uma história indígena em primeira pessoa, ato fundamental 
no processo de mobilização étnica.

Analisar a dinâmica relação estabelecida entre memória social 
e a construção das identificações étnicas é uma importante via de aces-
so para a compreensão do complexo processo de seleção e interpretação 
através do qual se registra e recorda-se o passado (Burke, 2006, p.71-72). 
Nessa perspectiva, compreendendo a memória como fenômeno histó-
rico e antropológico, efetuamos uma antropologia social do lembrar, 
percebendo a construção dos sentidos sobre a memória, identificando 
os princípios de sua seleção e desvendando suas variações e transforma-
ções em um “regime de memória indígena”, associado à um processo 
museológico em um contexto de afirmação étnica (Burke, 2006, p. 73; 
Oliveira, 2000; Oliveira, 2011).

Entre os Kanindé, os mecanismos para a reelaboração do pas-
sado se materializaram na existência de algumas categorias nativas, nas 



narrativas a elas relacionadas e nos significados atribuídos aos objetos/
documentos musealizados. Estes são os três vieses importantes que se-
guiremos para compreender a construção de representações sobre si 
efetuada no Museu dos Kanindé e em outros espaços de interação inter 
e intra-étnicos.

A tradição oral dos Kanindé é diversamente operada pelos dife-
rentes sujeitos que empreendem as narrativas sobre o pretérito. Mesmo 
em sua diversidade, algumas narrativas, relacionadas a uma categoria 
nativa, “descoberta” ou “descobrimento”, são recorrentes na constru-
ção de sua identificação étnica: tanto a participação em uma “reunião 
indígena” em Maracanaú (CE), em 1995, quanto o conflito com os tra-
balhadores rurais da fazenda Alegre, estão vinculados à “descoberta”, 
termo usado por diversos moradores do sítio Fernandes para remeter ao 
início do processo de mobilização interna visando à organização bus-
cando o reconhecimento como um povo indígena. Essa “descoberta” 
está intimamente relacionada com uma reinterpretação do passado, tan-
to das tradições orais que possuíam, quanto das trajetórias individuais e 
familiares; e, neste processo, foi fundamental o contato com os demais 
povos indígenas no Ceará. No horizonte semântico dos Kanindé, a “des-
coberta” se constitui como um momento de ruptura com um passado, 
no presente, a fim de projetar um novo tempo futuro.

Relacionaremos categorias nativas e as narrativas articuladas 
no interior de uma semântica indígena, à luz de fontes, documentos 
e relatos. Não pretendo estabelecer nem comprovar uma relação ge-
nealógica entre os Canindé do passado e os Kanindé de Aratuba. Não 
estamos afeitos a uma perspectiva antropológica ou histórica fundada 
na “busca de origens” ou no estabelecimento de uma linha de continui-
dade entre passado e presente.

Os discursos étnicos construídos pelos Kanindé são multi-
referenciais, ao organizarem narrativas a partir de memórias, ideias, 
objetos e valores provindos de variados agentes sociais em interação: 
outros povos, ONG’s, universidade, igreja católica, sindicatos rurais, 
órgão públicos. Se apropriando e ressignificando as representações 
construídas historicamente sobre eles – povo Kanindé – e sobre o que 
é ser índio, genericamente; na composição amalgamática e caleidoscó-
pica de sua identificação étnica, constroem seus discursos em primeira 
pessoa. Nessa bricolage, interpenetram-se as memórias compartilhadas 



entre as famílias, alguns núcleos que passaram a ostentar símbolos 
identificadores de diferenciação, a partir das novas interações pro-
vindas da participação nas atividades do movimento indígena, por 
exemplo. Momentos marcantes na memória social local foram as duas 
assembleias indígenas que ocorreram no território do povo Kanindé, 
em 2000115 e 2005 116, que são fortemente lembradas pelos moradores do 
Sítio Fernandes, influenciando sobremaneira nas dinâmicas das dispu-
tas simbólicas e de classificações sociais internas.

O Cacique Sotero construiu uma narrativa para sua história in-
dividual que localiza no bisavô, Manoel Damião, a referência ancestral 
para a indianidade. Os diversos agrupamentos familiares que se reuni-
ram desde fins do século XIX para formar os atuais Kanindé, provêm 
de lugares variados e ostentam diferentes formas de narrar suas traje-
tórias. Alguns possuem referências na serra e na cidade de Baturité (o 
antigo aldeamento de Monte-mor-o-Novo-D’América), como os Soares 
e as Correia; outros, no sertão, como os Pequeno e os Bernardo. Alguns 
desses núcleos familiares, ao estabelecerem laços matrimoniais entre 
as famílias Francisco/Bernardo, foram incorporados ao grupo extenso 
(caso dos Soares e dos Pequeno); os que não casaram, moravam nas terras 

115  De 22 a 25 de novembro de 2000 ocorreu a 6ª Assembleia Indígena do Ceará, na 
aldeia Sítio Fernandes, com o tema “Terra e vida, cultura e resistência”. Segundo o 
relatório do evento, “Uma comissão de lideranças Kanindé coordenou junto com as 
famílias locais os trabalhos de apoio na alimentação, na hospedagem de quase 100 
(cem) indígenas dos Povos participantes, assim como convidados, entidades de apoio, 
estudantes e amigos da região. (...) Os Kanindé estavam com muito receio – se achando 
pequenos demais para o tamanho do encontro, um primeiro movimento grande. Mas 
ficaram satisfeitos (...). As assembléias indígenas são marcadas, sempre, pela rea-
lidade desses Povos, por grande animação cultural e isso foi muito importante no 
momento atual para os Kanindé, cuja terra ainda não é reconhecida oficialmente pela 
FUNAI. Daí a importância desse momento não só para a etnia como para outras na 
mesma região que ainda não têm a decisão de se identificar publicamente”. Estiveram 
presentes o então vice-presidente da FUNAI, Dinarte Madeiro, Petrônio Machado, 
administrador Regional da Paraíba-Ceará, Capitão Potyguara, liderança indígena da 
Paraíba, Isabelle Braz (antropóloga), Regina de Almeida (historiadora), Meire Fontes 
(DSEI), Babi Fonteles (UFC), prefeito e vereadores de Aratuba, estudantes e professo-
res de escolas nas vizinhanças e, entre as entidades, o Instituto do Desenvolvimento 
Agrário do Ceará (IDACE), a AMIT e o CDPDH (Relatório da 6ª Assembleia Indígena 
no Ceará. Acervo Museu dos Kanindé).

116  A XI Assembleia Estadual Indígena no Ceará foi realizada entre 25 e 30 de novem-
bro de 2005, na aldeia Sítio Fernandes.



e trabalhavam com eles, caso das Correias, cujas filhas não casaram en-
tre as famílias locais consideradas parte dos Kanindé dos Fernandes.

Algumas narrativas importantes sobre o passado foram cons-
truídas e difundidas a partir de ordenações e sentidos construídos pelo 
olhar do cacique Sotero para a trajetória coletiva do seu povo, consti-
tuindo-se como um artífice da história Kanindé. Seja mais ou menos 
aceita, entretanto largamente compartilhada, há uma versão atribuída 
à figura do Cacique, da qual fazem parte a história do seu bisavô “pego 
a dente de cachorro”, o fato de comerem passarinho cru quando crian-
ças, narrativas sobre indígenas contadas pelos pais, as migrações pelo 
sertão até a serra, as secas de 1915 e 1877, as relações entre as famílias 
Francisco e Bernardo, a criação do Museu dos Kanindé no momento de 
“descoberta” como povo indígena, entre outros fatos conectados.

Como ele vem atuando como porta-voz e representante dos 
Kanindé em diferentes instâncias de interação social, essas narrativas 
são apropriadas e difundidas de vários modos e em vários espaços, 
como no Museu, na Escola Indígena Manoel Francisco dos Santos e 
através da Associação Indígena Kanindé de Aratuba, por exemplo. Ao 
lidar com um repertório comum à coletividade, Sotero faz-se represen-
tativo na ordenação dos sentidos apreendidos e difundidos socialmente. 
Ao interpretar uma memória social que é compartilhada, tem suas 
construções (mais ou menos) aceitas porque fazem sentidos e, não sem 
tensão, estão em conflito constante com outras interpretações sobre a 
trajetória desta coletividade.

Existem outras narrativas que são compartilhadas por várias 
famílias indígenas: o conflito com os trabalhadores da fazenda Alegre, 
as famílias Francisco e Bernardo na gênese do grupo, a importância da 
prática da caça para os ancestrais. Importante atentar para as dispu-
tas internas ao grupo familiar em relação à identificação étnica, para 
compreender a dinâmica das lutas de classificação e sua relação com 
a construção social do passado, também alvo de disputas sobre o quê, 
quem, para o quê e como lembrar.

É na confluência de várias memórias provindas de trajetórias 
distintas que se referem à ancestralidade indígena que entendemos a 
sociogênese do povo Kanindé, na qual lembranças de experiências de 
diferentes grupos sociais e étnicos do sertão e da serra se misturam à 
própria história regional, de municípios (Aratuba, Canindé, Baturité 



e Quixeramobim) e povoados (Fernandes, Gameleira, Coquinho, 
Caipora), envolvendo grupos populacionais em constante deslocamen-
to, em conflito e passando por inúmeras transformações.

Em um contexto fértil, é desencadeado um processo de reela-
boração que vai do passado ao presente dinamicamente, na experiência 
de ser indígena. A versão do cacique Sotero, erigida como história 
Kanindé, é uma construção possível. Partimos para a sua interpretação, 
ao analisarmos como é construída socialmente as ressignificações das 
memórias e dos objetos operada pelo grupo. Concluiremos analisando 
as narrativas e categorias nativas de um processo em que múltiplas for-
mações sociais confluem para um movimento de reorganização social 
das diferenças através de uma mobilização política de caráter étnico, 
que possui na criação de um espaço museal uma das bases para a rein-
terpretação de seu passado.

4.1 Categorias nativas e critérios de classificação

4.1.1 “Novidades” e “coisas”: os objetos na concepção de museu 
dos Kanindé

De primeiro eles usavam muito como instrumento nas fes-
tas, pra brincar, de ritual também, com os índios, com os 
pife. Quando a gente vai nas caminhadas, batendo pra fazer 
mais animação, é o pife, é o tambor, é as maracás, tudo isso 
são invenção, que é uma animação, dá mais voz, a gente se 
anima. Isso aqui foi uma pessoa que me adoou, fez e disse: 
‘pega Sotero, leva esse pife e bota no museu’. Nos passados, 
nesses mais velhos, eles faziam instrumentos e muitos era de 
pife. Eu fui e digo: ‘eu vou levar!’ É novidade, ele não falou 
que era dos índios, mas falou que era dos mais velhos, e eu fui 
e trouxe117 (Cacique Sotero) (grifo meu).

117  Entrevista com o Cacique Sotero, realizada por Alexandre Oliveira Gomes, em 
15 de maio de 2011.



Identificamos nesta fala de Sotero pelo menos três categorias 
importantes na classificação que ele faz dos objetos: “novidades”, “dos 
índios” e “dos velhos”. De acordo com estas concepções, sendo dos 
“mais velhos”, a “novidade” pode ir para o Museu, mesmo não sendo 
“coisa dos índios”. Mas, dos índios mesmo, são as “coisas das matas”. 
Vejamos:

Quando foi em 95 pra 96 comecei a juntar essa coisas que 
eu via falar quando era novim, pequeno, que era antiga. 
Daí formei uma história, um museuzinho, em cima de uma 
mesa. Dali foi crescendo as novidades eu achando peças aqui 
e acolá, meus amigos achando, outros davam onde achavam 
(...). Quando a mesa foi pequena eu comecei a botar na parede, 
era de um quarto pequeno que era onde tinha minhas coisas. 
Aí ficou pequeno, eu passei pra um quarto grande, que hoje é 
uma sala, uma salona bem mais arrumadazinha. Eu peguei e 
botei todas as peças, nas paredes e a história de muitas dessas 
coisas (...) essas coisas, que era como nois chama as peças, as 
coisas, a mesa pra botar as peças em cima e os tamburetes 
pra gente se sentar. Hoje tem muitas coisas no nosso museu 
indígena Kanindé de Aratuba, que é a história da gente que 
era do passado mesmo (Cacique Sotero) (grifo meu).

“Novidades” ou “coisas” – usadas como sinônimos – são catego-
rias nativas fundamentais para a compreensão da concepção de objetos 
e museu entre os Kanindé. “São coisas de novidades, que nois tem essa 
história de dizer que é novidade. (...) As novidades são coisas antigas que 
amostra a gente, são novidades pra gente”. Novidades são antiguida-
des, “coisas antigas” que não conhecem, que “são novidades pra gente” 
(Cacique Sotero). São as categorias utilizadas por ele para se referir aos 
objetos, considerados antigas “novidades”, inovadoras por trazerem 
algo de tempos passados, que podem ser conhecidos no Museu.

Através do uso destes termos, percebemos que Sotero remete 
seus sentidos à seleção de objetos e à construção de significados, cons-
tituindo critérios implícitos para a formação do acervo. O que pode 
ser uma “novidade”? Através dessa noção se organiza uma fronteira 
entre o que pode ou não ser musealizado, embora nem tudo precise ser 
“coisa dos índios” para estar no Museu. Tratando-se de uma memória 



indígena, estas noções constroem associações entre objetos e ideias/
conceitos, que compõem os processos de identificação e diferenciação 
em sua relação com a dialética de lembranças e esquecimentos, inerente 
à construção das memórias sociais.

“O museu amostra as coisas” (Cícero Pereira)118. Analisando os 
relatos sobre os sentidos e ressignificações das “coisas”, identificamos 
três outras categorias relacionadas. Com isso, remetemos a uma classi-
ficação do acervo operada a partir da ótica que os Kanindé operam para 
atribuir sentidos aos objetos, à forma de organizá-los e classificá-los. 
São elas:

a) “Coisas dos índios”: aquilo que atribuem como pertencente aos ín-
dios, sejam os do passado ou os do presente. Por exemplo: os 
objetos arqueológicos, os colares e roupas de pena e palha, o 
maracá etc. “Novidades” que, geralmente, são “coisas dos ín-
dios”, “Tem na quebrada do Rajado, aonde nois trabalha. A 
gente tem achado muitas novidades (...) acha as novidades 
alimpando mato, cavando cava de cerca e essas coisas assim, e a 
gente vai achando as peças, como essa peça aqui (objeto lítico)”. 
Os objetos arqueológicos são “coisas dos índios” por excelência, 
aquilo que eles “deixaram quando morreram” (Cacique Sotero);

b) “Coisas dos velhos” (ou “coisas dos antigos”): aquilo que atribuem
ser dos seus antepassados, parentes, pais, tios, avós e bisavós. 
Apesar de relacionada com a primeira, constitui categoria à 
parte porque classifica outros tipos de objetos, que não são as 
“coisas dos índios”. Certa intersecção entre as duas categorias 
remete a uma reinterpretação da indianidade que fazem das 
gerações anteriores a eles, que não se declaravam índios, mas, 
segundo contam, já eram, pois tinhas “coisas ocultas”, histó-
rias proibidas de falar publicamente e, algo importante, como 
veremos, o “sangue dos antepassados”. Podem ser antigos ins-
trumentos para o trabalho na roça, objetos pessoais, fora de uso 
ou não etc. “Essa novidade foi o meu irmão Ciço que me deu. 

118  Entrevista com Cícero Pereira dos Santos, 59 anos, realizada por Alexandre 
Oliveira Gomes, em 4 de maio de 2011.



Era o penico velho dos antepassados, daqueles velhos, que de 
primeiro os penicos deles eram de barro, eles faziam aquilo no 
mato mesmo e quando acabar se serviam, ele faziam um buraco 
no bolão de barro. (...) É novidade, eu vou guardar porque tudo 
são novidade” (Cacique Sotero);

c) “Coisas das matas”: usada para classificar o que é proveniente, literal
e simbolicamente, das matas, da natureza, da floresta, do meio 
ambiente. São paus, raízes, sementes, cascas, galhos, folhas etc. 
“E isso aqui é novidade que a gente acha na mata, é um pau, eu 
achei bonito o jeito dele e botei no museu”. Esta noção se am-
plia para além de uma lógica específica ao sistema de objetos, 
remetendo à própria concepção que possuem de indianidade, 
relacionada à natureza. Associa-se com os objetos produzidos 
a partir de técnicas artesanais (“manuais”), feitos com matérias-
-primas naturais (como as esculturas em madeira) e também ao 
ato de caçar (os bichos), assim como a Caipora, ser encantado 
da floresta; todos são “coisas das matas”.

Na passagem seguinte, Sotero explicita associações e dissensões 
fundamentais para compreendermos sua visão para as “coisas”:

A gente trabalhava com essas antiguidades (equipamen-
tos para arar). Sei que eles foram achados nos Fernandes, 
quando uma pessoa acha e diz que é do índio, mas eu não sei 
bem. O serrote é de serrar o pau, eu sei que é. O cadeado é de 
fechar a porta, é de ferro. A foice, na indústria, num é feita na 
terra, na natureza, como tem coisa que é da natureza. Esses 
ferros têm uma história, que é coisa antiga, que não é de coisa 
indígena, é de um povo velho, porque o povo antigo índio 
é coisa da mata e esse aqui já foi feito, é de homem branco 
(grifos meus).

Há uma associação entre o que pertence e o que se é. Entre ob-
jeto e condição de ser, cultura material e ontologia. O que é o índio? O 
que é do índio? O que é ser índio?

A associação feita com a terra, natureza – “índio é coisa da 
mata” – é reiterada constantemente. Pajé Maciel nos contou que “(...) as 
ferramentas que o Pedro Álvares Cabral trouxe foi de ferro. No índio 



não existia, o índio não tinha foice, o índio não tinha machado, vi-
via nos matos da pesca. Antigamente tinha nas matas, nos rios, muitas 
pescas, os peixes subia nos rios”.119 Se a associação com a mata reme-
te a uma pureza ancestral e a uma harmonia idealizada, à chegada do 
branco, junto aos seus instrumentos de ferro, é indexada à exploração 
da terra e da gente.

Meu pai contava que antigamente os homens era diferente, 
contava coisas dos pais dele, que vinha de lá pra cá. Veio des-
coberto depois que o Brasil veio aparecer, a terra era livre nos 
nossos antepassados. Pedro Álvares Cabral não veio desco-
brir o Brasil, veio explorar o Brasil. Depois que chegou ele 
trouxe tudo, o índio vivia na mata comendo fruta da mata 
(Pajé Maciel).

Se antes o índio vivia comendo “fruta da mata”, quando Cabral 
chegou “(...) trouxe foice, trouxe machado, trouxe lavanca, trouxe todo 
tipo de coisas. Hoje num tem inté terra pra cultivar não, tem cultiva-
dor, tem terra pra aradar, tem trator pra arrancar toco, por que é que 
num é exploração? Ele que veio explorar” (Pajé Maciel) (grifo meu). 
Estas categorias, relacionadas e que se interpenetram continuamente, 
são noções que permitem uma classificação organizada de acordo com 
ideias implícitas em cada uma delas, como critérios do que pode ser 
musealizado que relacionam-se com a própria noção do que se quer 
lembrar do passado no presente e porque. “Esse aí é da antiguidade. 
Na hora que o cabra me deu, ele falou que era dos índios. Mas aí eu 
disse que os índios num eram acorrentados, eram os negros, e até que 
enfim eu fui e fui botar no museu” (Cacique Sotero). Nestas oposições 
operadas através do uso dos termos associados aos objetos, percebemos 
as diferenças entre as categorizações e as atribuições de sentidos a cada 
uma delas, ao que referem, indexam, associam, categorizam, excluem e, 
consequentemente, definem por lembrar e esquecer.

Afunilamos nossas reflexões para o que consideramos um pon-
to nodal para a compreensão dos processos museológicos indígenas: 

119  Entrevista com Manoel Constantino dos Santos, o pajé Maciel, realizada por 
Alexandre Oliveira Gomes, em 12 de junho de 2011.



identificar e analisar as noções usadas pelos Kanindé para a construção 
da auto-representação no espaço museal, discernindo as classificações 
dos sentidos dos objetos efetuadas por suas categorias êmicas e sua re-
lação com as narrativas de autorrepresentação.

Se estas são noções que remetem diretamente para os objetos, 
orientando a seleção, a classificação e as atribuições de valor, podem ser 
úteis também para compreendermos outros aspectos relacionados com 
a construção da etnicidade dos Kanindé, pois o Museu dos Kanindé, 
como parte deste processo, é regido por uma lógica afim. Existem duas 
ideias implícitas nas falas dos indígenas que revelam aspectos de sua 
concepção de museu: lugar de “coisas velhas” e de confrontar o passado 
e o presente, as mudanças e as permanências, como as “coisas” eram 
antes e como estão agora. Sobre o descarte de peças e a relação entre as 
temporalidades no espaço museal, Sotero conta, explicitando critérios 
para a seleção de objetos, que

(...) capava ele (o Museu) de todas as peças que tinha, muitas 
mesmo, só deixava as coisas velhas. Mas tem umas coisas 
mais novas que eu tô aceitando. Mas dele mesmo, é pra vir 
uma história lá de longe, das peças velhas. Mas sempre tem 
que contar a história velha em cima da história nova, porque 
não adianta contar só que veio de lá, e hoje como é que tá. 
Eu tenho que contar como foi o museu e como tá o museu 
(grifos meus).

As “coisas mais novas” também têm seu espaço no Museu dos 
Kanindé, afinal, é preciso apresentar como são hoje. No entanto, esta 
associação entre museu e antiguidade é reiterada, ao se referir à for-
mação do acervo arqueológico: “Quando eu achava aquela pedra, eu 
ia arrumando ela num cantinho, aí eu lembrei que diziam que coisas 
velhas chamavam de museu, aí eu fui e comparei e arrumei esse canti-
nho que nois tamo aqui” (Cacique Sotero) (grifo meu). A relação entre 
passado e presente é muito enfatizada, e o Museu vem atuando para 
mostrar o que não existe mais ou o que existia antes. “São as novidades 
que eu arranjo, vão me adoando e eu trago para o museu, sempre pra 
mostrar para o pessoal mais novo o que tinha antigamente nas matas”. 
“Das matas”, “dos índios” ou “dos velhos”. “(...) é pra eu me lembrar que 
existia esse povo aqui mesmo nessa comunidade. Essas peças velhas 



antigas, todas elas eu guardei pra eu amostrar isso” (Cacique Sotero). 
“Peças velhas antigas”, para lembrar de quem não está presente, mas 
que já esteve, deixando suas “novidades” para os que lá estão vivendo.

O estabelecimento da diferença se dá em um plano temporal, 
que é também simbólico e sincrônico. “Aquela história dos antepassa-
dos, que o índio era da antiguidade, como ainda hoje nós somos, mas 
a importância hoje desse museu é amostrando o que tem dos antigos, 
que hoje tamo mais novo” (Cacique Sotero). Ao admitir que “hoje tamo 
mais novo”, assume uma diferença em relação aos antepassados. Mas, 
ao saberem como eles eram, expressam uma consciência sobre as trans-
formações, que resulta em uma afirmação acerca do que são agora, 
mesmo diferentes de como eram seus antepassados. Assumir essa dife-
rença é fundamental para assumir a própria identificação étnica. Nesse 
sentido, o Pajé Maciel afirma que:

Meu pai cansou de dizer que o índio aqui existia. Ninguém 
podia se declarar o que era, porque era morto, era expulso. 
Depois que a gente pegou os direitos da gente, aí o pessoal 
perdeu o medo. Eu num alcancei índio nu não. Mas meu 
pai dizia que tinha, de fato, que tinha mato, o índio vivia no 
mato, num podia ser diferente. Hoje tem que ser diferente 
do que era. Eu já alcancei o índio vestido, plantando milho, 
feijão, algodão, mamona, tem muita diferença já de mim pro 
meu pai. E os pais do meu pai, o que contavam? O que é que 
eles podiam contar? É que eles eram índios. Aí vem de lá pra 
cá (grifos meus).

A consciência da mudança de como eram os índios do passa-
do para como são os índios do presente tornou-se fundamental para a 
compreensão da separação empreendida, na narrativa do pajé Maciel, 
entre identificação étnica – que se fundamenta em uma tradição oral 
familiar – e as transformações em seus modos de ser e viver. A partir 
disso, desdobramos outra noção importante na concepção de museu 
para os Kanindé: espaço de tradução que atua na compreensão das 
transformações pelas quais seu povo vem passando, ao remeter cons-
tantemente para a relação entre passado e presente. Segundo Cícero 
Pereira, “O museu é a cultura antiga que foi se acabando, que tá aí. O 
museu é pra mostrar as coisas antigas pra aqueles que vão chegando, 



porque senão chega o ano que eles num sabem nem se havia aquilo” 
(Cícero Pereira). Sotero conta que, tudo isso

(...) é pra trazer as novidades e mostrar aos mais novos, 
daquilo que a mata dá e conduz e produz, e a gente traz pra 
mostrar os mais novos, quando eles tão andando também, que 
eles forem chegados ao roçado, eles se lembrarem daquilo. Por 
exemplo, meu avô dizia: meu pai, ‘esse aqui é um graim (ovo) 
de boi’ (um tipo de casca de um fruto). Eles vão pegar nele e 
vão retificar, se forem inteligente, esse índio vai retificar bem 
direitinho o que significa aquilo. Por isso é que eu trago pra 
fazer uma amostra (grifo meu).

O roçado se constitui como um espaço de construção da me-
mória familiar, do aprendizado que se dá a partir do convívio entre os 
parentes na mata. “Sempre quando eles acham uma novidade, principal-
mente por aqui por perto, ele traz, as pessoas vem adoar e bota no museu” 
(Sotero). Há uma associação entre índio, mata e a seleção das “coisas”.

Acreditando que a gente é índio, eu junto essas peças lá da 
mata. O índio vivia nos matos e hoje nois tamo em outro sis-
tema, já tamo muito misturado, aí nois vive mais em casa de 
que no mato. Em casa, agora é só pra trabalhar, de primeiro 
se trabalhava e vivia nos matos. Agora já temos as nossas 
casas, e por isso que temos algumas diferenças (Cacique 
Sotero) (grifo meu).

A noção de índio como ser das matas atua diretamente na con-
cepção de objeto musealizável. Índio que vive na mata, índio “puro”. 
Índio “misturado”, o que vive na casa – mesmo que esta casa seja no 
meio da mata – como as dos próprios Kanindé. Trabalham na mata, 
mas vivem numa casa: uma casa no meio da mata. Não viver no mato 
se associa, também, ao ser mais “misturado”, como se consideram, mas 
não ao ponto de deixar de ser índio. “Quando eu tinha de 10 anos pra 
11 anos comecei a andar no mato mais meu pai, comendo toda caça do 
mato, comendo batata braba do mato. O que que eu quero ser? Pode ter 
uns que bote banca, mas eu num boto não” (Pajé Maciel).

Identificamos esta associação entre mata, indianidade e pureza, 
que se reflete nas metáforas sanguíneas, nas categorias nativas e nas 



narrativas utilizadas por eles para estabelecerem classificações sociais e 
étnicas e reinterpretar o passado.

4.1.2 Metáforas sanguíneas e categorias nativas na etnicidade 
Kanindé

Eu digo assim, os mais velho de que eu, os pais do meus pais, 
o que que eles contavam? Podiam contar? O que que eles
eram, né. Tudo na continuação da gente deu no sangue, a 
gente é, e todo mundo é parecido, aqui e acolá é que pinta 
o jeito do índio todinho. Tem uns mais amarelo, tem uns
mais alto, tem uns mais preto, mas tudo é uma coisa só. Só 
o branco que é parecido com algodão, a maioria é amarelo,
num quer se misturar porque é amarelo. Eu num posso negar 
não (...) e tem é muito branco aí declarado a dizer que são 
descendentes de índios. A coisa que ficou no mundo, que 
fosse ou que não fosse ter sido descoberto o nosso Brasil, que 
ele não foi descoberto, porque se ele tivesse sido só desco-
berto, ele num tava a exploração que tem hoje. Se ele tivesse 
sido só descoberto, se o Pedro Álvares Cabral tivesse vindo 
só descobrir, se fosse ele que tivesse vindo descobrir o Brasil, 
mas que num era. O Brasil já era descoberto pelos índios, os 
índios já vivia na terra. (...) É desse jeitinho, aí misturou com 
índio, transou com a índia, foi e misturou. Essa é a história 
(Pajé Maciel) (grifos meus).

A significação dada ao sangue é uma importante variável para a 
compreensão das representações construídas socialmente sobre o senti-
do da indianidade, o que é ser índio, entre os Kanindé. “A desvinculação, 
na Antropologia, das identidades às suas bases substancialistas, enfati-
zando o seu caráter socioconstrutivo e relacional, talvez tenha desviado 
um pouco demasiado o exame das concepções identitárias dessas pre-
missas essencialistas” (Reessink, 2011, p.246). Na pesquisa de campo 
empreendida, dentre esses componentes substanciais destacou-se a 
noção de “sangue”, “componente corporal fortemente associado ao pa-
rentesco e à sua transmissão” (Reesink, 2011, p.246). Entre os Kanindé, 
as metáforas sanguíneas são recorrentes quando o assunto é a autoiden-
tificação étnica. Segundo o antropólogo Edwin Reesink:



Alteridades e identidades são duas faces resultantes de um 
processo complexo de definições socioculturais e de atribui-
ção de características de semelhanças e diferenças às pessoas. 
A partir deste dispositivo da maior relevância social, as pes-
soas se transformam em um grupo de sujeitos que constitui 
um grupo, o que implica em algum grau de sentido de coleti-
vidade (Reesink, 2011, p. 245).

Os Kanindé remetem a uma diferenciação básica e a uma clas-
sificação de si (e de outros índios) baseada numa escala sanguínea 
não-hierárquica. Não é o que chamam de “pureza” do sangue que de-
fine a indianidade, mas há uma relação, não isomorfa ou diretamente 
proporcional, entre sangue e indianidade em suas concepções. O seu 
sangue é mais “misturado”, como chamam, mas não deixa de ser “san-
gue de índio”. O sangue “misturado” não é uma negação da condição 
étnica, apenas constitui o índio que se é, um modo próprio de ser índio, 
que reside no sangue herdado, também, mas não apenas nele. Reside, 
como vimos, na própria ênfase em afirmar esta diferença, compreen-
dendo-a enquanto provinda de uma longa história de contato. Seguindo 
as trilhas de Reesink, concordamos que, neste caso, “Reconhecer a 
presença no corpo de ‘sangue de índio’ pode levar a identificações e 
representações diversas sobre o passado (Reesink, 2011, p.267).

A analogia sanguínea é frequente quando se fala do que é ser ín-
dio. Opera-se com uma sinonímia articulada à uma aproximação entre 
índio e sangue. “Porque se o meu vô era indígena, se meus pais são indí-
genas, por que eu num sou? Eu num sou sangue do sangue deles? Como 
é que eu sendo sangue do sangue deles, eles são e eu posso não ser?” 
(Ana Patrícia Fidélis) (grifo meu). Ser índio é ter “sangue de índio”. No 
caso dos antepassados, mesmo que não assumindo publicamente uma 
condição étnica, não tinham como escapar dela - pois já possuíam deste 
sangue. Zé Monte, ao falar de sua ascendência, explica que “(...) venho 
dos troncos velhos. Eles num falavam não, mas eles tinham sangue dos 
índios, eles pareciam o modelo. Porque os índios não se pareciam com 
brancos, eles eram umas pessoas do modelo de negros” (grifo meu).

Ser índio, entre os Kanindé, reside em algumas atribuições 
construídas socialmente. Significa, antes de tudo, pertencer ao grupo de 
parentesco e ser por este reconhecido, e isto não se dá exclusivamente 



pela relação consanguínea direta, mas também por afinidade e outros 
critérios relevantes. Estar “cradastado” na “Funaia”, se autoafirmar e 
participar do movimento indígena, por exemplo. Estes identificadores 
atuam como constituidores de fronteiras sociais (boundaries), dinâmi-
cas, móveis, variáveis e tensas, cada qual em diferentes níveis e escalas 
de reconhecimento, como critérios definidores internamente de quem 
é e de quem não é considerado Kanindé.

Por outro lado, os índios de “sangue puro” podem ser de dois ti-
pos: os do passado (a quem associam uma parte significativa das “coisas 
de índio”, principalmente os objetos arqueológicos) e os “da Amazônia” 
(aos quais se associam adornos, rituais e traços biológicos fenotípicos), 
que não passaram por “mistura”, portanto, representantes de uma in-
dianidade inconteste. Sangue que parece transmitir atributos étnicos. 
Sotero deixa implícita a consciência que possui da relação entre ser 
reconhecido socialmente e a autoapresentar-se enquanto portador de 
uma imagem indígena do passado ou amazônica idealizada. “Ser índio 
é todo tempo, todo dia a gente é índio, mas sempre nois usa isso daí 
como índio (adornos corporais), mas o índio é todo dia”.

Ser índio, portanto, independe do atributo; o sangue, puro ou 
misturado, não se vê, é um apriori ao que se externa, cor ou traços. 
Então, sabe-se que se é indígena, independente de se ser reconhecido. 
Mas há de se fazer reconhecer. Do mesmo modo, os índios de “sangue 
puro” apresentam maiores sinais de identificação que os já mistura-
dos, não só por conta do sangue, mas também por conta de possuírem 
(como se isto estivesse junto ao sangue) mais perceptíveis atributos 
identificados como pertencentes aos indígenas (traços físicos, adornos, 
rituais, língua, íntima relação com a natureza etc.).

“Mas num somo aqueles índio lá da Amazônia, que ainda hoje 
se apresenta muito, bem ainda no sangue” (Cacique Sotero) (grifo meu). 
Possuir um “sangue mais pouco”, diluído, é ser menos puro. Ser o “ín-
dio de hoje” é assumir essa diferença, sem deixar de sê-lo. As aparências 
mudam, o modo de viver também, mas o sangue continua o mesmo, 
é contínuo, pois transmitido ao longo de várias gerações. “Sinhô” 
Bernardo, abordando transformações e estereótipos, conta que:

(...) naquela época já tinha gente da minha família... meu san-
gue veio daquela época. Pode até ter gente dizendo que num 



é porque num anda nu, num tem os beiços grossos, porque 
naquelas épocas eles num tinham roupa, eles fazia de pena. 
Daquela época pra cá foi aparecendo roupa, foi aparecendo 
tudo. (...) É por isso que eu me assumo como índio (“Sinhô” 
Bernardo).

“Apresentação” que se dá no sangue. O índio de hoje não tem 
como ser o índio puro do passado, pelo menos, não entre os Kanindé. 
“Nós somos um sangue mais pouco, porque nós somos... como é que 
tem até aquele dizer, que a gente é o índio de hoje, é... tem um dizer-
zinho do índio de hoje, que num é mais aquele sangue puro, é um 
sangue mais fraco dentro da história que a gente conhece...” (Cacique 
Sotero) (grifos meus).

Descendência que é sinônimo de mistura. A reificação de uma 
pureza ancestral, próxima da mata e do sangue, se materializa na no-
ção classificatória de “coisas de índio” entre os objetos do Museu dos 
Kanindé, que remetem ao que pertenceu aos índios do passado (que 
tinham “sangue puro”) ou ao que atribuem pertencenete aos índios do 
presente, os que mantém um “sangue puro” – os da Amazônia. Atributos 
materiais que pertencem também aos misturados já que, apropriados e 
ressignificados como sinais diacríticos, estão presentes no acervo neste 
deslocamento de sentido, sendo também utilizados, seja no cotidiano 
seja em momentos de interação social cruciais e definidores nas dispu-
tas simbólicas por reconhecimento.

As “coisas dos índios” são associadas aos achados arqueológicos, 
aos adornos corporais e aos objetos rituais, intimamente relacionados 
com a construção de fronteiras para a identificação, enquanto sinais 
diacríticos de diferenciação que operam nos planos temporal (os índios 
do passado x os do presente), espacial (índios da Amazônia x índios 
do Nordeste) e simbólico. Ao classificar nesse sentido os objetos, os 
Kanindé dialogam através deles: com as noções de “sangue puro” x 
“sangue misturado”; com as relações que estabelecem critérios de in-
dianidade compartilhados entre si e em relação aos outros – internos 
(seus parentes “não-índios” ou “não identificados”) ou externos (popu-
lações regionais ou outros povos); e na atribuição de valores aos objetos 
como parte do processo de definição de critérios de pertencimento 
coletivo. “É descendente. Nós somos descendentes hoje, num é mais 



aqueles antigos velhos que vinha no sistema da mata, o índio mesmo. 
Nós somos misturados” (Cacique Sotero).

Índios velhos, de “sangue puro”, relacionam-se com o que Sotero 
denomina de “sistema da mata”, noção atribuída àqueles “antigos ve-
lhos”. Noção cara também para compreendermos, em sua relação com 
as chamadas “coisas da mata”, tudo o que há no acervo que se remete à 
floresta, à natureza, seja ao uso feito dela (artesanato em madeira), seja 
aos conhecimentos dela provindos, seja à ela própria, metonimicamen-
te representada (nos bichos), seja os seres e encantos que nela habitam, 
como a Caipora.

Ao remeter a esta categoria de objetos, os Kanindé referem-
se a uma noção de indianidade relacionada com a mata (“um sistema 
da mata”) e, consequentemente, com os objetos significados enquanto 
pertencentes a ela. Deste modo, percebemos que as noções e categorias 
construídas sobre os objetos tem no dualismo índio puro/sangue puro x 
descendente/sangue misturado, um importante componente para fun-
damentar a construção das representações sobre si.

32. Pajé Maciel jovem (MK.011.676, acervo do MK)



33. Pajé Maciel, maio de 2011

“Aqui é a frecha que a gente vê muito, é a arma deles. Nois num 
usa isso, mas por onde tem o sangue mais puro, ele ainda usam muito”. 
Sangue e objetos como sinais diacríticos são articulados conjuntamen-
te na significação dada a uma pureza que contraria a mistura, apesar 
desta não anular a sua condição étnica. “Não deixa de ser índio de jei-
to nenhum, por causa da nossa mistura não deixa de ser índio, não” 
(Cacique Sotero). Afinal de contas, é através do sangue que estão pre-
sentes, desde o início da história. “A gente foi descobrindo que naquela 
época quem tinham descoberto o Brasil num era nois, mas era nosso 
sangue. Aí foi dando coragem a gente e começamos a lutar pela história 
indígena” (“Sinhô” Bernardo). “Combates pela história”, parafraseando 
Lucien Febvre.

Pajé Maciel, andando pela zona urbana de Aratuba, afirma que 
“Aonde eu chego a negrada fala pra mim que tem descendente de índio, 
mas num se declara que é”. Diferencia o descendente do indígena: “Eu 
me declaro que eu sou”. Ao contar sua versão, o pajé Maciel permite 
subverter papéis tradicionais acerca dos usos do passado:



A história que eu conto é a partir do índio, porque o branco 
conta de outro jeito. Ele espancou o índio no começo, foi 
espancando naquele ditado de matar. Se num corresse, eles 
matava. E aí ele ficava lá pro final, se entrosando com aquelas 
indiazinhas que não podiam correr. Por isso que hoje em dia 
tá assim (Pajé Maciel). 

Se a categoria “descendente” tem importância fundamental 
na auto-identificação como indígenas, outros três termos, “indízima”, 
“cradasto” e “Funaia”, relacionam-se aos critérios de identificação 
e diferenciação social e étnica usadas internamente pelos Kanindé. 
Segundo Edwin Reesink,

O jogo complexo de conceber e estabelecer, socialmente, as 
semelhanças e diferenças culturais, cujas distinções serão 
validadas nas interações sociais para atingir – em algum 
momento crucial – certo grau de naturalidade ou de premissa 
de senso comum, é de fundamental interesse para o estudo 
da realidade social: por meio deste processo de reificação, 
enraízam-se como existentes, e até naturais, as categorias 
socialmente operantes que classificam a si mesmo e a outrem 
(2011, p. 245).

Estas três categorias articulam, cada qual à sua maneira, mo-
dos de autoafirmação e reconhecimento pelo outro, seja por parte 
dos índios, seja perante aos não-índios ou ao órgão oficial, a FUNAI. 
“Indízima” (ou “indízimo”) é uma categoria de atribuição que remete 
à classificação de quem é índio entre os Kanindé. Pela complexidade e, 
mesmo, dubiedade do seu uso corrente, é uma categoria de difícil com-
preensão. Ela é usada geralmente para denominar quem é índio, porém, 
o “indízima” é sempre o “outro”, não o autor do enunciado, quem usa o
termo. É articulada, por exemplo, para se remeter a elementos presentes 
no cotidiano da aldeia Sítio Fernandes relacionados com a organização 
indígena, sejam as conquistas (a “escola indízima”, o “carro da saúde 
indízima”, o “posto indízima” etc.), sejam as atividades (“reunião dos 
indízimas”, a “faculdade dos indízimas” etc.), portanto, respectivamen-
te, adjetivo e substantivo (ou sujeito).



O “carro indízima”, por exemplo, é o veículo mantido pela 
FUNAI que fica à disposição dos Kanindé para as movimentações de 
pessoas relacionadas à saúde (consultas, partos, exames etc.), fazendo 
o caminho entre a aldeia Sítio Fernandes e Aratuba, trajeto fortemente
lembrado nas memórias dos mais antigos por conta das dificuldades 
de locomoção para estudar ou ir para o hospital na “rua”. A escola e o 
carro foram conquistas que redefiniram dinâmicas de disputas sociais 
e simbólicas internas sobre a identificação étnica, benefícios que trans-
formaram questões internamente relacionadas a dificuldades históricas 
que a população Kanindé vem enfrentando há algumas gerações, como 
o acesso à educação e a assistência à saúde.

Não presenciamos entre eles o uso desta categoria de clas-
sificação como representação sobre si, em autorreferência ao sujeito 
enunciador do discurso, sendo usada sempre em referência a outrem, 
mesmo que parente – apesar de seu uso mais comum ser de caráter 
impessoal e generalizante (eles, os “indízima”), e mesmo nos casos em 
que quem fala se considere Kanindé.

“Cradasto” e “Funaia” são duas categorias distintas, porém ar-
ticuladas. Dizem respeito a uma macro escala de interação social para a 
construção da etnicidade, como a denominou Fredrik Barth, que ocor-
re através dos diálogos dos grupos étnicos com o Estado (2000). Na 
aldeia Sítio Fernandes, todos convivem e tem de se posicionar perante 
a uma divisão no grupo familiar, que opera através das categorias clas-
sificatórias “índios” (ou “indízimas”) e “não-índios”, disso resultando 
numerosas outras relações. Durante a pesquisa de campo, sempre que 
eu conhecia uma pessoa, perguntava-lhe se era índio. O seguinte diálo-
go se repetiu várias vezes no período em que lá estive: “– Você e índio?”, 
– “Sou cradastado”.

Resposta aparentemente inocente, que denota um uso situa-
cional e, possivelmente, instrumental da identificação étnica, caminho 
teórico pouco produtivo em nossa abordagem. A recorrência da respos-
ta por distintas pessoas e situações me forçou a tentar compreender o 
significado dessa categoria de atribuição diferenciadora. Há uma asso-
ciação entre cadastro e ser índio, ou seja, o cadastro operado enquanto 
critério de indianidade, enquanto fronteira construída que opera uma 
distinção. O cadastro ao qual se referem foi feito pela FUNASA e ado-
tado pela FUNAI. Ser “cradastado” foi significado na forma como o 



termo foi utilizado como denominador da diferenciação interna entre 
quem é e de quem não é índio, quem se assumiu e quem não assume a 
identificação como Kanindé. Sobre o cadastro, Sotero afirma que:

Quem faz é a FUNAIA E A FUNASA. As duas partes, dando 
esse aval. Fazendo essa declaração, têm direito a tudo que 
for possível de benefício, porque tá conhecendo a gente como 
indígena. Mas esse cadastro eles têm uma demora danada 
pra fazer. Funaia fica dizendo que quer uma declaração da 
Funasa, que é da saúde, e a saúde só quer passar esse cadas-
tramento quando a Funaia reconhecer o índio, e ele fica 
naquela. Mas tão alegando que é porque estão fazendo em 
todas as comunidades o cadastro tudo direitinho, porque 
os que foi feito não saiu como é pra ser, houve uma muda-
ção num sei em quê. Tem que cadastrar esse pessoal novo 
(Cacique Sotero).

É importante ressaltar que os Kanindé são um grupo familiar 
extenso, em que todos que moram na aldeia Sítio Fernandes mantêm 
algum grau de parentesco, principalmente consanguíneo (pois a maior 
parte dos casamentos ocorre dentro da família, muito comum entre 
primos/primas nas gerações passadas), mas também por afinidades, de 
modo que outra asserção muito recorrente é: “Aqui somos todos uma 
família só” (que é usado para referir-se também à população da aldeia 
Gameleira, em Canindé). Assim, o sangue não poderia ser, neste caso, 
articulado como critério exclusivo definidor de indianidade, porque 
não bastaria ter o “sangue do sangue deles” (Ana Patrícia Fidélis) – dos 
antepassados, ainda que “misturado” – para ser índio. Em relação a uma 
ancestralidade indígena buscada no passado, fundamental também 
para a afirmação étnica, o sangue se constrói socialmente como legi-
timador de uma continuidade da condição de índio: “tenho o sangue 
dos antepassados”, portanto, sou “descendente” deles e, consequente-
mente, indígena. Mas, para a constituição da fronteira no presente, no 
interior do próprio grupo familiar, entre todos que compartilham do 
mesmo sangue, este critério não pôde se construir enquanto definidor, 
senão se criaria um impasse: se nem todos que tem esse sangue são 
índios (pois não se assumem enquanto tal, pelo contrário, alguns ne-
gam veementemente), como o sangue pode ser o atributo definidor da 



fronteira entre ser ou não indígena?! A consciência da descendência – a 
continuidade do “sangue dos antepassados” - não garante a afirmação 
da indianidade120.

A maior parte das pessoas que me respondiam positivamen-
te à questão anteriormente referida (“sou cradastado”), não se situam 
entre os grupos familiares onde o movimento de afirmação étnica é 
mais forte. Entre estes, o “cradasto” nunca foi afirmado como resposta 
categórica para tal pergunta. Muitas vezes, o fato de o “sangue” dos 
antepassados correr em suas veias foi o argumento articulado em res-
posta a um questionamento em relação ao por quê da sua indianidade. 
Variações de sentido que nos levaram a perceber a diversidade de ex-
periências da identificação étnica entre Kanindé, que associam-se aos 
critérios de pertencimento e às formas como estes são vividos pelos ín-
dios em suas interações e nas situações pelas quais passam, em diversos 
níveis de análise.

No cadastramento operam, concomitantemente, os diversos 
critérios de atribuição, identificação e reconhecimento. Ao ser ques-
tionado se qualquer um poderia se cadastrar, Sotero é enfático: “Não 
pode!! Só se você ver na sua história, se você era indígena, como foi que 
foi descoberto, como você sabe que é índio e vem chegando até aonde é 
que você tá vivendo.Tem que ter uma história melindrosa”. Sotero ex-
plicita quatro critérios significativos para reconhecer a indianidade: a 
história individual, a “descoberta”, a consciência e a presença. Entre os 
benefícios que os cadastrados tem direito, destaca que “(...) o menino 
quando nasce ele tem direito um benefício, se chama maternidade e 
eu chamo natalidade. Aposentadoria dos idosos, e alguma coisa que 
aconteça de saúde”.

120  Em uma reunião realizada no dia 26 de agosto de 2005, que contou com a presença 
do Sr. Magalhães e Sr. Silveira, ambos da FUNAI, debatiam-se questões referentes à 
terra e reconhecimento. Uma grande polêmica foi motivada para decidir se poderiam 
ou não arrendar a terra, ela sendo indígena. Na ata da reunião consta que “Izídio dos 
Santos”, primo do Cacique Sotero e um dos principais opositores internos ao movi-
mento indígena “(...) Falou que não é índio, é descendente de índio. E que nasceu, 
cresceu e viveu em Fernandes e está vivendo e não conhece a história de índios, falou 
também que se fosse índio ele precisava dançar o Toré dos índios”. Ata da reunião da 
AIKA de 26/08/2005. Acervo Museu dos Kanindé.



“Funaia” é o modo como denominam usualmente a Fundação 
Nacional do Índio (FUNAI), o órgão responsável por parte significa-
tiva das políticas indigenista do Estado brasileiro, ou melhor, como 
falam os Kanindé, aos “indízimas”, - eles próprios, mesmo que não se 
autoatribuam este “rótulo étnico” (Arruti apud Vaz Filho, 2010). Em 
sua semântica, é o órgão que reconhece e concede direitos, talvez daí se 
entenda melhor a associação entre “cradasto” e ser índio, já que este se 
constitui como um modo específico de reconhecimento. 

Assim, o “cradasto da Funaia” é apropriado pelos Kanindé, 
operado nas dinâmicas que constituem as fronteiras de identificação 
e organização das diferenças. Desde que iniciaram sua mobilização, 
anualmente repetem-se os ofícios enviados à Funai solicitando reconhe-
cimento do território como uma Terra Indígena. A presença da FUNAI 
na aldeia Sítio Fernandes durante o conflito com os trabalhadores rurais 
da fazenda Alegre (1996), foi um importante momento para a percepção 
da população local acerca do reconhecimento que havia, por parte do 
próprio órgão oficial, deles tratarem-se de um povo indígena. Por lon-
gos anos os Kanindé se mobilizaram pelo reconhecimento da FUNAI e, 
em 2003 participaram ativamente do encontro dos “povos emergentes”, 
em Olinda (PE).121 Na aldeia Sítio Fernandes, até hoje (2016) ainda não 
existem placas de identificação de Terra Indígena, e apenas em agosto 
de 2011 ocorreram os procedimentos iniciais de demarcação territorial, 
a qualificação da reivindicação de reconhecimento, que avaliaria a via-
bilidade de ser instituído um Grupo de Trabalho122.

121  O “I Encontro Nacional dos Povos Indígenas em luta pelo reconhecimento étnico 
e territorial”, realizado em Olinda (PE), entre 15 e 20 de maio de 2003, congregou 90 
lideranças de 47 povos indígenas não-reconhecidos pela FUNAI, que reivindicavam a 
efetivação da Convenção 169. “Os povos aqui reunidos rejeitam de uma vez por todas 
as exigências do governo federal em produzir relatórios, perícias e laudos de compro-
vação de nossa identidade étnica a fins de conferir-nos direitos inerentes e especiais 
destinados aos povos indígenas e consagrados na Constituição Federal” (Carta dos 
Povos Indígenas Resistentes, Olinda-20 de maio de 2003, acervo Museu dos Kanindé). 
O encontro teve uma ampla participação dos povos indígenas do Ceará e o apoio de 
entidades locais, como a AMIT, a Pastoral Raízes Indígenas, de Crateús, e o Centro 
de Defesa e Promoção de Direitos Humanos da Arquidiocese de Fortaleza (CDPDH).

122  Era última etapa da pesquisa de campo, agosto de 2011, quando estiveram na 
aldeia Sítio Fernandes dois técnicos da FUNAI. Após cerca de quinze anos de mobili-
zações visando o reconhecimento étnico, finalmente esboçava-se iniciar, formalmente, 



Em vistas disso tudo, inclusive dessa polêmica disputa de repre-
sentações a nível interno, a autoafirmação como Kanindé se constitui 
como um critério anterior e, até mesmo, mais importante que o próprio 
“cradasto”, que se constrói também como um dos principais critérios de 
indianidade. Se pertencer à família já é um critério (ter daquele sangue, 
que é de “uma família só”), mesmo que não o exclusivo, há também de 
se querer ser índio, não basta ter o sangue nem ser só cadastrado. Se 
assumir é ser índio, isso garante o reconhecimento pelo grupo123.

Em relação ao processo de autorreconhecimento, sempre ouvia 
falar do caso dos moradores da localidade de Jucazeiro, uma povoa-
ção formada por parentes dos Kanindé, seus primos, bem próxima 
aos Fernandes e no interior da área pretendida para a demarcação. 
Segundo Sotero, eles “(...) também se assumiram na primeira etapa das 
nossas reunião, e se cadastrou no primeiro cadastramento pela Funaia. 
Quando foi o segundo cadastramento, eles mandaram uma carta que 
não queria se assumir mais não (...)”. Situação complexa, na qual de-
tectamos um momento crucial para a análise das relações interétnicas: 
um contexto de variação da identificação (Barth, 2000). Faltam-nos 
maiores informações sobre o caso, no entanto, encontramos o seguinte 
bilhete – escrito à mão em um pedaço de papel - no acervo documental 
do Museu do Kanindé:

o processo de regularização fundiária do território Kanindé. A “Qualificação da rei-
vindicação de demarcação territorial” foi uma atividade “técnica” visando justificar a 
demanda, iniciada em 1996. Na oportunidade, foram realizados os primeiros estudos 
visando o reconhecimento do território indígena do povo Kanindé, efetuados pelos 
servidores da Coordenação Regional de Fortaleza da FUNAI, Lúcio André Wanderley 
Correia Melo e Francisco de Assis Pinheiro da Silva, que apresentaram o relatório inti-
tulado “Qualificação de Reivindicação da Terra Indígena Kanindé de Aratuba” no dia 
1º- de agosto de 2011, à Sra. Giovana Acácia Tempesta, então coordenadora-substituta 
da CGDI/DPT/FUNAI (Coordenação-Geral de Identificação e Delimitação/Diretoria 
de Proteção Territorial), conforme Memorando Nº- 773/2011/GAB/CRF-CE/FUNAI, 
de 2 de agosto de 2011.

123  No início de agosto de 2011, começou a ser realizado o recadastramento nas 
casas das famílias indígenas. Por conta disso, realizou-se uma grande reunião, com 
a presença de mais de 100 pessoas, no dia 6 de agosto, para a qual foram convidados 
os moradores da aldeia Sítio Fernandes, da aldeia Balança, do Jucazeiro, e de outras 
povoações no interior da área a ser demarcada, para se debater sobre a importância de 
ser cadastrado, já que, segundo os Kanindé, com a demarcação da terra, não sabem 
como vai ficar a situação dos parentes que não estiverem “cradastados”.



29 11 2006 – Hó Cicero aqui vai nosso comunicado de Zé 
Pequeno, Ze Nêl, Pedro do Abraão, Paulo do General, Beto, 
Haroldo, João. Que por favor não mande ninguém vim pra 
saber si nós quer ser índio ou não ser. (...) Todo nós não somo 
índio. (...) Esse é o comunicado de todos.. a nossa comunida 
ista aberta pra outro fins meno esse air.. 124.

O bilhete foi o meio usado na comunicação de um posicio-
namento definidor na constituição das fronteiras entre os grupos em 
interação no interior de uma parentela. Outra situação relacionada aos 
critérios construídos para a definição das fronteiras entre os Kanindé 
remete ao modo como os laços de parentesco são vivenciados enquanto 
definidores de pertencimento. Sotero contou o caso de “um cabra”:

Ano passado veio um pessoal lá dos Pitaguary e tinha um 
cabra lá que disse que é dos Kanindé, e eles lá num apro-
varam. Foi preciso eles vim aqui, a gente fez uma reunião 
com todas as pessoas e aprovou. Ele disse o registro dele, e 
era do lugar mesmo que ele tava dizendo, era de uma família 
da gente mesmo, lá num-sei-da-onde. E pareceu tudo como 
o povo Kanindé, aí ele se amostrô que ele era isso mesmo,
fizemos uma declaração e mandemo pra o cacique de lá dos 
Pitaguary, dizendo que ele era mesmo índio. Conhecemos a 
família dele, onde ele morou e tudo (Cacique Sotero).

Internamente, existem muitos estigmas e estereótipos desa-
bonadores acerca do que é ser índio. “Eles falam que índio é ladrão, 
índio é veado” (d. Tereza). Entretanto, a adesão à identificação étnica 
vem crescendo muito, “atingindo quase 90% do pessoal se identifi-
cando” (Cícero Pereira), mas “(...) 50% ou 60% ainda convivem com o 
sindicato” (Cacique Sotero). As disputas, simbólicas, políticas e de clas-
sificação, continuam. Em sua fala, exibindo atributos identificadores, 
estereótipos e estigmas sociais que eles vivenciam, Cícero – que é uma 
das mais influentes lideranças indígenas – nos conta que “isso ainda 
existe na vergonha da gente dizer o que a gente é”.

124  Bilhete dos moradores do Jucazeiro para Cícero, 29 de novembro de 2006. Acervo 
do Museu dos Kanindé.



Na frente da pessoa que tá fazendo ali o cradasto, a pessoa 
se assume como indígena. Mas quando chega num hospital, 
num posto de saúde, na cidade, ele não quer se identificar. 
No nosso território tá tendo muita gente jovem que num se 
assume, num quer ser índio, num quer botar um colar no 
pescoço, num quer botar um cocar na cabeça, se sente muito 
pequeno dentro do seu próprio município, acha que chegar 
na cidade, chegar no hospital, chegar num canto público 
com colar no pescoço e for dizer que é índio, se acha muito 
pequeno porque alguém chateia, vai dizer que você num é 
índio, vai discriminar. Num diz comigo mais, com Sotero, 
com o Valdo, porque eles já sabe que nós somos maduros, 
que a gente anda por todo canto com nossos colar, que nós 
somos e não podemos ser discriminados. Quando nossos 
jovens conhecer a sua realidade, o que ele é mesmo, eu tenho 
certeza que vai dizer e ninguém vai discriminar. Ele pode 
usar até a força maior, ele tem que se sentir forte de conhecer 
o próprio direito dele (Cícero Pereira) (grifo meu).

Os objetos atuam diretamente na percepção subjetiva e nas 
associações relacionadas à identificação e reconhecimento étnico. 
À época da pesquisa de campo, Cícero Pereira, que é o irmão mais 
novo do cacique Sotero, era a liderança mais ativa internamente nas 
articulações do movimento indígena. Era o presidente da AIKA, um 
importante mediador junto aos órgãos e instâncias de reconhecimento 
oficial. Sua fala explicita os critérios que foram sendo construídos para 
o reconhecimento de quem é Kanindé, por parte do próprio povo e de
suas relações com o Estado brasileiro:

Primeiro já sabe quem mora aqui, as primeiras pessoas que 
tão aqui é as lideranças, as pessoas mais idosas, num é jovem, 
liderança é um cacique, é um pajé, que sabe que a pessoa 
mora aqui. Um dos critério que identifica é ele dizer que é 
índio, porque a gente conhece quem é ele. Se uma pessoa de 
fora chegar e dizer que é índio, ela vai passar por um pro-
cesso: da onde veio, qual é a história, um dos critério é isso 
aí. Dizer que é índio e assumir ser índio, e também ter o seu 
bem comum nas comunidades, fazer os seus trabalhos. Tá a 
associação aí, ela tem o seu estatuto, pra trabalhar com o seu 
povo. Aquela pessoa que é índio tá dentro da luta, luta pela 



terra, pela educação, pela saúde, ele num pode ser um índio 
pra se aproveitar de alguns projetos que vem. O índio que é 
índio num vai se enversar com projeto de governo. O índio 
que é índio tem que se preocupar com o meio ambiente, 
com a natureza e com sua sobrevivência de viver na própria 
comunidade. Isso é um dos critério que a gente sempre aplica 
nas reuniões, o seu compromisso, de pessoas pra viver bem 
na comunidade, ajudar a comunidade e não ser contra as 
coisas. Um índio não pode ser contra outro. Para se assumir 
como pessoas indígenas tem que querer ser. É querer ser e se 
assumir (Cícero Pereira) (grifos meus).

Cícero Pereira aponta alguns critérios fundamentais do 
reconhecimento entre os Kanindé: morar na aldeia Fernandes, au-
toafirmar-se, ter uma história (passado), trabalhar pelo “viver bem” e se 
engajar na AIKA. A defesa do meio ambiente e da natureza também es-
tão presentes nessa construção, como não poderia deixar de ser, já que 
tratamos, conforme Sotero, de um “sistema da mata”. A construção de 
uma ligação com um passado, selecionado e reconstruído a partir das 
lembranças existentes e de outras apropriadas, possibilita efetivar um 
pertencimento a uma coletividade fundada na crença em uma origem 
ancestral comum (Weber, 1991) – sejam esta os três irmãos “Francisco 
dos Santos”, seja esta Canindé, o chefe dos Janduí, de quem se conside-
ram descendentes. Segundo Cícero Pereira,

Kanindé é porque a gente vem de uma história, de uma pes-
soa, que era um chefe. Como nós temos um cacique aqui, 
a gente vem daquela história, se vem daquela história foi 
escolhida aquela história. Eu me considero índio Kanindé, 
num é que eu tenha passado por Canindé (cidade). Eu venho 
da história, de pessoas, de antepassados, de uma família que 
veio de lá pra cá.

Ao acionar a ligação, no presente, a um passado, a uma “história 
escolhida”, Cícero explicita modos de constituição social da memória 
indígena. Para esta associação se concretizar, precisa de um “ponto de 
amarração” (Montenegro, 2003), para o qual as variadas narrativas de 
migrações compartilhadas enquanto tradição oral serão reorientadas. 
Zé Maciel já relaciona a condição de ser indígena à terra, quando afirma 



que “o índio é natural da terra e a terra do índio é essa aqui. E então a 
base é que nois vem fazendo, eu me considero desse jeito”. Percebemos 
como a própria noção – presente nas categorizações sobre os objetos 
– de índio como “ser da terra”, também amplifica sua influência como
atributo definidor de um auto-reconhecimento. Ana Patrícia Fidélis 
(filha da principal rezadeira, dona Odete), trabalhava à época como 
agente de saúde da Prefeitura Municipal de Aratuba, atuando nas co-
munidades Sítio Fernandes, Régio e Quebra-Faca. Atendendo a índios 
e não-índios do mesmo grupo familiar, sempre ouve muitas histórias 
acerca da polêmica sobre a auto-afirmação e existência, ou não, de ín-
dios na região. Sobre isso, Ana Patrícia nos contou que:

(...) algumas pessoas falam pra mim que ser índio é... a pes-
soa num paga nada pra ser índio, só tem a ganhar. Tem o 
colégio que já foi construído, o centro de artesanato, se Deus 
quiser vai ser construído o posto, vai ter a equipe de saúde 
da família indígena. A pessoa ganha, só tem a ganhar, não 
tem nada a perder. Aqui é uma das comunidades de Aratuba 
que está se desenvolvendo mais e as outras pessoas ficam 
comentado fora que é devido ao movimento indígena (Ana 
Patrícia Fidélis).

A chegada dos chamados “benefícios” relaciona-se à dinâmi-
ca das identificações em que ocorre uma positivação da indianidade, 
que atua combatendo parivpassu os atributos degradantes, amplamente 
disseminados. A conquista de alguns direitos sociais, principalmente 
os mais notáveis, simbólica e literalmente eficientes, atuam diretamente 
em problemas historicamente críticos, como o acesso à água, à educa-
ção e à saúde. Não enfatizo nem mesmo a terra – questão mais pontuada 
quando se quer afirmar o caráter instrumental do auto-reconhecimen-
to como povo indígena – porque, como terra de herança, a questão foi 
sempre defender as fronteiras já constituídas a cada geração contra o 
avanço de posseiros e invasores, além de retomar as que foram invadi-
das ao longo do tempo por potentados locais. Admitir a relação entre os 
benefícios advindos do reconhecimento e os processos de identificação 
não significa necessariamente reatar uma perspectiva instrumentalis-
ta para a análise da etnicidade, mas considerar as construções sociais 
de sentido efetuadas pelos sujeitos que vivenciam os processos étnicos 



enquanto embates de classificação envoltos por conflitos sociais de va-
riados matizes.

Estes critérios de reconhecimento são incorporados parti-
cularmente por cada indivíduo, em suas experiências pessoais de 
identificação como Kanindé. O artesão Raimundo Terto é enfático em 
sua noção de pertencimento e, contrariando um dos critérios elencados 
por Cícero Pereira, afirma categoricamente que se considera índio “(...) 
desde o tempo que eu me cadastrei, só que eu não gosto de participar 
dos encontros lá, sabe, eu vou, mas num é direto”.

Existem variadas experiências e vivências da etnicidade. “Sinhô” 
Bernardo é uma pessoa muita querida na aldeia Sítio Fernandes e em vá-
rias localidades de Aratuba. Foi agente pastoral das CEB’s, muito ativo 
na organização comunitária da região e a primeira liderança apontada 
pela coletividade para assumir a função de cacique dos Kanindé, não 
tendo aceitado. D. Maristela Soares é sua esposa. Perguntada sobre sua 
indianidade, inicialmente hesitou, apontando-o: “(...) eu sei que o Sinhô 
é que anda nesse negócio”. E logo recorreu a uma referência comparti-
lhada acerca da identificação, falando que “(...) trouxeram um cadastro, 
eu sou cadastrada”. De sangue, nada afirmou. Mas depois, justificou: 
“Eu sou, eu já entrei. É uma coisa que serve muito as pessoas, serve pra 
tanta coisa, se a gente for ser contra”.

D. Maristela tem conhecimento de pessoas que são contra os 
“indízima” entre seus parentes, mas ela não é. “Não sou contra nem um 
e nem o outro”, pontua. Se, por um lado, há dúvidas acerca da indiani-
dade entre eles, por outro, numa afirmação de um pertencimento que 
ninguém pode negar, não paira dúvida acerca de quem é da família: 
“É tudo uma família só e o que adianta ser contra o outro, né? Num 
pode, num pode não ser contra não, tem que ser a favor” (D. Maristela 
Soares).

Os sentidos da etnicidade são variados e não há uma escala pre-
cisa para quantificação, já que estamos lidando com processos sociais 
altamente subjetivos, à nível individual, intimamente relacionados com 
o senso de pertencimento e com as relações de identificação e atribui-
ção de diferenciações. Ana Patrícia Fidélis, que ganhou o sobrenome 
em homenagem à sua avó indígena (Raimunda Fidélis), expõe seus 
critérios pessoais: “(...) pra mim ser índia é tá mais o meu povo, ajudan-
do, acompanhando os movimento atrás de melhoria pra comunidade, 



trabalhar na terra como eu trabalhei e ainda trabalho, gostar da natu-
reza”. A ideia da coletividade é constantemente associada à condição 
de ser índio, ato que se funda no pertencimento a um povo, mas que 
é vivenciado de múltiplas formas por cada indivíduo através de suas 
experiências sociais.

Na construção social da etnicidade Kanindé, a definição das 
funções de pajé e cacique, e a adoção de um etnônimo, cena comum 
entre tantos outros povos indígenas “emergentes”, foi parte fundamen-
tal no processo de diferenciação interna gerado pela reorganização das 
diferenças no grupo de parentesco. Segundo Cícero Pereira:

Eu me sinto hoje dessa maneira, né, índio eu sou. Por que esse 
nome Kanindé? Porque antigamente, a história de Canindé, 
eu acho que é uma história que tem no Nordeste todo, meu 
pai falava que ‘acolá tem uma raça de cabra Canindé’, era um 
animal. Criou uma cabra de leite que tem uma lista debaixo 
da barriga, eles botaram o nome de cabra Canindé, eu não sei 
porque botaram esse nome. Mas eu venho acompanhando as 
primeiras pessoas que vem passando, como podia ser índio 
Sotero, índio Maciel, isso foi um nome que foi botado, uma 
família. É quem nem os nomes de porque Quebra-Faca? 
Alguém botou aquele nome, e os mais velhos dizem porque 
aquele nome é Quebra-Faca, era uma madeira que tinha, a 
pessoa ia quebrar ela com a faca e quebrava a faca. Por que 
Rajado? Botaram aquele nome lá porque as pedras são rajada, 
e quem botou ali? Hoje, lá perto da casa do Ciço, ele planta 
lá no Barreiro, por que esse nome Barreiro? Porque era um 
canto onde toda comunidade arrancava o barro pra fazer 
louça e fazer telha, aí botaram o nome de Barreiro. E assim 
deram os nomes das coisas.

Entre 1967 e 1977 a missionária indigenista Maria Amélia Leite 
viveu em Aratuba, atuando nas CEB’s vinculadas à paróquia, junto ao 
padre Moacir Cordeiro Leite. Posteriormente, entre 1977 e 1985, mo-
rou em Sergipe, onde passou a atuar junto ao povo Xokó, da Ilha de 
São Pedro. Nesse ínterim, passava temporadas no Ceará e, numa dessas 
estadias, retornou à Aratuba para rever os amigos e suas comunidades, 
entre as quais atuou por vários anos. Em sua história pessoal, Maria 
Amélia afirma que a ida para Sergipe a fez despertar para as questões 



étnicas entre as populações pobres, com quem vinha trabalhando des-
de a década de 1950. Nos dez anos em que circulou entre as dezenas de 
distritos e povoados da serra de Baturité, da quebrada e do sertão, ainda 
não havia atentado para a indianidade de muitas delas. Após aquela 
viagem, seu olhar se transformou, e ela virou indigenista. Maria Amélia 
nos contou que, em um destes retornos,

Em 1981, eu fui em Aratuba. Primeiro, eu fui no Paraíso 
(sítio vizinho, onde também existiu uma CEB). Quando 
cheguei, contei a história dos índios, porque eu tava com o 
coração cheio dos Xokós. Aí um velho, o marido da dona da 
casa, disse: ‘eu tenho um presente pra você (...) eu vou lhe dar 
aqui uma lembrança dos índios da Aratuba’. Aí eu disse: ‘o 
quê?’, aí ele: ‘é, aqui tem uns índios, lá nos Fernandes, aquele 
pessoal é índio’, aí eu disse: ‘eu não acredito!’, aí ele me deu 
um machado de pedra.

Nesta viagem para o Ceará, retornou ao Sítio Fernandes, mos-
trou o machado e contou sobre a “descoberta”, ficando surpresa ao 
saber o que eles já sabiam: que descendiam de indígenas. Maria Amélia 
afirma,

(...) eu num me lembro se ele falou que eram Canindé, isso 
eu não me lembro, mas ele falou: ‘os índios dos Fernandes’. 
Eu caí pra trás. Quando eu cheguei lá nos Fernandes conver-
sei com eles, mostrei o machado, um machadinho, aí fiquei 
com um machadinho, ainda hoje eu tenho o machadinho. 
Fui lá, conversei, perguntei. Mas num ficou muito na história 
dos índios não, eles diziam era: ‘o meu avô, o meu bisavô era 
índio’. Ficou só nisso, num teve grande repercussão.

Naquele momento, o relato de Maria Amélia, ressaltando a 
vinculação entre o machado de pedra e a descendência indígena não 
teve grande importância125. A adoção do etnônimo Kanindé só ocorreu 

125  Durante nossa permanência no Sítio Fernandes, e com a realização dos traba-
lhos de inventário no Museu, os Kanindé sempre falavam a história do machadinho 
que Maria Amélia possuía, e da enorme vontade dela de doá-lo para eles. Durante 
o período em que lá estive, tentei por várias vezes facilitar este encontro e a ida da



em meio à mobilização por reconhecimento étnico, em 1995. Eles não 
identificam um momento exato em que passaram a autodenominar-se 
como povo “Kanindé de Aratuba” (para se diferenciar dos “Kanindé 
de Canindé”, seus parentes da Gameleira), mas recorrem a determi-
nados sentidos associados a esta assunção. Conseguimos identificar os 
seguintes:

a) Fazem referência a animais de criação adjetivados “Canindé”, como
memória de seus antepassados, por conta da cor da barriga de-
les (cabra, jumento, boi);

b) Fazem referência a intelectuais, dos quais se destaca o professor
Francisco José Pinheiro, do departamento de História da UFC, 
pesquisador da história indígena, ex-vice-governador e ex-se-
cretário de Cultura do Estado do Ceará, de quem foram alunos 
na 1ª turma do magistério indígena organizada no Estado. 
Durante as mobilizações e atividades do movimento indígena 
no Ceará, frequentemente o prof. Pinheiro ministrava aulas 
sobre história do Ceará, tendo sido docente daqueles que cursa-
ram o magistério;

c) Fazem referência ao fato de serem provenientes do sertão de Canindé
e às migrações dos antepassados pelo sertão até a serra;

d) Fazem referências às pesquisas efetuadas por eles mesmos, a partir
das quais “descobriram” que eram Kanindé.

Desde suas primeiras aparições como indígenas, registradas 
na imprensa local a partir de 1995, já foram apresentados como povo 
Kanindé. É fato que já existiam lideranças locais consolidadas e for-
mas eficientes de organização antes da chegada de uma mobilização de 
caráter étnico indígena. Este processo de organização social no Sítio 
Fernandes foi resultado de décadas de amadurecimento político no 
STRA e nas CEB’s, o que havia possibilitado a construção de instâncias 

missionária para Aratuba fazer a entrega, mas não consegui. Entretanto, no dia 7 
de setembro de 2011, pouco após minha partida, Maria Amélia Leite retornou mais 
uma vez e entregou, numa cerimônia com a população, o machado recebido em 1981, 
que ela aponta como uma das primeiras referências, em suas memórias pessoais, aos 
Kanindé de Aratuba. Hoje, o objeto faz parte do acervo do Museu dos Kanindé.



coletivas de discussão dos problemas da “comunidade”, termo muito 
usado por eles. Trabalhos comunitários em hortas e roçados, princi-
palmente, atividades religiosas, como terços e novenas, e as chamadas 
“reuniões”, por exemplo, eram momentos importantes no processo de 
organização interna. “Aí foi uma grande motivação que deu a nois da-
quele dia em diante, nois ficar fazendo as nossas reuniãozinha juntos e 
descobrindo cada vez mais a nossa história indígena aqui nesse povo 
de Canindé” (“Sinhô” Bernardo). Daí, com o “descobrimento”, esses 
canais de organização já existentes foram reformulados, frente à nova 
proposta de mobilização. Assim, foi chamada uma primeira “reunião” 
para discutir a “descoberta” que haviam realizado Cícero e Sotero, com 
a participação na assembléia estadual indígena de 1995.

Foi nesse processo de reconhecimento que foram criadas as 
funções de pajé e cacique, mediadores fundamentais com o Estado 
brasileiro no processo de reconhecimento. Maciel conta sobre uma con-
versa que teve com Sotero, logo no início da mobilização:

Um dia ele saiu pra uma reunião, sei nem onde foi. Quando 
ele chegou, nois ia subindo pra rua e ele disse: ‘Maciel me 
diga uma coisa, você quer ser pajé ou você quer ser cacique?’ 
Imaginei que eu num sei ler, pra ser cacique precisa adquirir 
as coisas pra trazer pra dentro da aldeia. E ele como já sabe 
ler e eu num sei de nada, só sei dos matos, disse que ficava na 
aldeia mesmo. ‘Sou o pajé’ (Pajé Maciel).

Sotero conta a sua versão:

Me tornei cacique porque, com o tempo que foi se passando, 
a gente conhecendo os outros caciques, aí se foram um povo 
se lembrar que nois, a nossa aldeia, também precisava de 
um cacique e um pajé. O pajé a gente tem muita lembrança, 
diziam que os pajés eram os rezador e o cacique sempre era 
pra viajar, andar e trazer dedicação, levar algumas notícias 
pras aldeia, encontrar as notícias da gente, a história da gente 
pra outras aldeias e as outras contar pra gente também. Tem 
essa transição de um pro outro. Os índios pensaram de eu ser 
o cacique. Disseram que eu tinha capacidade de ser cacique e
me perguntaram. Eu disse que topava (Cacique Sotero).



Nos importa apreender a construção e as significações das nar-
rativas sobre o processo de definição das lideranças aptas a assumir as 
funções de pajé e cacique entre os Kanindé. Consideremos o problema 
do “relativismo histórico”, já que “Não se trata de uma versão do pas-
sado ser melhor (confiável, plausível, perspicaz e assim por diante) do 
que qualquer outra” (Burke, 2006, p.72). Nas falas das duas lideran-
ças, as concepções sobre os papéis de cada um deles convergem em um 
ponto, pelo menos: o cacique tem a função de sair da aldeia, “trazer 
dedicação”, mediar contatos com outros povos e órgãos, levar e trazer 
notícias. Frente à associação entre a função de pajé e os rezadores, feita 
por Sotero, Maciel não apenas tem consciência, como se posiciona e, 
honestamente, afirma: “tenho as minhas rezas” e “só sei dos matos”. 
Outras associações feitas por Maciel foram decisivas em sua escolha, 
quando conta que: “Eu disse que fico como pajé, porque ele sabia ler, 
eu não sabia”, e: “Eu acho que ele achou que o mais velho, que podia 
ser eu”. Percebemos a importância dada ao ato de ler para fazer a me-
diação e, ao mesmo tempo, à idade, que traz o aval da experiência de 
vida, como noções relacionadas à sua escolha por ser o pajé, função que 
desempenha até hoje.

Este processo político reflete os contornos locais atribuídos às 
definições das funções de pajé e cacique, a partir de dinâmicas polí-
ticas pré-existentes, nas quais tanto Sotero quanto Maciel já eram 
considerados lideranças de longa data e, de certo modo, ao tornarem-se 
mediadores dos contatos assumindo essas funções na organização in-
dígena, além da garantia de uma confiança conquistada através de uma 
atuação prévia, selavam uma aliança entre dois núcleos familiares ex-
tensos fundamental para o fortalecimento da mobilização étnica entre 
a população do Sítio Fernandes.

Neste processo, outra definição importante foi acerca do et-
nônimo que seria adotado, momento de questionamento inevitável 
sobre o passado coletivo dos moradores do Sítio Fernandes: quem eram 
os seus ancestrais? De onde vinham? Que histórias contavam e que me-
mórias possuíam sobre as gerações anteriores? Eram índios? Que eram 
“uma só família”, sempre souberam. Mas, a qual “etnia” pertenciam? 
“Povo dos Fernandes”, como são conhecidos em Aratuba e região? Mas 
que povo era esse?



Assim como criar as funções de pajé e cacique e começar a 
dançar o toré na aldeia, adotar um etnônimo era uma condição sine 
qua non para a obtenção do reconhecimento como povo indígena. Este 
processo foi o resultado de uma complexa rede de relações, fluxos de 
objetos, materiais e informações em cruzamento constante, compondo 
uma metáfora significativa para analisarmos a constituição de dinâ-
micas das identificações étnicas entre os Kanindé como um mosaico 
formado por elementos de procedências variadas, que recebem novos 
significados quando relacionados entre si e com a realidade na qual es-
tão se inserindo. Não havia uma referência de pertencimento a um povo 
específico na memória social desta coletividade, no entanto, a ideia de 
uma origem comum era não só compartilhada, mas possuía certa uni-
formidade narrativa. Sotero conta que começaram a se mobilizar para 
serem reconhecidos “só como índio, indígena. Quando nois já tinha 
feito várias reunião, não se chamava povo Kanindé. Eu num conhecia 
assim, o meu pai ou minha mãe ou avó chamando nois de Kanindé não, 
de jeito nenhum!”

Outras lembranças foram reinterpretadas, já que poderiam 
trazer algum sentido para uma descendência indígena. Nesse sentido, 
memórias das migrações rememoravam que seus antepassados vieram 
de lugares determinados; buscaram saber quem havia vivido nesses 
locais, em que possivelmente estiveram seus parentes das gerações an-
teriores. As narrativas sobre migrações foram fundamentais na adoção 
do etnônimo Kanindé, aliadas a outro componente importante para a 
construção da etnicidade: as pesquisas que resultaram na formação dos 
“dossiês”, conjuntos documentais guardados no Museu dos Kanindé, 
formados a partir de 1995. Sotero, explicitando suas associações, conta 
que eles foram

(...) fazendo pergunta nos encontros. Uma das primeiras 
pessoas que fizemos pergunta foi a um historiador. O que 
significava uma história Canindé? Porque nois era daqui 
do sertão do Canindé e tinha essa ligação com a Gameleira, 
que é um povo nosso que é do sertão do Canindé. E eu fui 
até que respondi pra ele, que essa pessoa foi o Dr. Pinheiro, 
aí eu fui e disse que eu conhecia Canindé. Canindé era 
como eu conhecia a cidade de São Francisco, que se chama 
Canindé; e segundo é o animal, o burro, o boi, o jumento, 



aquele bicho que é preto da barriga amarela, barriga assim 
quase branquicenta, nois chamava um jumento Canindé, um 
burro Canindé, um boi Canindé, porque ele tinha a barriga 
amarela, quase avermelhada e era preto, o lombo dele todo 
preto, o resto do corpo e a barriga branca. Aí eu conheci que 
era nossa palavra indígena. Depois dessa história alguns 
pesquisador, e desses que faz essas coisas com a gente, essas 
pesquisa que foi e disse que nois era Kanindé, Kanindé, eles 
chegaram a dizer que era com k e não com c, eu peguei aquilo 
na minha cabeça e espalhou aos quatro cantos que nois era 
uma família Kanindé (Cacique Sotero) (grifos meus).

Interpretam múltiplos referenciais temporais, simbólicos, espa-
ciais e identitários, que vão definir um pertencimento que vem atuando 
como um importante sinal diacrítico que os vinculará, também, a um 
passado e a uma trajetória histórica que remonta ao Principal Canindé, 
chefe dos Janduí. Sotero lembra das influências na definição do 
etnônimo:

(...) um foi o Dr. Pinheiro e outro foi um cara que nois tava 
fazendo magistério, e era um professor que acompanhou 
magistério naquele tempo. Ele era de São Paulo, me falou 
essa história tobém, que era uma atnia que ele tinha visto 
numa pesquisa que tinha feito, esse povo Canindé, e eu num 
sei como. Até que adepois teve aquela história dos primeiro 
cacique, num sei se foi o primeiro, sei que era um cacique 
que ele era, os... Um nomezinho assim... que ele era o cacique 
num sei o quê Canindé... E daí acabou que eu vim acredi-
tando assim na origem da gente, porque quando eu descobri 
que tinha a história de índio e vivia escondido, podia ter essa 
palavra também, índios Canindé, essa tribo Canindé, que 
não sabia da onde ela podia ser, e caiu, foi descoberto que era 
nois aqui no nordeste (grifo meu).

Em uma pesquisa feita por eles, em 1996, o Sr. Chico Silva, 81 
anos, morador de Negreiros, sertão de Canindé, os contou que “Quem 
chegou aqui primeiro foi o Major Simão Barbosa Cordeiro em 1725, 
São Pedro era dum tal de Cabral (se refere à fazenda São Pedro). Os ín-
dios Kanindé que habitavam aqui, saíram em 1626. E eles eram pretos 



da barriga branca, é por isso que se chama o animal preto da barriga 
branca de Canindé”126.

4.2 Categorias nativas e narrativas do “descobrimento”

“Descobrimento” (ou “descoberta”) é uma categoria usada em esca-
la temporal, que classifica o momento em que a população do sítio 
Fernandes assumiu a identificação indígena, em 1995. De sítio à aldeia 
Fernandes. A categoria demarca uma ruptura com outras identifica-
ções sociais (trabalhadores sindicalizados, agentes pastorais de CEB’s, 
comunidade rural camponesa etc.) para inaugurar uma identificação 
étnica (povo Kanindé), utilizada sempre como um discurso sobre a co-
letividade (“A gente começou a se descobrir”, “Da gente ser indígena”), 
o que denota que a “descoberta” é significada como uma escolha co-
letiva de parte do grupo familiar, que foi aos poucos se fortalecendo. 
Esta categoria é associada a dois episódios significados como importan-
tes narrativas sobre o início do movimento indígena: uma reunião em 
Maracanaú (1995), e o conflito com os trabalhadores rurais da fazenda 
Alegre (1996).

A “descoberta” é parte de um processo que adquiriu significa-
dos imediatos – a conquista da terra da Gia – e simbólicos, a construção 
social da etnicidade Kanindé. Com a participação de Cícero e Sotero 
na “2ª Assembleia dos povos indígenas no Ceará”, efetuou-se uma ar-
ticulação fundamental para o desencadeamento de uma mobilização 
indígena nascente. A conexão entre o “descobrimento” e estes dois fatos 
constitui importante “ponto de amarração” (Montenegro, 2003) para a 
compreensão da construção social da memória indígena. A partir desse 
momento, passaram a vivenciar um criativo processo de reelaboração 
cultural, alvo de intensas disputas simbólicas entre diferentes repre-
sentações sobre o passado e o modo de se organizar no presente, nas 
condutas individuais e coletivas, na relação com o Estado, no uso de 
objetos como sinais diacríticos, nas práticas religiosas e ritualísticas, 

126  Depoimento do Chico Silva, 81 anos, nascido e criado na localidade Gameleira, 
município do Canindé-Ceará. Em 10 de setembro de 1996.



só para citar alguns campos de tensão mais evidentes. Uma questão 
decisiva seria, cada vez mais, afirmar ou negar um projeto étnico que 
passava a ganhar sentido, se posicionando perante a ele. Neste mesmo 
momento, começaram a realizar reuniões e organizar pesquisas do-
cumentais, bibliográficas e orais que resultarão no colecionamento de 
importantes documentos sobre a trajetória dos Canindé do passado e 
da própria população da aldeia Fernandes.

4.2.1 A primeira “reunião indígena”

CARTA CONVITE – II ASSEMBLÉIA DOS POVOS 
INDÍGENAS DO CEARÁ. Pitaguary, Genipapo-Canidé, 
Kariri, Tapeba, Tabajara, Tremembé, Potiguara de Monte 
Nebo, Tremembé e outros. Queremos convidar vocês para se 
fazer presente na II Assembléia Indígena no dias 27 e 28 de 
Outubro deste ano de 95, na cidade de Maracanaú. Depois da 
bonita experiência que tivemos em Poranga, de onde falamos 
de nós mesmo e do profundo conhecimento que tivemos uns 
dos outros, das nossas histórias, de nosso medo, da nossa 
coragem e força, é que resolvemos novamente voltar a se 
encontrar e ver o que mudou. (...). Nossa Assembléia será na 
serra do Pitaguary, o lugar é muito bonito, tem muito de nós, 
é nossa terra, nosso chão 127.

A participação na 2ª assembleia dos povos indígenas do Ceará 
constitui, nas narrativas do “descobrimento”, uma importante refe-
rência simbólica e temporal para o início do processo de identificação 
como povo Kanindé128. Segundo Sotero, “A Maria Amélia mandou uma 
carta pra mim e o Ciço ir para uma reunião (...) queria que nois tivesse 
lá junto com eles (...)”. Ao chegarem lá, até então não sabiam do que se 

127  Carta Convite da II Assembleia dos Povos Indígenas do Ceará. 1995 (Acervo do 
Museu dos Kanindé).

128  Um importante registro etnográfico deste momento é o vídeo “II Assembléia 
Estadual dos Povos Indígenas do Ceará” (Produção: Top Vídeo, Maracanaú/CE). 
Disponível via: http://www.youtube.com/watch?v=KAjrUtzPtDo . Acessado em: 8 de 
junho de 2016.



tratava, então perceberam que “(...) era uma reunião de índio (...), eles 
falavam da história indígena, histórias de outras comunidades, até che-
gar na história dos Maracanaús (os Pitaguary)” (Cícero Pereira). Sotero 
é enfático em afirmar a importância, no despertar para uma nova iden-
tificação, do fato de terem tido contato com os relatos dos outros povos 
neste encontro, relacionando-os a “(...) uma história que nós tinha tom-
bém aqui na nossa comunidade”.

“Chegando lá nois se hospedemos no colégio, muita gente dife-
rente, de outras etnias” (Cícero Pereira). Uma das primeiras surpresas 
foi encontrarem “(...) uma parenta nossa, que era a d. Joana Cadete, 
minha tia, irmã do Chico Cadete, da família da gente”.

“Ela mora lá (...). Nós encontremos nossos familiar lá, aí a gente 
disse ‘olha, já tem gente da nossa famia morando aqui, né”. Além da 
identificação de parentes, os irmãos se reconheceram fortemente nas 
memórias compartilhadas nas conversas, em determinadas práticas 
sociais e nos modos de convivência e tratamento dos que participavam 
daquele momento. Aquele momento e a vivência efetuada no Encontro 
que despertou nos irmãos um olhar diferente para as lembranças que 
carregavam consigo, individuais e familiares. Após aquela experiência, 
não seriam mais os mesmos.

Segundo Sotero, “Aquele dia a gente teve a coragem de se decla-
rar como indígena. Lá mesmo contemos quem era nosso povo, quem 
era nossos avós e quem somos nois. Nois somos indígenas”. Através do 
compartilhamento dos sentidos apreendidos com os parentes do Sítio 
Fernandes, iniciaram uma mobilização política de caráter étnico que 
resultou na construção de pertencimentos e na atribuição de identifica-
ções até então inexistentes, redefinindo as bases para uma nova política 
da memória para a representação do passado.

Entre os assuntos que foram discutidos nos dois dias de encon-
tro, as questões relacionadas à saúde receberam destaque. A assembleia, 
que esperava aproximadamente 60 lideranças, ocorreu na “Serra do 
Pitaguary”, onde havia “um grande açude para tomar banho, casca-
tas, e muito de nossos troncos veios, uma grande mangueira que serviu 
para amarrar o nosso povo na escravidão, é o lugar sagrado, nela está 
os espíritos de muitos de nossos povo que queria liberdade” (Carta-
Convite). Foram dois dias intensos de trocas de experiências e, no final, 
se reuniram para “avaliar e fazer um relatório de como foi o encontro”. 



Encerraram a assembleia com um momento ritual “embaixo da man-
gueira sagrada”, onde fizeram suas “danças e orações” (Carta-convite).

“Tribo esquecida em Aratuba vai à reunião”. Sob este subtítulo, 
em 27 de outubro de 1995, o jornal O Povo retratou a participação dos 
Kanindé na 2ª assembléia indígena estadual. No espaço museológico, 
Sotero aponta para a parede: “Essa reportagem aqui foi a primeira reu-
nião que fiz, que eu recebi a carta e aí eu fui em Maracanaú e trouxe a 
história dessa reunião. Da história que nasceu o nosso grupo indígena”. 
Nosso primeiro contato com essa matéria ocorreu no próprio espaço do 
Museu dos Kanindé, pois a mesma se encontrava em destaque, pregada 
na parede. Ao apresentar os objetos, cacique Sotero sempre destacava 
a matéria como a “primeira história nossa”. “Nossa”, como povo indí-
gena; dele, em particular, como liderança deste processo. Em sua fala, 
se apropria da representação construída pelo jornal sobre a ida deles 
à assembleia estadual, e aquele recorte passa a ocupar um lugar sim-
bólico especial, destacado em meio aos objetos na parede principal do 
Museu. Atua como uma espécie de “registro de nascimento”, pois que 
de reconhecimento e, na apresentação que faz do Museu, está vincu-
lado à assembleia e ao início da mobilização indígena, materializando 
sentidos para esta narrativa do descobrimento. O fato, em especial, 
está contextualizado como parte importante do processo de organiza-
ção do movimento indígena no Ceará, marcando o momento em que 
os Kanindé a ele se integraram. À nível interno, tal acontecimento foi 
ressignificado quando foram-lhe atribuídos sentidos locais, atuando 
nas memórias sociais como uma espécie de narrativa fundadora da 
“descoberta”.

Seriam “cerca de 120 famílias de um grupo praticamente esque-
cido no mapa étnico do Estado”, representados por José Maria Pereira 
dos Santos, 52, e Cícero Pereira, 44 anos, irmãos, casados, agricultores 
e moradores do Sítio Fernandes129.

Quando retornaram para o Sítio Fernandes, os irmãos convo-
caram uma reunião. “Contemos a história pra comunidade. Ficaram 
todos ansiosos pra querer saber, quem ia querer se assumir também, 

129  Jornal Diário do Nordeste, dia 25 de outubro de 1995.



porque era uma novidade. Foi onde tudo começou” (Cícero Pereira). 
Naquele momento, lembra Sotero: 

(...) criamos coragem de falar a história indígena. (...) nós 
ouvimos a história dos outros e se lembramos da nossa. (...) 
Eu tinha lembrança dos meus pais e dos meus avôs, num 
podia falar que era índio. Fui contando pros daqui, que aqui 
tinha índio também, (...) foi espalhando, chamando aquelas 
pessoas e crescendo o movimento. 

Segundo Cícero, uns 

Receberam bem, outros assustados...ficavam duvidando, uns 
com um pé dentro e outro fora (...). Dissemos que nessa reu-
nião tinha muito índio. (...) que tavam lá pessoas da família 
da gente, tudo índios, então nós somos também. Comecemos 
a conversar, a discutir. Aí veio o problema da terra, da saúde, 
da educação.

A narrativa do descobrimento se confunde com a criação do 
Museu dos Kanindé. Descortina-se um horizonte mítico que cerca 
narrativas de origens, muitas vezes sob ares miraculosos, com o regis-
tro jornalístico sincrônico ao evento. Fato e prova documental. Além 
dos relatos orais, a reportagem e a carta-convite são documentos que 
permitem analisar, sob diferentes ângulos, a participação deles na as-
sembleia e como esta foi ressignificada nas narrativas construídas em 
suas auto-representações.

A partir disso, conta “Sinhô” Bernardo: “O pessoal foi come-
çando a entender, (...) em muitas reunião, estudando como era o índio”. 
Se, por um lado, a referência a esse encontro do movimento indíge-
na é forte nos relatos orais de Cícero e Sotero acerca da “descoberta”, 
também está bem difundido nas lembranças de outras pessoas, embora 
de forma menos enfática, enquanto associação à mobilização. “Sinhô” 
Bernardo, por exemplo, conta que “Começaram a descobrir mesmo 
quando o Cícero e o Sotero foram pra uma reunião em Fortaleza com a 
Maria Amélia e gente de outras áreas. Eles amostraram alguma coisa lá 
que os meninos pegaram que aqui também tinha, aí eles trouxeram de 
lá”. Entre essas coisas, “que aqui também tinha”, Cícero destaca que, na 



assembleia, “Começaram a contar o que faziam na pesca, na caça, con-
versava sobre o que acontecia nos matos. Eu digo: ‘é o que nois vive aqui 
na comunidade, nosso mesmo povo’”. Este processo de identificação 
que sentiram – com as memórias, com as pessoas, com as práticas – foi 
fundamental para a transformação subjetiva dos irmãos, para a per-
cepção e o sentido dado por eles à sua participação e como passariam a 
atuar dali para frente. Iniciava-se uma modificação nas identificações 
individuais de Sotero e Cícero – o que Barth (2000) denomina de uma 
escala micro para a análise dos processos étnicos – levando-nos a refle-
tir sobre a importância e a eficácia da ação dos indivíduos na história. 
“(...) uma posição privilegiada na cultura-tal-como-constituída pode 
ampliar as consequências da ação de um indivíduo” (Sahlins, 2008, p. 
133). Nesse sentido, podemos analisar a relação entre um fato (a parti-
cipação na assembleia) e um processo (a mobilização étnica Kanindé), 
o que Marshall Sahlins denomina de relação entre cultura e história
(2003), se referindo ao contexto havaiano do século XVIII.

34. Reportagem do jornal O Povo, dia 27 de outubro de 1995.

Esta viagem para a assembleia e o seu retorno para o Sítio 
Fernandes marcaram o início do deslocamento temporal em busca de 
histórias, memórias, fotos, documentos, objetos e relatos que susten-
tassem à pressentida indianidade, que os irmãos passaram a acreditar 



possuir. Com a formação dos “dossiês”, constituíram suas próprias fon-
tes, através da produção de um arquivo documental significativo, hoje 
parte importante do acervo do Museu e fonte de pesquisas de estudan-
tes da escola indígena, além de possuir vários itens referentes à questão 
indígena local e nacional, instâncias nas quais passaram a interagir.

A interação com os demais povos indígenas no Ceará foi 
fundamental para o processo de visibilização de suas demandas. A 
participação na assembleia indígena, o início da mobilização, o confli-
to com os trabalhadores da fazenda Alegre e a criação do Museu dos 
Kanindé, eventos ocorridos entre 1995 e 1996, estão intrinsecamente 
relacionados às narrativas de Sotero, a quem consideramos – utilizan-
do uma designação de Barth (2000) – um “empreendedor étnico” e um 
arquiteto da memória, ao se portar como um artífice desta história. Se 
a “descoberta” como povo indígena está vinculada, à nível estadual, 
à participação de Cícero e Sotero na assembleia estadual dos povos 
indígenas do Ceará de 1995, internamente esta diferenciação se rela-
ciona com o conflito com os trabalhadores rurais da fazenda Alegre, 
em 1996.

4.2.2 O conflito com os “sem-terra” do Alegre pela Gia

A área da Gia nois trabalhava muito tempo lá. Nossos tios, 
meus pais. Tinha um posseiro, que era da fazenda Alegre, 
o Nemézio Lima, que era acostumado a arrendar essa terra
em troca de forragens. Nois plantava o milho, o algodão, o 
feijão, colhia e deixava a forragem pro gado dele. A fazenda 
Alegre emendava com a Gia, tanto que a gente vivia sempre 
trabalhando. Começamos a ver que num tinha mais necessi-
dade de pagar a renda, porque era um território da gente. Aí 
começaram a pensar na desapropriação da fazenda Alegre. 
Aí esse pessoal, quando começou a se organizar, procuraram 
a gente pra ajudar, porque era uma área que ia ficar pra nois, 
se nois lutasse junto. O que aconteceu foi que nois sentemos 
aqui, conversemos e discutimos. O patrão de lá, tava inte-
ressado em vender a terra a eles. O governo compra, paga e 
vocês ficam lá (Cícero Pereira).



A série de eventos relacionados ao conflito entre os moradores 
do Sítio Fernandes e os trabalhadores rurais da fazenda Alegre, a partir 
de 1996, marcaram sobremaneira os Kanindé, no que se refere à sua 
associação como momento fundamental – um verdadeiro marco tem-
poral - para o início da mobilização étnica.

Tratou-se de uma querela na divisão da terra da Gia entre os 
moradores do Projeto de Assentamento Alegre, do Instituto Nacional 
de Colonização e Reforma Agrária (INCRA) (localizado entre os mu-
nicípios de Aratuba e Canindé) e o povo Kanindé, após a conquista 
da desapropriação da terra, resultante de uma mobilização conjun-
ta dos dois grupos. De ambos os lados em conflito, foram acionadas 
instâncias diferentes a partir das identificações sociais e étnicas ope-
radas pelos sujeitos em disputa. Foram envolvidos diretamente, além 
das duas populações, o INCRA, a FUNAI, o IBAMA, os Sindicatos de 
Trabalhadores Rurais de Aratuba e Canindé, a AMIT e a Igreja Católica.

Este fato foi parte simbólica importante na constituição de uma 
diferenciação relacional, não só com os assentados – também agriculto-
res rurais e sindicalizados, como eles e tantos outros grupos sociais da 
região – mas com uma determinada trajetória histórica e social vincula-
da a uma forma de identificação e de auto-reconhecimento relacionada 
com os processos políticos que os moradores do Sítio Fernandes viven-
ciavam desde a década de 1960, portanto, de classificação social, que 
remonta tanto aos embates sobre a representação do passado como às 
formas de mobilização e estratégias políticas no presente.

Muitos documentos guardados no acervo do Museu dos 
Kanindé são fragmentos que registram a visão indígena do processo 
que passaram a vivenciar. Este acervo foi sendo reunido por Sotero 
durante o conflito; além de ter atuado ativamente no processo, tornou-
se o arquivista do grupo. São atas de reuniões e encontros, listas com 
nomes de pessoas que participaram de ações específicas, cartas, con-
vites, escritos diversos, pequenos bilhetes etc. O período entre os anos 
de 1995 e 1997 foi um importante momento para a incorporação de 
documentos e produção de registros, como parte fundamental do pro-
cesso étnico. Para este mesmo período há também uma série de ofícios 
e cartas enviadas e recebidas entre as entidades e instâncias envolvidas. 
Estes documentos, juntos com os vários relatos orais que registramos, 
possibilitaram-nos uma análise conjunta dos fundos documentais (oral 



e escrito), adentrando na densidade etnográfica do vivenciado, ao mes-
mo tempo em que percebemos como estes fatos foram ressignificados 
na memória social, como são lembrados através da oralidade e indexa-
dos a sentidos vinculados a uma semântica indígena. Neste cruzamento 
analítico e interpretativo, analisaremos os processos vivenciados pelos 
Kanindé naquele momento, relacionando a diversidade de sujeitos em 
interação à projeção de diferentes identificações e memórias a se mobi-
lizar conforme os interesses em questão, motivados por um conflito na 
divisão de terras.

Nas memórias orais, os vários episódios se confundem, como 
resultado do trabalho que as memórias individuais e sociais produzem 
com as lembranças de suas experiências, altamente relacionadas com o 
momento presente de rememoração.

Para a compreensão do conflito, há de se entender o significado 
destas terras para os Kanindé. Gia e o Rajado são, historicamente, as 
duas principais terras utilizadas para o plantio da população da al-
deia Sítio Fernandes. No Rajado, a organização social e o parentesco 
fundamentam o modo de produzir, a divisão da terra e suas modifica-
ções ocorridas ao longo das gerações, inclusive os modos de partilha 
relacionados à herança. O sistema de trabalho na Gia é uma metáfora 
para compreender as relações entre terra, trabalho e produção agrí-
cola na região da serra da Aratuba (ou, para utilizar uma designação 
oriunda da tradição marxista, das relações entre trabalho e capital). 
As relações estabelecidas, a partir da terra da Gia, entre os trabalha-
dores rurais (indígenas ou não) e os proprietários simbolizam uma 
série de práticas vinculadas a um modo de produção baseado no pa-
gamento de renda – em suas diversas variações (pastagem, gêneros, 
porcentagem) – no trabalho “de alugado” (por dia de serviço) e na ex-
ploração da mão de obra dos agricultores. Estas relações de trabalho 
foram combatidas através dos processos de mobilização e organiza-
ção social empreendidos, principalmente, a partir da década de 1960, 
no qual os trabalhadores rurais brasileiros, cada vez mais, buscaram 
direitos sociais relacionados à terra para moradia e a melhores con-
dições de trabalho. A organização dos sindicatos de trabalhadores 
rurais será um momento importante no enfrentamento com os gran-
des latifundiários.



No Ceará, houve um intenso período de mobilização cam-
ponesa ao longo da década (de 1980), que iria se concretizar 
através de diversos processos de desapropriação de fazendas 
pelo INCRA. O apoio de setores da Igreja Católica, especifica-
mente aqueles organizados através das Comissões Pastorais 
da Terra (CPT’s) e da criação de Comunidades Eclesiais de 
Base (CEB’s), foi crucial, inclusive para a região que eu pes-
quisava, além de outras no estado (PALITOT, 2010). Assim, 
mobilização camponesa e ação pastoral convergiam entre 
si como projetos políticos associados em contraposição aos 
processos de modernização rural, implantados através de 
projetos agroindustriais a partir da década de 1970. Todavia, 
se a mobilização de “trabalhadores rurais”, como categoria 
política e coletiva, configurava-se historicamente no Ceará, 
ela se fortalecia ao mesmo tempo em que as demandas étnicas 
indígenas passavam a se constituir como uma possibilidade 
até então insuspeita (Valle, 2011, p. 50).

Nesta direção, a partir dos primeiros anos da década de 1980, 
processos de identificação étnica resultaram em mobilizações políticas 
diferenciadas dentre muitos dos grupos que haviam vivenciado uma 
organização social através do sindicalismo rural no Nordeste brasileiro, 
como entre os Tremembé e os povos da região de Crateús (Potiguara, 
Kalabaça, Tabajara, Tupinambá, Gavião, Kariri e Tubiba-tapuia), para 
citar exemplos no Ceará (Valle, 1993; Palitot, 2010) 130.

Com o início da mobilização para a desapropriação da fazenda 
Alegre por parte dos trabalhadores que residiam e trabalhavam na pro-
priedade, a população do Sítio Fernandes foi convidada a participar do 
processo, por volta de 1995. Uma das lembranças mais recorrentes sobre 
este momento inicial é o da criação de uma “caixinha”, feita para arre-
cadar recursos e que, em nosso ponto de vista, pode simbolizar a união 
das duas populações com o objetivo comum de lutar pela desapropria-
ção. Zé Maciel contou que os Kanindé “(...) pagavam 50 centavos” 131, e 

130  Sobre as clivagens e relações entre mobilizações étnicas e organização rural de 
camponeses, abordando etnograficamente as situações Tremembé, mas com uma boa 
contextualização sobre o campo indigenista cearense, ver: Valle, 2011.

131  Entrevista com José Constantino dos Santos, o Zé Maciel, 45 anos, caçador, reali-
zada por Alexandre Oliveira Gomes, em 15 de maio de 2011.



esses recursos eram utilizados, segundo Sotero, para “ir pra Fortaleza, 
ir pra Funaia ou pagar a passagem da pessoa”. A mobilização conjunta 
possuía sentidos diferentes que motivavam o envolvimento das partes, 
pois, como afirma Sotero “(...) Eles se ajuntaram com nois, nois lutando 
pela Gia e eles lutando pelo Alegre”. Entretanto, desde o início da mo-
bilização, já haviam fatos que desagradavam os Kanindé, o que levaria 
a um posterior rompimento da aliança. Segundo o Pajé Maciel,

Depois o Nemésio (o patrão, dono da fazenda Alegre) vai e 
vende a fazenda e num lembrava que tinha nois dentro. O 
INCRA comprou o Alegre. Aí o Alegre queria que os daqui 
que trabalhava na Gia, umas 16 pessoas, fosse ajudar eles a 
fazer cerca lá no Alegre. Deixa que a negrada daqui viram 
que não dava certo, aí o INCRA soube que tinha essa turma 
de índio aqui dentro.

Sotero conta que, com a desapropriação,

Aí nos fumo e veindiquemo que essa parte era nossa, dos 
nossos avós, bisavós, que trabalhava nela, e ela era nossa. 
Teve uma lutazinha com a fazenda Alegre, que tava conquis-
tando os sem-tetos, que nois chama os sem-terra, né, que se 
ajuntou mais nós os meninos do Alegre, e fizeram uma medi-
ção sem combinar com a gente. Nós se revoltemos dentro da 
história. Foi preciso vim o sindicato de Canindé, o sindicato 
de Aratuba, a comunidade aqui do Fernandes e o INCRA do 
Brasil. Foi aí que houve uma revolução (Cacique Sotero).

A identificação como povo indígena fundamentou uma 
reavaliação do passado coletivo e da própria relação com a terra, possi-
bilitando uma tomada de consciência acerca da exploração provinda do 
pagamento de várias formas de renda. Segundo Zé Maciel, 

Quando a gente descobriu que era indígena, descobriu que 
os donos daquela terra era nois, por aquela terra podia trazer 
muitas coisa boas. Portanto, lá é a raiz de tudo, foi onde nois 
descobrimos que pagava renda à toa, saía carradas de milho 
daqui pra Aratuba, pra quem num era dono. 



Os Kanindé baseavam seus argumentos na afirmação da con-
dição étnica para considerarem a terra da Gia como deles, já que seus 
antepassados vinham trabalhando nela há várias gerações. Para Sotero, 
“(...) quando nois descobriu nossa história indígena e conhecemos que 
os meus avôs e nossos pais trabalhavam lá, disse não, agora num é mais 
da fazenda Alegre não, e sim da comunidade dos Fernandes. E nois 
fomo lutar por ela”. Há uma íntima ligação entre a “descoberta” da con-
dição indígena e uma reinterpretação do estatuto da terra.

A categoria “descobrimento” abarca o processo de reinterpre-
tação que os Kanindé fazem de sua trajetória histórica enquanto grupo 
social, fundamental em sua afirmação como povo indígena. Através da 
luta pela Gia, “descobriram” o que já eram, mesmo sem afirmarem-se. 
Já eram, como sempre falam, assim como seus antepassados – as várias 
gerações que trabalharam pagando renda na Gia – índios; mas como 
não sabiam – ou preferiam esconder, lembremos das palavras do pai 
do cacique – não afirmavam isso abertamente. Com o “descobrimento” 
como povo indígena, modifica-se a compreensão que faziam acerca da 
propriedade fundiária da Gia, que possibilitará uma nova correlação 
de forças entre as partes envolvidas. Trabalhar nessa terra há várias ge-
rações vai significar, a partir da conscientização de que são um povo 
indígena, a justificativa do direito à sua posse.

Cada um dos grupos apontava as razões que legitimavam a rei-
vindicação pela terra. “Nois dizia que era nossa por causa dos nossos tios, 
nossos mais velhos, que trabalhavam na terra. Eles diziam que era desse 
fazendeiro que eles tomaram a posse, que era do Alegre (...)” (Cacique 
Sotero). Este foi um importante momento na redefinição, interna e ex-
terna, das disputas simbólicas e lutas de classificação na aldeia Sítio 
Fernandes e região. A mobilização dos Kanindé, que estava baseada em 
uma organização social como povo indígena, um caso de etnicização da 
política, foi fundamental para garantir a posse da terra da Gia, em um 
conflito que foi a primeira oportunidade em que relacionaram a iden-
tificação étnica à mobilização política. “A importância da Gia é tudo, 
porque foi donde nois comecemos a descobrir a origem da gente. A Gia 
é a raiz, tudo foi descoberto de lá. Aí foi que começou o movimento e 
a gente foi descobrindo que era o que nois somos hoje” (Zé Maciel). Só 
então os Kanindé estabeleceram contatos diretamente com a FUNAI. 
Antes disso, afirma Sotero, “Nois num tinha esse costume de tá ainda 



se comunicando com a Funaia”. Acionaram esta identificação e, conse-
quentemente, o órgão indigenista oficial, através do estabelecimento de 
uma rede de contatos dentre os quais a ação da AMIT, capitaneada pela 
indigenista Maria Amélia Leite, terá um importante papel mediador.

Diferentemente da maioria das mobilizações efetuadas por 
populações rurais da região – que se organizaram apoiados pe-
los Sindicatos de Trabalhadores Rurais de Aratuba e Canindé e pela 
paróquia de Aratuba - para transformarem as propriedades em que mo-
ravam e trabalhavam em Projetos de Assentamento (PA’s) – os Kanindé 
optaram por se organizar sob a bandeira da identificação indígena. Esta 
escolha permite adentrar, dentre outras, na relação que nos interessa: a 
dinâmica entre identificações étnicas e memória, em um processo ativo 
de reinterpretação do passado. Ao mesmo tempo, através da abertu-
ra do Museu dos Kanindé e da formação dos dossiês documentais, os 
Kanindé iniciavam um novo modo de auto-reconhecimento enquanto 
povo, redefinindo as redes de diálogo estabelecidas e formas de orga-
nização internas. Como afirmou, enfaticamente, Zé Maciel: “Nós num 
somos sem-terra, nois somos indígenas”.

Identificamos no acervo do Museu dos Kanindé o seguin-
te documento: “Vai para comunidade de Fernandes aus coidados do 
Henrique”:

Alegre 9-10-95. Nós da comunidade de alegre estamos lhes 
convidando para vir participar de reunião quinta-feira as 
5 horas da tarde. Porque nos tivemos uma reunião com os 
técnicos do INCRA eles pediram que nos fizesse uma reu-
nião com as famílias enteresse morra no imóvel nos achamos 
por bem convidar vocês. Caso vocês interece morra no imó-
vel. Porque seita feira eles vem fazer o casdratamento das 
famílias trazendo todos documentos da família. Agradece a 
prezencia de todos. 132

O bilhete trata do processo de cadastramento das famílias que 
morariam no assentamento Alegre, que estava muito provavelmente 

132  Bilhete dos moradores do Jucazeiro para Cícero. 29 de novembro de 2006. Acervo 
do Museu dos Kanindé.



em processo de negociação com o INCRA. Foi justamente numa des-
sas reuniões dos grupos na fazenda Alegre, muito rememorada pelos 
Kanindé, que a aliança foi rompida de vez. Zé Maciel relata que, duran-
te a mobilização pela desapropriação:

Nois ia pra lá às vezes e num tinha oportunidade de falar. Um 
dia nois fomos. Rapaz, hoje nois vamos quinze pessoas pra 
reunião no Alegre, tudo de jumento. Um magote de jumento 
faz uma zuada medonha, quinze jumento. Chegando lá, 
amarramos os jumento no balcão que tinha debaixo do 
juazeiro. Quando nois pisa na sala da reunião, eles falaram 
que era pra falar quando chegasse a vez. Começou a reu-
nião, só eles. Quando a gente ia falar, diziam: ‘só quando 
chegar sua vez’. Muito bem. E a reunião ficando tarde, tarde, 
e num tinha vez pra nois dizer nada. Os jumentos naquela 
zuada medonha. Aí incomodou tanto que eles mandaram a 
gente tirar os jumentos de lá. Aí, a gente foi falar uns quatro 
duma vez: ‘Rapaz, como nois num tem vez e vocês tão que-
rendo alguma coisa contra nois. Vamos embora e o negócio 
d’agora em diante vai ser feio!’ Aí saímos todo mundo e voe-
mos em cima dos jumento e viemos embora! Aí o pau torou! 
Foi daí pra cá que começou nossa coisa contra os sem-terra.

Um dos episódios mais marcantes nas memórias sociais dos 
Kanindé nesse processo foi o que muitos denominam de “broca na 
Gia”. “Brocar é derrubar os matos, cortar com a foice, pra poder quei-
mar e plantar a roça” (Cícero Pereira). Entretanto, a broca aqui tratada 
adquiriu um significado diferente no conflito entre os Kanindé e os 
“sem-terra do Alegre”, porque, nesse caso, representava tomar a posse 
da terra disputada.

Após a desapropriação da fazenda Alegre e a divergência na 
divisão das terras entre os outrora aliados, os assentados iniciaram a 
derrubada de uma mata na área da Gia que os Kanindé consideravam 
sua. “Nós fumo e botemo um de cima pra baixo e eles botaram um de 
baixo pra cima. Até que onde eles botaram, nós paremos” (Zé Maciel). 
Foram desmatadas duas grandes áreas, uma em direção à outra, de 10 
hectares, aproximadamente. Zé Maciel conta que, normalmente, os 
Kanindé “(...) trabalhavam na parte de cima” e os assentados “(...) na 



parte do plano, embaixo”, já que esta porção de terra se localiza, como 
maior parte do território habitado por eles, em uma “quebrada”.

A partir deste episódio, várias instâncias foram acionadas para 
mediar uma resolução pacífica para o caso. Iniciou-se o processo de 
reconhecimento étnico dos Kanindé, por parte da FUNAI. Com a não 
definição da área demarcada e/ou declarada indígena pelo órgão, a pró-
pria delimitação da área do assentamento não poderia ser feita pelo 
INCRA. Com algumas variações, a versão de Zé Maciel corresponde ao 
que mais marcou os Kanindé na realização da grande broca, segundo 
relatos orais de vários indígenas. Contam que, num dos dias em que o 
grupo trabalhava, os assentados, em cima de um monte,

Vieram pastorar nois. A gente só ia parar quando se encon-
trasse que num desse pra brocar de um pro outro. O que eles 
fizeram, botaram imposição e quiseram entrar em conflito. 
Vieram pastorar nois, uma quantidade de dez armados de 
espingarda e vieram enfrentar nois. Pensaram que nois era 
só um pouquinho e justamente se fosse pra matar nois eles 
tinham matado um bocado, mas como eles viram que eles 
era pouco e nois tinha 42 homens nessa broca, aí eles teve 
medo. Tava até o seu Joãzinho lá de Almofala e o Chico 
num-sei-de-quê, o resto era tudo daqui. Os dois era de fora e 
quarenta daqui (Zé Maciel).

A participação das numerosas famílias do pajé Maciel, do caci-
que Sotero e do núcleo dos Lourenço foi fundamental. Consideramos 
que este episódio fortaleceu as relações de reciprocidade que já vinham 
sendo viabilizadas pela AMIT, entre Os Kanindé e os Tremembé de 
Almofala, já que a participação do Cacique João Venança e de outros 
Tremembé nos episódios até hoje é muito lembrada pelos Kanindé. 
Além de sua presença física, ainda traziam o seu Torém, fundamental 
nas disputas simbólicas em questão.

Além dessa mobilização efetiva de dezenas de homens – um 
verdadeiro exército – a articulação em diversas outras instâncias ins-
titucionais possibilitou o envolvimento de outros atores e grupos 
sociais externos na questão. Reuniões entre os dois grupos e órgãos 



governamentais responsáveis foram realizadas para tentar solucionar o 
caso133. Enquanto isso, Maria Amélia Leite, através da Amit, encarrega-
va-se de contatar a FUNAI, para que intercedesse a favor dos Kanindé 
que, naquele momento, ainda não eram reconhecidos pelo órgão como 
povo indígena.

Foi apenas a partir desse episódio, que beirou um conflito de 
proporções mais graves, que ocorreu uma intervenção mais efetiva da 
FUNAI, do INCRA e do IBAMA na questão, com a presença de técni-
cos destes órgãos para participarem das negociações entre as partes134. 
Por conta da “broca” feita pelos Kanindé, os assentados os denuncia-
ram ao IBAMA, que enviou técnicos a Aratuba. Como o maciço de 
Baturité é uma Área de Preservação Ambiental, qualquer intervenção 

133  Dentre estas reuniões, destacamos algumas, cujo significado foi ressaltado em 
diferentes relatos orais. A realizada no dia 29 de agosto de 1996, para discutir o 
“problema existente entre assentamentos do Alegre e Fernandes”, que contou com a 
presença do INCRA, STR’s de Aratuba e Canindé, FUNAI (representado por Marcos 
Clemente da Silva), Igreja Católica (representada pelo padre Moacir Cordeiro) e as 
partes envolvidas. Nesse encontro, definiu-se uma comissão para buscar uma solução 
para o caso (Ata da reunião realizada entre trabalhadores, técnicos do INCRA e padre 
Moacir Cordeiro Leite, em 29.08.96. Mitra Arquidiocesana de Fortaleza. Paróquia de 
São Francisco de Paula. Aratuba-Ceará. Arquivo do Museu dos Kanindé). No dia 12 
de setembro de 1996 voltaram a encontrar-se, as mesmas entidades e partes envolvidas 
e, no dia 19 de setembro, reuniram-se na área da Gia em que haviam sido feitas as 
“brocas”, “dois desmatamentos, com corte raso, na parte Norte da área do assenta-
mento”, que situam-se a barlavento de Aratuba, “estimados em aproximadamente 10 
ha cada” (Relatório de visita técnica aos projetos de assentamento Touros e Alegre, 
do Incra (Antônio Edinardo Soares de Sena e Francisco José Arruda Canuto). Incra 
– Supes-CE, Ditec-Nuflor. 24 de setembro de 1996. Acervo do Museu dos Kanindé).

134  Entre os dias 18 a 20 de setembro de 1996, Marco Aurélio Cândido da Silva, 
técnico do INCRA, esteve na área disputada, com o objetivo de “Moderar acordo con-
ciliatório, entre os assentados do P.A. Alegre e Comunidade dos Fernandes”, segundo 
o seu “Relatório de viagem”, motivada pela ocupação indevida de uma área do citado
P.A.” Participou de uma reunião, junto aos representantes do IBAMA, FUNAI, 
STR’s de Aratuba e Canindé, além das partes envolvidas. Em tal oportunidade, “O 
representante da Funai-Administrador da Funai na região Nordeste, foi categórico 
ao afirmar que a comunidade dos Fernandes, oficialmente, não são remanescentes 
de povos indígenas, merecendo portanto um estudo antropológico para confirmar 
tal hipótese. Como toda a argumentação da comunidade dos Fernandes fica baseada 
nessa hipótese, amenizou os ânimos e com isso facilitou para chegarmos ao acordo” 
(Relatório de viagem. 11 de novembro de 1996. Incra, Superintendência Regional do 
Ceará, Divisão de assentamento).



deveria ser comunicada ao órgão com antecedência. Técnicos estiveram 
na região, se reunindo com indígensas e assentados.

Um dos resultados dessas reuniões foi o estabelecimento de um 
acordo entre as partes com o objetivo de “cercar a área de terra, pra nós 
passar um arame” (Cícero Pereira). De Almofala vieram dezesseis rolos 
de arame, doados pelos Tremembé. Segundo tal acordo, os Kanindé 
se comprometeriam a “botar seis famílias pro Alegre, que nem fosse o 
Alegre entrando na Gia”. Tal acordo não foi cumprido pelos Kanindé 
desde o início135 e, segundo os próprios, foi uma estratégia para garan-
tir, naquele momento, a posse da terra disputada. Segundo Cícero, 

Nem nois quer ir pro sertão nem o sertão quer vir pra cá, 
nois tamo acostumado aqui, com nossa temperatura com 
frio daqui, e sertão tá acostumado com a quentura lá. Nois 
pode ir pra lá pra passar um dia, fazer uma plantação, uma 
coisa, mas morar lá, não. Aí nois se juntemos e cerquemos. 
Foi muié, homem, cercar lá.

Nesse momento, os Kanindé realizavam as várias pesquisas 
orais com os mais velhos da família, representativas da íntima liga-
ção entre mobilização política, memória e processos de identificação 
étnica. Segundo Sotero, desde que iniciaram esta luta, “(...) nós fomo 
contando a história, conversando com os mais velho a história de nos-
so avós”. Existe no acervo documental do Museu dos Kanindé uma 
longa listagem com nomes dos mais antigos que foram identificados. 
Nos primeiros anos de mobilização, os Kanindé vivenciaram um 

135  No dia 1º- de outubro de 1996, na sede da associação do assentamento Alegre, se 
reuniram a comunidade dos Fernandes e do assentamento, na presença de represen-
tantes dos STR’s de Aratuba e Canindé e do INCRA, para a assinatura de um Termo 
de Compromisso, que estabelecia o “cadastramento de nove famílias pertencentes à 
Comunidade Fernandes”, que deveriam ocupar a “localidade denominada ‘Buraco da 
Gia’ pertencente ao imóvel Alegre e perfazendo uma área total de 265 ha., responsabi-
lizando-se pelo pagamento da mesma junto ao Incra. As famílias comprometiam-se a 
explorar a área “de forma a não causar danos ao meio ambiente responsabilizando-se 
perante ao Incra e o Ibama pelo uso indevido da mesma”. As duas populações compro-
metiam-se a “respeitar a demarcação dos limites efetuada pelo Incra” e “desenvolver 
uma convivência pacífica e solidária de forma a favorecer o desenvolvimento de todo 
o assentamento” (Termo de compromisso. 1º- de outubro de 1996. Acervo do Museu
dos Kanindé). 



período intenso de reinterpretação do passado coletivo, no qual memó-
rias sociais foram acessadas, revisitadas e rearticuladas junto às novas 
experiências que passaram a vivenciar nas interações com o movimen-
to indígena e com outros órgãos do Estado, a partir de uma nova forma 
de mobilização. Esse era o momento em que empreendiam a disputa 
pela posse da Gia e coletavam os materiais que formariam os chama-
dos “dossiês”, documentos variados que consideramos intimamente 
associados aos processos de reelaboração cultural e reinterpretação da 
história.

4.3 Narrativas sobre si e a construção social da memória 
Kanindé

“É tal a força da solidariedade das épocas que os laços de 
inteligibilidade entre elas se tecem em dois sentidos” (Bloch, 
1970, p. 42).

Os Kanindé denominam o acervo arquivístico e documental que foi 
sendo armazenado no Museu dos Kanindé de “dossiês”, principalmente 
duas grandes pastas de documentos e estudos, coleção que fundamenta 
a historicidade dos Kanindé e, consequentemente, fortalece sua reivin-
dicação de reconhecimento como um povo indígena que possui uma 
longa trajetória. “Esse lado é a história das apostilas, o dossiê (...) a gente 
vai selecionar a história, temos uma história também das terras da gen-
te, do começo de que foi dos antigos” (Cacique Sotero). Os documentos 
estão acondicionados em pastas e envelopes plásticos individuais. São 
estatutos, ofícios, textos, livretos, bilhetes, cartas, desenhos, recortes, 
jornais, emails, fotos etc.; separados, classificados e disponíveis para a 
pesquisa de estudantes e professores indígenas.

Percebemos uma estreita relação entre a formação deste acervo 
e o momento em que ele foi organizado. A sesmaria de 1734 e a escri-
tura da terra de 1884 entraram no Museu dos Kanindé em 1996 e 1997, 
respectivamente, momento fundamental nas lutas políticas e disputas 
de classificações sociais que vivenciavam, na qual relacionamos a coleta 
e a produção de documentos (formação de arquivo) aos processos de 
mobilização étnica vivenciados.



A diversidade de registros permite-nos traçar uma abordagem 
em média escala (Barth, 2000) dos primeiros anos da mobilização. 
Permite acompanhar o diálogo com o Estado, com as entidades e ór-
gãos, com outros povos etc. Possibilita traçar uma rede de intersecções 
e interações entre atores e grupos sociais diversos a partir da análi-
se da produção social do registro/evidência/fonte, enunciadas para 
estabelecermos a contextualização de onde germinaram as ressigni-
ficações da memória, objetos e patrimônios no Museu dos Kanindé. 
Reapropriações de vários tipos ocorreram com a musealização, como 
parte do processo de rearticulação de referenciais lembrados, herda-
dos e vividos, de um patrimônio compartilhado entre um grupo de 
parentesco cujo bem maior é a terra onde habitaram seus ancestrais e 
hoje vivem.

Se a oralidade logo despontou no horizonte das ressignificações 
no processo de identificação dos Kanindé, estas memórias individuais 
e coletivas contaram com um importante reforço: os documentos que 
foram sendo coletados, incorporados ao seu panteão como acervo e 
representação apropriada. Foram reunidos estudos e fontes históricas 
sobre os Canindé do passado, documentos cruciais para a identificação 
de um presente articulado a um passado indígena.

A referência ao chefe Canindé é inserida após a adoção do 
etnônimo, reiterada de forma esparsa entre as gerações de lideran-
ças mais antigas, e enfatizada entre os professores indígenas, que são 
lideranças bem mais jovens que assisitiram ainda crianças as primei-
ras mobilizações por reconhecimento. A apropriação da história da 
trajetória do povo Canindé como passado indígena ocorre em meio 
às pesquisas empreendidas na busca de dados e informações com as 
quais e a partir das quais erigiram novas memórias e/ou renovados 
modos de lembrar. Nesse processo, serão fundamentais as interações 
com a AMIT e com pesquisadores. A construção destes registros faz 
parte da mobilização interna em meio aos questionamentos sobre a 
legitimidade de serem indígenas. Os Kanindé produziram uma série 
de estratégias para o reconhecimento e construíram uma eficiente po-
lítica da memória, que fundamenta a revisão de um passado do qual 
provêm sentidos possíveis para as transformações nas identificações 
sociais em construção.



4.3.1 Secas, migração e a história de Manoel Damião

Algumas narrativas conectadas que vêm sendo articuladas sobre o pas-
sado dos Kanindé relacionam memórias orais familiares, as secas de 
1877 e 1915 e a história de Manoel Damião. Sotero conta que ele

(...) é o pai do meu avô. Baixinho, carona véia coizada, com 
a venta deste tamanho e os peizão desta grossura. Ele veio 
de Mombaça, de Mombaça foi pra Quixadá e de Quixadá ele 
veio morar na Cumbuca, que é um rio que tem ali perto de 
Aratuba. Ele veio pra aqui e dali ele veio morrer aqui nos 
Fernandes, no pé da serra (aldeia Balança), que já é terra 
indígena.

Em seu relato, Sotero dá atenção especial aos traços físicos e 
fenotípicos do seu bisavô (rosto, nariz, pés) e à sua trajetória migratória. 
Segundo a irmã do cacique, d. Maria Porfírio,

Daqui da minha parte dos meus avós, o meu bisavô dizia que 
era filho de uma índia. Era Manoel Damião. Minha vó con-
tava e eu conheci ele (...). O nome dela, da mulher, primeira 
esposa dele, que ele foi casado duas vezes, era Fiorina, e a 
minha vó se chamava Carolina, a índia, a primeira mulher 
dele136. 

Seja mulher ou mãe, a vulgata da avó, a índia Carolina, pega 
como “coisa da mata”, faz-se presente enquanto tradição oral do nú-
cleo familiar de Sotero, Cícero e dona Maria Porfírio, três dos filhos de 
Lafayete Francisco dos Santos. Isso se evidencia, por exemplo, quando 
“Sinhô” Bernardo lhes atribui a memória desta narrativa da trajetória 
dos antepassados. “Essa história aí, os meninos, o Cícero e o Sotero, 
quando eles foram na reunião em Fortaleza, foram descobrindo que foi 
pegado essas história mesmo. (...) Porque essas histórias foram pegado 

136  Entrevista com Maria Tereza dos Santos, Maria Porfírio, 69 anos, realizada por 
Alexandre Oliveira Gomes, em 14 de junho de 2011.



agora depois que foi começado” 137. “Sinhô” associa o momento em que 
passam a narrar aquela migração como história coletiva, à identifica-
ção como indígenas, mas também enquanto memória familiar, quando 
afirma que “(...) os meninos tem histórias dos pais, o Lafaiete, aque-
la história que sempre a gente ouve. Ele às vezes dizia: ‘você é índio 
mesmo’”

Esta trajetória para o passado Kanindé que remonta a Manoel 
Damião foi bastante ressaltada nas diversas representações construí-
das através da imprensa, nos documentos do Museu, na oralidade e no 
significado atribuído aos próprios objetos. Essa narrativa, contada em 
primeira pessoa, se erige sob o signo da reinterpretação das memórias 
de acordo com os novos referenciais para uma narração do passado 
como aspectos fundamentais no processo de reorganização de diferen-
ças. Sotero é enfático, se referindo ao trajeto de seus ancestrais: “Até 
onde eu conheço, foi de Mombaça, Quixeramobim, Banabuiú, Quixadá 
e Aratuba, do meu conhecimento é até aqui”.

Uma referência bastante enfatizada por Sotero é uma passagem 
por Quixeramobim. “O Chico Cadete morreu com quase 90 anos em 
Quixeramobim. Ele nasceu aqui, a família dele era toda daqui, mas ele 
morreu em Quixeramobim”. Chico Cadete é irmão de Joana Cadete, 
a parente que encontraram na assembleia de 1995, em Maracanaú, 
vivendo entre os Pitaguary. Segundo Cícero, ele “(...) morou aqui nos 
Fernandes e no Quebra-Faca, quando era menino. Aí depois saiu da-
qui e foi ficar lá. Saiu por aqui por esse sertão todinho até chegar no 
Quixadá. Ela tem na base de uns quase noventa anos”.

Os vários núcleos familiares, com suas distintas trajetórias, 
possuem lembranças e narrativas que confluem neste amálgama entre 
passado e presente, necessário à constituição social da memória. Deste 
modo, a vulgata da “avó pega a dente de cachorro” estará presente 
também na tradição oral dos Soares. Segundo d. Tereza Soares, “(...) 
a mãe do meu pai era índia, vinda lá dos Cambobô parece, esse lado 
pra cima de Canindé. Eu acredito que ela era mesmo, porque ela era 
parecida uma índia, eu ainda a conheci. Era uns cabelo liso, uma véiona 

137  Entrevista com Francisco Bernardo da Silva (“Sinhô”), 71 anos, realizada por 
Alexandre Oliveira Gomes, em 17 de abril de 2011. 



comprida” 138. Ao remontarem aos velhos, muitas vezes os Kanindé en-
fatizam os traços físicos, relacionando-os à indianidade. Dona Tereza 
Soares lembra que seu pai, Luís Soares, 

(...) contava que tinham pegado a avó dele nos mato pra vim 
pra casa. Disse que veio amarrada, aí botaram ela em casa, 
ainda quis fugir e pegaram ela de novo. Trancaram dentro 
de um quarto pra ela não sair, passou uns 15 dias pra poder 
se acostumar em casa. Mas ela vivia nos mato.

Histórias de medo, “história assombrada”, associadas ao ocul-
tamento da condição indígena no âmbito doméstico-familiar. 

Eu só tenho lembrança mesmo do pai do meu avô e do pai da 
minha avó, que ela já dizia que ele era índio. Eu já cheguei a 
conversar com ele. A minha mãe é que sempre chamava nois 
de índio e a vovó contava muita história indígena, mas tudo 
história assombrada” (Cacique Sotero). 

Ao interpretar a atitude dos pais e avós como uma estratégia 
para a sobrevivência, na medida em que a perseguição é sempre ressal-
tada, os Kanindé significam uma continuidade para sua indianidade 
que, mesmo escondida sob o véu do espaço doméstico, era compar-
tilhada enquanto segredo de família, patrimônio transformado em 
herança pela rememoração familiar.

Dizia que ninguém podia conversar sobre índio, porque o 
homem branco já vivia escutando, porque era pra eles aca-
barem com a gente, matar a gente. Eles sempre conversavam 
coisas ocultas com a gente. Quando eles diziam isso, a gente 
num podia falar tobém. As lembranças que eu tinha eram 
desse jeito, os meus avós já falavam em índio. O meu bisavô 
já falava em índio, mas não que a gente fosse tão conhecido 
na história indígena (Cacique Sotero) (grifo meu).

138  Entrevista com dona Tereza da Silva Santos, a Tereza Soares, 62 anos, realizada 
por Alexandre Oliveira Gomes, em 14 de abril de 2011.



Se, por um lado, as perseguições motivaram a não identificação, 
como uma estratégia de sobrevivência, por outro, estas “coisas ocul-
tas”, de memórias silenciadas e “histórias assombradas” (Pollack, 1989), 
resistiram no espaço doméstico, e serão importantes referências rear-
ticuladas para a afirmação étnica. Além das perseguições, destacam-se 
na oralidade, fortemente relacionadas às migrações, os relatos sobre as 
secas do fim do século XIX e de 1915. “A gente conhecia o sofrimento 
dos índios atrás de água quando havia seca. Isso é uma verdade, que 
ainda hoje gostamos muito de tá nessas quebradas” (Cacique Sotero). 
Essas secas foram mais um motivo para deslocamentos forçados de po-
pulações indígenas. A água tornou-se, nas narrativas dos Kanindé, um 
importante bem a ser buscado e uma motivação para novos proces-
sos de deslocamento territorial. Talvez por conta disso, a presença de 
“olhos d’água” (nascentes) também é constante, seja nos documentos 
(olho d’água do Xoay, na sesmaria), no presente (como o do Tavares, 
onde buscavam água, historicamente) ou na oralidade, como no relato 
a seguir:

Já ouvi deles, do meu bisavô, por donde eles tinha passado. 
Quando ele veio, passou um dia morando bem pertinho do 
Fernandes, que hoje é Fernandes, nós chama Cumbuca. Lá 
tem um oio d’água que nunca secou, um riacho que é cor-
rendo direto. Esse tempo aí passou. Aí ele veio morar na 
minha vó, que já morreu. Aí, da vovó foi que ele também 
morreu, que é o Manoel Damião. Ele é o pai da minha vó 
(Cacique Sotero) (grifo meu).

Seja Manoel Damião o pai do seu avô ou da avó, e a índia 
Carolina, a sua mulher ou mãe, as narrativas e suas variações entrela-
çam seca, migração e a identificação com um antepassado indígena. De 
modo semelhante, mas percebido como tradição oral fortemente difun-
dida, é a identificação de ancestrais comuns que unificam a parentela 
que, sob as clivagens distintas em relação à etnicidade, diferentemente 
interpretam a ligação com os três irmãos Francisco dos Santos. Se em 
1874 eles estavam comprando a terra que atualmente forma a aldeia 
Sítio Fernandes, provavelmente devem ter enfrentado a seca de 1877 já 
no local. Não possuímos referências acerca desse enfrentamento, en-
tretanto, o modo como a seca está fortemente presente nas memórias 



sociais dos Kanindé pode ser um indício para atentarmos o quanto 
pode ter marcado as gerações anteriores.

Por outro lado, Sotero narra uma longa migração que ouvia 
dos seus antigos, do sertão para a serra. Entre outros interlocutores, a 
migração ramifica-se em várias direções, acompanhando os caminhos 
e andanças, entre a serra e o sertão, feitas pelos antepassados dos di-
ferentes núcleos familiares que foram se reunindo no Sítio Fernandes 
para formar o povo Kanindé, a partir de um estabelecimento inicial 
na época da compra das terras (1874). Estas narrativas expressam 
outras trajetórias históricas, anteriores, posteriores, paralelas e identi-
ficáveis pela existência de memórias familiares distintas da narrativa 
de Sotero.

No entrecruzamento das histórias dos vários núcleos familia-
res está uma importante via de acesso para interpretar as construções 
sociais destas narrativas como parte do processo de identificação in-
dígena. Conta-se que os Bernardo, por exemplo, são provenientes da 
região da Gameleira, nas proximidades da serra do Pindá, sertão de 
Canindé. Segundo Sotero, lá:

É a serra da Gameleira, principalmente lá tem história, por-
que lá tem olho d’água que dizem que era os índios que fazia. 
E eu num sei se isso tudo acontecia. História tem, que tinha 
essa tribo de índio em cima da serra da Gameleira é do meu 
conhecimento, dos meus anos, nois conhece mesmo, nois 
com nois é de meu tempo pra cá, 60 e tantos anos. Embora 
tenha as história que já existia dos anos para trás desse povo 
(Cacique Sotero) (grifos meus).

O início da relação entre as populações das localidades da 
Gameleira e do Sítio Fernandes não é preciso. A serra do Pindá é uma 
forte referência para a presença indígena. As duas aldeias mantêm rela-
ções intensas de reciprocidade há várias gerações, constituindo-se hoje 
como um só povo. 

Meu irmão, é uma misturada danada que eu num sei te 
explicar não, mas foi uma mistura que houve numa seca, que 
houve esse desmantelo, que é esse espalhamento. Uma parte 
da Gameleira e outra parte dos Fernandes. Agora eu num 



sei dizer da onde foi que se espalhou e nem como foi que se 
espalhou (Cacique Sotero).

Há uma associação do núcleo familiar dos Bernardo à 
Gameleira, e as primeiras uniões matrimoniais remontam ao casa-
mento de Aprígio Bernardo da Silva e Joana Francisco dos Santos, que 
ocorreu após 1915. Sua irmã, Colarina Bernardo da Silva, casou-se 
com um irmão de Joana, Francisco Joaquim, também filho de Joaquim 
Francisco dos Santos. Deste modo, com essa troca de irmãs, selava-se a 
aliança não mais desfeita entre as duas famílias, Francisco e Bernardo, 
reforçada ao longo das gerações posteriores.

Um simples exame documental põe em questão a anterioridade 
da chegada dos irmãos Francisco dos Santos no Sítio Fernandes, pois, de 
acordo com o documento de compra da terra, em 1874, eles já estavam 
na serra da Aratuba. Segundo Sotero: “(...) quando chegou esse grupo 
em Aratuba, foi uma parte pra Gameleira e ficou outra nos Fernandes. 
Eu num sei se nois viemos da Gameleira, porque meus pais não vieram 
da Gameleira, foi o pai do meu pai”. Sotero fala de seu avô por parte de 
pai, e admite a possibilidade da confluência de várias trajetórias para a 
chegada no Sítio Fernandes. “Se essa turma que eu tô falando, o pai da 
avó, eu sei que ele veio por cima, porque nós estamos aqui e a cidade 
está acima de nois. Eu num sei qual foi que veio por baixo, que saiu do 
Canindé. Isso é de muito tempo, eu conheço a história desde 1915 pra 
cá, que eles contavam. Eu tenho uns tios que é de 15” (Cacique Sotero) 
(grifos meus). Nesta fala, o cacique exibe a sapiência acerca de, no míni-
mo, duas rotas migratórias para os grupos que hoje estão no atual local 
de morada, uma “por cima”, pela serra, e outra “por baixo”, pelo sertão.

4.3.2 Escrituras (1874 e 1884) e oralidade

Hoje tá diferente, hoje nois num diz que fulano é herdeiro, 
não. Hoje tá a coisa mudando. A terra daqui, depois que os 
herdeiro vei lá do começo morreu, ainda tá no nome dele, 
que é Joaquim Francisco dos Santos. Nos documento véi, 
que tá com mais de cem anos, o nome ainda é o dele. Nunca 
foi feito inventário, não. Tá com mais de cem anos, uns 



duzentos anos que ele morreu, e ainda é o nome dele, por-
que veio passando dessas épocas pra cá. (...) Foi mudando 
quando a gente começou a assinar a história indígena. 
Não ficou mais naquele sentido que era fulano, que era o 
herdeiro véi, né. Porque naquele tempo atrás, tinha essa 
família que eu morava, os meus tios, eram um dos herdeiros 
daqui. Tinha a família do tio Aprízio, que era os herdeiros, 
família do finado Manoel Joaquim, herdeiro, família das 
Franciscas, que era quatro moça velha que num casaram, 
que era lá dos herdeiros vei antigos atrás, e as famílias dos 
Francisco. Por isso que todo esse povo aqui é Francisco e 
Bernardo... mas é uma mistura, vai se misturando (“Sinhô” 
Bernardo) (grifo meu).

A escritura da terra dos Fernandes é um importante referencial 
simbólico e temporal para os Kanindé, que documenta sua trajetória 
coletiva e um processo de fixação que remonta ao último quartel do sé-
culo XIX. O documento adquire significados variados, de acordo com 
as diferentes pessoas e grupos, mas todos a ele se referem constante-
mente, seja para comprovar a antiguidade de ocupação da “quebrada de 
plantar dos Fernandes”, seja para estabelecer uma relação genealógica: 
os três compradores são seus avós e bisavós, os três irmãos “Francisco 
dos Santos”, João, Raymundo e Joaquim, os ancestrais comuns dos 
Kanindé. Os seus descendentes formam parte da população da aldeia 
Fernandes, junto aos Bernardo da Gameleira e outros núcleos “encosta-
dos”, cujas principais famílias são Soares, Barroso, Lourenço, Pequeno 
e Correia. “Sinhô” fornece elementos para a compreensão da forma-
ção social dos Kanindé a partir da junção de alguns núcleos familiares 
distintos no Sítio Fernandes, em torno dos Francisco e dos Bernardo, 
quando conta que essas duas famílias “(...) são as mais avistadas que 
tem aqui”, no entanto, “tem as outras que é encostada”.

Segundo d. Maria do Carmo, à época da pesquisa uma das 
mais idosas indígenas, a família em que ela nasceu, “toda de Francisco”, 
era uma das mais numerosas e antigas, composta de muitos irmãos, 
“(...) era na base de uns dez, doze. Era Maria, Chiquinha, Raimunda, 
Antônia, Antônia de novo, Estér, Rita, Paula, José, ainda tem quatro, 



fora os que morreram na casca, que botaram no mato antes do tempo”
139. Ela remonta a uma genealogia precisa, traçando a ancestralidade:

Meu pai era Manoel Francisco dos Santos, é o nome da escola. 
O pai do meu pai, Joaquim Francisco dos Santos. Já morre-
ram tudo também, morreu Manoel Francisco dos Santos que 
era meu pai, morreu Francisco Joaquim, se acabou a família 
todinha, a finada Joana Francisca que era irmã dele, o finado 
Porfírio, finada Antônia, finada Isabel, Chiquinha, Maria 
Bezerra (...). Eram filhos de Joaquim Francisco dos Santos, 
meus tios, todos irmãos do meu pai, do Manoel. A escritura 
era no nome do meu avô, Joaquim Francisco dos Santos. 
Meu avô era o dono do terreno dos Fernandes (d. Maria do 
Carmo).

A fala de d. Maria do Carmo nos permite estabelecer uma re-
lação genealógica que remonta aos compradores da terra, seu avô e 
tios-avôs. Assim como ela, parte dos parentes traçam uma genealogia 
precisa até os três irmãos. “Sinhô” Bernardo, nascido na Gameleira, foi 
criado pelos tios aos quais considera pais. “Eram Colarina Bernardo da 
Silva e o Chico Joaquim, que era o pai dessa família, uma das herdeiras”. 
Era irmão do pai de d. Maria do Carmo, Manoel Francisco dos Santos, 
“(...) os pais deles eram Joaquim Francisco dos Santos, que ainda hoje 
o terreno ainda é o nome dele” (d. Maria do Carmo). Ao conectarmos
algumas narrativas orais, estabelecemos relações que remontam aos 
compradores da terra. Denominamos “narrativas da escritura” as vá-
rias histórias contadas sobre o documento, que expressam os diferentes 
sentidos que possui para os Kanindé.

Na fala de “Sinhô” Bernardo, transcrita pouco acima, nota-
mos a transformação do significado da terra com a identificação como 
Kanindé. Várias narrativas sobre a escritura são parte da tradição oral 
em muitos dos núcleos familiares, que estabelecem um importante vín-
culo genealógico que relaciona a terra habitada, a escritura e o conjunto 
de famílias descendentes dos três irmãos e as que foram se agrupando 

139  Entrevista com Maria do Carmo, 83 anos, realizada por Alexandre Oliveira 
Gomes, em 11 de junho de 2011.



em torno dessas, por uniões matrimoniais, vínculos trabalhistas ou ou-
tras relações, passando a habitar nos Fernandes.

A partir dos casamentos dos três irmãos originou-se a primeira 
parcela da população que se espalhou pela “quebrada dos Fernandes”, 
já na primeira metade do século XX. Os que hoje estão atingindo a ve-
lhice (a geração de Sotero, “Sinhô” Bernardo, d. Maria do Carmo, entre 
outros) são justamente os filhos destes primeiros herdeiros, a terceira 
geração na terra. Nesta geração, o casamento entre primos foi preferen-
cial, filhos de tios e tias criados juntos. Com a chegada dos Bernardo, 
provavelmente nas primeiras décadas do século XX, misturaram-se 
essas duas famílias. Joaquim Francisco dos Santos, um dos que com-
praram a terra em 1874 e a quem o recibo de compra da casa de farinha 
foi emitido, em 1911, foi pai de numerosa prole. A terra é uma herança 
dos mais velhos moradores, que possuem hoje entre 70 e 90 anos, netos 
e sobrinhos-netos dos três irmãos.

Este importante documento, a “escritura velha antiga” (“Sinhô” 
Bernardo), diversamente apreendido, mesmo entre os Kanindé, possui 
um grande significado simbólico, tanto em relação à terra designada 
quanto nas narrativas construídas para as representações sobre si. O 
documento que consta no acervo do Museu é a cópia autenticada de 
um original, datado de 20 de junho de 1985. O original foi emitido 
pela Secretaria de Planejamento Agrícola e Coordenação Estadual de 
Planejamento Agrícola (CEPA), órgão do governo do Estado do Ceará à 
época responsável por questões fundiárias.

O documento corresponde à “Documentação de terreno – co-
munidade de Fernandes”, na qual consta como proprietário “Raimundo 
Ferreira da Silva” (conhecido como Raimundo Lúcio). Além disso, a 
propriedade está cadastrada como uma “Unidade Estadual do Sistema 
de Planejamento Agrícola”. Possui uma certificação em todas as pá-
ginas, feita no Cartório Alexandre Rolim, no centro de Fortaleza, no 
dia 17 de abril de 1997140. Em 1997, os Kanindé participaram da 3ª 
Assembléia estadual indígena do Ceará, na Terra Indígena Lagoa da 

140  Certidão autêntica de transcrição no. 968, às fls. 76, do Livro 3-B (de Transcrição 
das Transmissões) – antigo e arquivado, referente ao imóvel denominado “Fernandes”, 
localizado no lugar “São Francisco de Paula”, sobre a serra, neste Município e Comarca, 
hoje, Município de Aratuba, da Comarca de Mulungú – Ceará. Data: 12 de março de 



Encantada, Aquiraz, aldeia dos Jenipapo-Kanindé. Desde a conquista 
da Gia, entre 1995 e 1996, os Kanindé vinham participando das ativi-
dades do movimento indígena.

Em 1985, foi feita uma procuração para os quatro herdeiros 
mais velhos dos três irmãos, dos quais o único vivo é o Sr. Raimundo 
Lúcio, que é identificado, junto ao seu genro, Izídio dos Santos, como 
um dos mais ferrenhos opositores ao movimento indígena local. Ele foi 
escolhido porque é “(...) casado com uma filha do Aprígio Bernardo, 
que era casado com a Joana, a filha do Joaquim. Foi ele quem ficou de 
procurador lá atrás, quando pediram procurador” (“Sinhô” Bernardo).

A questão é que grande parte dessas famílias foi assumindo a 
identificação indígena Kanindé, a partir de 1995. Para estas famílias, o 
documento que se encontra no Museu certifica a posse da terra pelos 
seus antepassados. A polifonia de sentidos da escritura e da terra parte 
de identificações sociais distintas: como grupo de famílias herdeiras ou 
como indígenas que reivindicam a demarcação de uma área, que extra-
pola, inclusive, os limites territoriais da aldeia Fernandes para abarcar 
os lugares e localidades por onde moraram e trabalharam seus antepas-
sados ao longo do século XX. Esta área inclui, principalmente, a aldeia 
Balança (pé-da-serra), parte do Régio e das terras do Major (“Niba”) e a 
Gia, cujas histórias são marcadas por conflitos e disputas. Na Balança, 
por muito tempo pagavam renda aos Lessa; e na Gia, aos Lima. Ainda 
hoje, Régio e a área do Major não estão de posse dos Kanindé, sendo 
arrendadas por vezes para trabalhos agrícolas.

Antes da mobilização indígena, a mediação feita com o Estado 
para recebimento de benefícios oriundos da condição de trabalhadores 
rurais era intermediada por Raimundo Lúcio, que reconhecia quem era 
e quem não era morador e trabalhador dos Fernandes, encaminhan-
do via STRA os processos. Com o reconhecimento como indígena e 
o início da assistência da FUNAI, principalmente na educação esco-
lar diferenciada, na saúde e nos encaminhamentos de demandas de 
aposentadoria e auxílios diversos, modificações se operariam nestas 
mediações através de novas interações.

1884 (Cartório Nélson Lima, 2º-Ofício. Baturité-CE, 20 de junho de 1985). Acervo do 
Museu dos Kanindé.



O original que a certidão de 1985 transcreve, foi emitido como 
um registro imobiliário pelo Cartório de 2º Ofício Nélson Lima, que 
está sob a jurisdição da Comarca de Baturité, estado do Ceará. Segue-se 
a descrição do conteúdo da escritura original da terra, de 12 de março 
de 1884:

CERTIFICO para fins e efeitos legais que, às fls. 76, do livro 
2-B, antigo (arquivado) consta a transcrição no- 968, do imó-
vel denominado “Fernandes”, localizado na Freguezia de São 
Francisco de Paula, hoje denominada “ARATUBA” – (cidade), 
datada de 12 de março de 1884, pertencente a Joaquim 
Francisco dos Santos e outros, o que passo a transcrevê-la 
fielmente, da forma seguinte: “Freguezia do immóvel: São 
Francisco de Paula. Denominação do Immóvel: Um pedaço 
de terra de plantar no lugar Fernandes. Caracteristicos e 
confrontações do immóvel: Um pedaço de terra de plantar, 
no lugar denominado Fernandes nas quebradas, na serra de 
Baturité no Districto de Coité, extremando para o Nascente 
no riacho denominado Albino do Olho D’Água, que tem no 
mesmo riacho na confrontação vinte maçaranduba que tem 
no aceiro do roçado do falecido Manoel dos Santos; para o 
Norte com terras dos mesmos moradores e do Major (ile-
gível) Barbosa Cordeiro, ficando os compradores com os 
roçados que ali tem; ao Poente, por detráz da serra Rajada e 
dahi a extremar na boca do riacho e retorna para o nascente 
onde começamos as referidas extremas. Nome e domicilio 
dos adquirentes: Joaquim Francisco dos Santos; Raymundo 
Francisco dos Santos, e João Francisco dos Santos, resi-
dentes neste termo. Nome e domicilio dos transmitentes: 
Joaquim Rongis Santos e sua mulher, residentes neste termo. 
Título: Compra e venda. Forma do Título e Tabelião que o 
fez: Escriptura Pública. Tabellião – Francisco de Melo Silva. 
Valor do Contracto: Um conto de réis (1:000:000). Condições 
do Contracto: Não há.” PROTOCOLO: “No- 1617 – Pág. 78 – 
Protocolo. Apresentada das 6 às 12 horas do dia 12 de março 
de 1884. – O Official (a) ISRAEL BEZERRA DE MENEZES”. 
Está fiel ao original. Dou fé. – Certifico finalmente que, 
dado o estado, pelo tempo de existência do livro respectivo, 
a presente transcrição apresenta algumas palavras ilegíveis. 
Dou fé. Eu rubrica (ANTÔNIO NILSON CAVALCANTE 
LIMA), Suboficial, a datilografei. SUBSCREVO E ASSINO. 



BATURITÉ (CE). 20 DE JUNHO DE 1985. ANTÔNIO 
NILSON CAVALCANTE LIMA (Certidão autêntica de 
transcrição no. 968...) (grifo meu).

A certidão traz importantes informações, como o preço pago 
pela terra (1 conto de réis), o “Título” do documento (“Compra e 
venda”), os adquirentes, os transmitentes e os limites precisos, refe-
renciados por pontos ainda hoje observáveis: o riacho Albino do Olho 
D’água, vinte maçarandubas, as terras do major Barbosa Cordeiro, fin-
dando por trás da serra Rajada. As certificações do cartório Alexandre 
Rolim, em abril de 1997, afirmam que a “Cópia confere com a original 
respectiva”, sinal que esta fora levada até Fortaleza para a autentica-
ção. Essa relação entre as duas temporalidades distintas é significativa 
para a análise do sentido da escritura para os Kanindé, relacionando 
a produção do documento ao seu contexto e os modos como foi sendo 
ressignificado durante as transformações nas identificações que foram 
se operando.

Existem duas escrituras circulando na aldeia Fernandes. As duas 
partem de uma certidão feita a partir do original, que está no cartório 
de Baturité, onde o “pedaço de terra de plantar, no lugar denominado 
Fernandes nas quebradas” foi registrado em livro antigo e arquivado. 
Uma, a certidão original, está de posse do procurador Raimundo Lúcio; 
e a outra, a cópia autenticada da certidão original, com os “indízima”, 
como um dos principais documentos do Museu. O mesmo documento 
possui sentidos diferenciados e suas variações de significações, a partir 
de distintas identificações, atuam nos embates de representações, no 
qual a produção de documentos fornece substrato para uma escrita da 
história que fundamente o processo de reinterpretação do passado.

A divisão de identificações sociais entre a população e sua re-
lação com as modificações do estatuto da terra tem provocado uma 
complexidade de situações, resultado da assunção ou negação da in-
dianidade. A relação com o Estado se modifica na mediação do acesso 
a benefícios sociais e direitos trabalhistas diferenciados. Vale lembrar 
que alguns destes direitos, por décadas obtidos via STRA, foram o 
resultado de mobilizações que remontam à organização como traba-
lhadores rurais. Segundo Sotero,  “Aquele que num se assume mais com 
o sindicato convive com a gente, né. E tem o que na hora da precisão



de uma aposentadoria, vai atrás do sindicato”, para aposentar-se como 
trabalhador rural. No entanto, na aldeia Fernandes,

(...) 50% não vão mais. Só que agora nois com a história indí-
gena é esse problema de natalidade e aposentadoria e essas 
coisas que pertence ao governo. A nossa parte é acompanhar 
as pessoas pro INSS, porque o INSS tem uma grande ligação 
com os direitos da gente (...). Tem que ir pro INSS, agora a gente 
resolve com o cacique, com a liderança, já tem uma liberdade 
de assinar o INSS. Tem que ter uma pessoa pra assinar pro 
INSS. E aqui dos Fernandes quem assinava era o Raimundo 
Lúcio, como procurador dos Fernandes, que conhecia que a 
gente vivia aqui nessa comunidade (Cacique Sotero).

Com o reconhecimento dos Kanindé como povo indígena pela 
FUNAI e, consequentemente, FUNASA, Sotero como cacique e o presi-
dente da AIKA (atualmente Cícero Pereira), passaram a reconhecer os 
parentes identificados como indígenas, assinando ofícios que certificam 
as atividades que desempenham – ou outras informações necessárias 
para fazer a solicitação desejada (aposentadoria, seguro-maternidade 
etc.), e encaminhando a documentação necessária através da AIKA, en-
tidade representativa dos Kanindé.

Distintas temporalidades interagem na construção da memória 
social e do passado indígena. Analiticamente, associamos o momento 
em que esses documentos foram elaborados ao contexto, cruzando o 
sentido construído com os processos vivenciados no momento de sua 
produção. Em 1996, a partir de uma solicitação da AMIT, foi emitida 
uma certidão com a transcrição da sesmaria doada aos “tapuyos da na-
çam canindes”, nas cabeceiras do rio Choró, de 1734. Em 1985 é emitido, 
pelo cartório Nelson Lima do 2º Ofício, 3ª Comarca de Baturité, uma 
certidão “do imóvel denominado Fernandes, localizado na Freguezia 
de São Francisco de Paula, hoje denominada Aratuba, datada de 12 de 
março de 1884, pertencente a Joaquim Francisco dos Santos”. O docu-
mento de 1985 ganha uma nova autenticação, em 1997, data provável em 
que foi para o Museu dos Kanindé. As duas são certidões que tem como 
objeto principal a terra. Foram emitidas por duas instâncias oficiais 
(um arquivo público e um cartório) a partir de originais, com o objetivo 
de certificar a autenticidade do conteúdo do qual são transcrições, e por 



outro lado, relacionam às duas temporalidades da qual emergem como 
vestígios. Quatro temporalidades relacionam-se nestes documentos: 
duas de quando são produzidos (17/08/1734 e 12/03/1884) e duas de 
quando são autenticados (11/10/1996 e 14/04/1997). Ao conectar dois 
momentos, adentramos em um sentido relacional que envolve dife-
rentes temporalidades evocadas para a produção destes testemunhos 
documentais como parte dos embates entre representações e classifica-
ções sociais e étnicas vivenciados no presente.

Não tratamos aqui de uma mesma terra, mas de questões rela-
cionadas: processos sociais e de territorialização ocorridos entre 1734, 
1739 e 1764; uma fixação iniciada por volta de 1874, com uma perma-
nência de aproximadamente 140 anos. No caso do estabelecimento 
ocorrido a partir de 1874, afirmamos certamente serem dos antepassa-
dos dos atuais Kanindé. Tratamos, portanto, de dois contextos distintos. 
O primeiro, colonial. Provavelmente uma das nações vinculadas ao 
grupo étnico Tarairiu, os cinquenta casais dos Canindé que receberam 
a sesmaria provinham de ancestrais que haviam passado por décadas 
de guerra e migrações forçadas, até fazerem aquela petição. Entretanto, 
não podemos afirmar certamente quem eram os três irmãos Francisco 
dos Santos, de onde vinham e o que faziam. Para isso não possuímos 
muitos indícios, além de uma complexa oralidade. No entanto, sabe-
mos que, naquele ano de 1874, em pleno Império brasileiro, quando 
compraram a terra, já moravam “no termo”, provavelmente na região 
do distrito de Coité – antigo nome de Aratuba.

Se era importante, no contexto inicial de mobilização dos 
Kanindé, em meio ao conflito com os trabalhadores rurais da fazenda 
Alegre, a construção de um passado – eivado em documentos – que os 
colocasse como continuadores de uma longa trajetória como povo indí-
gena; em 1985, a escritura de “um pedaço de terra de plantar, no lugar 
denominado Fernandes” será emitida como parte de um novo estatuto 
que a terra passaria a ter. A produção documentos relaciona-se à cons-
trução social da memória indígena, no contexto de uma luta política da 
qual a reinvenção do passado é parte crucial, fundada (no) e fundadora 
(do) de um novo modo de (vi)ver (n)o presente.

Estas narrativas são importantes documentos acerca dessa tra-
jetória, fragmentos de lembranças familiares reinterpretadas à luz da 
escrita da história. Por fim, os documentos nos permitiram atentar para 



duas direções caras à análise dos objetos proposta: os sentidos construí-
dos, ou seja, o conteúdo simbólico associado a eles; e às temporalidades 
distintas que, ao relacionarem momentos, lugares, “coisas” e pessoas/
grupos diferentes, forneceram elementos históricos à reelaboração do 
passado no presente.



CONSIDERAÇÕES FINAIS

Museus indígenas e políticas da memória

É difícil imaginar uma instituição mais elitista, mais metro-
politana e mais ocidental. E, no entanto, viu-se que mesmo ela 
pode ser recomeçada e reinventada. (James Clifford)141

“Qual é a diferença cultural organizada pela etnicidade?” (Barth, 2000, 
p.30) Por um lado, a inserção de objetos que até então não eram usa-
dos entre os Kanindé – alguns até mesmo desconhecidos: maracás, 
roupas de palha, colares, cocares – por outro, objetos de uso cotidiano 
foram selecionados e musealizados: telhas e panelas de barro, “pedras 
de corisco”, artefatos em palha e cipó e uma vasta documentação. A 
inserção de novos objetos e a ressignificação de objetos usuais, cons-
tituem duas facetas das transformações na cultura material operadas 
junto às dinâmicas de identificações sociais e étnicas. Dialogando com 
a questão proposta por Fredrik Barth, neste trabalho visamos anali-
sar, em um contexto de mobilização étnica, as relações entre memória 
e cultura material, duas importantes diferenças culturais organizadas 
pela etnicidade, e o Museu dos Kanindé, enquanto espaço onde se ope-
ram conjuntamente com essas diferenciações. Trilhamos este caminho 
percebendo como as memórias dos/nos objetos se constituem como ve-
tores de significação da indianidade, para onde confluem e ressoam as 
fronteiras constituídas entre os grupos sociais em suas interações.

141  Clifford, James. Museologia e contra-história. Viagens pela costa noroeste dos 
Estados Unidos. In: Abreu, Regina; Chagas, Mário (Orgs.). Memória e patrimônio. 
Ensaios contemporâneos. Rio de Janeiro: Lamparina, 2009, p. 254-302.



Navegando entre distintas marés disciplinares, nos situamos 
entre a Nova História indígena e a Etnologia no Brasil, em especial no 
Nordeste, além de flertarmos etnográfica e metodologicamente com a 
Museologia. Abordamos as relações entre sincronia e diacronia, nas 
trilhas abertas por antropólogos como Marshall Sahlins (1997a; 1997b; 
2003; 2008) e João Pacheco de Oliveira (1999; 2004; 2011). O confronto 
entre fatos, processos e significação possibilitou a apreensão de distin-
tos estratos da realidade social. “O grande desafio para a antropologia 
histórica é não apenas saber como os eventos são ordenados pela cultu-
ra, mas como, nesse processo, a cultura é reordenada” (Sahlins, 2008, 
p. 28). A análise etnográfica e histórica visou compreender a cons-
trução e a transformação dos significados dos objetos por meio das 
ações sociais dos Kanindé. “Esse diálogo simbólico da história, entre 
categorias recebidas e contextos percebidos, entre sentido cultural e 
referência prática” levou-nos a questionar as “oposições calcificado-
ras” entre história e cultura (Sahlins, 2003, p. 181). Afinal, “(...) seria 
um descaminho teórico e epistemológico pretender identificar a an-
tropologia das sociedades indígenas exclusivamente ao paradigma 
sincrônico (...)” (Oliveira, 1999, p. 105).

Nesse sentido, foi importante esboçar, à luz de documentos, a 
trajetória secular dos Canindé no passado, a história de um povo guer-
reiro e em constante migração entre serras e sertão, interagindo com 
diferentes frentes de invasão e resistindo arduamente à conquista na ca-
pitania do Siará-Grande no século XVIII. Compreender a relação entre 
teoria social e política, seja na segunda metade do século XIX – quando 
historiografia e discursos oficiais reforçam uma atribuída extinção dos 
índios no Ceará e em várias províncias do norte; seja no final do sé-
culo XX, quando movimentos étnicos exigem uma ruptura conceitual 
nos paradigmas vigentes, a partir da “emergência” e “ressurgência” de 
povos resistentes; são partes fundamentais da antropologia histórica 
aqui proposta. No século XX, a formação de coleções de objetos em 
museus tradicionais das elites políticas e econômicas organizaria uma 
versão oficial para a história nacional e regional, ancorada fortemen-
te no panteão de heróis, feitos e datas erigidos enquanto história do 
Brasil. Os olhares e representações construídos por museus indígenas, 
de um lado, e pelas coleções etnográficas, de outro, são constituídos 
a partir de diferentes lógicas e práticas de colecionamento, “prática 



cultural presente em toda e qualquer sociedade humana” (Gonçalves, 
2007, p. 25). Segundo o historiador Ulpiano Bezerra de Meneses, “(...) a 
coleção, por mais personalizada e centrada no indivíduo, se faz sempre 
em relação ao outro. É, portanto, um suporte de interação” (Meneses, 
1998, p.97).

Um dos desafios deste trabalho foi compreender como ocorre 
a construção das vozes dos povos indígenas – ou melhor, as versões 
indígenas da história - já que, quase sempre sendo os “estudados”, 
classicamente representados, a sua apreensão estava localizada nas 
dinâmicas e escalas de poder que se estabelecem numa relação de 
pesquisa, enquanto “objeto” de estudo. O sentido atribuído ao objeto, 
como prática social relacionada ao colecionamento e à ressignificação 
da cultura material, é realizado pelos Kanindé no contexto da pro-
dução de uma estratégia retórica que textualiza a experiência sobre 
si, reordenando discursos de poder representacional e estabelecendo 
contra-narrativas. Este processo de representação em primeira pessoa 
possibilita analisarmos a organização do Museu dos Kanindé como 
uma “escrita etnográfica” que rearticula a noção de “autoridade” mo-
delada por uma concepção moderna de cultura (Clifford, 2011).

Advogando para o espaço museal eficácia e legitimidade en-
quanto lugar produtor de discursos sobre si e em relação ao outro, o 
estabelecimento da narrativa de uma história indígena se confunde 
com a própria mobilização política e, justamente nesse contexto, surge 
o Museu dos Kanindé. A cultura material constitui importante diferen-
ça reorganizada pelos processos étnicos, “A expressão cultura material 
refere-se a todo segmento do universo físico socialmente apropriado” 
(Meneses, 1998, p.100). Assim, problematizamos o que representou a 
constituição deste museu indígena: um espaço fundado na reelabora-
ção dos sentidos, não só dos objetos, mas também de um repertório de 
práticas, conhecimentos, saber-fazeres e narrativas de múltiplas refe-
rências às memórias e práticas sociais.

A noção de ressignificação (Gonçalves, 2007), ferramenta 
analítica que possibilitou analisar a cultura como variação e fluxo de 
sentido (Barth, 2000; Hannerz, 1997; Oliveira, 1999), foi operada para 
a compreensão dos sentidos dos objetos, da ação museológica indígena 
e da apropriação e tradução, para a realidade dos Kanindé, da expe-
riência de musealização. Partindo dela, apontamos para várias tensões 



hermenêuticas na análise simbólica e temporal dos objetos. A trans-
formação semântica dos objetos com a musealização é uma possível 
variação de sentido, em vistas da multiplicidade de significados aciona-
dos nas experiências sociais com as “coisas”.

Tratamos, analiticamente, do 

(...) deslocamento de sentidos das relações sociais (...) para os 
artefatos. (...) tais atributos são historicamente selecionados 
e mobilizados pelas sociedades e grupos nas operações de 
produção, circulação e consumo de sentido. Por isso, seria 
vão buscar nos objetos o sentido dos objetos (Meneses, 1998, 
p.91).

Consideramos cultura como um sistema aberto e dinâmico de 
circulação e fluxos de significados que, a partir de experiências sociais 
temporalmente condicionadas, são reconstruídos e atualizam sentidos, 
pertencimentos e identificações que se fundam, dentre outras formas, 
na interação e na ação política (Sampaio, 1985; Weber, 1991; Barth, 1998; 
Oliveira, 2004; Sahlins, 2008 e Silva, 2005). Nessa visão, cultura é um 
“(...) produto histórico, dinâmico e flexível, formado pela articulação 
contínua entre tradições e experiências dos homens que as vivenciam” 
(Almeida, 2003, p. 33). A este encontro epistemológico, que se designou 
chamar de “antropologia histórica” ou “etnohistória” (Oliveira, 1999, 
p. 8 e 2004, p. 38; Sahlins, 2008, p. 28), somamos a perspectiva de uma
“etnomuseologia” (Castro e Vidal, 2001, p. 270; Freire, 1998).

A perspectiva etnomuseológica frutificou na identificação e 
análise das categorias êmicas de classificação social, “novidades” e “coi-
sas de índios”, fundamentais para compreender a noção que os Kanindé 
possuem de museu e dos objetos, que remetem às “coisas das matas”, 
“coisas de velhos” e “coisas de índios”. A associação entre índio e natu-
reza/mata, brancos/patrões, caça/identificação étnica, por exemplo, são 
parte das construções sociais que podem ser melhor compreendidas 
à luz destas categorias nativas. Os objetos que formaram o acervo do 
Museu dos Kanindé, como construtores das fronteiras sociais, rece-
beram variações semânticas – transformações conceituais e indexais 
– que possuem uma lógica, vislumbrada a partir destas categorias na-
tivas e das narrativas a elas conectadas, que organizam e dão sentido 



às suas experiências como povo indígena. A análise destas categorias 
contribuiu para a compreensão de como se organizam as transforma-
ções nos sentidos e memórias dos objetos, ou seja, como se processam 
as diferenças operadas por meio deles. 

Foi preciso analisar os objetos “(...) ‘em situação’, nas diversas 
modalidades e efeitos das apropriações de que foram parte. Não se trata 
de recompor um cenário material, mas de entender os artefatos na in-
teração social” (Meneses, 1998, p.92). Interação na qual se constituem 
as diferenças e fronteiras. Atentamos não só para a diversidade entre 
grupos e povos, mas também para a percepção de como se processam 
as variações de sentido e a coexistências dos múltiplos significados no 
interior dos próprios grupos. Narrativas compartilhadas oralmente 
adquirem novos significados; experiências vivenciadas em um movi-
mento étnico são significadas construindo sentidos para a indianidade, 
coletiva e individualmente. “Quando um grupo de pessoas se define 
em um espaço cultural com fronteiras definidas, há necessariamente 
requerentes de acontecimentos fundadores e de determinados jogos de 
continuidade” (Ramos, 2011, p. 68).

A seleção dos objetos se desloca em dois sentidos: mostrar o 
que do passado não existe mais, as coisas dos “velhos”, dos “antigos”, 
e guardar os objetos relacionados com a trajetória como indígenas no 
presente e no passado, do que se é, hoje: as “coisas dos índios”, as “coi-
sas das matas”, suas antigas “novidades”. Uma certa nostalgia de como 
eram as coisas antes (idealização de um passado idílico) convive com 
uma utopia que se constrói em um presente que rompeu com determi-
nada versão do que já aconteceu, para inaugurar olhares que se efetivam 
em narrativas com pontos de vista, papéis e sentidos diferentes acerca 
do ocorrido – no qual os Kanindé contam histórias das quais são pro-
tagonistas, em primeira pessoa, no singular e no plural.

O Museu dos Kanindé vem funcionando desde 1995, exercendo 
sua polifonia: espaço expositivo (comunicação museológica), reserva 
técnica (salvaguarda) e local de armazenamento de material referente 
ao movimento indígena, seja ele documental (espaço de pesquisa que 
reúne um rico acervo arquivístico e bibliográfico), seja ritual (rou-
pas, colares, maracás, cocares, saias de pena e palha). “(...) os artefatos 
estão permanentemente sujeitos a transformações de toda espécie, 
em particular de morfologia, função e sentido, isolada, alternada ou 



cumulativamente. Isto é, os objetos materiais têm uma trajetória (...)” 
(Meneses, 1998, p. 92). No espaço museológico indígena, os objetos 
atuam duplamente enquanto sinais diacríticos: quando utilizados em 
atos públicos e quando ressignificados enquanto memória indígena e 
expostos em uma expografia caleidoscópica.

Se o Museu dos Kanindé constituiu-se como um importante 
espaço político de construção de sentidos sobre o tempo, torna-se im-
prescindível questionar “(...) que passado foi eleito para ser preservado” 
no espaço museal e “(...) que memórias e identidades sociais estavam 
em jogo nessa operação” (Julião, 2006, p. 102), na qual a ressignificação 
dos objetos torna-se essencial para a legitimação de sentidos construí-
dos e aceitos socialmente. “É importante fazer a pergunta: quem quer 
que quem lembre o quê e por quê? De quem é a versão registrada ou 
preservada?” (Burke, 2006, p.84). O processo de musealização indíge-
na operado na experiência aqui analisada, “(...) ressemantiza o objeto 
profundamente, depositando crostas de significados que se cristalizam 
em estratos privilegiados, em detrimento dos demais” (Meneses, 1998, 
p.98).

É importante frisar que o estudo social das memórias indíge-
nas não constitui uma “supervalorização dos relatos dos oprimidos” 
(Ramos, 2011, p.64). No entanto, “vale questionar a respeito do modo 
pelo qual recordações fazem parte da construção de identidades (...)” 
(Ramos, 2011, p.68). O Museu dos Kanindé é todo ele um documento, 
prenhe de historicidade e sentido; assim analisada, a memória e seus 
significados “(...) perde(m) sua redoma de sacralidade e começa(m) a 
integrar o campo de investigações sobre mudanças e permanências” 
(Ramos, 2011, p.71). A relação entre a construção de memórias sociais 
e os processos de identificação e classificação, direcionou a pesquisa 
para a análise de um movimento “de reivindicação que busca, no pas-
sado, formas e desejos de luta do presente” (Ramos, 2011, p.77). Neste 
processo étnico, estão amalgamadas as lutas políticas e a reinvenção de 
memórias, a reelaboração de expressões e práticas sociais, a produção 
de documentos e a criação de um espaço museológico. A história, en-
quanto operação analítica, e a memória, enquanto objeto de estudo (Le 
Goff, 1990), são construtores de sentidos sobre o tempo, cada qual ao 
seu modo. Interessa-nos perceber, etnograficamente, como se consti-
tuem os modos de lembrar, pois que “(...) as lembranças se constituem 



de tensões sociais, em situações vinculadas a conflitos de interesses e às 
perspectivas” (Ramos, 2011, p.78).

Os significados simbólicos dos objetos foram apreendidos atra-
vés de fluxos culturais oriundos das experiências sociais. A percepção 
do objeto enquanto signo, “revalorado” socialmente ao mesmo tem-
po em que compreendido em meio à “cultura-tal-como-constituída”, 
permitiu realizar um debate mediado pelas relações entre agência e es-
trutura, teoria e práxis, indivíduo e sociedade. Nosso olhar se deslocou, 
acompanhando a mudança de significação que os objetos passam a ter, 
quando seus sentidos são transpostos de uma apologia do colonizador 
e da história da nação, para o contexto de um “regime de memória” 
indígena (Oliveira, 2011). Segundo João Pacheco de Oliveira,

A produção de documentos históricos é função de institui-
ções historicamente cristalizadas, empiricamente passíveis 
de investigação. Devem ser incluídos aí, os objetos (cole-
ções etnográficas), os dados quantitativos, as narrativas e 
as imagens, ou seja, tudo o que é memorável (digno de ser 
lembrado) (Oliveira, 2011, p. 12-13).

A partir do momento em que lideranças e grupos indígenas 
formam coleções, atribuem sentidos próprios e criam museus, há um 
deslocamento no lugar da construção do discurso, ou seja, no modo 
como os objetos são “revalorados”, (Sahlins, 2003), “re-contextua-
lizados” (Stocking Jr., 1985) ou “ressignificados” (Gonçalves, 2007). 
Segundo Stocking Jr., “A emergência de nova consciência nacional como 
conseqüência da era colonial, (...) trouxe para a discussão o tradicional 
relacionamento dos objetos com os outros na esfera de ação do museu. 
Ambos, tanto a propriedade física de objetos, como o direito da repre-
sentação dos seus significados, tornaram-se temas de controvérsias” 
(Stocking Jr., 1985, p.15). Questões conflituosas que se relacionam não 
apenas com “propriedade” ou “posse” de objetos mas, principalmente, 
com o controle da “(...) representação do significado dos objetos na clas-
sificação ocidental de ‘cultura material’” (Stocking Jr., 1995, p.15).

Neste confronto, de um lado, observamos os sentidos que 
possuem relatos/documentos/objetos para os pesquisadores que cole-
taram estes itens, em seus estudos etnográficos; do outro lado, estão 



os próprios indígenas, que tiveram seus antepassados retratados e seus 
objetos comprados, trocados, expropriados, saqueados e, em muitos ca-
sos, expostos em instituições museológicas. Lúcia Van Velthen expõe 
dois sentidos para o significado do uso dos objetos: um que lhe confere 
autenticidade e valor, o do universo do etnógrafo; outro, que o consi-
dera fator de depreciação estética e descarte, o dos Wayana (PA). Este 
exemplo é significativo para ilustrar as diferentes valorações, de acor-
do com as práticas de colecionamento de indígenas e pesquisadores. 
Outros exemplos poderiam ser dados, como os de objetos proibidos ou 
de exposição restrita por sua sacralidade, vinculada ao uso ritual ou à 
sua agência, muito comuns com flautas e máscaras no contexto amazô-
nico (Velthen, 2012, p.55-56), mas também presentes nos colecionismos 
indígenas no Nordeste, como entre os Pankararu e os seus Praiás (vesti-
mentas rituais) e os segredos rituais dos Fulni-ô (Gomes e Athias, 2013). 
Estes exemplos sintetizam a necessidade de compreensão dos processos 
museológicos indígenas a partir da análise das categorias nativas que 
orientam suas práticas de colecionamento. Esta tensão hermenêutica 
de significação sobre os distintos modos de colecionamento constitui 
a tênue linha que separa não só diferentes formas de atribuir sentidos 
a um patrimônio herdado, mas é também um ponto nodal na reflexão 
sobre a teoria e a prática antropológicas na contemporaneidade.

Os museus indígenas são espaços construtores de representações 
sobre si, materializam sentidos incorporados nos objetos, constituindo 
o que a antropóloga Regina Abreu denomina de “antropologia nativa”
(Abreu, 2007, p. 139). Espaços polifônicos por excelência, que primam 
pela diversidade e especificidade. O que existem são diferentes for-
mas de tradução e apropriação da ideia de museu para a construção 
da alteridade, de acordo com cada realidade. O Museu dos Kanindé 
é uma possibilidade de expressar, através da apropriação de objetos e 
patrimônios, uma poética política das “coisas”, tornando-se “(...) não 
absolutamente museus, e sim prolongamentos das tradições indígenas 
de contar histórias, de colecionar objetos e de representá-los visualmen-
te” (Clifford, 2009, p. 259). Esses museus são construídos no interior de 
(e por) comunidades onde a identificação étnica é ressignificada através 
dos (e nos) objetos/patrimônios, como parte de processos educacionais, 
de mobilização política e de organização sócio-comunitária. “Suas co-
leções não provêm de despojos, mas de um ato de vontade”, a partir da 



“iniciativa de um coletivo não para exibir a realidade do outro, mas 
para defender a própria” (Lersch e Ocampo, 2004, p. 3).

Uma pergunta é fundamental: quais as especificidades dos 
museus indígenas? Em diversas experiências no Brasil, uma intricada 
relação se destaca: a auto-representação enquanto parte das mobiliza-
ções políticas dos povos. As dinâmicas destes espaços não os resumem 
a, simplesmente, lócus para uma institucionalização da memória ou 
para uma apologia da “versão indígena” da história. Aproximam-se 
dos processos de educação diferenciada, escolar ou informal, e de asso-
ciativismo, formas de organização comunitária, materializados ou não 
em entidades/instâncias de representação, às quais estão vinculados 
(Freire, 1998; Vidal, 2008).

Se na contemporaneidade, “(...) o centro da discussão está 
evidentemente nos limites da representação etnográfica do ‘outro’” 
(Gonçalves, 2007, p. 26), a representação de si, levada a cabo nos espa-
ços museais indígenas inverte a lógica de uma “autoridade etnográfica” 
de outrem, possibilitando que os sujeitos apresentem-se. Os museus in-
dígenas, além de contarem suas versões da história e “representar(em) 
museograficamente” os grupos étnicos, tornam-se também “instru-
mento da chamada ‘causa indígena’” (Chagas, 2007, p. 181), a partir do 
momento em que assumem determinado lugar social para a construção 
de seus discursos, narrativas e práticas.

Nestes museus, indígenas “não recusam a história: eles se pro-
põem a responder por ela; pretendem orquestrá-la segundo a lógica de 
seus próprios esquemas” (Sahlins, 1997b, p. 126). Se torna um “processo 
coletivo que ganha vida no interior da comunidade, se constitui como 
um museu “da” comunidade, não é elaborado fora, “para” a comunida-
de” (Lersch e Ocampo, 2004, p. 4).

Os usos e significados da noção de “cultura”, tal como apropria-
da pelos indígenas em discursos sobre si nos processos museológicos, 
reflete o que já foi apontado nos trabalhos de Sahlins (1997a e 1997b), 
Cunha (2009) e Turner (apud Cunha, 2009; apud Sahlins, 1997b): “(...) 
a extensão do recurso à ‘cultura’ e sua reificação” (Cunha, 2009, p.311). 
Certo culturalismo e a associação da identificação étnica à determina-
dos conteúdos e traços, inclusive o sentido político destes usos, deve ser 
apreendida e analisada enquanto parte dos processos de ressignificação 
de referenciais que ocorre em museus indígenas, espaços cruciais para 



a construção de sentidos sobre as noções indígenas de tempo, memória 
e ao que associam à ideia de cultura.

Nosso objetivo foi entender como os Kanindé constituíram-
se como artífices dessa história através dos objetos. Exploramos “(...) 
não só o caráter metonímico de representação que a coleção pode 
desempenhar (de um grupo, cultura, fenômeno), mas, também, de au-
to-representação” (Meneses, 1998, p.97). Malgrado a historicidade de 
todo estudo social, problematizei noções, confrontando teoria social 
com um vasto material empírico (etnográfico, oral e documental). Ao 
longo de cerca de quinze anos de mobilização política entre a popula-
ção da aldeia Sítio Fernandes, foram se operando através de embates de 
representações, modificações que possibilitaram um processo cada vez 
mais forte de afirmação étnica.

Nesta reelaboração, os objetos demarcaram fronteiras e cons-
tituíram diferenças. Os Kanindé ouviram as lembranças dos seus 
antigos, as registraram e interpretaram, articulando-as a um hori-
zonte semântico que possibilitou a subversão de narrativas oficiais, 
construindo outras identificações e associações. Por outro lado, pro-
duziram suas próprias “fontes”, materializando sentidos do passado 
na formação de um acervo documental, através da interação com a 
AMIT e a contribuição importantíssima da indigenista Maria Amélia 
Leite. Foram anexando, incorporando, moldando e montando sua 
interpretação da trajetória dos seus ancestrais, rememoradas pelos fa-
miliares, ou apreendidas nas pesquisas que formariam os “dossiês”. Na 
reinvenção de tradições orais, relacionam as memórias sobre peregri-
nações pelo sertão narradas pelos mais velhos à história dos Canindé 
do passado.

Neste processo étnico o Museu dos Kanindé foi formado e seu 
significado só pode ser entendido enquanto parte da trajetória deste 
povo. Internamente, estas reconstruções que se operaram a partir de in-
terações externas foram remodeladas de acordo com dinâmicas locais, 
que constituíram diferentes, mas complementares, níveis de análise ao 
longo do trabalho (Jacobson, 1991). O sistema de objetos dos Kanindé, 
um “sistema da mata”, aponta para uma multiplicidade de relações e 
de referenciais, de classificações étnicas e sociais, em disputa acerca da 
hegemonia das representações, das formas de contar o passado e dos 
modos de se relacionar no e com o presente.



O olhar de viés historiográfico se fundiu a uma perspectiva 
etnográfica que permitiu vislumbrar, num jogo dialético de tempora-
lidades, como se constroem e articulam os sentidos dos objetos para 
a construção social da memória e da etnicidade, multireferenciadas 
numa bricolage de narrativas, memórias, modos de ser e de se relacio-
nar com os bichos, com a caça, com a mata, com os encantados, com 
um presente indígena que se quer afirmar e viver.

As relações entre memória e etnicidade são fundamentais para 
compreensão dos processos de construção social do passado associados 
aos movimentos de afirmação étnica. A perspectiva teórica etnomuseo-
lógica aliada a ação inspirada pela museologia social, possibilitou um 
rico processo de pesquisa-ação na aldeia Fernandes. A problematização 
sobre o Museu foi o fio condutor para uma análise relacional e situacio-
nal do povo Kanindé através dos objetos, em sua relação com passado 
e presente (tempo) e em suas implicações com a organização social das 
diferenças.

Se “A tarefa da antropologia agora é a indigenização da moder-
nidade” (Sahlins, 1997a, p. 53), os museus indígenas antropofagizam 
meios, técnicas e processos de representação, cujos resultados são os di-
versos modos de apropriação e gestão indígena do patrimônio cultural 
e da memória social. Esse debate se refere à compreensão e análise da 
relação entre a gestão dos processos museológicos, a diversidade de me-
mórias e a atuação política dos movimentos étnicos. Há uma vitalidade 
dinâmica nestes processos, mas ainda pouquíssimos estudos que com-
preendam a influência de objetos, memórias e etnicidade nas práticas de 
colecionamento de populações indígenas e nas categorias nativas a elas 
relacionadas. No cenário pouco estudado dos processos museológicos 
indígenas no Brasil, este trabalho é resultado de um esforço intelectual 
sobre uma atuação profissional conjunta à pesquisa antropológica, vi-
sando contribuir para o fortalecimento da ação museológica indígena, 
de políticas públicas que reconheçam a diversidade e dos processos mu-
seológicos indígenas como objeto de análise antropológica.

Nos museus indígenas, os usos, papeis e dinâmicas da memória 
relacionam-se com a reinterpretação do passado e com a construção 
social de referências que legitimam, fortalecem e dão sentido às iden-
tificações sobre si. Esboçamos uma agenda de trabalho: quais os 
sentidos da auto-apresentação museológica? Por quais processos 



articulam-se objetos, memórias e identificações para a constituição 
de fronteiras e ressignificações? As práticas sociais e as representações 
sobre si construídas nos museus indígenas situam-se no debate teóri-
co contemporâneo: mas o que nos trazem de “bom para pensar”, em 
termos epistemológicos, sobre a própria Antropologia e seus atuais 
dilemas e desafios teórico-metodológicos? Os processos museológicos 
indígenas propiciam novas reflexões epistemológicas não apenas sobre 
os significados das coleções etnográficas mas, sobretudo, sobre as pro-
blemáticas da representação e da ação social em Antropologia.



BIBLIOGRAFIA

ABREU, Capistrano de Abreu. Capítulos de história colonial, 1500-1800 & 
Os caminhos antigos e o povoamento do Brasil. Brasília: Editora 
Universidade de Brasília, 1963.

ABREU, Regina. Tal antropologia, qual museu? In: ABREU, Regina; CHAGAS, 
Mário de Souza (orgs). Museus, coleções e patrimônios. Narrativas 
polifônicas. Rio de Janeiro: Garamond/Minc/Iphan/Demu, 2007, p. 
138-178.

ABREU, Regina; CHAGAS, Mário (orgs.). Memória e patrimônio. Ensaios 
contemporâneos. Rio de Janeiro: DP & A, 2003.

AIRES, Jouberth M. Maranhão. O reaparecimento dos Tapeba e a constru-
ção da identidade étnica. Monografia (Graduação Ciências Sociais) 
– Universidade Federal do Ceará, Fortaleza, 1994.

______. A escola entre os índios Tapeba. O currículo num contexto de etno-
gênese. Dissertação (Mestrado em Educação) – Universidade Federal 
do Ceará, Fortaleza, 2000.

ALMEIDA, Maria Regina Celestino de. Metamorfoses indígenas. Identidade 
e cultura nas aldeias coloniais do Rio de Janeiro. Rio de Janeiro: 
Arquivo Nacional, 2003.

AMARAL, Eduardo Lúcio Guilherme. Barão de Studart. Memórias da distin-
ção. Fortaleza: Museu do Ceará, 2002.

APPADURAI, Arjun. A vida social das coisas: as mercadorias sob uma 
perspectiva cultural. Niterói: Editora da Universidade Federal 
Fluminense, 2008

ARARIPE, Tristão de Alencar. História da Província do Ceará (Dos tempos 
primitivos até 1850) (1850). Fortaleza: Edições Fundação Demócrito 
Rocha, 2002.

ARRUTI, João Maurício Andion. Morte e vida no Nordeste indígena. A emer-
gência étnica como fenômeno histórico regional. Estudos Históricos. 
Rio de Janeiro, v. 8, n. 3, p. 57-94, 1995.



______. A árvore Pankararu. Fluxos e metáforas da emergência étnica no 
sertão do São Francisco. In: OLIVEIRA, João Pacheco de (org.). A 
viagem de volta. Etnicidade, política e reelaboração cultural no nor-
deste indígena. Rio de Janeiro: ContraCapa Livraria: LACED, 2004, 
p. 231-280.

ATHIAS, Renato. A noção de identidade étnica na antropologia brasileira. 
De Roquette-Pinto a Roberto Cardoso de Oliveira. Recife: Editora 
Universitária da UFPE, 2007.

______. Carlos Estevão, a gruta do padre e os Pankararu de Itaparica – 
PE. Disponível em XX. Disponível em http://blog.etnolinguistica.
org/2011/11/carlos-estevao-gruta-do-padre-e-os.html . Acessado em: 
31 de janeiro de 2011.

______. Coleção Etnográfica Carlos Estêvão: memória, documentação e pes-
quisa. Disponível em http://www.ufpe.br/carlosestevao/projeto.php. 
Acessado em: 31 de janeiro de 2011.

______. Os Objetos, as Coleções Etnográficas e os Museus. In: BARRIO, 
Angel Espiña; MOTTA, Antonio; GOMES, Mário Hélio (Org.). 
Inovação Cultural, Patrimônio e Educação. Recife: Massangana, 
2010, p. 303-312.

AUGÉ, Marc. Antropologia da Mobilidade. Maceió: EDUFAL: UNESP, 2010.
BARBOSA, Ivone Cordeiro. Introdução. In: BRÍGIDO, João. Ceará (Homens 

e Fatos). Fortaleza: Edições Demócrito Rocha, 2001, p. 9-16 (Coleção 
Clássicos cearenses, 4).

BARBUY, Heloisa. Documentação museológica e pesquisa em museus. In: 
Museu de Astronomia e Ciências Afins – MAST. Documentação 
em Museus. Granato, Marcus; Santos, Cláudia Penha dos; Loureiro, 
Maria Lucia N. M. (orgs). Coleção MAST Colloquia, vol. 10. Rio de 
Janeiro: MAST, 2008, p. 33-43.

BARCELOS NETO, Aristóteles. Apapaatai. Rituais de máscaras no Alto 
Xingu. São Paulo: EDUSP/FAPESP, 2008.

BARLEUS, Gaspar. História dos feitos recentes praticados durante oito 
anos no Brasil e noutras partes sob o governo do ilustríssimo João 
Maurício conde de Nassau (1647). Belo Horizonte: Itatiaia; São Paulo: 
EDUSP, 1974.

BARO, Roulox. Relação da viagem ao país dos tapuias (1647). Belo Horizonte: 
Itatiaia; São Paulo: EDUSP, 1979.

BARRETO FILHO, Henyo. Tapebas, tapebanos e Pernas-De-Pau de Caucaia, 
Ceará. Da etnogênese como processo social e luta simbólica. 



Dissertação (Mestrado em Antropologia Social) – Museu Nacional/
Universidade Federal do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 1993.

BARROS, Paulo Sérgio. Confrontos Invisíveis. Colonialismo e resistência 
indígena no Ceará. Dissertação (Mestrado em Historia). Recife: 
Universidade Federal de Pernambuco, 1997.

BARTH, Fredrik. Enduring and emerging issues in the analysis of ethnicity. 
In: VERMEULEN, Hans; GOVERS, Cora (Orgs.). The anthopology 
of ethnicity. Beyond Ethnic Groups and boundaries. Amsterdam: Het 
Spinius, 2000a, p.11-32.

______. O Guru, o Iniciador e Outras Variações Antropológicas (organiza-
ção de Tomke Lask). Rio de Janeiro: Contra Capa Livraria, 2000b.

BARTH, Fredrik; POUTIGNAT, Philippe; STREIFF-FENART, Jocelyne. 
Teorias da etnicidade seguido de Grupos étnicos e suas fronteiras. 
São Paulo: UNESP, 1998.

BARTOLOMÉ, Miguel Alberto. Etnogêneses. Velhos e novos papéis no 
cenário cultural e político. In: Mana – Estudos de Antropologia 
Social (Nº-12, v.1). Rio de Janeiro: Programa de Pós Graduação em 
Antropologia Social do Museu Nacional (PPGAS-MN), UFRJ, 2006, 
p. 39-68.

BEZERRA, Antônio. Algumas origens do Ceará. Fortaleza: Fundação 
Waldemar Alcântara, 2009 (Edição Fac-Similar de 1918).

______. Os caboclos de Montemor. In: Revista do Instituto Histórico do 
Ceará. Fortaleza: Editora do Instituto Histórico do Ceará, 1916, p. 
279-302.

BEZERRA, Roselane Gomes. O despertar de uma etnia. O jogo do (re)conhe-
cimento da identidade indígena Jenipapo-Kanindé. Dissertação 
(Mestrado Sociologia) – Universidade Federal do Ceará, Fortaleza: 
2000.

BLOCH, Marc. Introdução à História. Portugal: Publicações Europa-América, 
Coleção Saber (volume 59), 1970 (4º-edição, tradução de Maria 
Manuel e Rui Grácio).

BITTENCOURT, José Neves. As várias faces de um equívoco. Observações 
sobre o caráter da informação e da representação nos museus de his-
tória. In: Anais do Museu Histórico Nacional (Volume 40). Rio de 
Janeiro: MHN, 2008, p. 189-219.

BORGES-NOJOSA, Diva Maria; TELLES, Felipe Bottona da Silva. A cole-
ção Dias da Rocha no Museu do Ceará. Fortaleza: Museu do Ceará/
Secult, 2009.



BRAGA, Renato. Dicionário geográfico e histórico do Ceará. Fortaleza: 
Imprensa Universitária, 1964.

BRASIL, Thomaz Pompeo de Sousa. Ensaio Estatístico da Província do Ceará 
(Tomo I). Fortaleza: Fundação Waldemar Alcântara, 1997, p. V-XV 
(Edição Fac-similar de 1863).

______. Ensaio Estatístico da Província do Ceará (Tomo II). Fortaleza: 
Fundação Waldemar Alcântara, 1997, p. 159-170 (Edição Fac-similar 
de 1864).

BRÍGIDO, João. Ceará (Homens e Fatos). Fortaleza: Edições Demócrito 
Rocha, 2001 (Coleção Clássicos cearenses, 4).

BUCAILLE Richard; PESEZ, Jean-Marie. Cultura Material. In: Enciclopédia 
Einaudi (vol.16 - Homo — Domesticação — Cultura Material). 
Lisboa: IN-CM, 1989, p.11-47.

BURKE, Peter. Variedades de história cultural. Rio de Janeiro: Civilização 
Brasileira, 2006.

CAMPOS, José Arimatéia Lima. Aspectos Histórico-econômicos, geo-am-
bientais e ecológicos do maciço de Baturité. Fortaleza: Fundação 
Cepema, 2000.

CÂNDIDO, Manuelina Maria Duarte. Ondas do pensamento museoló-
gico brasileiro. Lisboa: Universidade Lusófona de Humanidades e 
Tecnologias, 2003, p.17-55 (Cadernos de Sociomuseologia, 21).

______. Ondas do pensamento museológico brasileiro. Lisboa: Universidade 
Lusófona de Humanidades e Tecnologias, 2003 (Cadernos de 
Sociomuseologia, 21).

______. Gestão de Museus, diagnóstico museológico e planejamento. Um 
desafio contemporâneo. Porto Alegre: Medianiz, 2013.

CÂNDIDO, Maria Inêz. Documentação Museológica. In: Caderno de 
Diretrizes Museológicas I. Brasília: Ministério da Cultura: Instituto 
do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional: Departamento de 
Museus e Centros Culturais; Belo Horizonte: Secretaria de estado da 
Cultura: Superintendência de Museus, 2006, p.33-92.

CASTRO, Eduardo Viveiros de. Etnologia Brasileira. In: MICELLI, Sérgio. O 
que ler na ciência social brasileira (1970-1995). São Paulo: Ed. Sumaré: 
ANPOCS; Brasília: CAPES, 1999, volume 1, Antropologia.

______. A inconstância da alma selvagem. São Paulo: Cosac Naify, 2002.
CASTRO, Esther de; VIDAL, Lux Boelitz. O museu dos povos indígenas 

do Oiapoque. Um lugar de produção, conservação e divulgação da 
cultura. In: SILVA, Aracy Lopes; FERREIRA, Mariana Kawall Leal 



(orgs.). Práticas pedagógicas na escola indígena. São Paulo: Global, 
2001, p. 269-286 (Série Antropologia e Educação).

CEARÁ. Boletim do Sistema Estadual de Museus do Ceará. Fortaleza: 
Secretaria de Cultura do Estado,2006.

CERÁVOLO, Suely; TÁLAMO, Maria de Fátima Gonçalves Moreira. 
Tratamento e organização de informações documentárias em 
museus. In: Revista do Museu de Arqueologia e Etnologia (v.10), São 
Paulo: USP, 2000, p. 241-253.

CHAGAS, Mário. Museu do índio. Uma instituição singular e um pro-
blema universal. In: BELTRÃO, Jane Felipe; ECKERT, Cornélia; 
LIMA FILHO, Manuel Ferreira (Orgs.). Antropologia e Patrimônio 
Cultural. Diálogos e desafios contemporâneos. Blumenau: Nova 
Letra, 2007, p.175-198.

CLIFFORD, James. A experiência etnográfica. Antropologia e Literatura no 
século XX (org. José Reginaldo dos Santos Gonçalves. Rio de Janeiro: 
Editora UFRJ, 2011.

______. Museologia e contra-história: viagens pela costa noroeste dos Estados 
Unidos. In: ABREU, Regina; CHAGAS, Mário (Orgs.). Memória e 
patrimônio. Ensaios contemporâneos. Rio de Janeiro: Lamparina, 
2009, p. 254-302.

COHEN, Abner. Custom and Politics in Urban Africa. Berkeley: University of 
California Press, 1969.

COHN, Gabriel. Alguns problemas conceituais e de tradução em Economia e 
Sociedade. In: WEBER, Max. Economia e Sociedade. Fundamentos 
de sociologia compreensiva. Brasília: Editora Universidade de 
Brasília, 1991, p. XIII-XV.

CORDEIRO, José. Índios no Ceará. Massacre e resistência. Fortaleza: Hoje 
Assessoria em Educação, 1989.

CUNHA, Manuela Carneiro da. Introdução a uma história indígena. In: 
CUNHA, Manuela Carneiro da (Org.). História dos índios no Brasil. 
São Paulo: Companhia das Letras, 1992, p.9-24.

______. Apresentação. In: PORTO ALEGRE, Maria Sylvia; DANTAS, Beatriz 
Góis; MARIZ, Marlene da Silva. Documentos para a história indí-
gena no Nordeste. Ceará, Rio Grande do Norte e Sergipe. São Paulo: 
FAPESP: NHII – USP, 1994.

______. Etnicidade: da cultura residual mas irredutível. In: CUNHA, 
Manuela Carneiro da. Cultura com as aspas e outros ensaios. São 
Paulo: Cosac Naify, 2009, p. 235-244 .



DESCOLA, Philippe. Estrutura ou sentimento. A relação com o animal na 
Amazônia. In: MANA – Estudos de Antropologia Social (Nº-1, v.4). 
Rio de Janeiro: Programa de Pós Graduação em Antropologia Social 
do Museu Nacional (PPGAS-MN), UFRJ, 1998, p.23-45.

ERIKSSEN, Thomas Hylland. The epistemological status of the concept 
of ethnicity. Conference paper (The Anthropology of Ethnicity). 
Amsterdam: December, 1993. Disponível em http://folk.uio.no/
geirthe/Status_of_ethnicity.html . Acessado em: 29 de fevereiro de 
2012.

ERIKSEN, Thomas Hylland; NIELSEN, Finn Sivert. História da Antropologia. 
Petrópolis: Editora Vozes, 2007.

FAULHABER, Priscila. Patrimônio Maguta: artefatos como meios de comu-
nicação entre diferentes contextos sócio-culturais. In: MOREIRA, 
Eliane; BELAS, Carla Arouca; BARROS, Benedita; PINHEIRO, 
Antônio (orgs.). Propriedade intelectual e patrimônio cultural: prote-
ção do conhecimento e das expressões culturais tradicionais. Belém: 
CESUPA, MPEG, 2005a, p. 141-154.

______. O etnógrafo e seus “outros”: informantes ou detentores de conheci-
mento especializado? In: Revista Estudos Históricos, Nº-36. Rio de 
Janeiro: FGV, 2005b, p.111-129.

FEITOSA, Padre Neri; MARTINS, Raimundo Nonato Pereira. De Cuhyté 
(Sesmaria) a Aratuba. Canindé: Gráfica e Editora Canindé, 2011.

FEITOSA, Padre Neri. Origens do Canindé. Escolar e turístico (Monografia 
Nº 5). Canindé: Instituto memória de Canindé, 2002.

FENELON, Déa Ribeiro. Cultura e história social: historiografia e pesquisa. 
In: Projeto História (v.10). São Paulo: Revista do Programa de Estudos 
Pós-Graduados em História e do Departamento de História da PUC/
SP,1993, p. 73-90.

FERREZ, Helena Dodd. Documentação museológica: teoria para uma boa 
prática. In: Caderno de ensaios, nº2, Estudos de Museologia. Rio de 
Janeiro: Minc/Iphan, 1994, p. 64-73.

FREITAS, Gomes de. Os primitivos donos da terra dos Inhamuns. IN: Revista 
do Instituto Histórico e Geográfico do Ceará (Tomo 84). Fortaleza: 
Editora Instituto do Ceará, 1970.

FREIRE, José Ribamar Bessa. A descoberta dos museus pelos índios. In: 
Cadernos de etnomuseologia. Nº 01. Rio de Janeiro: Programa de 
Estudos dos Povos Indígenas, Departamento de Extensão – SR-3; 



UERJ - Universidade do Estado do Rio de Janeiro, 1998, p. 5-29 
(Circulação interna).

FREITAS, Gomes de. Os primitivos donos das terras dos Inhamuns. Revista do 
Instituto Histórico, Geográfico e Antropológico do Ceará. Fortaleza: 
Editora do Instituto do Ceará, 1970, p.151-155.

FROTA, Dilza Fonseca da Frota. Thesauro de Cultura Material dos Índios do 
Brasil. Rio de Janeiro: Funai, 2006.

FURTADO FILHO, João Ernani. Soares Moreno e Matias Beck. Inventário de 
uma polêmica nos escritos de Ismael Pordeus. Fortaleza: Museu do 
Ceará/Secult, 2002 (Coleção Outras Histórias, vol. 13).

GALVÃO, Eduardo. Encontro de sociedades. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1979 
(Coleção Estudos Brasileiros; v.29).

GEERTZ, Clifford. A interpretação das culturas. Rio de Janeiro: Livros 
Técnicos e Científicos Editora, 1989.

______. Obras e vidas. O antropólogo como autor. Rio de Janeiro: UFRJ, 
2005.

GELL, Alfred. Art and agency: an anthropological theory. London: Oxford 
University Press, 1998.

GILMORE, Raymond M. Fauna e etnozoologia da América do Sul Tropical. 
In: RIBEIRO, Berta (Org.). Suma Etnológica Brasileira (Volume 1 – 
Etnobiologia). Belém: Editora UFPA, 1997, p.217-277.

GOFFMAN, Erving. A representação do Eu na vida cotidiana. Petrópolis: 
Vozes, 1985.

GOMES, Alexandre Oliveira. A saga de Amanay, o Algodão, e dos índios da 
Porangaba. In: PALITOT, Estevão Martins (Org.). Na mata do sabiá. 
Contribuições sobre a presença indígena no Ceará. Fortaleza: Museu 
do Ceará/Imopec, 2009a, p. 155-185.

______. Ação Educativa em Museus do Ceará. In: Cadernos do CEOM (Nº-
30). Chapecó: Argos, 2009b, p.399-412.

______. O Torém entre o folclore e a antropologia. Pesquisas de campo e 
escrita da história entre os Tremembé de Almofala (1940-1955). 
In: Trabalho Apresentado no Simpósio Temático “Os Índios e o 
Atlântico”, XXVI Simpósio Nacional de História da ANPUH. São 
Paulo: USP, 17 a 22 de julho de 2011. Disponível em: http://www.
snh2011.anpuh.org/resources/anais/14/1308142320_ARQUIVO_
PesquisasdecampoeescritadahistoriaentreosTremembé(1940-1950).
AlexandreGomes.versaoGT111Anpuh.pdf. Acessado em 29 de feve-
reiro de 2012.



______. Sabiaguaba. Esboço histórico-antropológico. Fortaleza: Relatório de 
pesquisa histórica e antropológica - Plano de Manejo das Unidades 
de Conservação: Parque Natural Municipal de Dunas de Sabiaguaba 
e a Área de Proteção Ambiental de Sabiaguaba, 2010 (133 p.).

GOMES, Alexandre Oliveira; OLIVEIRA, Ana Amélia Rodrigues de. A 
construção social da memória e o processo de ressignificação dos 
objetos no espaço museológico. Revista de Museologia e Patrimônio. 
Rio de Janeiro, v. 3, n. 2, p. 42-55, jul/dez 2010. Disponível em: http://
revistamuseologiaepatrimonio.mast.br/index.php/ppgpmus/article/
viewFile/136/1 34. Acesso em: 02 set. 2011.

GOMES, Alexandre; VIEIRA NETO, João Paulo. Estação de Parangaba. 
Memória, conflito e mobilização social (volume 58). In: Boletim 
Raízes. Fortaleza: IMOPEC, 2007, p. 4-7.

______. Museus e memória indígena no Ceará: a emergência étnica entre 
lembranças e esquecimentos. In: PALITOT, Estevão Martins (Org.). 
Na mata do sabiá. Contribuições sobre a presença indígena no Ceará. 
Fortaleza: Museu do Ceará/Imopec, 2009a, p. 367-391.

______. Museus e memória indígena no Ceará. Fortaleza: Museu do Ceará, 
2009b.

______. Dossiê Projeto Historiando: educação patrimonial e museus comuni-
tários (relatório de atividades apresentado ao Instituto do Patrimônio 
Histórico e Artístico Nacional, finalista do prêmio Rodrigo Mello 
Franco de Andrade 2011, na Categoria Educação Patrimonial). 
Fortaleza: julho de 2011.

______. A Rede Cearense de Museus Comunitários: processos e desafios para 
a organização de um campo museológico autônomo. IN: Chagas, 
Mário (org.). Museologia Social: teoria, práticas e documentos bási-
cos (Cadernos do CEOM). Chapecó: UnoChapecó, 2014 (no prelo).

GOMES, Alexandre Oliveira e ATHIAS, Renato Monteiro. Apontamentos 
sobre um diagnóstico etnomuseológico: a Casa de Memória do 
Tronco Velho Pankararu. In: Carlos Sandroni; Sandro Guimarães 
Salles. (Org.). Patrimônio Cultural em Discussão: novos desafios teó-
rico-metodológicos. Recife: Editora Universitária da UFPE, 2014, p. 
146-171.

GOMES, José Eudes Arrais Barroso. As milícias d’El Rey. Tropas militares 
e poder no Ceará setecentista. 2009. Dissertação (Mestrado História 
Social) – Universidade Federal Fluminense, Rio de Janeiro, 2009.



GONÇALVES, José Reginaldo Santos. Antropologia dos objetos. Coleções, 
Museus, Patrimônios. Rio de Janeiro: 2007 (Coleção Museu, Memória 
e Cidadania).

GONDIM, Juliana. Corpo e ritual. Práticas de cura e afirmação identitária 
nos Tremembé de Almofala. In: PALITOT, Estevão Martins (Org.). 
Na mata do sabiá. Contribuições sobre a presença indígena no Ceará. 
Fortaleza: Museu do Ceará: IMOPEC, 2009, p. 301-320.

GRUNEWALD, Rodrigo de Azeredo (org.). Toré: regime encantado do índio 
do Nordeste. Recife: Fundaj, Editora Massangana, 2005.

GUIMARAENS, Dinah (org.). Museu de Arte e origens. Mapa das culturas 
vivas guaranis. Rio de janeiro: Contra Capa Livraria, 2003.

GUIMARÃES, Manoel Luiz Salgado. Nação e civilização nos trópicos. O 
Instituto Histórico e Geográfico do Brasil e o projeto de uma história 
nacional. Estudos Históricos. Rio de Janeiro, v.1, n. 1, p.5-27, 1988.

HANNERZ, Ulf. Fluxos, fronteiras, híbridos. Palavras-chave da antropologia 
transnacional. In: MANA – Estudos de Antropologia Social (Nº-3, 
v.1). Rio de Janeiro: Programa de Pós Graduação em Antropologia 
Social do Museu Nacional (PPGAS-MN), UFRJ, 1997, p. 7-39.

HOLANDA, Cristina Rodrigues. Museu Histórico do Ceará. A memória dos 
objetos na construção da História (1932 – 1942). Fortaleza: Museu do 
Ceará/Secult, 2005 (Coleção Outras Histórias, v. 28).

JACOBSON, David. Reading Ethnography. New York: State University of New 
York Press, 1991.

JULIÃO, Letícia. Apontamentos sobre a história do museu. In: CADERNO 
de diretrizes museológicas I. Brasília: Ministério da Cultura: IPHAN: 
Departamento de Museus e Centros Culturais; Belo Horizonte: 
Secretaria de Estado da Cultura: Superintendência de Museus, 2006, 
p.19-32.

KUPER, Adam. A reinvenção da sociedade primitiva. Transformações de um 
mito. Recife: Editora Universitária, 2008.

LAGROU, Els. A fluidez da forma. Arte, alteridade e agência em uma socie-
dade amazônica (Kaxinawá, Acre). Rio de Janeiro: Editora Topbooks, 
2007.

LEAL, Vinícius Barros. História de Baturité. Época Colonial. Fortaleza: 
Secretaria de Cultura e Desporto, 1981.

______. A família Barbosa Cordeiro. In: Revista do Instituto Histórico do 
Ceará. Fortaleza: Editora do Instituto, 2005, p. 17-27.



LEITÃO, Padre Luiz de Souza. Notas políticas e religiosas da Villa de Canindé. 
In: Revista do Instituto do Ceará. Fortaleza: Editora Instituto do 
Ceará, 1902, p. 46-59

LEITE, Jurandyr Carvalho Ferrari. Atlas das terras indígenas do Nordeste 
(Alagoas, Bahia (exceto sul), Ceará, Paraíba, Pernambuco e Sergipe). 
Rio de Janeiro: PETI-PPGAS-Museu Nacional-UFRJ, 1993.

LEITE, Serafim. História da Companhia de Jesus no Brasil (Tomo III, livro 
Ceará). Lisboa: Portugália; Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 
1945, p. 3-96.

LE GOFF, Jacques. História e memória. Campinas: Editora da Unicamp, 1990.
LERSCH, Teresa Morales; OCAMPO, Cuauhtémoc Camarena. O conceito 

de museu comunitário. História vivida ou memória para transfor-
mar a história? In: Conferencia Nacional de la Asociación Nacional 
de Artes y Cultura Latinas, 2004, Kansas City. Disponível em: http://
www.abremc.com.br/artigos1.asp?id=5. Acesso em: 20 jul. 2010.

LIMA, Carmén Lúcia Silva. Trajetórias entre contextos e mediações. A cons-
trução da etnicidade Potiguara na serra das matas. 2007. Dissertação 
(Mestrado em Antropologia) – Universidade Federal de Pernambuco, 
Recife, 2007.

______. Os Potyguara do mundo novo. Estudo acerca de uma etniciade 
indígena. Monografia (Graduação Ciências Sociais) – Universidade 
Federal do Ceará, Fortaleza, 2003.

______. As perambulações. Etnicidade, memória e territorialidade indígena 
na serra das matas. In: PALITOT, Estevão Martins (Org). Na mata do 
sabiá. Contribuições sobre a presença indígena no Ceará. Fortaleza: 
Museu do Ceará/Imopec/Secult, 2009, p. 233-250.

LINS, Mísia. Reflexividade nativa: quando a crença dialoga com a dúvida no 
período de finados. In: Mana (Estudos de Antropologia Social) (Nº- 
16, vol.1). Rio de Janeiro: PPGAS/MN/UFRJ, 2010, p. 151-177.

LOPES, Ronaldo Santiago. “A cultura de índio, seu menino, vem de longe aqui”: 
formação histórica e territorialização dos Tremembé/CE. Dissertação 
(Mestrado em Antropologia). Natal: Universidade Federal do Rio 
Grande do Norte, 2014.

LOUREIRO, José Mauro Matheus. Esboço acerca da documentação 
museológica. In: Museu de Astronomia e Ciências Afins – MAST. 
Documentação em Museus. GRANATO, Marcus, SANTOS, Cláudia 
Penha dos, LOUREIRO, Maria Lucia N. M. (orgs). Coleção MAST 
Colloquia, vol. 10. Rio de Janeiro: MAST, 2008, p. 23-29.



LYOTARD, Jean François. A condição pós-moderna. Rio de Janeiro: José 
Olympio, 2011.

MAGALHÃES, Aline Montenegro. O culto da saudade na Casa do Brasil. 
Gustavo Barroso e o Museu Histórico Nacional. Fortaleza: Museu do 
Ceará/Secult, 2006 (Coleção Outras Histórias, v.49).

MAIA, Lígio. Índios a serviço D’el Rey: manutenção da posse das terras 
indígenas durante o avanço da empresa pastoril no Ceará (C.1680-
1720). In: PALITOT, Estêvão Martins (Org.). Na mata do sabiá. 
Contribuições sobre a presença indígena no Ceará. Fortaleza: Museu 
do Ceará, 2009, p. 61-86.

MARQUES, Marcélia. Materiais e saber na arte rupestre. Fortaleza: Museu do 
Ceará, 2009 (Coleção Outras Histórias, v.58).

MARTIN, Gabriela. Pré-história do Nordeste do Brasil. Recife: Editora 
Universitária da UFPE, 2008.

MALFLIET, Margareth. 2009. Uma intuição que pela experiência virou con-
vicção. In: In: PALITOT, Estêvão Martins (Org.). Na mata do sabiá. 
Contribuições sobre a presença indígena no Ceará. Fortaleza: Museu 
do Ceará, 2009, p. 421-430.

MENEZES, Luís Barba Alardo de. Memória sobre a Capitania Independente 
do Ceará, 1814. In: DOCUMENTAÇÃO Primordial sobre a Capitania 
Autônoma do Ceará. Fortaleza: Fundação Waldemar Alcântara, 
1997, p. 36-60.

MENESES, Ulpiano Teixeira Bezerra de. (Org). Como explorar um museu 
histórico? São Paulo: Museu Paulista/USP, 1994.

______. Memória e cultura material: documentos pessoais no espaço público. 
In: Revista Estudos Históricos (Nº21). Rio de Janeiro: FGV, 1998, p. 
89-103.

MESSENDER, Marcos Luciano Lopes. Etnicidade e diálogo político. A 
Emergência dos Tremembé. Dissertação (Mestrado Sociologia). 
Salvador: Universidade Federal da Bahia, 1995.

MINAYO, Maria Cecília. O conceito em Representações Sociais dentro da 
Sociologia Clássica. IN: GUARESCHI, Pedrinho; JOVCHELOVITCH, 
Sandra (orgs.). Textos em representações sociais. Petrópolis: Vozes, 
1995.

MONTEIRO, John. Prefácio. IN: POMPA, Cristina. Religião como tradução. 
Missionários, tupi e “tapuia” no Brasil colonial. São Paulo: EDUSC, 
2003., p. 15-19.



MONTENEGRO, Antônio Torres. História, metodologia, memória. São 
Paulo: Contexto, 2010.

______. História Oral e Memória. A cultura popular revisitada. São Paulo: 
Contexto, 2003.

MOTTA, Dilza Fonseca da. Tesauro da cultura material dos índios no Brasil. 
Rio de Janeiro: Museu do Índio, 2006.

MOUTINHO, Mário. Sobre o conceito de Museologia Social. In: Cadernos 
de Sociomuseologia (nº 1). Lisboa: Universidade Lusófona de 
Humanidades e Tecnologias, 1993, p.5-8.

MORGAN, Lewis Henry. A sociedade antiga. In: CASTRO, Celso (org.). 
Evolucionismo cultural. Rio de Janeiro: Zahar, 2005, p.41-65.

NOGUEIRA, Paulino. Vocabulário Indígena em uso na Província do Ceará 
com explicações Etymológicas, Orthographicas, Topographicas, 
Históricas e Therapêuticas etc. In: Revista do Instituto Histórico do 
Ceará (Tomo I). Fortaleza: Editora do Instituto Histórico do Ceará, 
1887, p. 210-432.

NORA, Pierre. Entre História e Memória. A problemática dos lugares. In: In: 
Projeto História (v.10). São Paulo: Revista do Programa de Estudos 
Pós-Graduados em História e do Departamento de História da PUC/
SP,1993, p.7-28.

OLIVEIRA, Ana Amélia Rodrigues de. Juntar, separar, mostrar. Memória e 
escrita da História no Museu do Ceará (1932-1976). Fortaleza: Museu 
do Ceará/Secult, 2009.

OLIVEIRA, Carlos Estevão de. O ossuário da ‘Gruta do Padre’, em Itaparica, 
e algumas notícias sobre remanescentes indígenas do Nordeste 
(Separata do Boletim do Museu Nacional. Vol. XIV-XVII – 1938- 
1941). Rio de Janeiro: Imprensa Nacional, 1943.

OLIVEIRA, João Pacheco de. Ensaios de Antropologia Histórica. Rio de 
Janeiro: Editora UFRJ, 1999.

______. Prefácio. In: GRUNEWALD, Rodrigo de Azeredo. Toré. Regime 
encantado do índio do Nordeste. Recife: FUNDAL: Editora 
Massangana, 2005, p. 9-11.

______. (org.). A presença indígena no Nordeste. Processos de territorializa-
ção, modos de reconhecimento e regimes de memória. Rio de Janeiro: 
Contra Capa, 2011.

______. (org.). A viagem de volta. Etnicidade, política e reelaboração cultural 
no nordeste indígena. Rio de Janeiro: ContraCapa Livraria: LACED, 
2004.



OLIVEIRA, João Pacheco de; LEITE, Jurandyr Carvalho Ferrari. 
Apresentação. In: LEITE, Jurandyr Carvalho Ferrari (org.). Atlas 
das terras indígenas do Nordeste (Alagoas, Bahia (exceto sul), Ceará, 
Paraíba, Pernambuco e Sergipe). Rio de Janeiro: PETI PPGAS: Museu 
Nacional: UFRJ, 1993, p.2.

OLIVEIRA, Roberto Cardoso de. O trabalho do antropólogo. São Paulo: 
Editora UNESP, 2000.

OLIVEIRA, Kelly Emanuelly de. Estratégias sociais no movimento indígena. 
Tese (Doutorado em Antropologia). Recife: Universidade Federal de 
Pernambuco, 2010.

______. Os terreiros e o toré: o diálogo entre religião e política no fortaleci-
mento do povo Xukuru do Ororubá (PE). IN: Cadernos do leme (vol. 
1, número 1). Campina Grande: UFCG, 2009, p.47-66.

OLIVEIRA JÚNIOR, Gerson Augusto. O encanto das águas. A relação dos 
Tremembé com a natureza. Fortaleza: Museu do Ceará, 2006 (Coleção 
Outras Histórias, vol. 44).

______. Torem, a brincadeira dos índios velhos. São Paulo: Annablume, 1998.
ORTNER, Sherry. Poder e projetos. Reflexões sobre a agência. In: Grossi, M.; 

Eckert, C.; Fry, P. (orgs.). Conferências e Diálogos. Saberes e Práticas 
Antropológicas. Blumenau, Editora Nova Letra, 2007, p.45-80.

PALITOT, Estevão Martins (Org.). Na mata do sabiá. Contribuições sobre a 
presença indígena no Ceará. Fortaleza: Museu do Ceará: IMOPEC, 
2009.

______. Artífices da alteridade: o movimento indígena na região de Crateús, 
Ceará. Tese (Doutorado em Sociologia). João Pessoa: UFPB/UFCG, 
2010.

PERES, Sidnei. Terras indígenas e ação indigenista no Nordeste (1910-67). In: 
OLIVEIRA, João Pacheco de (Org.). A viagem de volta: Etnicidade, 
política e reelaboração cultural no nordeste indígena. Rio de Janeiro: 
ContraCapa Livraria: LACED, 2004, p. 43-92.

PINHEIRO, Francisco José. História do conflito. Os povos nativos e os euro-
peus no Ceará. In: PINHEIRO, Joceny (Org.). Ceará: Terra da Luz, 
Terra dos Índios. História, presença, perspectivas. Fortaleza: Iphan: 
Funai: MPF, 2002, p. 37-48.

______. Mundos em confronto. Povos nativos e europeus na disputa pelo ter-
ritório. In: SOUZA, Simone de (Org.). Uma nova história do Ceará. 
Fortaleza: Edições Demócrito Rocha, 2000, p.17-56.



______. Formação social do Ceará (1680-1820). O papel do Estado no processo 
de subordinação da população livre e pobre. 2006. Tese (Doutorado 
em História) – Universidade Federal de Pernambuco, Recife, 2006.

______. Apresentação. In: THÉBERGE, Pedro. IN: Esboço Histórico sobre 
a Província do Ceará (Tomo I). Fortaleza: Fundação Waldemar 
Alcântara, 2001 (Edição Fac-similar).

PINHEIRO, Joceny de Deus. Índios Pitaguary. Um estudo sobre história, cul-
tura e identidade. Monografia (Graduação Ciências Sociais) – UFC, 
Fortaleza, 1999.

______. Arte de contar, exercício de rememorar: As narrativas dos índios 
Pitaguary. Dissertação (Mestrado em Sociologia), Universidade 
Federal do Ceará, Fortaleza, 2002.

PIRES, Maria Idalina Cruz. A guerra dos bárbaros. Resistência e conflito no 
nordeste colonial. Recife: UFPE, 2002.

POLLACK, Michael. Memória, silêncio, esquecimento. IN: Revista Estudos 
Históricos (v.2, n.3). Rio de Janeiro: FGV, 1989, p.3-15.

POMPA, Cristina. Religião como tradução. Missionários, tupi e “tapuia” no 
Brasil colonial. São Paulo: EDUSC, 2003.

POMPEU SOBRINHO, Thomaz Pompeu. Pré-História Cearense. Fortaleza: 
Editora Instituto Histórico do Ceará, Limitada, 1955 (Monografia 
Nº3, 1º- Tomo).

______. Introdução, notas e comentários ao Diário de Mathias Beck. In: 
Três documentos do Ceará Colonial. Fortaleza: Departamento de 
Imprensa Oficial, 1967.

______. Topônimos indígenas nos séculos XVI e XVII na costa cearense. In: 
Revista do Instituto Histórico do Ceará (Tomo LXXIX). Fortaleza: 
Editora do Instituto Histórico do Ceará, 1945, p.156-205.

______. Etymologia de algumas palavras indígenas (Tomo LXIII). In: Revista 
do Instituto Histórico do Ceará. Fortaleza: Editora do Instituto 
Histórico do Ceará, 1919, p. 208-227.

______. Índios Tremembés. In: Revista do Instituto Histórico do Ceará 
(Tomo LXV). Fortaleza: Editora do Instituto Histórico do Ceará, 
1951, p.257-267.

______. Algumas inscrições rupestres inéditas do Estado do Ceará. In: 
Revista do Instituto Histórico do Ceará (Tomo LXX). Fortaleza: 
Editora do Instituto do Ceará, 1956, p. 115-126.

PORDEUS, Ismael. Escritos sobre Antônio Conselheiro e a Matriz de 
Quixeramobim. Fortaleza: Museu do Ceará, 2011.



PORTO ALEGRE, Maria Sylvia; DANTAS, Beatriz Góis; MARIZ, Marlene 
da Silva (orgs.). Documentos para a história indígena no Nordeste. 
Ceará, Rio Grande do Norte e Sergipe. São Paulo: FAPESP: NHII: 
USP, 1994.

PORTO ALEGRE, Maria Sylvia. Comissão das Borboletas: a ciência do 
Império entre o Ceará e a corte. Fortaleza: Museu do Ceará, 2003.

POSEY, Darrell A. Introdução. Etnobiologia: teoria e prática. In: RIBEIRO, 
Berta (Org.). Suma Etnológica Brasileira. Volume 1. Etnologia. Belém: 
Editora UFPA, 1997, p.1-15.

PUNTONI, Pedro. A guerra dos bárbaros. Povos indígenas e a colonização do 
sertão nordeste do Brasil, 1650-1720. São Paulo: HUCITEC: Editora 
da USP: FAPESP, 2002.

RAMOS, Francisco Régis Lopes. A danação do objeto. O museu no ensino de 
história. Chapecó: Argos, 2004.

______. Posfácio. In: XAVIER, Patrícia Pereira. Dragão do Mar. A constru-
ção do herói jangadeiro. Fortaleza: Museu do Ceará, 2011, p. 245-248.

RAMOS, Francisco Régis Lopes e SILVA FILHO, Antônio Luiz Macedo e. 
Museu do Ceará: 75 anos. Fortaleza: Museu do Ceará, 2008.

REESINK, Edwin. Índio ou Caboclo. Notas sobre a Identidade Étnica dos 
Índios no Nordeste. Universitas(n.32), 1983. Disponível em http://
www.portalseer.ufba.br/index.php/universitas/article/view/1028 . 
Acesso em: 4 de março de 2011.

______. O segredo do sagrado. O Toré entre os índios no Nordeste. In: 
ALMEIDA, Luiz Sávio de; GALINDO, Marcos; ELIAS, Juliana Lopes 
(Orgs.). Índios do Nordeste. Temas e problemas, 2. Maceió: EDUFAL, 
2000, p. 359-406.

______. A felicidade do povo brasileiro. Notas sobre a visão do mundo 
construído no discurso oficial a respeito de etnicidade e nações indí-
genas no Brasil e os embates de disputa simbólica. Mneme. Revista 
de Humanidades, Departamento de História (UFRN-Ceres), v. 5, n. 
11, jul/set 2004a. Disponível em: http://www.seol.com.br/mneme. 
Acesso em: 10 de fevereiro de 2012.

______. Substantial Identities in “Rural Black Communities” in Brazil. A 
Short Appraisal of Some Community Studies. IN: Vibrant (v. 1, n. 
1/2). Brasília: ABA, 2004b.

______. Alteridades substanciais: apontamentos diversos sobre índios e 
negros. In: CARVALHO, Rosário de; REESINK, Edwin; CAVIGNAC, 



Julie (Orgs.). Negros no mundo dos índios. Imagens, reflexos, alterida-
des. Natal: EDUFRN, 2011, p. 245-290.

______. O Limite de Barth. A influência da “Introdução” de Barth sobre 
os estudos de etnicidade e racialidade. In: Reunião Brasileira de 
Antropologia, 27. 2010, Belém: Universidade Federal da Bahia, 2010.

REYNA, Stephen P. Theory in anthropology in the nineties. IN: Cultural 
Dynamics (9(3)). London/Thousand Oaks/CA/New Delhi: SAGE 
Publications, 1997, p. 325-350.

______. Theory counts: (discounting) discourse to the contrary by adoption 
a confrontational stance. IN: Anthropological Theory (vol. 1(1)). 
London/Thousand Oaks/CA/New Delhi: SAGE Publications, 2001 
(p. 9-29).

REIS, José Carlos. A história entre a filosofia e a ciência. São Paulo: Ática, 
1996.

RIBEIRO, Berta. Dicionário do Artesanato Indígena. Belo Horizonte: Itatiaia; 
São Paulo: EDUSP, 1988.

RIBEIRO, Berta e VAN VELTHEN, Lúcia. Coleções etnográficas: documen-
tos materiais para a história indígena e a etnologia. IN: CUNHA, 
Manuela Carneiro da. História dos Índios no Brasil. São Paulo: 
Companhia das letras, Secretaria Municipal de Cultura, FAPESP, 
1992, p. 103-112.

RIBEIRO, Berta (Org.). Suma Etnológica Brasileira. Etnobiologia. Volume 1. 
Belém: Editora UFPA, 1997.

ROCHA, Augusto. Canindeenses illustres (Tomo XXXXV). In: Revista do 
Instituto Histórico do Ceará. Fortaleza: Editora do Instituto Histórico 
do Ceará, 1921, p. 168-184.

RUOSO, Carolina. O Museu do Ceará e a linguagem poética das coisas. 
Fortaleza: Museu do Ceará, 2009 (Coleção Outras Histórias, v. 54).

RÚSSIO, W. L’interdisciplinarité em muséologie. Museological. In: 
Museological Working Papers. Documents de Travail Muséologique 
(MuWoP/DoTraM). Stockholm, n. 2. p. 58-59, 1981.

SAHLINS, Marshall. Ilhas de História. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editor, 
2003.

______. Metáforas históricas e realidades míticas. Rio de Janeiro: Jorge Zahar 
Editor, 2008.

______. O ‘pessimismo sentimental’ e a experiência etnográfica: por que a 
cultura não é um ‘objeto’ em via de extinção (parte I). In: Mana – 
Estudos de Antropologia Social (Nº-01, v.3). Rio de Janeiro: Programa 



de Pós Graduação em Antropologia Social do Museu Nacional 
(PPGAS-MN), UFRJ, 1997a, p.103-150.

______. O ‘pessimismo sentimental’ e a experiência etnográfica: por que a 
cultura não é um ‘objeto’ em via de extinção (parte II). In: Mana – 
Estudos de Antropologia Social (Nº-02, v.3). Rio de Janeiro: Programa 
de Pós Graduação em Antropologia Social do Museu Nacional 
(PPGAS-MN), UFRJ, 1997b, p.103-150.

SALERA JÚNIOR. Giovanni; FRANKLIN, William Giovani; MALVASIO, 
Adriana; GIRALDIM, Odair. Caça e pesca entre os índios Karajá 
do Norte, Terra Indígena Xam-bioá, Estado do Tocantins, Brasil. In: 
Publicações avulsas do Instituto Pau-Brasil, 2002. Disponível em: 
http://www.uft.edu.br/neai/documentos/cacapesca.pdf . Acesso em: 
04 de março de 2012.

SAMPAIO, José Augusto Laranjeira. De caboclo a índio. Etnicidade e orga-
nização social e política entre povos indígenas contemporâneos no 
Nordeste do Brasil, o caso Kapinawá. Campinas: Projeto de pesquisa 
para Dissertação de Mestrado em Antropologia Social (IFCH-
UNICAMP), 1985.

SANCHO QUEROL, Lorena. El Patrimonio Cultural Inmaterial y la 
Sociomuseología: estudio sobre inventarios. Tesis doctoral en 
Museología, presentada en el Departamento de Museologia de 
la Faculdade de Ciências Sociais e Humanas de la Universidade 
Lusófona de Humanidades e Tecnologias de Lisboa, y dirigida por el 
Dr. Canova Magalhães Moutinho. Lisboa, 2011.

SANTOS, João Brígido dos. Ceará (Homens e Fatos). Fortaleza: Edições 
Demócrito Rocha, 2001, p. 9 a 39.

SANTOS, Myrian Sepúlveda dos. Políticas da memória na criação dos 
museus brasileiros. IN: CHAGAS, Mário de Souza; SANTOS, Myrian 
Sepúlveda dos (orgs.). Cadernos de Sociomuseologia (Nº- 19). Lisboa: 
Universidade Lusófona de Tecnologias e Humanidades, 2002, p. 
99-119.

SCHADEN, Egon. Aspectos fundamentais da cultura Guaraní. São Paulo: 
Editora Pedagógica e Universitária: Edusp, 1974.

SECUNDINO, Marcondes. “Índios do Nordeste”. Alguns apontamentos sobre 
a formação de um domínio da antropologia. In: OLIVEIRA, João 
Pacheco de (Org.). A presença indígena no Nordeste. Processos de 
territorialização, modos de reconhecimento e regimes de memória. 
Rio de Janeiro: Contra Capa, 2011, p. 631-652.



SERAINE, Florival. Contribuição para o estudo da influência indígena no 
linguajar cearense. IN: Revista do Instituto do Ceará (Tomo LXVI). 
Fortaleza: Editora Instituto do Ceará, 1950, p. 5-16.

______. Sobre o Torém (dança de procedência indígena). In: Revista do 
Instituto do Ceará (Tomo LXIX). Fortaleza: Editora do Instituto 
Histórico do Ceará, 1955, p. 72-87.

______. Para o estudo do processo de folclorização. In: Revista do Instituto 
do Ceará. Fortaleza: Editora do Instituto Histórico do Ceará, 1977, 
p. 48-56.

______. Contribuição para o estudo da influência indígena no linguajar 
cearense. In: Revista do Instituto do Ceará. Fortaleza: Editora do 
Instituto Histórico do Ceará, 1950, p. 5-16.

SEVCENKO, Nicolau. ...talvez a última grande batalha e ao mesmo tempo 
a última grande fronteira seja afinal a cultura. In: Projeto História 
(v.10). São Paulo: Revista do Programa de Estudos Pós-Graduados em 
História e do Departamento de História da Puc-Sp,1993, p.100-102.

SILVA, Aramis Luis. Deus e o Bope na terra do sol: culturalismos na história 
de um processo de mediação. São Paulo: Humanitas, 2009.

SILVA, Edson. Memórias Xukuru e Fulni-ô da Guerra do Paraguai. Ciências 
Humanas em Revista. São Luís, v. 3, n. 2, p.28-51, 2005.

______. Xukuru: memórias e história dos índios da Serra do Ororubá (1950-
1988). 2008. Tese (Doutorado em História Social) – Universidade de 
Campinas, Campinas, 2008.

SILVA, Isabelle Braz Peixoto da. O Relatório Provincial de 1863: um docu-
mento, muitas leituras. In: 25º- Simpósio Nacional de História (ST 36: 
Os índios na história). 2009, Fortaleza. Anais. Fortaleza: Universidade 
Federal do Ceará, 2009. Disponível em: http://www.ifch.unicamp.br/
ihb/Trabalhos/ST36Isabelle.pdf . Acesso em: 4 de março de 2012.

______. Povos indígenas no Ceará. Organização, memória e luta. Fortaleza: 
CDMAC (Memorial da Cultura Cearense), 2007.

______. Vilas de índios no Ceará Grande. Dinâmicas locais sob o Diretório 
Pombalino. Campinas, SP: Pontes Editores, 2006.

______. O relatório provincial de 1863 e a expropriação das terras indíge-
nas. In: OLIVEIRA, João Pacheco (Org.). A presença indígena no 
Nordeste. Processos de territorialização, modos de reconhecimento 
e regimes de memória. Rio de Janeiro: Contra Capa, 2011, p. 327-346.



SILVA FILHO, Antônio Luiz Macêdo e. Posfácio: Um barão e muitas histó-
rias. In: AMARAL, Eduardo Lúcio Guilherme. Barão de Studart. 
Memórias da distinção. Fortaleza: Museu do Ceará, 2002, p. 104-124.

SILVA FILHO, Antônio Luiz Macêdo; RAMOS, Francisco Régis Lopes 
(Orgs.). Museu do Ceará - 75 anos. Associação de Amigos do Museu 
do Ceará/Secretaria de Cultura do Estado do Ceará, 2007.

SILVA, Bruno Ronald Andrade da. Nos enredos dos circuitos de pesquisas 
dos Tabajara e Kalabaça de Poranga-CE. Dissertação (Mestrado em 
Antropologia). Recife: Universidade Federal de Pernambuco, 2013.

SILVA, Fabíola A. and GORDON, Cesar. Antropology in the museum: reflec-
tions on the curatorship of the Xikrin collection. IN: Vibrant: Virtual 
Brazilian Antropology. Associação Brasileira de Antropologia. Vol. 
10, Num. 2 (january-June 2013) (Motta, Antonio; Arantes, Antonio 
Augusto (Editors). Brasília: ABA, 2013, p. 429-472.

SIMÃO, Marum. Quixeramobim. Recompondo a história. Fortaleza: Edigraf, 
1996.

SMIT, Johanna Wilhelmina. A Documentação e suas abordagens. In: Museu 
de Astronomia e Ciências Afins – MAST. Documentação em Museus. 
Granato, Marcus; Santos, Cláudia Penha dos; Loureiro, Maria Lucia 
N. M. (orgs). Coleção MAST Colloquia, vol. 10. Rio de Janeiro: MAST, 
2008, p. 11-22.

SOUSA, Eusébio Neri Alves de. Índice geral alfabético e remissivo das datas 
de sesmarias do estado do Ceará (separata dos Anais do Arquivo 
Público do Estado do Ceará, Ano I, Número I). Fortaleza: Oficinas 
Gráficas da Cadeia Pública, 1933.

SOUZA, Carlos Kleber Saraiva de. Identidade, cultura e interesses. A territo-
rialidade dos índios Jenipapo-Kanindé do Ceará. 2002. Dissertação 
(Mestrado em Sociologia) – Universidade Federal do Ceará, Fortaleza, 
2002.

STOCKING JR., George. Os museus e a alteridade. IN: STOCKING JR., 
George (org.). Objects and Others. Essays on Museums and Material 
Culture. Madison: University of Wisconsin Press, 1985 (vol. 3 History 
of Anthropology).

STUDART, Guilherme. Datas e factos para a história do Ceará (Tomo I). 
Fortaleza: Fundação Waldemar Alcântara, 2001.

______. Notas para a história do Ceará. Brasília: Senado Federal: Conselho 
Editorial, 2004.



STUDART FILHO, Carlos. Os Aborígenes do Ceará (parte 1). In: Revista do 
Instituto Histórico do Ceará (Tomo LXXVI). Fortaleza: Editora do 
Instituto Histórico do Ceará, 1962, p. 5-73.

______. Os aborígenes do Ceará (parte 2). In: Revista do Instituto Histórico 
do Ceará (Tomo LXXVII). Fortaleza: Editora do Instituto Histórico 
do Ceará, 1963a, p. 153-217.

______. A Rebelião de 1713. In: Revista do Instituto Histórico do Ceará. 
Fortaleza: Editora do Instituto Histórico do Ceará. Fortaleza: Editora 
do Instituto Histórico do Ceará, 1963b, p. 9-24.

______. Notas para a História das Fortificações no Ceará (Separata do Boletim 
do Museu Histórico do Ceará). Fortaleza: Ramos & Pouchain, 1937.

______. Resistência dos indígenas à conquista e povoamento. A Guerra dos 
Bárbaros. In: Revista do Instituto Histórico do Ceará. Fortaleza: 
Editora do Instituto Histórico do Ceará, 1959, p. 29-70.

______. Antiguidades indígenas do Ceará. IN: Revista do Instituto Histórico 
do Ceará (tomo XXXXI). Fortaleza: Editora do Instituto Histórico 
do Ceará. Fortaleza: Editora do Instituto Histórico do Ceará, 1927, 
p. 167-221.

THÉBERGE, Pedro. Esboço Histórico sobre a Província do Ceará (Tomo I). 
Fortaleza: Fundação Waldemar Alcântara, 2001, p. 1-14 (Edição fac-
similar de 1895).

THOMAS, Nicholas. Entangled objects: exchange, material culture and colo-
nialism in the Pacific. Cabridge: Harvard University Press, 1991.

TURNBULL, Paul; PICKERING, Michael. The long way home. New York: 
Berghahn Books, 2010.

TÓFOLLI, Ana Lúcia Farah de. As retomadas de terras na dinâmica territorial 
do povo indígena Tapeba: Mobilização étnica e apropriação espa-
cial. Dissertação (Mestrado em Sociologia). Fortaleza: Universidade 
Federal do Ceará, 2010.

VALLE, Carlos Guilherme Octaviano do. Terra, tradição e etnicidade. Os 
Tremembé do Ceará. 1993. Dissertação (Mestrado em Antropologia). 
Rio de Janeiro: Universidade Federal do Rio de Janeiro, 1993.

______. Conflitos, identidades e aldeamentos indígenas no Ceará do século 
XIX. Um exercício de antropologia histórica. In: SCHWADE, Elisete;
VALLE; Carlos Guilherme Octaviano do (Orgs.). Processos sociais, 
cultura e identidades. São Paulo: Annablume, 2009a, p. 15-88.

______. Aldeamentos indígenas no Ceará do século XIX. Revendo argumen-
tos históricos sobre desaparecimento étnico. In: PALITOT, Estevão 



Martins (Org.). Na mata do sabiá. Contribuições sobre a presença 
indígena no Ceará. Fortaleza: Museu do Ceará: IMOPEC, 2009b, p. 
107-154.

______. Compreendendo a dança do Torém. Visões de Folclore, ritual e tra-
dição entre os Tremembé do Ceará. Revista Anthropológicas, Recife, 
ano 9, v. 16, n. 2, p. 187-228, 2005.

______. Entre índios Tremembé e trabalhadores rurais: historicidade, mobi-
lização política e identidades plurais no Ceará. In: Valle, Carlos 
Guilherme Otaviano do; Grunewald, Rodrigo de Azeredo (Orgs.). 
Raízes – Revista de Ciências Sociais e Econômicas (vol. 33, num. 1). 
Campina Grande: Programa de Pós-Graduação Ciências Sociais/
UFCG, 2011, p.45-75.

VANSINA, Jan. A tradição oral e sua metodologia. In: História geral da África 
I. Metodologia e pré-história da África. Brasília: UNESCO, 2010, p. 
139-166.

VAN VELTHEN, Lúcia Hussac. “Arte indígena: referentes sociais e cosmo-
lógicos”. In: GRUPIONI, Luiz Donizete Benzi. Índios no Brasil. São 
Paulo: Secretaria Municipal de Cultura, 1992.

______. O belo é a fera. A estética da produção e da predação entre os Wayana. 
Lisboa: assírio e Alvin, 2003.

______. O objeto etnográfico é irredutível? Pistas sobre novos sentidos e 
análises. IN: Boletim do Museu Paraense Emílio Goeldi. Ciências 
Humanas (v.7, n.1, jan.-abr.2012). Belém: MCTI/MPEG, 2012, p.51-66.

VARINE, Hugues de. As raízes do futuro. O patrimônio a serviço do desen-
volvimento local. Porto Alegre: Medianiz, 2012.

VAZ FILHO, Florêncio Almeida. Povos Indígenas e etnogêneses na Amazônia. 
In: Gersem José dos Santos Luciano; Jô Cardoso de Oliveira; Maria 
Barroso Hoffmann (Org.). Olhares indígenas contemporâneos. 1º- 
ed. Brasília: CINEP, 2010, v. 1, p. 104-159.

VIEIRA, Evaldo Amaro. O historiador sabe que não existe superação pelo 
esquecimento... In: Projeto História (v.10). São Paulo: Revista do 
Programa de Estudos Pós-Graduados em História e do Departamento 
de História da Puc-Sp,1993, p.92-94.

VIDAL, Lux Boelitz. O museu dos povos indígenas do Oiapoque – Kuahí. 
Gestão do patrimônio cultural pelos povos indígenas do Oiapoque, 
Amapá. In: BRUNO, Maria Cristina Oliveira; NEVES, Kátia 
Regina Felipini (Orgs.). Museus como agentes de mudança social e 



desenvolvimento. Propostas e reflexões museológicas. São Cristóvão: 
Museu de Arqueologia do Xingó, 2008, p. 173-182.

VIEIRA, Maria Josiane. Itinerários no acervo do Instituto de Antropologia da 
Universidade do Ceará (1958-1968): a coleção Arthur Ramos como 
discurso. Dissertação (Mestrado em Museologia e Patrimônio). Rio 
de Janeiro: Universidade Federal do Estado do Rio de Janeiro/Museu 
de Astronomia e Ciências afins, 2012

VILLAR, Diego. Uma abordagem crítica do conceito de etnicidade na obra 
de Barth. In: Mana – Estudos de Antropologia Social (Nº-1, v.1). Rio 
de Janeiro: Programa de Pós Graduação em Antropologia Social do 
Museu Nacional (PPGAS-MN), UFRJ, 2004, p. 165-192.

WEBER, Max. Economia e Sociedade. Fundamentos de sociologia compreen-
siva. Brasília, DF: Editora Universidade de Brasília, 1991.

Documentos

Assentos das pazes com os Janduís. 10-4-1692. In: PUNTONI, 2002, p. 
300-302.

AZAMBUJA, Bernardo Augusto Nascentes de. Relatório das Terras Publicas e 
da Colonização. Apresentado em 4 de março de 1863 Ao Illustrissimo 
e excellentissimo Senhor Ministro e Secretario d’Estado dos Negócios 
da Agricultura, Commercio e Obras Publicas pelo director da terceira 
directoria Bernardo Augusto Nascentes de Azambuja. Rio de Janeiro: 
Typographia de João Ignácioda Silva, 1863.

Retificação da paz feita com os tapuias janduís da Ribeira do Açu, 20-09-1695. 
In: PUNTONI, 2002, p. 302-303.

Data e sesmaria de Thereza de Jesus e o alferes Francisco Ribeiro de Souza 
de duas léguas de terra no riacho Ibu, hoje Quixaramobim conce-
dida pelo capitão-mor Francisco Gil Ribeiro em 7 de novembro de 
1702”.In: SIMÃO, Marum. Quixeramobim. Recompondo a história. 
Fortaleza: Edigraf, 1996, p.35-36.

“Registro de data e sesmaria do tenente Coronel Phelipe Coelho de Moraes 
e d. Maria Franceza de Moraes, de uma sorte de terra de seis léguas, 
três para cada lado, no riacho Canindé, concedida pelo capitão-
mor Manuel Francêz, em 8 de março de 1723 (Nº-66, vol.11º-)”. In: 
SOUSA, 1933, p. 105.



“Resisto data e Sismaria de Theodózio de Pina e Sylva de hu Brejo q nasce da 
Serra de Baturité, q faz barra no Choró de três Legoas de Comprido 
e hua de Largo meya pa cada banda chamada Cohité”. Data: 17 de 
novembro de 1736. In: FEITOSA e MARTINS, 2011, p. 29-31.

Patente do Índio a Miguel da Silva Cardoso, 21-10-1739. In: BEZERRA, 2009, 
p. 219.

Testamento de Antônio Dias Ferreira, 2 de fevereiro de 1753. In: PORDEUS, 
2011.

Três documentos do Ceará Colonial (Relação do Maranhão-1608, padre 
Luís Figueira (Introdução, notas e comentários de Thomaz 
Pompeu Sobrinho); Relação do Ceará-1618, Martim Soares Moreno 
(Introdução, notas e comentários de Raimundo Girão); Diário de 
Matias Beck-1649, Matias Beck (Introdução, notas e comentários 
de José Aurélio S. Câmara). Fortaleza: Departamento de Imprensa 
Oficial, 1967.

FIGUEIRA, Padre Luís. Relação do Maranhão (1608). In: Revista do Instituto 
Histórico do Ceará. Fortaleza: Editora do Instituto Histórico do 
Ceará, 1903, p. 97-140.

MACHADO, Padre José de Almeida. Notícia das Freguezias do Ceará. In: 
Documentação primordial sobre a capitania autônoma do Ceará. 
Fortaleza: Fundação Waldemar Alcântara, 1997, p. 191-205.

SILVA PAULET, Antonio Jozé da. Descripção Geografica Abreviada da capi-
tania do Ceará. In: Documentação primordial sobre a capitania 
autônoma do Ceará. Fortaleza: Fundação Waldemar Alcântara, 1997, 
p.6-33.

Atas das sessões realizadas no ano de 1940. In: Revista do Instituto Histórico 
do Ceará. Fortaleza: Tipografia Minerva, 1941, p. 261-282.

Qualificação de reivindicação da Terra Indígena Kanindé de Aratuba, 2011, 
p.1. Fortaleza: Ministério da Justiça – Funai (Coordenação Regional 
de Fortaleza), 2011.

Acervo documental do Museu dos Kanindé

“Registro de data e sesmaria aos tapuios da nação Canindé”, de 17 de agosto 
de 1734.

Arquivo Público do Estado do Ceará (APEC): Livros de DATAS DE 
SESMARIAS, volume 12, número 108.



Certidão do APEC, 11 de outubro de 1996 – Livros das Datas de Sesmarias, 
volume 12, Nº 108.

Escritura pública de compra e venda que fazem e assinam Joaquim Rodrigues 
dos Santos e sua mulher Francisca Clara de Azevedo de um pedaço 
de terra no lugar denominado Fernandes distrito de Cuité termo de 
Baturité. Data: 15 de abril de 1874 (Datilografada).

Certidão autêntica de transcrição no. 968, às fls. 76, do Livro 3-B (de 
Transcrição das Transmissões) – antigo e arquivado, referente ao 
imóvel denominado “Fernandes”, localizado no lugar “São Francisco 
de Paula”, sobre a serra, neste Município e Comarca, hoje, Município 
de Aratuba, da Comarca de Mulungú – Ceará. Data: 12 de março de 
1884 (Cartório Nélson Lima, 2º-Ofício. Baturité-CE, 20 de junho de 
1985).

Recibo de R$ 200$000 de compra de uma casa com aviamento de fazer farinha 
com todos seus pertences, no lugar Zumbi, no município de Coité, 
estado do Ceará. Data: 14 de dezembro de 1911.

Depoimento da Judite, 76 anos, da família dos Francisco, residente na Balança, 
onde nasceu, se criou e ainda mora. Setembro de 1996. Acervo do 
MK.

Depoimento do Chico Silva, 81 anos, nascido e criado na localidade Gameleira, 
município do Canindé-Ceará. Em 10 de setembro de 1996.

Sociedade Indígena Canindé (Depoimentos de José Maria Pereira dos Santos 
(Sotero), Eudes Francisco dos Santos, Judite e Chico Silva). Setembro 
de 1996

Relatório da 6ª Assembleia Indígena no Ceará
Ata da reunião da AIKA de 26 de agosto de 2005
Bilhete dos moradores do Jucazeiro para Cícero. 29 de novembro de 2006
Bilhete do Alegre para Fernandes, 9 de outubro de 1995
Carta dos Povos Indígenas Resistentes, Olinda, 20 de maio de 2003
Carta Convite da II Assembleia dos Povos Indígenas do Ceará
Ata da inauguração da escola diferenciada de E.F.M. Manoel Francisco dos 

Santos, 12 de agosto de 2006.
O movimento indígena no Ceará, Associação Missão Tremembé, 2001.
Recibo de compra e venda da casa de farinha do Zumbi. 14 de dezembro de 

1911.
Prestação de contas deixada pelo padre Moacir Cordeiro, Aratuba, 15 de 

janeiro de 2002.



Histórias dos alunos. Por que decidiu ser índio? Sebastião, Zé Bernardo, d. 
Luzia e José Vicente. S-d.

Ata da reunião da AIKA de 26/08/2005.
Estatuto social da Copice – Coordenação das Organizações dos Povos 

Indígenas no Ceará. Maio de 2003.
Relatório de viagem (Marcos Aurélio Cândido da Silva). 11 de novembro 

de 1996. Incra, Superintendência Regional do Ceará, Divisão de 
assentamento.

Ata da reunião realizada entre trabalhadores, técnicos do Incra e padre Moacir 
Cordeiro Leite, em 29.08.96. Mitra Arquidiocesana de Fortaleza. 
Paróquia de são Francisco de Paula. Aratuba-Ceará.

Relatório de visita técnica aos projetos de assentamento Touros e Alegre, do 
Incra (Antônio Edinardo Soares de Sena e Francisco José Arruda 
Canuto). Incra – Supes-CE, Ditec-Nuflor. 24 de setembro de 1996.

Termo de compromisso. 1º- de outubro de 1996. In: Relatório de viagem 
(Marcos Aurélio Cândido da Silva). 11 de novembro de 1996. Incra, 
Superintendência Regional do Ceará, Divisão de assentamento).

Jornal O Povo, 27 de outubro de 1995.
Jornal Diário do Nordeste, 28 de fevereiro de 1998.
Antena das Comunidades, 21 de outubro de 1995.

Filmografia

II Assembleia indígena do Ceará – Poranga, 1994
II Assembléia Estadual dos Povos Indígenas do Ceará, 1995 (Produção: Top 

Vídeo, Maracanaú/CE)

Entrevistas

Entrevista com Tereza da Silva Santos, a Tereza Soares, 62 anos, realizada por 
Alexandre Oliveira Gomes, em 14 de abril de 2011.

Entrevista com José Maria Pereira dos Santos, o Cacique Sotero, 67 anos, rea-
lizada por Alexandre Oliveira Gomes e João Paulo Vieira Neto, em 6 
de março de 2009. Aldeia Fernandes, Aratuba, Ceará.



Entrevista com o Cacique Sotero, 67 anos, realizada por Alexandre Oliveira 
Gomes, em 15 de maio de 2011. Local: Aldeia Fernandes, Aratuba, 
Ceará.

Entrevista com Cícero Pereira dos Santos, 59 anos, realizada por Alexandre 
Oliveira Gomes, em 4 de maio de 2011. Local: aldeia Fernandes, 
Aratuba.

Entrevista com Maria Amélia Leite, 80 anos, realizada por Alexandre Oliveira 
Gomes, em 24 de abril 2011. Local: casa de Maria Amélia, Fortaleza.

Entrevista com Valdo Teodósio, 62 anos, realizada por Alexandre Oliveira 
Gomes, em 23 de junho de 2011. Local: Escola Diferenciada de Ensino 
Fundamental e Médio Manoel Francisco dos Santos.

Entrevista com d. Irani e d. Maria Domingos, 67 e 89 anos, realizada por 
Alexandre Oliveira Gomes, em 5 de julho de 2011. Local: aldeia 
Fernandes, Aratuba.

Entrevista com d. Maria de Fátima (Maria da Estér), 56 anos, realizada por 
Alexandre Oliveira Gomes, em 11 de junho de 2011. Local: aldeia 
Fernandes, Aratuba.

Entrevista com Clara Freitas, 26 anos, realizada por Alexandre Oliveira 
Gomes, em 10 de julho de 2011.

Entrevista com d. Odete Soares, 60 anos, realizada por Alexandre Oliveira 
Gomes, em 11 de maio de 2011.

Entrevista com sr. José Bernardo da Silva, o Zé Monte, 57 anos, realizada por 
Alexandre Oliveira Gomes, em 17 de maio de 2011.

Entrevista com Maristela Soares, realizada por Alexandre Oliveira Gomes, 
em 10 de junho de 2011.

Entrevista com Francisco Bernardo da Silva (Sinhô), 71 anos, realizada por 
Alexandre Oliveira Gomes, em 17 de abril de 2011.

Entrevista com Raimundo Soares Terto, 44 anos, realizada por Alexandre 
Oliveira Gomes, em 12 de junho de 2011.

Entrevista com Francisco Reginaldo da Silva Santos, professor, 24 anos, reali-
zada por Alexandre Oliveira Gomes, em 20 de junho de 2011.

Entrevista com Manoel Constantino dos Santos, o pajé Maciel, realizada por 
Alexandre Oliveira Gomes, em 12 de junho de 2011.

Entrevista com Maria Célia Ramos Vieira, 47 anos, realizada por Alexandre 
Oliveira Gomes, em 21 de junho de 2011.

Entrevista com Ana Patrícia Fidelis da Silva, 26 anos, realizada por Alexandre 
Oliveira Gomes, em 09 de junho de 2011.



Entrevista com José Constantino dos Santos, o Zé Maciel, 45 anos, caçador, 
realizada por Alexandre Oliveira Gomes, em 15 de maio de 2011.

Entrevista com Maria Tereza dos Santos, Maria Porfírio, 69 anos, realizada 
por Alexandre Oliveira Gomes, em 14 de junho de 2011.

Sites consultados

http://www.ibge.gov.br/cidadesat/painel/painel.php?codmun=230140# http://
blog.etnolinguistica.org/2011/11/carlos-estevao-gruta-do-padre-e-
-os.html

http://www.ufpe.br/carlosestevao/projeto.php.
http://www.ufpe.br/carlosestevao/museu-virtual.php.
http://www.ufpe.br/carlosestevao/museu-virtual-fotoetno-busca.php. 
http://kanindecultural.jimdo.com/hist%C3%B3ria/ http://www.santuariode-

caninde.com/caninde/historia/
http://kanindecultural.jimdo.com/hist%C3%B3ria/
http://www.santuariodecaninde.com/caninde/historia/
http://www.ibge.gov.br/cidadesat/painel/painel.php?codmun=230280#
http://www.abremc.com.br/artigos1.asp?id=5
http://www.ifch.unicamp.br/ihb/Trabalhos/ST36Isabelle.pdf
http://www.uft.edu.br/neai/documentos/cacapesca.pdf
http://www.seol.com.br/mneme
http://folk.uio.no/geirthe/Status_of_ethnicity.html
http://www.snh2011.anpuh.org/resources/anais/14/1308142320_ARQUIVO_

PesquisasdecampoeescritadahistoriaentreosTremembé(1940-1950).
AlexandreGomes.versaoGT111Anpuh.pdf.

http://revistamuseologiaepatrimonio.mast.br/index.php/ppgpmus/article/
viewFile/136/1 34.

http://www.portalseer.ufba.br/index.php/universitas/article/view/1028
http://www.dnocs.gov.br/
http://www.ibge.gov.br/cidadesat/painel/painel.php?codmun=230210#
http://museuscomunitarios.wordpress.com/
http://www.youtube.com/watch?v=KAjrUtzPtDo





ANEXO 1

MUSEU DOS KANINDÉ
ALDEIA FERNANDES, ARATUBA – CE
ESQUEMA CLASSIFICATÓRIO DO ACERVO MUSEOLÓGICO
ARRANJO DE COLEÇÕES

1. COLEÇÃO BIBLIOGRÁFICA
Livros, publicações, revistas, catálogos e congêneres;

2. COLEÇÃO ARQUIVÍSTICA
Documentos manuscritos, datilografados, digitados, 
hemerográficos;

3. COLEÇÃO DE OBJETOS
Peças não manuscritas e-ou impressas.

COLEÇÃO 3. OBJETOS

Categorias de acervo (subdivisões tipológicas)

Categoria 1: Artefatos
Subcategorias:

1. Achados arqueológicos;
2. Técnicas artesanais:

a) Escultura em madeira;
b) Trançado em cipó e palha de carnaúba e de coqueiro;
c) Cerâmica;
d) Fiação de algodão.



3. Equipamento ritual;
4. Adorno corporal;

Categoria 2: Equipamento musical;

Categoria 3: Equipamento para o trabalho;

Categoria 4: Equipamento de uso doméstico e pessoal;

Categoria 5: Numismática

Categoria 6: Zoológica
Subcategorias

1) Mamíferos
2) Aves
3) Répteis
4) Peixes

Categoria 7: Vegetal

Categoria 8: Mineral

Categoria 9: Fotográfica

LISTAGEM DE REGISTRO - INVENTÁRIO DO ACERVO

COLEÇÃO 3. OBJETOS

Categoria 1: Artefatos

TERMO SUBCATEGORIA NÚMERO DE 
INVENTÁRIO

ACHADOS 
ARQUEOLÓGICOS

1. Pilão de pedra MK.011.001
2. Enxó MK.011.002



TERMO SUBCATEGORIA NÚMERO DE 
INVENTÁRIO

3. Ponta de lança MK.011.003
4. Fragmento de
cerâmica MK.011.004

5. Pedra em formato
de coração MK.011.005

6. Pedra em formato
de coração MK.011.006

7. Pedra em formato de
coração MK.011.007

8. Alça de cerâmica MK.011.008
9. Fragmento de
cachimbo MK.012.009

10. Cachimbo de
cerâmica MK.011.010

11. Artefato lítico
polido (forma de 
lesma)

MK.011.011

12. Pedra em formato
de raio MK.011.012

13. Cachimbo de
cerâmica MK.011.013

13 PEÇAS

TÉCNICAS 
ARTESANAIS
CERÂMICA

14. Panela MK.011.031
15. Telha MK.011.032
16. Telha MK.011.033
17. Telha MK.011.034
18. Telha MK.011.035
19. Telha MK.011.036
20. Telha MK.011.037
21. Xícara MK.011.038
22. Telha MK.011.039



TERMO SUBCATEGORIA NÚMERO DE 
INVENTÁRIO

23. Pote em formato de
cabaça MK.011.040

24. Pote MK.011.041
25. Xícara MK.011.042

12 PEÇAS

TRANÇADO (CIPÓ 
E PALHA)

26. Chapéu de palha MK.011.051
27. Chapéu de palha MK.011.052
28. Chapéu de palha MK.011.053
29. Chapéu de palha MK.011.054
30. Chapéu de palha MK.011.055
31. Bolsa de palha MK.011.056
32. Bolsa de palha MK.011.057
33. Bolsa de palha MK.011.058
34. Vassoura MK.011.059
35. Bolsa de palha MK.011.060
36. Urupema MK.011.061
37. Caçoá (pequeno) MK.011.062
38. Tampa de taboca MK.011.063

13 PEÇAS

ESCULTURA EM 
MADEIRA

39. Fuso de fiar MK.011.071
40. Fuso de fiar MK.011.072
41. Facão MK.011.073
42. Faca MK.011.074
43. Santa (perfil) MK.011.075
44. Faca MK.011.076
45. Facão MK.011.077
46. Rolo de massa MK.011.078
47. Cachimbo de
angico MK.011.079



TERMO SUBCATEGORIA NÚMERO DE 
INVENTÁRIO

48. Cachimbo MK.011.080
49. Cruz MK.011.081
50. Barril para bebida MK.011.082
51. Garfo MK.011.083
52. Machado MK.011.084
53. Coração MK.011.085
54. Coração MK.011.086
55. Coração MK.011.087
56. Concha MK.011.088
57. Bengala MK.011.089
58. Cajado MK.011.190
59. Pá MK.011.091
60. Macaco MK.011.092
61. Cabaça de madeira MK.011.093
62. Colher MK.011.094
63. Colher MK.011.095
64. Colher MK.011.096
65. Colher MK.011.097
66. Colher MK.011.098
67. Colher MK.011.099
68. Concha MK.011.100
69. Pilão MK.011.101
70. Pilão MK.011.102
71. Castiçal MK.011.103
72. Cajado MK.011.104
73. Garfo MK.011.105
74. Garrafa (tampa) MK.011.006a
75. Garrafa (corpo) MK.011.006b
76. Apito MK.011.007
77. Panela MK.011.108
78. Escult.Feminina MK.011.109
79. Castiçal MK.011.110
80. Pilão MK.011.111
81. Xícara MK.011.112
82. Gamela MK.011.113



TERMO SUBCATEGORIA NÚMERO DE 
INVENTÁRIO

83. Gamela MK.011.114
84. Gamela MK.011.115
85. Gamela MK.011.116
86. Toco MK.011.117
87. Tampa MK.011.118
88. Pires MK.011.119
89. Gamela MK.011.120
90. Coxo de madeira MK.011.121
91. Mão de pilão MK.011.122
92. Chifre MK.011.123

54 PEÇAS

EQUIPAMENTO 
RITUAL

Por convenção, os 
equipamentos rituais 
compostos pelas 
indumentárias (roupas) 
de penas, mesmo sendo 
feitos sob o suporte de 
tecidos industrializados 
desgastados, foram 
incorporados nesta 
categoria, tanto por 
serem usados em 
rituais, como porque 
seu processo de 
confecção é manual (as 
penas são retiradas de 
galinhas e pregadas nas 
roupas).

93. Maracá MK.011.151
94. Maracá MK.011.152
95. Maracá MK.011.153
96. Maracá MK.011.154
97. Maracá MK.011.155
98. Arco e flecha MK.011.156
99. Tacape MK.011.157
100. Saia de penas MK.011.158
101. Saia de penas MK.011.159



TERMO SUBCATEGORIA NÚMERO DE 
INVENTÁRIO

102. Blusa de penas MK.011.160
103. Bermuda de pena MK.011.161
104. Saia de pena MK.011.162
105. Cocar MK.011.163
106. Saia de pena MK.011.164
107. Cocar de pena MK.011.165
108. Bermuda de pena MK.011.166
109. Saia de palha MK.011.167
110. Blusa de pena MK.011.068
111. Saia de pena MK.011.169
112. Saia de pena MK.011.170
113. Saia de pena MK.011.171
114. Saia de pena MK.011.172
115. Cocar de pena MK.011.173
116. Saia de pena MK.011.174
117. Saia de pena MK.011.175
118. Cabo para o 
maracá MK.011.176

119. Corda para o cabo 
de guerra MK.011.177

120. Copo para beebr 
mocororó MK.011.078

121. Copo para beber 
mocororó MK.011.179

MK.011.180
MK.011.181

122. Saia de pena MK.011.182
32 PEÇAS

ADORNO 
CORPORAL

123. Colar MK.011.191
124. Colar MK.011.192
125. Colar MK.011.193
126. Colar MK.011.194
127. Colar MK.011.195



TERMO SUBCATEGORIA NÚMERO DE 
INVENTÁRIO

128. Colar MK.011.196
129. Colar MK.011.197
130. Colar MK.011.198
131. Colar MK.011.199
132. Colar MK.011.200
133. Colar MK.011.201
134. Colar MK.011.202
135. Colar MK.011.203
136. Colar MK.011.204
137. Colar MK.011.205

14 PEÇAS

Categoria 2. Equipamento musical

TERMO SUBCATEGORIA NÚMERO DE 
INVENTÁRIO

138. Pandeiro MK.011.221
139. Agogô MK.011.222
140. Agogô MK.011.223
141. Triângulo MK.011.224a
142. Triângulo MK.011.224b
143. Reco-reco MK.011.225
144. Pife MK.011.226
145. Triângulo MK.011.227
146. Instrumento 
(cabo com 4 pontas de 
zinco)

MK.011.228

147. Triângulo MK.011.229a
148. Triângulo MK.011.229b
149. Prato MK.011.230
150. Instrumento 
(cabo + bilas) MK.011.231

151. Zabumba MK.011.232a
MK.011.232b

13 PEÇAS



Categoria 3. Equipamento para o trabalho

TERMO SUBCATEGORIA NÚMERO DE 
INVENTÁRIO

152. Machado MK.011.251
153. Foice MK.011.252
154. Sino MK.011.253
155. Marreta MK.011.254
156. Chocalho g MK.011.255
157. Foice MK.011.256
158. Cruz MK.011.257
159. Cadeado MK.011.258
160. Cadeado MK.011.259
161. Corrente MK.011.260
162. Corrente MK.011.261
163. Carretel MK.011.262
164. Cadeado stam MK.011.263
165. Cadeado pado MK.011.264
166. Reio da roda da 
casa de farinha MK.011.265

167. Pau-grande MK.011.266
168. Banco do dentista 
g MK.011.267

169. Banco do sentista 
p MK.011.268

170. Peso MK.011.269
171. Chocalho p MK.011.270
172. Cabo de um 
serrote MK.011.271

173. Defumador MK.011.272
174. Martelo MK.011.273
175. Faca MK.011.274
176. Marreta MK.011.275
177. Fragmento de 
chibanca MK.011.276

29 PEÇAS



Categoria 4. Equipamento doméstico e de uso pessoal

TERMO SUBCATEGORIA NÚMERO DE 
INVENTÁRIO

178. Revólver p MK.011.291
179. Ferro de passar MK.011.292
180. Sapato MK.011.293
181. Bolsa MK.011.294
182. Defumador MK.011.295
183. Camisa MK.011.296
184. Chifre para 
armazenar pólvora e 
chumbo

MK.011.297

185. Pente de macaco MK.011.298
186. Vela (com 
estrutura de ferro para 
castiçal)

MK.011.299

187. Vela MK.011.300
188. Castiçal MK.011.301
189. Chave MK.011.302
190. Placa de 
homenagem MK.011.303

191. Terço MK.011.304
192. Terço MK.011.305
193. Tigela MK.011.306
194. Retrato pintado MK.011.307
195. Bolsa de bambu MK.011.308
196. Bolsa de bambú MK.011.309
197. Castiçal MK.011.310
198. Copo de alumínio MK.011.311
199. Boné – str 39 anos Mk.011.312
200. Garrafa Mk.011.313
201. Medalha MK.011.314

23 PEÇAS



Categoria 5. Numismática

TERMO SUBCATEGORIA NÚMERO DE 
INVENTÁRIO

202. Medalha MK.011.321
203. Moeda MK.011.322
204. Moeda MK.011.323
205. Moeda MK.011.324
206. Moeda MK.011.325
207. Moeda MK.011.326
208. Moeda (1893) MK.011.327
209. Moeda MK.011.328
210. Moeda MK.011.329
211. Moeda MK.011.330
212. Moeda MK.011.331
213. Moeda MK.011.332
214. Moeda MK.011. 333
215. Moeda MK.011.334
216. Moeda MK.011.335
217. Moeda MK.011.336
218. Moeda MK.011.337
219. Medalha MK.011.338
220. Medalha MK.011.339
221. Medalha MK.011.340
222. Medalha MK.011.341
223. Medalha MK.011.342
224. Medalha MK.011.343
225. Medalha MK.011.344
226. Medalha MK.011.345
227. Medalha MK.011.346
228. Medalha MK.011.347
229. Medalha MK.011.348
230. Medalha MK.011.349
231. Medalha MK.011.350

29 PEÇAS



Categoria 6. Zoológica

TERMO SUBCATEGORIA NÚMERO DE 
INVENTÁRIO

232. Gato maracajá MK.011.351
233. Carcaça de cabeça 
de boi com chifre MK.011.352

234. Girita (couro) MK.011.353
235. Tamanduá (couro) MK.011.354
236. Tamanduá 
(empalhado) MK.011.355

237. Gato maracajá 
vermelho (empalhado) MK.011.356

238. Rabo de tatu MK.011.357
239. Tamanduá 
(empalhado) MK.011.358

240. Coruja 
(empalhada) MK.011.359

241. Rabo de gato 
maracajá Mk.011.360

242. Pata de onça MK.011.361
243. Asa de coruja MK.011.362
244. Pé de veado MK.011.363
245. Pé de veado MK.011.364
246. Pé de veado MK.011.365
247. Casco de peba MK.011.366
248. Cabeça de coruja MK.011.367
249. Couro de mocó MK.011.368
250. Gavião 
(emapalado com haste) MK.011.369

251. Maracá de 
casacavel (13 mudas) MK.011.370

252. Maracá de 
cascavel (12 mudas) MK.011.371

253. Pescoço de galo MK.011.372
254. Dente de porco 
(barrão) MK.011.373

255. Alma de gato 
(pássaro) MK.011.374



TERMO SUBCATEGORIA NÚMERO DE 
INVENTÁRIO

256. Casa da maria de 
barro MK.011.375

257. Casa do inxuí de 
abelha MK.011.376

258. Casa do inxuí de 
abelha MK.011.377

259. Casa de leão MK.011.378
260. Couro de girita MK.011.379
261. Asa do gavião MK.011.380
262. Couro do tejo MK.011.381
263. Couro de 
camaleão MK.011.382

264. Couro de 
camaleão MK.011.383

265. Couro de tejo MK.011.384
266. Cornos de bode 
(chifre) MK.011.385a

267. Cornos de bode 
(chifre MK.011.385.b

268. Rolinha (avoante) MK.011.386
269. Casco de cágado MK.011.387
270. Pé de galo MK.011.388
271. Pé de jacú MK.011.389a
272. Pé de jacú MK.011.389b
273. Pé de coruja MK.011.390a
274. Pé de coruja MK.011.390b
275. Pé de coruja MK.011.391
276. Pé de gavião MK.011.392
277. Rabo de guaxinim MK.011.393
278. Cabeça de 
tamanduá MK.011.394

279. Rabo de bode MK.011.395
280. Couro de porco 
do mato MK.011.396

281. Coruja MK.011.397
282. Banha de tejo MK.011.398



TERMO SUBCATEGORIA NÚMERO DE 
INVENTÁRIO

283. Casco de cágado MK.011.399
284. Pata de coelho MK.011.400
285. Casco de tatu MK.011.551
286. Mão de camaleão MK.011.552
287. Casco de peba MK.011.553
288. Pé de gavião MK.011.554
289. Presa de porco MK.011.555
290. Casco de peba MK.011.556
291. Pé de pato MK.011.557
292. Casco de peba MK.011.558
293. Casco de tatu MK.011.559
294. Pé de galo MK.011.560
295. Casco de peba MK.011.561
296. Casco de peba MK.011.562
297. Pé de galo MK.011.563
298. Casco de tatu (na 
urupema) MK. 011. 564

299. Casco de tatu MK.011.565
300. Pé de coelho MK.011.566
301. Louro papacú MK.011.567
302. Ninho de 
beija-flor MK.011.568

303. Vem-vem MK.011.569
304. Louro jandaia MK.011.570
305. Sanhaçu macaco MK.011.571
306. Esporão de arraia MK.011.572
307. Mão de tamanduá MK.011.573
308. Esporão de arraia MK.011.574
309. Cavalo-marinho MK.011.375
310. Rabo de peba MK.011.376

MK.011.577
311. Casco de 
caranguejo MK.011.578

312. Esporão de arraia MK.011.579



TERMO SUBCATEGORIA NÚMERO DE 
INVENTÁRIO

313. Casco de 
caranguejo MK.011.580

314. Casco de 
caranguejo MK.011.581

315. Esporão de arraia MK.011.582
316. Esporão de arraia MK.011.583
317. Escama de 
camurupim MK.011.584

318. Escama de 
camurupim MK.011.585

319. Cabeça de lagosta MK.011.586
320. Cabeça de lagosta MK.011.587
321. Casa de tracuá MK.011.588
322. Couro de quandú MK.011.589
323. Espinho de 
quandú MK.011.590

324.  Casco de peba MK.011.591

Categoria 7. Mineral

TERMO OBSERVAÇÃO NÚMERO DE 
INVENTÁRIO

325. Rutila MK.011.401
326. Fragmento 
de quartzo com 
polimento natural

MK.011.402

327. Pedra calcária MK.011.403
328. Pedra MK.011.404
329. Seixo MK.011.405
330. Seixo rolado 
fluvial MK.011.406

331. Seixo de cor 
escura MK.011.407

332. Seixo marinho MK.011.408
333. Pedra de formato 
quadrado MK.011.409

334. Penca de pedra 
(quartzo rosa) MK.011.410



Categoria 8. Vegetal (cabaças, cuias, sementes, raízes etc.)

TERMO SUBCATEGORIA NÚMERO DE 
INVENTÁRIO

335. Cuia de coco MK.011.450
336. Cuia de coco MK.011.451
337. Cuia de coité MK.011.452
338. Cuia de cabaça MK.011.453
339. Cuia de cacia MK.011.454
340. Cuia de cabaça MK.011.455
341. Cuia de cacia (ou 
cabaça MK.011.456

342. Cuia de cacia MK.011.457
343. Cuia de cacia MK.011.458
344. Penca de oiticica MK.011.459
345. Rolo de fumo 
(tabaco) MK.011.460

346. Cabaça vingada 
(1952) MK.011.461

347. Cabaça de cuia MK.011.462
348. Cabaça de coco MK.011.463
349. Cabaça de coco MK.011.464
350. Cabaça de coco MK.011.465
351. Cabaça m (de 
coco) MK.011.466

352. Cabaça m (de 
coco) MK.011.467

353. Cabaça m (de 
coco) MK.011.468

354. Cabaça m MK.011.469
355. Cabaça p (de 
coco) MK.011.470

356. Cabaça p (de 
coco) MK.011.471

357. Cabaça p MK.011.472
358. Cabaça p MK.011.473
359. Cabaça p (de coco) MK.011.474
360. Cabaça de coco MK.011.475
361. Cabaça de cuia MK.011.476



TERMO SUBCATEGORIA NÚMERO DE 
INVENTÁRIO

362. Cabaça (de coco 
ou de cuia) MK.011.474

363. Cabaça de cuia MK.011.478
364. Cabaça de colo 1 
(conjunto de 4) MK.011.479a

365. Cabaça de colo 2 Mk.011.479b
366. Cabaça de colo 3 MK.011.479c
367. Cabaça de colo 4 MK.011.179d
368. Cabaça com 
arame MK.011.480

369. Garrafa de vinho 
de uva MK.011.481

370. Mocororó de cajú MK.011.482
371. Mocororó de cajú MK.011.483
372. Galho retorcido MK.011.484
373. Mata-bode MK.011.485
374. Mata-bode MK.011.486
375. Pau-retorcido MK.011.487
376. Cuia (quenga de 
coco) MK.011.488

377. Cuia de cabaça MK.011.489
378. Cuia de coco MK.011.490
379. Coco de palmeira MK.011.491
380. Cabaça MK.011.492
381. Coco de palmeira MK.011.493
382. Casca de mucunã MK.011.494
383. Colar de castanha MK.011.495
384. Ovo de boi (casca) MK.011.496



Categoria 9. Fotográfica

TERMO OBS. NÚMERO DE 
INVENTÁRIO

385. João Venâncio e 
Sotero MK.011.650

386. Dona Raimunda 
(fev. de 1997) MK.011.651

387. Elenilson, Nilto, 
Nalson, Sotero, Luís 
Maciel)

MK.011. 652

388. Maciel fazendo 
colher de pau MK.011.653

389. Maciel fazendo 
colher de pau MK.011.654

390. Elenilson, Nilto, 
Nalson, Sotero, Luís 
Maciel)

MK.011.655

391. Sotero em 
maquete MK.011.656

392. Maquete com 
Sotero, ao fundo MK.011.657

393. Sotero, Chico, Zé, 
Benício + 3 pessoas MK.011.658

394. Museu dos 
Kanindé (julho – 2001) MK.011.659

395. Indígenas MK.011.660
396. Crianças 
indígenas kanindé MK.011.661

397. Ritual MK.011.662
398. Padre lavando pés 
de índio MK.011.663

399. Ritual na igreja MK.011.664
400. Cacique Sotero 
discursando MK.011.665

401. Cacique Sotero 
com indígenas MK.011.666

402. Grupo de índios MK.011.667



403. Casas nas 
margens de um 
córrego

MK.011.668

404. Sotero 
aprensentando o mk MK.011.669

405. Panorâmica da 
Aldeia Fernandes MK.011.670

406. Sotero 
apresentando o mk MK.011.671

407. Sotero e mulher 
no mk MK.011.672

408. Exposição de 
objetos MK.011.673

409. Casas e caminho MK.011.674
410. Índios kanindé 
em caucaia (nov. de 
1998)

MK.011.675

411. Pajé maciel jovem MK.011.676
412. Sotero em 
encontro MK.011.677

413. Sotero 
empunhando maracá MK.011.678

414. Sotero com 
maracá MK.011.679

415. Crianças kanindé MK.011.680
416. Sotero MK.011.681
417. Sotero no 
cemitério de Aratuba MK.011.682

418. Grupo indígena 
kanindé em ritual MK.011.683

419. Na mata a noite 
(homem e cão) MK.011684

420. Sotero MK.011.685
421. Sotero em 
concentração (2003) MK.011.686

422. Pajé Maciel MK.011.687
423. Na mata, Sotero e 
Nalson MK.011.688



424. Sobre pedras, 
Sotero e Nalson MK.011.689

425. Sotero na 
cachoeira do rajado MK.011.690

426. Sotero e Nalson 
sobre pedra MK.011.691

427. Sotero e Nalson MK.011.692



ANEXO 2 - MAPAS





Mapa 1. Mobilizações Indígenas no Ceará contemporaneo



Mapa 2. Serra de Baturité

Mapa 3. Sertão de Canindé e maciço de Baturité (assentamentos e áreas 
indígenas)



Mapa 4. Os Kanindé no Ceará (séculos XVIII-XXI)

Mapa 5 - Terra Indígena Fernandes (localidades)



AQUILO É UMA COISA DE ÍNDIO
Objetos, memórias e etnicidade no Museu dos Kanindé 
de Aratuba – Ceará 
Alexandre Oliveira Gomes
Edufpe
Aaron Athias
Aaron Athias. Museu dos Kanindé, junho de 2011.
Gilvanildo Ferreira, Alexandre Gomes & Renato Athias 
Gilvanildo Mendes Ferreira

Digital
Minion Pro, Dream Orphans

TIC Editora UFPE

Título

Autor
Projeto Gráfico

Capa
Créditos da capa (foto)

Revisão de Texto
Revisão de Diagramação

formato
fontes

Editoração eletrônica





Prêmio ANPOCS 2013

Menção Honrosa em Ciências Sociais
Série
Etnicidade

Neste livro, analisamos a historicidade e o sentido dos 
objetos dos índios Kanindé, através da problematização 

do processo de organização do Museu dos Kanindé, criado 
em 1995 na aldeia Sítio Fernandes, no município de Aratuba, 
estado do Ceará, região Nordeste do Brasil. Compreendendo 
a construção social da memória como fenômeno histórico e 
antropológico, efetuamos uma antropologia social do lembrar, 
analisando seus sentidos e os princípios de sua seleção, 
desvendando suas variações e transformações em um “regime 
de memória” indígena associado a um processo museológico 
em um criativo contexto de afirmação étnica.

9 7 8 8 5 4 1 5 0 8 4 7 6

ISBN 978-85-415-0847-6


	Apresentação
	Prefácio
	Agradecimentos
	Introdução
	1. Coleções etnográficas, teorias e objetos
	1.1 A representação sobre o “outro”: índios e objetos na historiografia e 
antropologia cearenses 

	1.1.1 Os intelectuais do Instituto Histórico, Geográfico e

Antropológico do Ceará (IHGAC) – 1887

	1.2 Representações sobre o “outro”: museus, memória e antropologia

	2. Teorias, objetos e sujeitos
	2.1 Mobilizações étnicas, teorias antropológicas e museus indígenas
	2.1.1 Revisitando Fredrik Barth: cultura como fluxo,

descontinuidade e variação

	2.2 Apontamentos para uma história Kanindé: documentos, estudos,

representações, trajetória
	2.2.1 Os sertões de Quixeramobim e Canindé
	2.2.2 A sesmaria aos “tapuyos da naçam canindes” (1734) e a

escritura de compra da “quebrada de plantar dos Fernandes” (1874)


	3. Museu dos Kanindé: um inventário de sentidos
	3.1 Museu dos Kanindé: inventário e classificação do acervo
	3.2 Objetos, memória e etnicidade: historicidade e sentido
	3.2.1 Materiais, técnicas, trabalho e Toré
	3.2.2 Espiritualidade, caça e Caipora


	4. Categorias nativas e narrativas sobre si
	4.1 Categorias nativas e critérios de classificação
	4.1.1 “Novidades” e “coisas”: os objetos na concepção de museu dos

Kanindé
	4.1.2 Metáforas sanguíneas e categorias nativas na etnicidade

Kanindé

	4.2 Categorias nativas e narrativas do “descobrimento”
	4.2.1 A primeira “reunião indígena”
	4.2.2 O conflito com os “sem-terra” do Alegre pela Gia

	4.3 Narrativas sobre si e construção social da memória Kanindé
	4.3.1 Secas, migrações e a história de Manoel Damião
	4.3.2 Escrituras (1874 e 1884) e oralidade


	Considerações finais -  
Museus indígenas e políticas da memória
	Bibliografia
	Anexos



