EDWIN B. REESINK







IMAGO MUNDI KANAMARI






IMAGO MUNDI KANAMARI

Edwin B. Reesink

Editora Universitaria UFPE
Recife 2016



Universidade Federal de Pernambuco

Reitor: Prof. Anisio Brasileiro de Freitas Dourado

Vice-Reitora: Profa. Florisbela de Arruda Camara e Siqueira Campos
Diretor da Editora: Prof. Lourival Holanda

Programa de Pés-Graduagao em Antropologia

© Edwin Reesink 2016

Conselho Editorial do PPGA-UFPE

Antdnio Motta, Bartolomeu F. de Medeiros, Carlos Sandroni, Danielle Pitta, Edwin Reesink, Josefa Salete
Cavalcanti, Judith Chambliss Hoffnagel, Lady Selma Albernaz, Marion Teoddsio, Misia Lins Reesink, Parry
Scott, Peter Schroder, Renato Athias, Roberta Campos, Roberto Motta, Vénia Fialho

Comissao Editorial do PPGA-UFPE
Antonio Motta, Edwin Reesink, Judith Hoffnagel

Coordenagao do PPGA
Misia Lins Reesink, Peter Schroder (Vice)

Catalogagdo na fonte:
Bibliotecaria Kalina Ligia Franga da Silva, CRB4-1408

R329i Reesink, Edwin Boudewijn.
Imago mundi Kanamari / Edwin Boudewijn Reesink. — Recife : Ed.
UFPE, 2016.
410 p. il

Inclui referéncias.

ISBN 978-85-415-0843-8 (broch.)

1. Indios da América do Sul — Amazédnia. 2. indios Kanamari —
Histéria 3. indios Kanamari — Mitologia. 4. indios Kanamari — Lendas |.
Titulo.

980.41 CDD (23.ed.) UFPE (BC2017-009)

Todos os direitos reservados aos organizadores: Proibida a reprodugdo total ou parcial, por qualquer meio
ou processo, especialmente por sistemas grdficos, microfilmicos, fotogrdficos, reprogrdficos, fonogrdficos

e videogrdficos. Vedada a memorizagio e/ou a recuperagdo total ou parcial em qualquer sistema de
processamento de dados e a inclusio de qualquer parte da obra em qualquer programa juscibernético.
Essas proibigdes aplicam-se também as caracteristicas grdficas da obra e a sua editoragao.



Aos ancestrais,
miticos e reais.

Where is there substance in a universe composed of events?

(Paul Muad’Dib, em Dune Messiah)






NOTA SOBRE A CONVENCAO GRAFICO-FONETICA

A transcricio do Kanamari, e especialmente, o modo de escrever esta
lingua, somente podia ser provisoria, tendo em vista que nio sou linguista e
que quase nio existia nenhum texto em Kanamari, a ndo ser alguma coisa pu-
blicada pelo New Tribes (ver as publicacoes de Groth), que utiliza um modo
de transcricio pouco proprio em alguns aspectos. Diga-se, de passagem, que
um problema adicional para mim foi a dificuldade de saber distinguir entre
a vogal curta e a longa, diferenca relevante, por exemplo: em wara e waara,
que existe na lingua, segundo o linguista Queixalds (informacio pessoal, em
2002). Da proposta de M.Silva et.al., por outro lado, a transcricio difere em
usar i em vez de e, tendo em vista que isto se aproxima com o Uso em portu-
gués, e utilizo 0 3 em vez de 4, para ressaltar um som ausente em portugués
(mas semelhante ao presente em inglés, como em “cut”, razio pelo qual os
americanos (em Groth) usam o u, inaceitavel pelo uso em portugués).

Este uso ¢ muito proximo do usado por Ma. R. Carvalho (2002: 11),
que também adota uma solucio que se aproxima do uso no portugués brasi-
leiro. Segundo a autora, a vogal 3 ¢ “alta central fechada, nio arredondada”,
a consoante dj é “africada alveolar sonora” e a consoante h ¢ “fricativa alve-
olar sonora”.






introducao







O titulo desse livro se refere as narrativas miticas do povo indigena
Kanamari e as nocdes socioculturais contidas na sua cosmovisio. A pesquisa
de campo principal que deu origem a esse livro se realizou em 1984, en-
quanto que em 1988 consegui fazer uma pequena temporada adicional. No
ano de 1993, a pesquisa redundou em uma tese de doutorado no Museu
Nacional, defendida no inicio de 1994'. A escolha dos Kanamari do alto rio
Jutai (Amazonas) se deveu a uma série de circunstancias e razdes. Creio ser
importante, aqui, contextualiza-las.

Inicialmente, a escolha para o objeto de tese havia recaido sobre um
estudo etnografico mais amplo e mais aprofundado dos Kiriri de Mirandela,
Bahia. Um estudo desse tipo se fazia bastante necessario, dado a escassez de
pesquisas etnograficas de maior duracio entre os povos no Nordeste brasi-
leiro, negligenciados politica e socialmente pela sociedade nacional domi-
nante. Em grande parte da antropologia dessa época, esses povos eram vistos
como de pouco interesse etnografico e tedrico, senio, no pior caso, sendo
mesmo objeto de preconceito semelhante ao preconceito étnico nacional
brasileiro do “indio falso”, “nio auténtico”. Ou seja, aquele que ¢ discri-
minado pelo fato de que nio é mais considerado “indio”, sem, paradoxal-
mente, poder deixar de ser um “descendente de indio”, e, portanto, sofrer
uma dupla discriminacdo por continuar “diferente” sem ser um “diferente”
em sentido pleno, um “indio real” como exigido para a sua “diferenca” e
subordinacio étnica assimétrica (Reesink 1983). Ou seja, na visio regional
e nacional, tratava-se de um grupo chamado, na maioria das vezes, mas nem
sempre, de “caboclo”: pessoas inferiores por serem descendentes de indios,
mas que nio mais faziam jus a categoria de “indio”. Nos anos setenta e anos

1 Agradeco ao CNPgq, que apoiou minha permanéncia no PPGAS com uma
bolsa de doutorado. Agradeco também a todas as pessoas que de alguma maneria
ajudaram na feitura da tese. Sem nominar ninguém, creio que essas pessoas saberao
reconhecer as suas contribuicoes e, igualmente, estardo conscientes da minha gra-
tiddo pelo que fizeram. Todas elas influenciaram de algum modo o presente texto.



oitenta, varios grupos desses “caboclos” lutaram contra a dupla discrimi-
nacio e tentaram se redefinir, e se autoconvencer a si mesmo de ser “indio”,
enquanto também estavam tentando alterconvencer a populacio niao-cabocla
e, em particular, o Estado (a Funai, mas também nas diversas ramificacoes
burocraticas) da justica do “reconhecimento” de sua “indianidade”.

A “etnologia das terras baixas” para o Nordeste brasileiro somente re-
cebeu um impulso decisivo com a chegada de Pedro Agostinho no Depar-
tamento de Antropologia e Etnologia da Universidade Federal da Bahia.
Convidado, nos fim dos anos sessenta, para compor o quadro do Departa-
mento para que esse pudesse ser um Departamento autdbnomo, certamente
um dos primeiros no pais, Pedro Agostinho vinha de um estudo pioneiro
sobre o ritual Kwarip do povo Kamayura. Seu projeto consistia em continuar
nos estudos do Alto Xingu, porém, seu senso de responsabilidade o levou a
pensar nos povos indigenas na Bahia, logo mais ampliando o interesse para
todo o Nordeste’.

O Programa de Pesquisa sobre os Povos Indigenas no Nordeste Bra-
sileiro (inicialmente com outro nome), PINEB, tomou forma a partir de
dezembro de 1971, quando Pedro Agostinho e um grupo de estudantes da
UFBa visitaram Barra Velha, a aldeia mais importante dos Pataxo, na regido
de Monte Pascoal (veja, por exemplo, Agostinho 1993; Carvalho e Carva-
lho (org.) 2012: 25). Nota-se que as informacdes sobre os povos nordestinos
eram tio escassas que, o que os levou a viajar, foram noticias de jornal sobre
eventos nos anos 50.

2 Por volta do ano 1970, o antropdlogo que liderava as pesquisas sobre o que
chamou de “friccdo interétnica” - dentro de um “sistema interétnico de domi-
nacio” -, Roberto Cardoso de Oliveira, também se interessou por um povo
nordestino, os Potiguara. Partiase do pressuposto de que esses povos que se
situavam basicamente no fim de um processo de aculturacio, imposto pela socie-
dade brasileira envolvente. O resultado da pesquisa do seu aluno, Paulo Marcos
Amorim, versou, desse modo, sobre “indios camponeses”, e certamente con-
tribuiu para um inicio da retomada da etnologia nordestina. No entanto, em
primeiro lugar, esse esforco nio teve seguimento em outras pesquisas, nem no
mesmo povo, nem entre outros, nem por parte desse autor, nem por parte de
outros estudantes de Cardoso de Oliveira. Em segundo lugar, a etnografia ainda
se mostrava em uma etapa inicial. Nesse sentido, a pesquisa de campo, no fim
dos anos sessenta, de Ma. de Lurdes Bandeira entre os Kiriri de Mirandela, se
mostra bem mais rica em dados etnogréficos. Essa pesquisa ja foi realizada com
uma ajuda de Pedro Agostinho (além de outros, como Valentin Calderon), e o
mesmo conseguiu que a UFBa a publicasse em forma de livro (Bandeira 1972).

EDWIN REESINK



Na década de setenta, empreenderam-se varias pesquisas de campo e se
iniciaram as pesquisas em arquivos’. Uns poucos anos depois do inicio do PI-
NEB, por volta de 1976-7, eu fiz uma pequena pesquisa entre os Kaimbé de
Massacara e desde entio me filiei a esse Programa de pesquisas. Desse modo,
fazia sentido a intencdo inicial de aprofundar a etnografia Kiriri, vizinhos dos
Kaimbé, e que estavam em forte processo de reorganizacio politica?. Como eu ja
tinha feito uma modesta pesquisa entre seus vizinhos, ji conhecia a literatura so-
bre a histéria desses povos e mantinha algum contato com os Kiriri na sua terra,
a proposta de pesquisar entre este povo seria uma sequéncia légica do mestrado.

Alguns acontecimentos me desviaram deste proposito. Um dos mais in-
fluentes foi a interrupcio do curso previsto para o doutorado, quando, logo
apos terminar os créditos, fui chamado para ocupar, mediante concurso publi-
co, uma vaga de professor de antropologia na Universidade Federal da Bahia.
Tal fato implicou, naturalmente, em assumir os encargos normais de docente,
em face do que a liberacdo para a pesquisa e a redacdo da tese passava a de-
pender das circunstincias prevalecentes neste Departamento de Antropologia.
Diga-se que o Departamento, desde o inicio, fiel 4 sua politica de estimular a
qualificacio dos seus docentes, sempre cooperou dentro do que a situacio per-
mitia. Sendo assim, obtive licenca de um ano para realizar trabalho de campo,
em 1984, voltando a assumir as funcdes docentes ao término deste periodo’.

3 Uma dessas pesquisas consistiu da dissertacio de mestrado de Ma. R. Car-
valho, que estava na primeira visita mencionada, com o estudo do subsistema
econdmico dos Pataxé de Barra Velha (em 1975). Um tema pioneiro, diga-se
de passagem, que, no crescimento posterior do campo, até hoje recebeu muito
menos atencio do que merecia.

4 Tendo sido reconhecidos pelo Estado ainda nos anos 50, s6 na sua
reorganizacio posterior os Kiriri adotaram o ritual do Toré, o qual, em outros
casos, foi necessirio para demonstrar a indianidade dos povos indigenas no
Nordeste aos olhos dos representantes do orgio indigenista oficial. As razdes da
reintroducio, ja que, na opiniao dos Kiriri estavam retomando um ritual perdido,
nio se devia, entdo, a necessidade de reconhecimento. Na primeira viagem para
Massacara, na companhia de Pedro Agostinho e Ma. R. Carvalho, passamos
em Mirandela, local dos Kiriri, e descobrimos esse processo de mobilizacio
etnopolitico que os antropologos desconheciam totalmente. A partir dai,

esenvolveu-se uma relacio de pesquisa etnoldgica e uma cooperacio indigenista
com os Kiriri que, com todas as suas mudancas, perdura até o presente.

5 Aproveito, alids, para mais uma vez externar minha gratidao aos colegas do
Departamento daquele tempo.

IMAGO MUNDI KANAMARI



Nesta oportunidade, a colega Ma. R. Carvalho, antropsloga do mesmo
Departamento, iniciava um estudo das relacdes interétnicas e da etnologia
dos Kanamari do alto Jutai, escolha que recaiu sobre este povo em funcio do
seu desconhecimento etnografico. A época, somente o volume “Javari” do
“Levantamento da Situacio Atual dos Povos Indigenas no Brasil”, do entio
CEDI (atual Instituto Socioambinetal), resumia os parcos conhecimentos
disponiveis. Apresentava-se ai a possibilidade de executar uma pesquisa com-
plementar, de inclinacio um tanto diferente, com a finalidade de comecar a
preencher uma das - ainda muitas - lacunas na etnologia brasileira®.

A escolha do povo indigena Kanamari derivou, pelo menos em parte,
de uma aleatoridade, tendo em vista que havia outros povos desconhecidos
na regido entre o Javari e o Purus. Da minha parte, a mudanca de regido de
um “mundo de seca” (ou deserto de areia) para um “mundo de d4gua” (ou um
deserto de agua) se devia a uma curiosidade pela antropologia das sociedades
indigenas das terras baixas, ainda com relativa autonomia (no que concerne
o funcionamento em seus proprios termos e relacdes). Isto ndo implica, ¢
bom lembrar, em querer diminuir a importincia e o interesse antropoldgico
dos povos no Nordeste, uma outra lacuna que, em 1993, ainda estava sendo
preenchida muito lentamente e que, até aquele mesmo ano, s6 mais recen-
temente tinha crescido como area de atencio antropologica. Desde entdo, e
até o momento dessa edicdo em livro, sempre permaneci ligado aos estudos
dos povos indigenas no Nordeste (com varias publicacdes durante os anos
posteriores a tese). No momento da escolha dos Kanamari, os estudos ama-
zOnicos atraiam a atencdo, mais especificamente, por voltar para o desafio
original da antropologia: como compreender e analisar “Outras Sociedades
e Culturas” na sua mais radical diferenca. Afinal, é justamente a “diferenca”

6 A colega do PINEB, Ma. Rosario G. de Carvalho, acolheu de muito bom
grado a ideia de compartilharmos as proximas etapas do trabalho de campo,
aderindo a verdadeira “ética antropoldgica”, que, na pratica, as vezes é contra-
riada por um sentimento de posse despertado no antropologo por “seu povo”.
Acrescenta-se a isso de que o proprio inspirador do PINEB, Pedro Agostinho,
sempre quis retomar seus estudos xinguanos e/ ou outros estudos amazdnicos.
Isso, no fim, lhe foi impossivel, também devido a uma série de circunstincias,
mas vale observar de que o Programa de Pesquisa nunca quis se isolar da cha-
mada Etnologia das Terras Baixas. O Programa sempre foi concebido como um
subcampo, uma etnologia dos povos indigenas no Nordeste do Brasil, inserido
dentro do campo da etnologia dos povos indigenas no Brasil/ nas Terras Baixas.

EDWIN REESINK



- as representacdes e praticas socioculturais construindo socialmente um
real e uma verdade tdo divergentes da sociedade de onde se origina o antro-
pologo - que provoca, por um lado, espanto e admiracio, e, por outro, nos
obriga a repensar o “real verdadeiro” das sociedades e as nossas ferramentas
tedrico-conceituais para trati-lo’.

Neste sentido, o primeiro objetivo do presente livro ¢ o de contribuir
para o conhecimento sobre as sociedades amazdnicas, versando sobre os re-
sultados da pesquisa iniciada em 1984%. Com esta finalidade, a primeira par-
te do presente volume - Parte I - constitui uma introducio breve a alguns
dos aspectos mais salientes da sociedade e cultura Kanamari. Entretanto,
mesmo que o qué pretendo aqui se inscreva no projeto mais amplo de con-
tribuir para o desenvolvimento da etnologia dos povos indigenas das Terras
Baixas no Brasil, aderindo ao empreendimento dos colegas desta 4rea, desde
o inicio convém advertir para os limites e objetivos modestos deste trabalho.
Um fator limitante importante concerniu ao trabalho de campo, feito sob
condicoes praticas bem precarias para a pesquisa antropologica, totalizando
um periodo inicial de uns sete meses e meio no ano de 1984. Esse periodo
se deu no tempo em que a Funai chamou todos os Kanamari do alto Jutai
para se juntar em uma grande aldeia, mais proxima da juncio do Jutaizinho
e o Juruazinho (formadores do Jutai). Sem entrar em detalhes, deve ser facil
de ver, que construir uma unica nova aldeia e abrir novas rocas nesse local -
que se encontrava h4 pelo menos alguns dias de viagem das aldeias antigas,
e das rocas em producio, causa uma agitacio e turbuléncia social considera-
vel. A presenca de uma equipe de pesquisa sismica na regido, uma empresa
contratada pela Petrobras, mas conhecida por todos como “Petrobras”, ain-

7 Por outro lado, passando um olho muito répido sobre o estado atual dos
estudos dos povos indigenas no Nordeste desde 1993, a questio basica continua
vélida: qual ¢ realmente a “diferenca” no, e do, Nordeste indigena, quais as
“diferencas” de cada um desses mundos vividos e sociocosmoldgicos nordesti-
nos! Embora notemos avancos importantes em etnografia e analise, ¢ possivel se
perguntar em que medida realmente sabemos e compreendemos analiticamente
esse conjunto diversificado de “diferencas” e, diga-se, de como se relacionam
com o passado pré-cabralina.

8 Com este fim, no intuito de documentar a mitologia e franquear o acesso
para consulta e analise a quem se interessar, encontra-se também o corpus dos
mitos coletados publicados em um volume separado, Naratio Kanamari.

IMAGO MUNDI KANAMARI



da contribuiu para um clima mais agitado em todo o alto do rio (Reesink
1996). E tudo isso ocorreu exatamente no tempo da pesquisa. Uma visita de
pouco mais de um més a aldeia em 1988 mostrou uma situacdo social mais
calma, normalizada, mas, por virios motivos (inclusive doenca), nio pode
ser estendida. Por fim, trabalhei um més e meio com um colaborador na
cidade de Eirunepé, Jurud, principalmente para transcrever e traduzir mitos.
A situacio dificil em campo, junto com a falta quase que absoluta de infor-
macio anterior, impediu a aprendizagem mais efetiva da lingua Kanamari.
Conduzimos a pesquisa em portugués, aprendendo a sua variante regional
e um vocabuldrio restrito das palavras mais importantes e frases curtas em
Kanamari. Apesar desses obstiaculos, conseguimos um corpus mitologico
bem razodvel®.

Quando entramos em campo, nio tinha sido definido qual seria o
objeto principal da pesquisa. As poucas informacdes existentes sobre os Ka-
namari também nio permitiam facilmente uma definicio anterior de, por
exemplo, algum dominio que se destacasse como muito elaborado e teorica-
mente relevante. O meu orientador daquele momento, Prof. Anthony See-
ger, aprovou, por sinal, a postura de tentar enfocar algum tema a partir da
experiéncia de campo. Aos poucos, comecei a me orientar para a mitologia
como 4rea de maior concentracio, seguindo, na verdade, uma das minhas
predilecdes, drea na qual ja havia trabalhado. Ao mesmo tempo, tal atitude
nio implicou num desinteresse por outros temas. Pelo contrario, conforme
o truismo antropologico de que, seja de que ponto se parta, pode-se termi-
nar por percorrer a cultura inteira, todos os caminhos da mitologia levam
também para fora dela. Nos mitos, todas as dimensdes em que convenciona-
mos dividir o real ja sio “faladas”, enquanto que uma das questdes tedricas
mais debatidas concerne a relacio entre pensamento e “filosofia”, inerente
a este conjunto, com os outros dominios de uma sociedade. Se esta relacio,
complexa, varidvel e necessaria, determina a “mensagem” dos mitos em si,
pela etiologia e os valores confirmados, invertidos e opostos - em suma,
pela semelhanca e diferenca com outros dominios -, ela também exprime
o locus social e cultural que a mitologia ocupa na teia das interrelacdes dos

9 No volume Narratio Kanamari se encontram um pouco mais de detalhes
sobre o trabalho de campo, os narradores e algumas carateristicas do corpus.

EDWIN REESINK



dominios que reconstituimos para uma sociedade. Devo acrescentar e dei-
xar bem claro que, nesse ponto e no que segue, mantenho a introducio e a
situacdo da época em foi escrito a tese, por volta de 1993. Reproduzo aqui
essa introducio porque, como veremos mais adiante, mantive a redacio da
tese para esta publicacio.

Desse ponto de vista, torna-se mister apresentar o maximo de informa-
cio e analise dos outros dominios, tarefa que aqui concentrei em algumas
dreas-chave: as unidades socioculturais Djapa, parentesco, xamanismo, géne-
ro e ritual. A primeira se refere a problemadtica que se expressou para o Alto
Rio Negro com a pergunta: vale utilizarse do conceito de “sociedade”?® O
xamanismo se impos pela sua forca no cotidiano e a questio do parentesco
se insere, mesmo que limitadamente, naquela do dravidiano amazénico. O
parentesco e a construcio do género remetem a uma problematica, retomada
recentemente em termos inovadores, em que se discute o lugar da igualdade
e assimetria nas culturas amazonicas. No que diz respeito ao ritual, apesar
de sua importincia, a sua inclusio se definire na medida em que se mostra
relevante para a analise dos mitos. Dessa forma, dentro dos seus limites,
espero que estes temas possam contribuir para os debates correntes na etno-
logia das sociedades indigenas, tais como os problemas discutidos pelo Prof.
Eduardo Viveiros de Castro, professor do PPGAS que gentilmente aceitou
a orientacio da tese depois da saida do orientador original (1990b; 1992a e
b). Vale repetir, por outro lado, que a parte introdutéria aos Kanamari visa
familiarizar o leitor com algumas carateristicas especificamente Kanamari e
subsidiar a discussio da mitologia. Nio se dedica a alguns topicos a atencio
merecida e que gostaria de se ter dado: por exemplo, como a situacio social
foi adversa a execucdo de rituais, assistimos somente uma vez a partes de
dois rituais, excetuadas ai as ocasides em que se consome ayahuasca, bem
mais frequentes. O objetivo maior, assim, se refere a discussdo e a analise do
material mitoldgico, sendo a meta mais preeminente a de criar as condicoes
para sua inteligibilidade nos termos da cultura Kanamari. Ou seja, partindo
da premissa de que em certas sociedades a mitologia oferece uma entrada
privilegiada ao mundo sociocultural de um pensamento social condensado

10 A mesma problematlca, que para as Guianas, resumiu-se a indicacio dos
tracos de “fluidez” e “individualismo”.

IMAGO MUNDI KANAMARI



e coletivo, tem-se ai o locus da construcio do universo em geral e das formas
do social, em especial.

As culturas das terras baixas tém suscitado um debate intenso sobre os
niveis estratégicos de sua analise, surgindo a proposta de uma investigacio
que parte da ideia fundamental da corporalidade: ¢ nesta chave que, numa
primeira declaracio que chama a atencio explicita para esta abordagem, a
mitologia sul-americana deve ser relida (Seeger, Matta e Viveiros de Cas-
tro 1979: 14). A logica substantiva, como veremos, emergird numa posicio
central na mitologia Kanamari. Para realizar a proposta, faco nos capitulos
centrais algo nio comum: tomar como ponto de partida o inicio do mundo
e seguir o desenrolar da origem de todos os objetos e agentes deste mundo,
levando em conta os indicios associativos de sequencialidade presentes no
discurso dos narradores (o que nio deixa de ser um arranjo com bastante
arbitrariedade), para, no final, abarcar todo o material mitoldgico. Nesta
parte darei mais atencio a mencionada inteligibilidade, uma espécie de
glosa extensa com, em alguns momentos, indicacoes de maior abstracio,
especialmente nas conclusoes parciais de cada Parte. Desta maneira, inicio
as partes centrais da tese com uma andlise, e reconstituicio, das condicoes
primordiais da origem do cosmo (na Parte II), seguida pela discussio que
versa especialmente sobre a origem dos géneros (na Parte III). Apds a metade
do percurso, a temporalidade torna-se menos importante ainda, e as duas
outras Partes (IV e V) tratam das relacoes de seres diferentes nos diversos
dominios (interno e externamente). No final, Parte VI, oferecco um breve
resumo da trajetoria percorrida.

Circunscrever desta maneira o objeto em andlise, ndo implica em pro-
por uma definicio da mitologia que se restrinja a esta dimensdo. Evidente-
mente, como ja dito, existem outras dimensdes relevantes, tais como uma
estética e uma afetiva, e a sua enunciacio depende de atos de narrar por
pessoas especificas, em beneficio de ouvintes particulares, criando eventos
Unicos em contextos também Uinicos. Mas, se na esteira de Lévi-Strauss, Ma-
randa (s.d.: 1) define a mitologia como “as bases semidticas” da sociedade, ¢é
porque a mitologia representa um acervo coletivo em que a contribuicio e
variacdo individuais ndo estdo ausentes, mas, sim, subordinadas a aceita-
cao publica. Na mesma trilha, Terence Turner (1969: 67) propds, como sua
“hipdtese geral”, que a narrativa tradicional se ocupa principalmente com
“(...) coordination of the individual’s subjective experience of conflict, tension, and

EDWIN REESINK



diachronic change with the cultural vision of the synchronic order of the collective
system”. Nesta hipotese, Turner enfatiza o importante cardter psicoldgico,
afetivo e integrativo, do modo pelo qual a pessoa constitui a relacio afetiva e
cognitiva com o mito relatado’’. Sendo assim, sem deixar de lado a proposi-
cio de que o referente principal do “significado” do mito deve ser o partici-
pante na cultura, o qué segundo o que procuro elaborar aqui se situa do lado
da ordem cognitiva. Ou seja, parto da hipotese de que ha uma construcio
cognitiva, coletiva e sincronica, do mundo, e que esta contribui para que
a “cultura” instaure uma ordem repetitiva e necessdria para a reproducio
minimamente ordenada, numa temporalidade regida pela potencialidade do
caos diacrdnico.

Neste sentido ainda, que fique claro que nio ha aqui nenhuma inten-
cio de praticar alguma espécie de antropologia “dialdgica”, de reproduzir as
narrativas o mais fielmente possivel ao seu estilo narrativo, ou de descrever
e analisar o evento do ato de contar na sua totalidade (veja, por exemplo,
Tedlock 1983). Nao presenciamos nenhum evento “natural” de narracio
mitica, e, embora tenha havido iniciativas por parte dos narradores para co-
mecar a contar e para prosseguir com outras histrias, na maioria das vezes
o estimulo partiu, no comeco, dos antropélogos. Os principais narradores,
mesmo que todos habitantes do alto Jutai, tém origens parcialmente diver-
sas: sdo oriundos de “misturas” de unidades Djapa diferentes, e, portanto,
em parte pelo menos, passiveis de serem herdeiros de “tradicoes” divergen-
tes, mas semelhantes. Ao que tudo indica, apesar do ideal de autonomia
forte destas unidades sociopoliticas historicas, elas interagiam em intenso
contato e apresentavam um jogo de diferenca e semelhanca, em que ligeiras
variantes representavam sua singularidade a partir de um fundo cultural e
linguistico comum. Também, certamente nio registramos todos os mitos
conhecidos por todos os narradores possiveis. Isto implica em apoio a supo-
sicio de que, quando para algum deles faltar uma versio para um mito, ele
nio o desconheca automaticamente. Como observou Lévi-Strauss, em prin-

11 No caso em questio, o reexame do mito de Edipo, a relacio pessoal per-
manece mais hipotética, mas qualquer reconstituicao, por um antropologo, do
impacto individual terd sérias dificuldades pela frente. Um dos fatores que con-
tribui para estes obstaculos, apresenta-se na tese Lévistraussiana de que aquilo
que o mito exprime, em todos os sentidos, ¢ dificil de traduzir pelo proprio
pensador, numa linguagem comum e linear.

IMAGO MUNDI KANAMARI



cipio a mitologia ¢ inesgotavel e outros mitos e versdes haverio de surgir. Por
estes motivos, e em funcdo do objetivo desta tese, optei por discutir todas as
variantes, e, as vezes, complementar narrativas do mesmo mito entre si, ou
encadear mitos diferentes sobre temas afins de narradores diversos.

Como dito, esta forma de encadeamento dos mitos e a inclusio na
discussdo de todas as versdes do corpus, nio ¢ usual. Por um lado, o fato de
abarcar a mitologia como um todo, decorre da hipdtese exposta. Ou seja,
quando se postula que as bases cognitivas estejam contidas na mitologia,
entio a mitologia toda se torna objeto em potencial. Em segundo lugar, tal
tomada de posicio encontra respaldo na concepcio da histéria dos Kanama-
ri. Espero demonstrar, pelo menos em alguns momentos, que na visio dos
participantes indigenas, a mitologia contém certa medida de sequencialida-
de. Em outras palavras, a mitologia se aproxima de uma histéria Kanamari
dos Kanamari, proxima a acepcio ocidental da historia, na medida em que
no tempo se perfaz o desenvolvimento de um estado inicial, mais simples e
carente, até a plenitude da sociedade e cultura e a concepcio do estado atual
do mundo. Como toda e qualquer historia, seguindo Lévi-Strauss no ultimo
capitulo da Pensée Sauvage, o ponto de vista retroativo define-se pela avaliacio
e concepcio do ponto de chegada. Obtém-se a mesma impressio daquela
inerente as nocdes evolucionistas ocidentais, também “tempocentricas”: o
estado atual serve de pardmetro para que o inicio e o meio da historia se
caracterizem pela auséncia, ou a inversio, dos componentes considerados
significativos no ponto da chegada. No caso Kanamari, nio parece que se
pretenda uma “evolucio” com estagios indubitavelmente vélidos para toda
a humanidade, mas um esquema bem menos rigidamente articulado, sem
uma linearidade absoluta dos acontecimentos. Pelo contrario, hda uma ar-
ticulacio bem mais frouxa, de uma limitada concepcio do anterior e do
posterior dos tempos passados até o presente.

Para ilustrar esta assercio, inclui, sem separar em fragmentos de mi-
tos, o discurso de um xama na noite em que ia comecar a aprendizagem de
um iniciante (M54), no caso o antropdlogo (que, diga-se de passagem, nio
passou desta fase). Na ocasifo, o xama se referiu ao periodo mitico inicial e
chegou aos tempos “historicos”. Estes “tempos miticos” e “tempos histori-
cos”, distinguiveis como mais ou menos distantes para os Kanamari, podem
ser abarcados, em portugués, pelo referente “Primeiro Mundo”. Quase toda
a mitologia, desde o ponto zero da criacio, estard incluida nos capitulos

EDWIN REESINK



centrais, seguindo, no caso de haver indicios associativos, linhas de desen-
volvimento sugeridas no discurso proferido. Evidentemente, dado também
o carater pouco rigido das sequéncias, a ordenacio final deriva da imposicio
externa do autor, mas que se tentou tornar menos arbitraria.

Nio inclui certas narrativas do tipo daquela com a qual o xama termi-
nou sua breve histéria do mundo. O evento relatado concerne a morte de
“Cornel”, mencionado como assassinado em 1911, no alto Jutai, nas anota-
coes avulsas manuscritas de Tastevin (o padre francés que ¢ uma das poucas
fontes sobre a historia dos Kanamari; Van Zoggel s.d.). Estritamente den-
tro da perspectiva esbocada, narrativas deste tipo pertencem ao “Primeiro
Mundo”, e constituem parte significativa da visdo das relacoes interétnicas'.
Ao exclui-las aqui, ndo pretendo endossar alguma dicotomia entre “mito”
e “historia”, ou “historia real” e “imaginaria”. Para os Kanamari todas as
historias sdo verdadeiras, e a razio da omissio de uma parte deriva muito
mais da necessidade de impor certo limite ao material a ser discutido. Mais,
mesmo sendo um corte arbitrario, as narrativas pos-contato merecem um
tratamento especial mais detalhado.

O tratamento de uma sé e inteira mitologia também nao tem sido
usual para o antropélogo que mais se dedicou ao estudo da mitologia, e
da mitologia americana em particular, Lévi-Strauss. Ele, é claro, com seus
escritos, colocou tanto a mitologia como as pesquisas entre os indios na
América do Sul bem mais na frente da cena antropologica geral e renovou as
problematicas de ambas. Numa rapida passagem pela sua obra, vé-se que na
sua primeira declaracio tedrica e demonstrativa (1955; aqui em 1972a), ele
tratou de um mito e suas variantes, Edipo, considerando o “mito” o conjun-
to de todas as variantes. No mesmo artigo, ele ampliou um pouco o quadro
com os mitos de criacio Pueblo, para voltar a escolher um mito principal,
e um adicional, para a gesta de Asdiwal (1958; aqui em 1978). Poucos anos
depois, ele ainda procurou demonstrar a unidade profunda de quatro mitos
de um mesmo povo, os Winnebago (1960; aqui em 1978). Ou seja, nesta
fase, ele nio dispensava analises de um ou poucos mitos. De certa forma,

12 Enquanto tais, fazem parte da tese de Ma. R. Carvalho, publicado em livro
em 2002, e em que se discute e analisa todos os detalhes conhecidos.

IMAGO MUNDI KANAMARI



a concep¢io de um mundo mitolégico redondo e a imagem de uma espiral
para a andlise, propostas na introducdo do Le Cru et Le Cuit, conjugadas com
o principio de somente ultrapassar barreiras societais quando justificadas
por ligacdes historicas, culturais ou linguisticas, reforca a ideia de que esta
implicita a possibilidade de se limitar inicialmente a uma mitologia. Ao mito
de referéncia, ele reserva uma andlise bem detalhada, entrando nos porme-
nores culturais em jogo, enquanto a ampliacio do quadro no primeiro mo-
mento concerne a outros mitos Bororo.

Inspirado, portanto, nestes indicios e no tratamento dispensado
aos dados por Lévi-Strauss, limitar-me-ei a mitologia Kanamari (para uma
extensa discussio da obra de Lévi-Strauss, v. Reesink 1988). Naturalmen-
te, isso ndo implica afirmar que ndo h4 comparacio. Pelo contrario, todo
empreendimento deste tipo estd repleto de “comparacio implicita”, mas,
ndo serdo tantas as “comparacdes explicitas” aos muitos pontos de con-
tato com as Mythologiques. Encontrar-se-do, ao longo do texto, algumas
destas referéncias ao opus magnus, especialmente quando lancam alguma
luz sobre a discussdo. Sobre o “Outro espelhar” dos Kanamari, os Kulina,
nio h4 tantas publicacdes que justifiquem uma comparacio permanen-
te, que ponha em relevo as semelhancas e dessemelhancas de cada um.
Apesar disto, em alguns momentos, também o material Kulina ajuda a
inspirar ou elucidar a discussio, o que sera indicado ao longo do tex-
to. Em determinado momento tentarse-a esclarecer algo desta dinami-
ca entre o semelhante e o diferente entre os dois povos. Na Parte final
(VI), retornarei, depois do resumo, com algumas notas comparativas e
algumas observacdes mais aprofundadas a respeito das caracteristicas da
mitologia Kanamari, e seu lugar nas culturas amazonicas, em relacio a
certas questdes, aqui apontadas brevemente, que o bindmio relacio mito
e sociedade nos poe.

Antes de concluir esta introducio, quero aproveitar para agradecer

Anthony Seeger e Eduardo Viveiros de Castro como orientadores da tese'.
A influéncia de Seeger se revela, mais indiretamente, derivada da convivén-

13 Seeger deixou a minha por causa do seu retorno aos Estados Unidos. Con-
sultei Eduardo Viveiros de Castro sobre a possibilidade de uma orientacio e ele,
gentilmente, aceitou.

EDWIN REESINK



cia no Museu Nacional, enquanto eu cursava os cursos do Programa de Pos-
Graduacio em Antropologia Social (PPGAS). A influéncia de Viveiros de
Castro se revela mais pelas leituras de seus escritos até aquela época'®. A pri-
meira versio da tese chegou as maos de Eduardo Viveiros de Castro em fins
de 1992", a escrita final sendo realizada em 1993 e a sua defesa ocorrendo
em fevereiro de 1994. A banca consistiu dos professores Eduardo Viveiros
de Castro, Jodo Pacheco de Oliveira Filho, Julio Melatti, Marcio Goldman e
Marcio Ferreira da Silva'®.

Com excecio de pequenas modificacoes e das observacoes iniciais
escritas sobre a etnologia no Nordeste, o presente texto segue a redacio
da introducio original (e seu horizonte de referéncia é 1993). Aqui, faco
apenas algumas rapidas indicacdes sobre o que se produziu sobre os Ka-
namari posteriormente a finalizacio da tese. Ressalta-se que, mesmo se as
pesquisas e publicacdes sobre os Kanamari ndo sio numerosas, hoje dispo-
mos de importantes trabalhos que ampliam significativamente a literatura
sobre este povo.

14 Ha de se reparar que a ideia do perspectivismo nasceu do didlogo entre
Tania Stolze Lima e Viveiros de Castro pouco tempo depois de 1993, como
sobejamente sabido com os artigos publicados em Mana, em 1995.

15 Isso aconteceu porque, na década de oitenta e até o inicio da de noventa do
século passado, nio havia um limite de tempo formal para a defesa da tese. Isto
passou a ocorrer em principios de 1992. Tendo em vista a situacio dos douto-
randos inseridos no periodo pré-limite de tempo, o PPGAS concedeu um prazo
para todos estes doutorandos concluirem o doutorado, o que me possibilitou
finalizar a tese e defende-la. Agradeco aqui todo o empenho do professor Marcio
Goldman em encontrando solucdes burocriticas, as quais me permitiram obter
o doutorado. Agradeco, ainda, a Cecilia McCallum, que leu a primeira versio da
tese, fazendo sugestdes detalhadas e cuidadosas (que, infelizmente, nem sempre
consegui incorporar).

16  Quero agradecer aqui o fato de que todos leram com muito cuidado e aten-
cio a tese, fazendo muitas observacdes pertinentes. Todos discutiram bastante a
tese, enquanto que o orientador caracterizou, de certa forma, toda a discussao
ao observar que eu certamente iria mudar de ideias sobre os Kanamari, se conti-
nuasse a pesquisar esse povo. Tal intuito, alids, ndo se realizou, descontando um
breve trabalho de campo no Jurua no fim dos anos noventa (com Ma. Rosario

Carvalho e Kadya Tall).

IMAGO MUNDI KANAMARI



No entanto, fazer uma discussdo aprofundada desta literatura poste-
rior, implicaria em realizar uma reformulacio do texto original, em que de-
veria haver um empenho em estabelecer um didlogo com estes novos traba-
lhos', o que de fato implicaria em reescrever e repensar o texto'®, Por outro
lado, entretanto, ao se publicar uma tese, o autor tem a opcio de escolher
entre deixar o conteido como estd ou fazer uma revisio e reescrevé-la. De-
cidi, assim, deixar o texto como estava, com eventuais pequenas correcoes.
Talvez seja a opcdo mais interessante: pois, ao deixar o livro com o texto
quase como no original, revela-se a sua démarche inicial de ser o primeiro
esforco maior, e recente, da realizacio de uma aproximacio etnoldgica dos
Kanamari.

Com essas ressalvas introdutorias, creio que o leitor estara melhor pre-
parado para a leitura que segue.

17 Aqui nio ¢é o lugar para avaliar a producio etnografica mais recente, mas o
leitor deve ser avisado de que o livro de Ma. Rosario Carvalho, de 2002, certa-
mente complementa e suplementa o presente livro. Primeiro, porque o trabalho
de campo foi feito em conjunto e uma série de temas que ndo entraram na mi-
nha tese se encontram no livro (também uma versio de sua tese). No seu livro,
pode-se examinar, por exemplo, dados genealdgicos e demograficos do alto Jutai.
Em segundo lugar, a autora se utiliza dos materiais do missionario Tastevin, que
ndo foram aproveitados na minha tese. Por fim, as ideias e interpretacoes da tese
serviram para serem testadas e repensadas no livro da colega, situacio, diga-se
de passagem, que faz parte de uma cooperacio e um dialogo que se iniciou nos
anos setenta do século passado e que continua até os dias de hoje (veja ainda,
por exemplo, nosso artigo sobre a ecologia e consumo Kanamari, Carvalho e
Reesink 1993). Nesse sentido, o leitor que realmente se interessa em melhor
conhecer os Kanamari do alto Jutai, deve ler o livro de Ma. Rosario Carvalho em
seguida. De certa maneira, podemos afirmar que os trés livros constituem uma
unidade que merece ser vista no conjunto.

18  Para um maior esforco etnografico, ver Costa (a tese de 2007; e artigos
posteriores, por exemplo, 2010), que trata de outros Djapa, no rio Itacoai.
Também sairam duas coletineas de artigos de Tastevin (Faulhaber e Montserrat
(orgas.) 2008; Carneiro da Cunha (orga.) 2009). A linguistica também avancou.
Por exemplo, W. Adelaar (2012, inform. pessoal) confirmou a inclusio do
Katawixi na familia Katukina-Kanamari e descobriu uma ligacao distante com a
lingua Harakmbut (Peru, alta Amazonia na direcio dos Andes de Cusco).

EDWIN REESINK



PARTE I

introdugao
aos Kanamari







Parte I: introducao

Nio existem maiores informac¢des sobre os Kanamari na literatura
antropologica, salvo as referéncias esparsas nas publicacdes do Padre Tas-
tevin, resultante se sua estadia, entre 1905 e 1925, na regido episcopal de
Tefé (que incluia o médio Jurud). Nesta Parte pretendo fornecer um quadro
minimo de informacdes, praticamente todas oriundas do trabalho de cam-
po, para sublinhar alguns dos tracos mais marcantes da sociedade e cultura
dos Kanamari.

Em primeiro lugar, os indios investem grande valor simbolico e prati-
co numa unidade social basica chamada Djapa. A esta unidade nominada
atribuia-se a qualidade de autonomia, e até usual autarquia, que criava o
ideal de uma fronteira fortemente destacada e funcional, evocadora de uma
etnicidade. Por outro lado, as mesmas unidades se relacionavam ativa e di-
namicamente entre si e reconheciam uma humanidade fundamental nas
unidades oponentes de sua escala, incluindo estas outras “gentes” na catego-
ria de t3ksna (gente). A problemdtica da natureza das unidades, particular-
mente em virtude dos seus valores ideais, cria uma tensao entre a endogamia
e a modalidade de relacionamento com os outros, mais proximos e distan-
tes. Para os Kanamari esta situacio se complica quando a historia do ‘con-
tato’ obstaculiza, no seu entender, a manutencio do modelo e imperativos
contingentes impingem a “mistura” as unidades Djapa.

Neste capitulo também trato, sumariamente, das relacdes mais ‘inte-
rétnicas’ ainda, com os vizinhos mais relevantes no pensamento Kanama-
ri, os Kulina e os Kaxinaw4, para finalizar com a ocupacio atual do alto
Jutai. No capitulo seguinte, a discussio prossegue com a apresentacio do
parentesco e casamento (Reesink 1989), em torno da variante dravidiana
dos Kanamari. O idioma de parentesco e afinidade, como veremos, serd o
meio de expressio principal para as relacdes sociais, internamente ao Djapa,
mediante a consanguinidade e os afins terminoldgicos, e externamente, pela
negacio da alianca matrimonial efetiva e pelo uso de uma afinidade virtual



como linguagem politica. O terceiro capitulo movimenta-se neste mesmo
espaco, ao discutir o xamanismo, atividade que articula os estados de saude
e doenca com a mediacdo das relacdes externas. Internamente, em primeira
instincia, a diferenca e a construcio de género ocupam lugar de destaque
(capitulo quarto), e que se estendem aos rituais, numa divisao de tarefas que
se vincula as relacoes entre o social e 0 mundo circundante.

1. Os Djapa

introdugdo

Quando a penetracio da frente “civilizada” alcancou a area dos Kana-
mari, estes ocupavam uma extensa regiio no médio Jurua, entre Carauari e
Cruzeiro do Sul, e 4reas adjacentes de baixos e altos rios, respectivamente
das margens direita e esquerda deste mesmo eixo principal. Todos estes gru-
pos, para os quais temos dificuldades sérias em reconstituir a localizacio
e o padrio de ocupacdo na véspera da chegada das forcas perturbadoras,
compunham um grande conjunto de unidades Djapa. Cada Djapa, por sua
vez, se distinguia por um nome préprio e, idealmente, cada um aspirava a
autonomia de producio e reproducio enquanto organizado numa grande
maloca. Segundo este modelo ideal (valorizado e normativo), os Djapa man-
tinham-se endogimicos, mas, partilhavam de uma mesma lingua e cultura.
Dentro da unidade fundamental cultural, eles se diferenciavam, em maior e
menor (desconhecido) grau, comportando variantes sobre um mesmo tema.

Pelo lado externo, as trocas bésicas entre as unidades davam-se entre os
polos da alianca politica - trocas de festas e rituais - e da inimizade - ausén-
cia de contatos diretos e, em funcio disso, trocas de ataques xamanisticos.
Todos os Djapa reconheciam, pelo menos em principio, que as outras uni-
dades constituiam Djapa do mesmo género e que todos os seus participantes
eram t3k3na, gente. Deste modo, o uso da categoria Djapa nio se restringe
apenas a um sufixo para as unidades, mas, dependendo do contexto e mo-
mento, ¢ possivel aos Kanamari utilizarem-se de “Djapa” e “t3k3na” para
referir 4 sua unidade total. Ou seja, nio havendo um etnénimo geral para
todas as unidades Djapa, cultural e linguisticamente reconhecidas como
aparentadas, estas categorias, que se aplicam em diversos niveis, permitem
abarcar todos os “Kanamari”.

EDWIN REESINK



os Kanamari

No Jurud se fixou, com o tempo, o nome “Kanamari” para os Djapa
que habitavam neste rio, embora, inicialmente, esta designacdo se limitas-
se a incluir somente alguns (em especial os Wiri Djapa e, aparentemente
menos, os Wadjo Paranim). Outros receberem designacoes diferentes, tais
como “Tawari” (amigo em Kanamari), ou “Bindjapas”, um raro registro, nio
devido as observacdes de Tastevin, de um viajante belga (Courboin 1901).
De fato, até hoje algumas pessoas, no alto Jutai, mais provavelmente os
descendentes dos Wadjo Paranim, sdo capazes de rememorar a distincdo e
frisar a acepcio originalmente mais restrita do etnonimo Kanamari. Antiga-
mente, todas as unidades Kanamari se vinculavam a um determinado terri-
tério mas poucos Djapa lograram permanecer na sua area de origem. Um
dos poucos, aligs, ¢ o Wiri Djapa, que continua, em boa parte, localizado
num afluente no baixo Tarauaca.

Desse modo, o modelo ideal dos Kanamari pode ser caracterizado
como uma sequéncia de unidades localizadas, habitantes de igarapés um
pouco para dentro do curso do rio principal, particularmente o eixo do mé-
dio Jurud.

WP W B malocas Djapa

rio Jurua

Figura 1. Modelo ideal da localizacio dos Djapa ao longo do rio.

Numa outra oportunidade pretendo investigar mais detalhadamente
o que existe de informacio a respeito dos antigos Djapa e os deslocamentos
provocados pela penetracio da frente extrativista no vale do Jurud (v. p.ex.
Tastevin e Rivet); hoje disponivel em Carvalho 2002: 82-6). Aqui vale a pena
assinalar a quantidade consideravel de Djapa que existiam e que o avanco
da sociedade nacional desorganizou, destruindo muitos e deslocando talvez
todos os sobreviventes. Os Kanamari atribuem a estes efeitos deletérios o
desmoronamento do seu modelo ideal de organizacio social. Os Tukano e
os Katukina (também Djapa) ainda mantém, pelo que se sabe, a sua endoga-
mia. Os Tukano parecem continuar tentando viver numa unica habitacio,
como prova o tapiri grande que fizeram para seu abrigo numa visita a aldeia
de Carana, em 1984. Entre os Katukina ainda se encontra uma casa constru-

IMAGO MUNDI KANAMARI



ida ao estilo regional mas que abriga um conjunto de familias (dados Opan,
i.p. M.Silva 1991)%. Registre-se que o grupo dos Tukano, mesmo tendo um
numero incerto mas aparentemente pequeno de membros, se cindiu (num
primeiro momento avaliado em 40 individuos, Aconteceu no. 15, 1984,
posteriormente estimado em 100, Aconteceu no.18). Segundo os Kanamari
do Jutai, brigaram por causa de mulheres e os dois grupos se evitam desde
entdo: um vivendo mais no igarapé Davi, outro habitando do lado do rio
Curuena, talvez até o rio Jandiatuba. Ou seja, mesmo um grupo pequeno
se mostra, atualmente pelo menos, suscetivel a divisdo, apesar de constituir
uma Unica unidade conceitual e ser quase que exclusivamente endogamico.
Naturalmente, ndo tenho condicoes de avaliar em que medida este fato de-
riva de uma situacio causada pelo contato.

Ultilizarei o uso atual do etnénimo Kanamari para todos os Djapa, sal-
vo os Tukano e os Katukina, os quais receberam um nome que se sobrepds
a unidade Djapa (“Tukano Djapa” e “Onca Djapa”). Os Kanamari, hoje,
se encontram espalhados, impulsionados pelas circunstincias historicas, em
boa parte fora do seu controle, ao ponto de terem chegado além da regiio de
origem. Os Kanamari do Jurua se refugiaram no alto Jutai, em busca de um
rio menos ocupado por seringueiros, juntando-se aos poucos remanescentes
de Djapa originarios da 4drea. Outros entraram no alto Itacoai, uma parte
dos quais acabou descendo o rio e se fixando no Javari. Uma outra migracio
levou um contingente a residir no outro lado do Solimdes, no Japura. Na
regido de origem, os Kanamari habitam nos igarapés, terra adentro, afluentes
do médio Jurua e em algumas localidades no Xerua, rio também afluente do
médio Jurud. Por fim, alguns grupos vivem num afluente do baixo Tarauac4
(afluente do Jurud, com a foz préxima a Eirunepé), estes sendo essencialmen-
te Wiri Djapa e que tém a reputacio de evitar misturas com outros Djapa.

Se juntarmos todos os Djapa conhecidos, verificaremos que esta po-
pulacio dispersa atinge um numero que pode exceder a cifra de 1450 indivi-
duos (Aconteceu 1991). Ou seja, um numero consideravel para uma nacio
indigena no Brasil e praticamente desconhecida na literatura antropologica.
Vale observar que, a partir do relato de um indio que participou de um con-

1  Hoje se sabe muito mais sobre os Katukina a partir da pesquisa de Jeremy
Deturche (veja sua tese: Deturche 2009). H4, inclusive, algumas diferencas socio-
culturais significativas, apesar da proximadade linguistica.

EDWIN REESINK



tato efetivo que durou uma tarde, é possivel, mas nio provével, que os indios
arredios da confluéncia do Jutai e Jandiatuba também pertencam aos Djapa,
mesmo que com um dialeto marcadamente mais diferenciado (chamados de
Warikama Djapa, os “Capivara”; alternativamente serio Pano). Os Kanama-
ri do Jurua ainda falam da existéncia de um ou mais Djapa nas proximidades
do alto rio Pauini (j4 afluente do Purus), nio muito distante de uma faixa
larga de sua ocupacio entre o Tarauacd e o Xeruda do lado do Jurua (para
melhor visualizacio, v. mapas 1 e 2, paginas seguintes).

os Djapa historicos

Um dos pontos mais intrigantes a respeito dos Djapa concerne o con-
junto de seus tracos pertinentes, especialmente em tempos historicos. Como
conceber a natureza destas unidades, os Djapa, quando nio temos dados
histéricos sobre seu funcionamento? Um dos poucos autores a se aventurar
nesta area do Jurua e Purus e sugerir um modelo, elaborado a partir do
material do Handbook of South American Indians, foi Clastres (1978). Fun-
damentalmente, ele conclui que sio unidades residenciais independentes,
que chama de “demos”, maiores do que familias extensas, exogimicas e, apa-
rentemente, de descendéncia bilateral. Justamente o carater exogdmico com
residéncia pos-marital unilocal entraria em certa contradicio com a bilate-
ridade, conferindo ao grupo local a aparéncia equivocada de uma linhagem.
No Handbook, prevalece a concepcio de que constituiriam pequenas uni-
dades autdnomas, e Clastres argumenta que nio seriam desprovidas de re-
lacoes politicas exteriores. Pelo contririo, a exogamia e o casamento com
prima(o) cruzada(o), passivel de vigorar tanto interna como externamente,
indicam que o entrelacamento dos grupos ¢ muito maior do que a impres-
sdo anterior da autonomia fazia supor. Para ele, a necessidade imperiosa de
relacoes exteriores com unidades semelhantes da conta da transcendéncia
da unidade, aparentemente autdrquica dentro de um sistema “polidémico”.

A informacio sobre a qual se baseou o Handbook era muito restrita,
basta ver que nio ha quase nenhum dado sobre a cultura Kanamari e que s
se menciona o que foi publicado pelo missionario Tastevin (Métraux 1963).
Este ultimo viveu na regido entre 1905 e 1925 e comecou a se interessar pela
cultura dos indios no bispado de Tefé, area que se estendia por uma extensio
enorme e incluia o Jurua, até Cruzeiro do Sul. O proprio mapa compilado

IMAGO MUNDI KANAMARI



para a Amazonia ocidental se baseia, para o Jurua e o Purus, nos trabalhos
publicados de Tastevin, alguns dos mais importantes em colaboracio com
Rivet (Steward (org.) 1963: mapa face 508; Rivet e Tastevin 1921). Tastevin,
porém, nunca publicou estudos mais detalhados sobre o que chamava os
Katukina e se limitou a umas poucas informacdes gerais e, particularmente,
a fornecer dados de localizacoes de grupos (como no artigo citado; entre os
inéditos, no arquivo da sua ordem religiosa, estd um rascunho que ambicio-
na dar um panorama mais cultural dos Kanamari do Jurud).

T
CoaLBmBiA

-
| =
'

bl

I:|

Tl Meedsd
L

0w FolTe viboef "“_' -
P—_— AT
- ©
—_ o
g
- =,
- ‘
[LTErY i
T Lbv |
e B WAl
——— b=t imasepis el ———
cremaan  Bgas LY T & as B0 WO
. e _— Fawis CEPUinap
- Qunteniele o & TR Koy Beomtacan 1yaiile
% Catawnd Y (¥ Py
=3 i o i Jtmgm =i
LL Toa e 2 4t Lmms Pasiced
¥ Aesssarmyde o A% bewmd el
L3
3

Mapa 1. Aldeias Kanamari e suas localizacdes aproximadas nos rios Jutai, Jurud, Xerua, Itu-
cuma e Japurd (lista ndo exaustiva).

EDWIN REESINK



— = == Limite inteumacismal

— e

—_— = Limitt inmreradunl o W 50 o
_-_"_- :_‘_::.:;“d.i.l” F‘ah!l CET"I,"‘l:&I

. ALdenay Kawawa, (K} Reomttceu '5‘3'”‘“

Mapa 2. Aldeias Kanamari na area indigena Vale do Javari.

O nome Katukina como mais inclusivo deriva da denominacio his-
torica de Spix, que tomou um pequeno vocabuldrio de um Katukina (do
baixo Jurud), e batizou a familia linguistica com este nome (Martius 1867:
161-163). Até hoje, este uso prevalece na linguistica (v. Rodrigues 1986).
Como ja visto, os atuais Katukina do baixo Jutai (no seu afluente, o rio Bia)
sio “Kanamari” no sentido definido, e falam um dialeto da mesma lingua
(com pouca variacio, como testemunham os Kanamari do alto Jutai, que
se entenderam bem com um visitante Katukina). Pelo que ja transpareceu
sobre os Djapa, um conjunto um tanto frouxo de unidades que pretendiam
autonomia, o que era transmitido pelo Handbook, se aproximava muito

IMAGO MUNDI KANAMARI



mais deste valor indigena do que um quadro resultante de uma investigacio
sobre as relacdes e o funcionamento destas unidades na pratica. Clastres,
entio, acertou ao enfatizar que as unidades necessariamente se relacionavam
e que estas relacdes eram de suma importincia. Entretanto, seu argumento
de que precisavam de exogamia choca-se com a ideologia exposta e apoia-se,
por sua vez, num argumento de ordem demogrifica. Este, na verdade, ¢ um
problema mais complexo e bem mais dificil de solucionar.

a logica ‘totémica’

No modelo Djapa, as unidades atribuiam-se, como ja assinalado, uma
autonomia que incluia a endogamia, e, em tltima instincia, pretendia, por-
tanto, uma autarquia potencialmente completa. Como fazem os ndmades
Tsuanhuak Djapa (os “Tukano Djapa”), um Djapa poderia, em certas cir-
cunstincias, se isolar e sobreviver sem contato e troca. Mas, como todos os
grupos humanos desde anteriormente a invencdo da cultura, efetivamente
os Djapa se movimentavam num complexo campo de relacdes externas. O
reconhecimento dos outros Djapa como gente, diferente mas semelhante, se
coaduna com a conexio das suas denominacdes, que conferem a cada Dja-
pa uma especificidade. Estabelecia-se, assim, uma série metaforica do tipo
totémico a la Lévi-Strauss. O leque destas denominacdes é bastante amplo
e inclui macacos, outros mamiferos, pdssaros, uns poucos insetos, peixes e
sapos, embora pareca se limitar a animais e ndo se estender ao reino vegetal.
A relacio entre animal e grupo era de partilha simbolica e havia uma ligacio
entre os tracos carateristicos dos animais e os tracos distintivos dos Djapa.
Por exemplo, o Wadjo Paranim, o macaco prego, mora sé com “a gente dele”
e tem uma “natureza” inquieta e brincalhona. Ou seja, prevalece a concepe-
ao de que certas carateristicas pertinentes as espécies naturais se relacionam
com os Djapa, para diferencia-los e destacar o carater de cada unidade. Para
o kamudja (macaco barrigudo), existia o Kamudja Djapa, relativamente aos
quais Muyawan, o indio mais velho do alto Jutai, observou que “nio tem
mistura nio”: conforme o ideal, as espécies emblematicas sio endogidmicas.

Assim, os Djapa ganhavam singularidade pela sua identificacio com os
respectivos animais. O doador do nome e os participantes humanos do gru-
po partilhavam certos tracos tipicos do primeiro, ultrapassando o estado de
uma analogia menos consubstanciada. Por outro lado, tal partilha nio che-

EDWIN REESINK



gava ao extremo de uma identificacio completa, na qual os individuos com-
ponentes da unidade se comportassem com todas as mesmas carateristicas.
Evidentemente, tomar algumas destas como compartilhadas entre animal e
Djapa se encaixa bem nas pretensdes das unidades, quando um elemento
saliente é a j4 mencionada endogamia das espécies. Ainda no que concerne
a visao dos Kanamari acerca de sua unidade social principal, vale notar que
os Djapa se relacionavam entre si ao nivel das trocas simbdlicas, num senti-
do amplo e englobando as trocas materiais ‘econdmicas’. A troca de festas e
rituais, que incluia sempre as valorizadas “animacdo” e comida, se constituia
no nivel de integracio possivel entre os Djapa, quando se excluiam as trocas
matrimoniais como meio preferencial de aliancas intercomunitarias.

De fato, se a propria humanidade entrou na cultura mediante um
processo em que a relacio dialética com outros grupos do mesmo género
desempenhou um papel fundamental (outra maneira de formular as teorias
de Tylor e Lévi-Strauss), obviamente, um Djapa também nio deteria o poder
de se mantar num isolamento espléndido (um “entre nos” sonhado). Num
plano ontolégico, as identidades relacionais em jogo necessitavam do outro,
semelhante do mesmo nivel, para constituir mutuamente a identidade/al-
teridade. Neste sentido, o esquema totémico somente é operacional quando
h4 mais de uma unidade, numa logica que contradiz a premissa cultural de
autarquia potencial dos Djapa. A logica simbolica requer a presenca de mais
de um elemento e concerne a uma oposicio, em que um componente basico
fundamenta a semelhanca (ser t3k3na e Djapa), e 0 nome fornece a diferen-
ca. Esta logica da semelhanca e diferenca, ja apontada por Radcliffe-Brown,
pode ser representada da seguinte forma:

WP K unidades diferentes
3kana semelhanca
WP |« > K
y'y yy
> W e ‘série’ unidades

IMAGO MUNDI KANAMARI



WP

A
v
~

W ‘série’ animais

Figura 2. Resumo das relacdes simbolicas entre os Djapa.

t3k3na = gente; WP = Wadjo Paranim (macaco prego); K = Kamudja (macaco barrigudo) ;
W = Wiri (queixada).

No primeiro diagrama expressa-se o carater intrinsecamente dialético
do jogo da semelhanca fundamental e da diferenca simultinea. No segundo
diagrama se projeta, também de modo reduzido, o campo dos Djapa que
perfazem o conjunto de unidades, proximas em lingua e cultura. Para evitar
uma restricio a ideia da série totémica, introduzi, no plano dos Djapa, as
relacoes entre trés unidades, na forma de um tridngulo, para demonstrar
como todas se relacionam potencialmente com todas as outras. Ou seja,
quando Lévi-Strauss apresentou a ideia de que se tratam de duas séries para-
lelas, entre Natureza e Cultura, ele se inspirou, talvez, na apresentacio das
séries dos diagramas que Saussure utilizava para mostrar mais claramente o
que entendia com seu conceito de ‘valor’ das palavras (Josselin de Jong 1974:
68). Neste caso, o ‘valor’ deriva do sistema de relacdes na série das palavras
ja formadas.

Numa visualizacdo feita por um linguista, este alinha duas séries para-
lelas, a cadeia sonora e a cadeia dos conceitos, que devem ser recortadas em
sincronia para que corresponda uma a outra (Ducrot 1971: 60-61). Esta ins-
piracdo, admitida a existéncia, induz a pensar a Natureza e a Cultura como
homologias ou analogias, e como um cédigo natural serve de suporte para
uma estruturacio social. Isso parece vilido, e nos leva, desde j4, a verificar
como os signos naturais funcionam como meios de expressio das relacoes
sociais: a Natureza, para os Kanamari, aporta os meios de pensar relacoes.
Somente deve-se acrescentar que a ideia nio se esgota em duas ‘séries’, mas
que se aplica a outra regra de Lévi-Strauss, de que se deve levar em conta
todas as relacoes entre os elementos (nas famosas regras metodoldgicas, em
Totémisme Aujourd’hui; 1985a: 26-27). Em funcio disto, optei por um dia-

EDWIN REESINK



grama em que minimamente se exprima que todas as unidades se relacio-
nam e se opdem mutuamente.

A ideia da série mantém o aspecto relevante, para o nosso caso, de
que importa a distincia entre as unidades em questio. Como prevalecia
semelhanca e diferenca entre uma quantidade bem maior de Djapa (pelo
nome conhece-se facilmente mais de vinte), toco aqui nos aspectos em que
repousava o dinamismo do campo, contendo, virtualmente, tanto a alianca
das relacoes amistosas, como a inimizade das relacdes inamistosas. Do ponto
de vista de um Djapa, tratava-se de um campo dinamico de relacoes externas.
A principio, qualquer outro Djapa provocava desconfianca, que, na medida
em que se estabeleciam as trocas e se avancava no plano da amizade, poderia
ser mitigada e transformada em alianca politica.

Neste continuo de relacoes exteriores, a distAncia fisica e a distAncia
social em principio se sobrepunham, muito embora, muito provavelmente,
nio coincidissem tio bem. Proximidade fisica nio deve se constituir em
garantia automatica de boas relacdes de vizinhanca, mas desconhecimento
dos distantes garantia, com certeza, o medo da distincia social e do ataque
xamanistico. Nesse sentido, obtém-se a imagem de que, do ponto de vista de
cada um destes grupos, havia um gradiente de grupos cultural e linguistica-
mente afins, com os quais se mantinham relacdes que variavam entre a mais
estreita alianca e proximidade, e o desconhecimento absoluto que criava um
vacuo, de onde provinham os ataques xamanisticos.

Em resumo, todas as unidades Djapa perfazem um conjunto em que
todas se reconhecem mutuamente, a principio, como “Djapa” e “t3k3na’.
Este reconhecimento subjaz ao uso do termo Djapa como, em seu nivel
mais abrangente, equivalente a todo o conjunto Kanamari. Como visto, os
Katukina também se incluem neste conjunto, ja que partilham da mesma
lingua, numa variante dialetal proxima, e, provavelmente, da mesma cultura.
Os contatos com esta unidade sdo muito esporddicos, por causa da distAncia
com o rio Bid, mas sua definicio como Djapa e gente esta fora de davida.
O caso dos Tukano ¢ mais complicado. Eles, por um lado, partilham da
mesma lingua e mesma cultura (a0 que parece, por exemplo, no que toca
a0 Xamanismo e ao parentesco e casamento) do resto do conjunto, e, neste
sentido, se inserem entre os Djapa. Por outro lado, os Tukano tém uma
historia de contato obscura, em que parecem ter feito contatos e revertido

IMAGO MUNDI KANAMARI



ao isolamento, até que os Kanamari do Jutai resolveram “amansar” estes
“indios brabos”. Os Kanamari chegaram a organizar expedicoes para o esta-
belecimento de contato pacifico, e alcancaram éxito na tarefa autoimposta.
Passou-se a paz e dividiram casa e comida em alguns momentos, comporta-
mento, como vimos, proprio de aliados. Houve até uma troca de mulheres,
sendo que somente a mulher Tukano continuou casada na aldeia Carand,
dos Kanamari, enquanto a mulher Kanamari nio suportou a vida ndmade
dos Tukano. Os contatos com um dos grupos Tukano continua, de modo
bastante intermitente.

O interessante deste caso naturalmente se refere ao fato de os Tukano
Djapa serem ndmades e praticarem caca e coleta como estratégia de subsistén-
cia. Dessa maneira, ocupam um lugar excepcional no conjunto dos Djapa,
adeptos de uma horticultura bem ancorada na economia e parte essencial da
sua concepciao de uma vida social correta. Vale lembrar, s6 como exemplo,
da importincia da caicuma de macaxeira no cotidiano e na construcio dos
lacos externos. A primeira coisa que se faz ao se encontrar um estranho,
normalmente serd convidé-lo a tomar caicuma. Ora, os Tukano aproveita-
vam tubérculos da floresta como complemento da carne, mas nio tinham
plantacio de qualquer tipo de planta domesticada. Se juntarmos a isto o fato
de estarem sem contato com a sociedade regional, compreenderse-4 porque
os Kanamari os consideravam como “bruto”, num estagio de atraso cultural
marcado pelo nio possuir “nada”.

Por outro lado, os Kanamari se consideravam, e se consideram, su-
periores e se encarregaram de transmitir-lhes conhecimentos horticulturais
e de repassar-lhes bens industrializados. Esta acio ‘civilizatoria’ ndo era des-
provida de interesse proprio e nio ficou sem contrapartida. Assim, a atitude
Kanamari perante os Tukano indica como elementos culturais preferenciais
influenciam na avaliacio dos outros Djapa, fazendo com que o seu julga-
mento dos Tukano, sobre serem “gente”, seja ambiguo, ao contrario de um
grupo como o Katukina: tracos fundamentais os incluem entre os Djapa,
mas faltam-lhes todas as carateristicas que devem definir a verdadeira vida
social humana. Diga-se de passagem que a hipotese mais provavel para o seu
modo de vida ¢ a ‘regressao’ de uma horticultura anterior. Atualmente, co-
menta-se que vivem perambulando numa 4rea grande, entre pequenas rocas
dispersas, plantadas com banana e alguma macaxeira.

EDWIN REESINK



0S povos vizinhos

Os casos dos Tukano e Katukina ji demonstram como as relacoes
exteriores adquirem um cardter dindmico nada desprezivel, entre o desco-
nhecimento, e a tensdo dai resultante (os Kanamari ameacaram deixar os
corpos dos Tukano para os urubus), e a alianca (dividindo comida, ritual e
até mito, como veremos). Evidentemente, ha povos além do limite da com-
preensio linguistica, dois dos quais se destacam para os Kanamari. Primeiro,
h4 os Kulina, de lingua totalmente diferente, do bloco Arawa, e que se de-
nominam Kor3, um sapo. Estes sdo os vizinhos mais préximos e, por assim
dizer, por exceléncia. A sua posicio especial se expressa no fato de que ¢é
0 Unico caso ao que os Kanamari nio adicionam o termo Djapa. E ¢bvio
que nio serdo considerados Djapa no sentido delineado, mas outros povos
recebem uma denominacio que termina em Djapa. Por exemplo, depois da
visita de um Miranha, este povo ¢ denominado Im Djapa (Piranha Djapa,
associacdo pelo som).

Os Kulina merecem este destaque pelo fato nio somente de serem os
vizinhos espacialmente mais préximos, atual e antigamente, mas em funcio
de partilharem o campo xamanistico. Eles detém conhecimento do binémio
doenca/cura, com a respectiva operacionalidade, semelhante, em aspectos
cruciais, ao complexo dos Kanamari. Estes tém-nos em alta conta como mes-
tres na manipulacio do veiculo principal dos xamas, as “pedras”, elementos
potencialmente mortais. Sendo assim, os Kanamari os acusam de usar seus
poderes, em detrimento da sua satde e vida, e de serem feiticeiros por ex-
celéncia. Inspirados pelo temor, os Kanamari tratam bem os Kulina que
visitam suas aldeias, ao ponto que nio reclamam quando os consideram in-
convenientes, chamando-os de “malvados” e ruins somente na sua auséncia.

O povo que obtém mais destaque depois deste povo perigoso, pela
partilha do campo xamanico, é o Kaxinawd. A estes denomina-se com a
combinacdo de Djan Djapa (Acai Djapa), ou mesmo somente com a expres-
sdo “Djapa”. A distincia em jogo aumenta, ja que os Kaxinawd moram bem
afastados atualmente, ao contririo do que ocorria no passado. Hoje, pelo
menos no alto Jutai, nio se menciona nenhuma influéncia xamanistica por
parte deste povo. Ha um relato de guerra de varias unidades Kanamari que
se teriam visto obrigadas a se unir para enfrentar ataques Kaxinawd. A paz
acabou por ser selada mas, ao que parece, apesar de terem participado em

IMAGO MUNDI KANAMARI



rituais Kanamari, em uma visita posterior, os Kaxinawa nao transmitiram
nenhum novo ritual ou festa. A guerra consistiu de agressio fisica, de arco e
flecha e escudos de couro de anta, e terminou sem difusio cultural. Ou seja,
as duas partes nio compartilharam nenhum campo cultural.

Alias, pela unido, verifica-se a justeza da afirmacio de que os Kulina
sdo briguentos mas que pensam duas vezes antes de atacar fisicamente algum
Djapa, porque sabem que estes podem se juntar em caso de uma agressio
externa. Ultrapassando este limite, somente existem os povos desconheci-
dos (descontados aqueles sobre os quais se tem conhecimento mais ou me-
nos vago), denominados em portugués com o termo (da sociedade regional)
“indios brabos”, por nio terem estabelecido ainda contato com os “caria”
(“brancos” na regido). Neste sentido, os Kaxinawa assemelham-se a uma es-
pécie de prototipo de todos os indios afastados com os quais as trocas sdo
muito limitadas, em face da grande distincia e rarissimo contato. Quando
lembramos o campo cultural em comum com os Kulina, de contato mais
frequente, o esquema simplificado fica da seguinte maneira:

—_— —

Kanamari

Kulina | Kaxinawa “indios brabos”...

Campo xamanistico Guerra/paz evitacio (guerra potencial)

Figura 3. Relaces entre os Kanamari e outros povos indigenas.

Diante das consideracdes feitas, provavelmente nio soara estranho que
os Kanamari tendam a traduzir todas as unidades Djapa sob o termo nacio.
Na sua concepcio, o termo Djapa transcende bastante o conceito antropo-
logico de cla, definicio que foi sugerida nas esparsas e aproximativas publi-
cacoes anteriores (v., por exemplo, Labiak e Neves 1985), diferentemente das
sugestoes avancadas por Clastres. Por essa concepcio, nacio, fica evidente o
aspecto de pretensdo étnica, de uma unidade que realmente aspira a uniio
de semelhantes num nivel que se considera, talvez, na pratica, como o mais
importante na construcio de um grupo social com identidade propria. A
ideologia étnica apreende o grupo como entidade autossustentivel, embora
ja tenhamos visto que tal pretensio nio se sustenta, nem no nivel pratico,

EDWIN REESINK



nem pela implicacio simbolica decorrente da presenca de outra unidade do
mesmo nivel para realizar o jogo da diferenca e semelhanca. Na realidade,
todo Djapa se move inexoravelmente num campo dindmico com outros Dja-
pa, entre a alianca e o desconhecimento perigoso, mas sempre fundado na
nocio de alguma semelhanca, e, portanto, de algum grau de etnicidade. Se
os exemplos Tukano e Katukina tém algum valor de demonstracio, também
internamente haverd fissdes numa unidade idealmente unificada. Assim,
trata-se de diferentes niveis com diferentes pesos de ‘etnicidade’, passando a
incluir grupos maiores de gente, sem, no entanto, a elegincia esquematica
do modelo da linhagem segmentar.

Este modelo de construcio de grupos com pretensa autonomia
matrimonial no fim das contas desembocaria na possibilidade de, em ulti-
ma instincia, poder viver separado. Evidentemente, este isolamento nio se
realiza, normalmente, na pratica, mas o retraicio dos Tukano se baseia neste
ideario e parece provar que é possivel sobreviver assim, totalmente voltado
para si mesmo. Por outro lado, pelo que ja foi exposto, esta virtualidade ¢
posterior a constituicio do conjunto dos grupos, e o isolamento niao pode
ser sendo temporario. Esta problematica - a etnicidade dos diferentes grupos
e os limites da ‘sociedade’ -, como ja dito, surge para toda a area das terras
baixas e também para os vizinhos dos Kanamari. Destes, os da drea indigena
do vale do Javari pertencem a um sub-conjunto dos Pano, denominado de
Mayoruna por Erikson (1992: 245), e que se estende até o rio Jandiatuba,
vizinho imediato do Jutai: inclui os Korubo do Jandiatuba, e mais adiante,
os Marubo e os Matis (os primeiros sao arredios, para os outros ha estudos
de J.C.Melatti, inclusive a andlise de alguns mitos (1977;1985), as teses de
Montagner Melatti (1985) e de Erikson (1990).

Destes estudos se depreende uma diferenca bastante grande na con-
cepcio dos grupos, locais e supralocais. Para os Marubo isso inclui o proble-
ma das categorias de unidades matrilineares exogamicas, ligadas a geracoes
alternadas, mas que sio dadas como originalmente localizadas de modo

independente (Melatti 1977: 94.95, 106-107)>. Erikson distingue ainda

2 E curioso observar que um dos herois criadores dos Marubo, aquele que complementa
as acdes do primeiro, se chama Kana Mari (Montagner Melatti 1985: 51). A origem do nome
dos “Kanamari” nao esta elucidada.

IMAGO MUNDI KANAMARI



sub-conjuntos Pano que denomina Yaminawa e Kaxinaws4, estes os grandes
blocos originalmente localizados ao oeste-sul do eixo do Jurua, num arco
que cobre a regido, da altura de Cruzeiro do Sul, defrontando-se diretamente
com os Kanamari, passando pelos altos rios afluentes do Jurua, até o alto
Purus (para onde fugiram varios grupos depois da frente extrativista chegar a
area anterior). Segundo o mesmo especialista deste conjunto, o nome Nawa
costuma ser uma denominacdo dada por outro grupo Nawa, o grupo local
ndo se importando muito com a sua denominacio. Pelo contrério, o autor
conclui que tudo se passa como se houvesse uma concepcio que anula os
niveis intermedidrios entre o grupo local mais imediato, uni como grupo de
parentes, e o nivel mais alto, uni como gente no sentido amplo, e que se es-
tende a todos os Pano (1992: 241, 243; para uma analise um pouco diferente,

Keifenheim 1992).

Aqueles que Erikson considera como mais proximos de uma ‘etnia’
sdo os Kaxinawd, com uma fronteira étnica mais consolidada ao nivel supra
-local, composto por todos os Kaxinawa. Vale observar que no seu caso, exis-
tem metades que permitem que qualquer individuo se insira imediatamente
na rede social de qualquer grupo local em que se encontrar (Kensinger 1984;
o que permite aos Yaminawa considera-los como “namesake people” e hu-
manos, Townsley 1988). Ora, a terminologia de parentesco dos Kanamari se
coaduna com metades, mas nio se verifica nenhum indicio que aponte para
sua existéncia. Tal auséncia se enquadra, entretanto, perfeitamente na ideo-
logia da autonomia, porque, obviamente, se os Djapa se auto-contém e auto-
reproduzem, nio ha nenhuma necessidade de os individuos disporem de
uma rede de insercio social supra-Djapa. Os Kaxinawa se propdem o mesmo
ideal de autonomia do grupo local, mas a diferenca reside na nominacio da
unidade local dos Djapa, baixando um nivel de inclusdo a pretensiao autono-
mista: se no primeiro caso os grupos locais se inserem numa unidade maior
e nominada, no segundo o grupo local idealmente coincide com o limite da
unidade nominada (Kensinger 1974).

As unidades que mais se assemelham aos Djapa sio as unidades
denominadas Madiha, cujo conjunto constitui o ‘povo’ que se conhece sob o
nome de Kulina. Ou seja, os Kulina se compdem de uma série de unidades
diferenciadas pela mesma légica ‘totémica’ e denominadas x-Madiha, como,
por exemplo, o equivalente aos Pisda Djapa (Katukina), os Dsomahi Madiha
do rio Envira (Silva (org.) 1984: 1). Também neste caso, as unidades tinham

EDWIN REESINK



pretensdes endogdmicas e eram localizadas territorialmente, situacio que o
impacto da frente extrativista afetou profundamente. Toda a drea indigena
Kulina do médio Jurud, bem proxima ao rio principal e que se inicia nas
imediacoes de Eirunepé, resultou de uma série de movimentos que, inclusi-
ve, expulsou os Kanamari da margem direita do rio (v. mapa 2; Gongalves
(org.) 1991: 147). Os grupos Madiha se coadunam também com a nocio
de “nacio” para cada um deles. Havia muitos grupos diferentes, Viveiros
de Castro (1978: 18-19) enumera mais de sessenta, cada unidade com uma
variante de lingua e cultura de fundo comum. Cada uma se concebia como
uma uniio de parentes cognatos, o que, no plano individual, pela aplicacio
de uma terminologia dravidiana, permitia a construcio da afinidade neces-
saria para o casamento (Pollock 1985¢).

O termo Madiha se estende a todas as unidades Madiha nominadas e
o conjunto se realiza mediante o reconhecimento de que todas se qualificam
como “gente”. Pollock sugere como uma traducio para Madiha o termo
“gente”, embora assinale que o é por conveniéncia (1985c: 1). De fato, as
semelhancas com o equivalente Djapa saltam aos olhos e nio ¢ de estranhar
que se utilize a expressio “os Madiha” como sindnimo para o etnénimo
externo “Kulina” (este etndnimo também substitui o termo mencionado
que os Kanamari usam para os Kulina). Nesse sentido, existe, neste nivel
de organizacdo social, uma semelhanca grande entre as unidades Madiha e
os Djapa, o que recebe reconhecimento explicito por parte dos Kanamari
(e, provavelmente com outros Arawa, haja visto os indicios para os Deni do
Xerud e Cunhui, Koop e Lingenfelter 1980).

A prop0sito, é interessante o paralelo, passivel de ser estabelecido, des-
tes dois sistemas semelhantes com algo muito parecido em dois grupos Karib
do sul de Suriname. No mito de origem um grupo se separa em dois outros,
um com a denominacio de um macaco (macaco-aranha) e outro com a de
um roedor (cotia). A diferenca reside em que niao havia norma endogamica,
embora a preferéncia por tal fosse grande, ao passo que havia uma divisdo ri-
tual relacionada com o conjunto de carateristicas de cada animal (Jara 1988).
Ou seja, para estes dois grupos é como se tratasse de um sistema em que cada
“nacio” assumisse a forma de uma metade na série maior. Pelo contrério, o
sistema Djapa-Madiha prescreve endogamia, igualmente saliente no idedrio
das Guianas, mas estende a rede sociopolitica em face da presenca dos mes-

IMAGO MUNDI KANAMARI



mos fundamentos rituais (culturais, em termos gerais, podendo até, como o
campo xaméanico, alcancar dimensio ‘supra-étnica’)’.

o modelo na atualidade

A vigéncia do modelo, num passado anterior a penetracio da socie-
dade nacional, é ponto pacifico e consensual entre os Kanamari. Os Djapa
se mantinham autdnomos e as unidades se realizavam em malocas grandes,
restritas cada uma a sua propria gente, que morava e casava entre si. Unani-
mamente se atribui o declinio e a desarticulacio das malocas, e o inicio da
“mistura” a forca da frente extrativista. Concorda-se que os danos causados
pela invasio do territdrio provocou tal disturbio que os Djapa, sob esta pres-
sdo, resolveram dar inicio a trocas de mulheres entre si. Em consequéncia,
nas aldeias do Jurud, do Jutai, e, provavelmente, do Itacoai, os habitantes,
quase sem excecio, descendem de mais de um Djapa, muitas vezes de mais
de dois. Entretanto, o valor do ideal continua em alta até hoje. Em funcio
disso, as aldeias atuais sdo, as vezes, associadas a algum Djapa predominante,
como no alto Jutai, em Carana, em que, apesar da mistura, algumas vezes se
externa que af se trata de Wadjo Paranim Djapa (que no século passado se
localizava na atual cidade de Eirunepé; nestes aspectos os Madiha também
parecem bem semelhantes).

Nas ocasides em que se reunia e se reline mais gente em uma sé al-
deia, como ocorreu na primeira parte deste século, por influéncia de um
seringalista, em Restauracdo, no Jurud, ou como atualmente ocorre na area
dos missiondrios das Novas Tribos em Trés Unidos (Jurud), as faccdes sio
vistas como compostas de familias oriundas de algum determinado Djapa.
Dessas convivéncias forcadas resultam tensdes que se concretizam, em ca-
sos mais extremos, até com mortes (embora muito raras, pelas informacoes

3 Atitulo de ilustracio de uma possivel ligacio com as Guianas, mesmo que isolada e
muito fragil, a palavra Karib para as Pléiades na regido é alguma forma de siriko, enquanto
a palavra para estrela em Kanamari ¢ tsiriko (informacio de A.Butt-Colson, 1988, no grupo
de trabalho sobre etno-astronomia, no Congresso dos Americanistas em Amsterdam). Os
Kanamari e os Kulina tém ambos um ser chamado Adjaba, nio obstante sejam diferentes
entre si, e nos Arawak das Guianas figura um ser mitoldgico, um sapo, que se chama Adaba

(Lévi-Strauss 1974b: 163).

EDWIN REESINK



disponiveis). Ndo é por acaso também que, ao discutirmos o passado, surgia
espontaneamente a referéncia a trés xamas como protagonistas fortes e pi-
vOs na trama das relacoes entre as trés faccoes. Ou seja, como ja indicado,
o grupo consanguineo embasava um faccionalismo que necessariamente se
apoiava numa competéncia xamanica, relacio primordial de exterioridade.

Atualmente, a referéncia a2 endogamia se transpds para a aldeia, como
um valor e um ideal, e quando hé4 casamento entre aldeias figura como prin-
cipio expresso pelos indios a troca imediata de uma mulher por outra (sendo
que, normalmente, o genro passard um tempo na aldeia da mulher antes de
retornar para a sua prépria). Deste modo, a aldeia substituiu a maloca para
assegurar a expressao do desejo endogimico, sendo comum, por outro lado,
tentar manter nas aldeias os visitantes a passeio, especialmente jovens (neste
caso homens, porque a maioria das mulheres serio reclamadas pelos seus pa-
rentes proximos da outra aldeia, o que pode desencadear conflito entre estas
aldeias), propondo-se casé-los e incorpora-los, tendo em vista serem parceiros
econdmica e socialmente ativos (mas politicamente menos salientes). Muitas
vezes se expressa o desejo de ter e manter uma populacio maior do que se
dispoe na aldeia. A aldeia de Queimado aumentou de aproximadamente
120 pessoas em 1984, para um pouco mais de 140 em 1988, resultado de
crescimento vegetativo natural e atracio de pessoas de fora. Vale notar, toda-
via, que esta aldeia resultou da fusdo de trés aldeias menores no alto Jutai,
Caran4, Naud e Davi*.

Porém, quando a maloca deixou de existir - Courboin e Tastevin ain-
da visitaram algumas neste século -, a forca centrifugal parece ter tido como
efeito espalhar as familias em nucleos pequenos. No alto Jutai, anterior a
reuniio de todos numa aldeia maior e mais a jusante, Queimado, causada
pela interferéncia da Funai, os Kanamari se distribuiam nas trés aldeias ja
mencionadas, menores, havendo ainda uma casa um pouco para cima de
Carand e duas ou trés acima de Naud. A seringa e as estradas espalhadas
e a interferéncia de seringalistas tanto podia levar a dispersio maior, para
ocupar as “colocacdes” (casa com “estradas” marcadas), como aconteceu no

4 Parte da populacio, descendentes de Kotsa Djapa, era, com toda probabilidade, orig-
inaria do alto Jutai. Falaram-nos de outros Djapa da drea, atualmente extintos. Quase toda
a populacio atual deriva da migracio gradual do Jurua, motivada pelo desejo de se livrar de
pressdes por parte dos regionais.

IMAGO MUNDI KANAMARI



caso de Restauracio, local aonde se construiu uma maloca, como juntar, em
casas de estilo mais regional, fragmentos de até mais de um Djapa. Neste
caso histdrico, tratou-se de um empreendimento que incluia a producio de
cana de actcar e a sua transformacdo, num alambique, em aguardente, exi-
gindo uma concentracio maior de miao-de-obra. Comenta-se que a cachaca
também influiu bastante na atracio dos Kanamari pelo lugar.

Percebe-se, entio, que, apesar do desejo expresso de uma populacio
maior, para fins de protecio e animacio da vida, as aldeias atuais de mais
de cem pessoas se formaram sob estimulo externo: Trés Unidos pelos bens e
remédios dos missiondrios, e Queimado sob inspiracio da Funai, que acena-
va com um melhor relacionamento com o “Brasil”. Nao surpreendera que
no quadro atual destas aldeias, as relacdes de maior e menor aproximacio
social se expressem, geralmente, nas relacoes espaciais entre as casas, hoje
em dia, predominantemente, lugar das familias constituidas pelo casamen-
to. Ha uma nitida tendéncia das familias mais estreitamente relacionadas a
estabelecerem suas casas na vizinhanca umas das outras. De um modo geral,
as principais ligacoes entre estas se estabelecem entre pai e filho (com a espo-
sa), pai e filha e seu marido, ou seja, sogro e genro, e entre irmios de ambos
os sexos, relacio estendida aos respectivos cunhados. As faccdes politicas e
as liderancas se baseiam fundamentalmente nestas relacoes e, como ja obser-
vado, tende-se a sobrepor as clivagens familiares as descendéncias de Djapa.

Aquelas liderancas chamadas “tuxauas” desempenham primordial-
mente a “funcio tuxaua” quando intermediam a relacio de carater econdmi-
co da sociedade regional para com o seu grupo. Isto faz com que a lideranca
deva ser exercida mediante autoridade familiar, habilidade e generosidade,
sendo limitada a eficicia da sua atuacio: outros, em posicio semelhante,
podem aspirar a fazer 0 mesmo. As pessoas aceitam a lideranca com certa
dose de vontade propria, ao ponto em que, em Queimado, a aldeia que aqui
serve de referéncia, um homem declarou que ele nio tinha tuxaua (as suas
relacoes de parentesco eram um pouco mais afastadas, mas, sem duvida,
poderiam apoiar uma aproximacio, se tal fosse sua vontade). Tal situacio
possibilita a realizacio de algo que se atribui aos Wiri Djapa: isolar-se tanto
que cada familia vive dispersa em lugares de moradia. Vale notar, ainda,
que, em face da mistura e dispersio, pelo menos na(s) aldeia(s) do Jutai, a
importincia do pertencimento a um Djapa continua presente na aldeia, mas
ndo mais predomina tanto quanto a forca do ideal antigo faz supor para o

EDWIN REESINK



passado: percebe-se, nas geracoes mais novas, uma tendéncia para nio tomar
conhecimento completo das afiliacoes de outros co-residentes, embora, via
de regra, saibam explicar a sua descendéncia a partir dos seus pais.

conclusao

Ao contrario de certos vizinhos Pano, como os Matis (Erikson 1990),
os grupos locais Kanamari idealizavam-se como unidades autossuficientes e
com fronteiras bem delimitadas, mesmo que inseridas num conjunto maior
de unidades de escala e pretensio iguais, reconhecidamente do mesmo tipo,
e partilhando uma humanidade fundamental que se expressava no patrimo-
nio compartilhado da cultura e lingua. Detectei nesta concepcao uma tensio
entre a autonomia almejada e o fato de as unidades se relacionarem mutua-
mente, necessariamente, tanto logica, ontologicamente, como na pratica.
Em consequéncia, poe-se o problema da implementacio deste modelo no
passado, sob a influéncia das contingéncias historicas, nio obstante nio te-
nho meios de aferir a validade da sua vigéncia, tio enfaticamente defendida
pelos participantes. A propria énfase torna suspeita a afirmacio, tendo em
vista que a ‘ficcio endogdmica’ ¢ recorrente em certas areas amazOnicas. De
fato, o modelo e a fronteira do Djapa serdo objeto central em grande parte
da mitologia Kanamari, o que, no fundo, demonstra a preocupacio socio-
cultural com a natureza de cada Djapa, sua fronteira e suas relacoes externas,
uns com 0s Outros, Com outros povos e o ambiente circundante.

2. Parentesco

introducdo

Iniciamos a discussio, no capitulo anterior, pelas unidades Djapa e a
concepcio de que todos os ‘Kanamari’ e os outros dois povos referidos, os
Kulina e os Kaxinaw4, em principio devem ser “gente”, a0 mesmo tempo em
que registramos o ideal da endogamia e autonomia para cada Djapa. Como
vimos, “beber caicuma” e participar de festas e rituais consolidavam, sempre
no nivel da visio normativa do passado Kanamari, as trocas nos niveis ritual
e ‘simbolico’, excluindo o plano matrimonial. Uma unidade reprodutiva
autossuficiente implica numa nocio complementar de consanguinidade in-

IMAGO MUNDI KANAMARI



terna e em uma diferenciacio, também no interior, que estabelece um grau
de afastamento suficiente para evitar o incesto e permitir a contracio de
casamentos dentro do Djapa. No ambito deste quadro, a terminologia de
parentesco significaria o meio mais importante para falar das, e viver nas,
relacoes sociais, e nisto, especialmente dentro de um mesmo Djapa. Para os
Kanamari, o parentesco se destaca como meio de classificacio dos partici-
pantes na vida social, porque este opera como eixo principal na definicio da
posicio do individuo dentro dos grupos situados em varios niveis.

Sendo assim, pretendemos, em primeiro lugar, considerar a terminolo-
gia do ponto de vista formal, avaliando algo dos principios subjacentes a ela
prépria. Na visio Kanamari, ndo surpreendentemente, cada pessoa dentro
do Djapa ¢ parente, o que é menos estranho ainda se levarmos em conta o
tamanho dos grupos locais que, como visto, costumam ter um numero de
residentes relativamente pequeno. Ademais, a terminologia em si engloba
toda a unidade do Djapa, indicando os ‘consanguineos’ e ‘afins terminolé-
gicos’, particularmente os “sogros” e os “parceiros” e “cunhados”. Em pou-
cas palavras, trata-se de uma terminologia dravidiana (sem diferenciacio de
idade entre os irmios, como ocorre entre os Kulina), e uma prescricio de
casamento com o primo(a) cruzado(a), que idealmente seria um primo(a)
cruzado(a) bilateral. Este capitulo se propde a examinar alguns aspectos das
relacdes de parentesco e casamento contidos formalmente na terminologia e
na modalidade de matrimdnio que lhe ¢ inerente, terminando com conside-
racdes a respeito da sua aplicacio atual.

Na figura 4, como primeiro passo numa andlise mais formal, ha um
diagrama aplicado a uma rede genealdgica simplificada. A simplificacdo
encontra certa justificativa na constatacio de que se trata de uma termino-
logia bastante dravidiana. Esta, como ¢ sabido, opera uma série de conjunc-
Oes entre posicoes genealdgicas diferentes, a mais conhecida sendo MB =
WEF, o que permite a compatibilizacio da terminologia com a forma ideal
de casamento. Ao se examinar o esquema simplificado, observar-se-4 que na
geracdo +2 os termos paiko e hwa se aplicam tanto aos avos ‘reais’, quanto a
geracio como um todo. Isto ¢, que ndo ha uma diferenciacio terminologica
entre os lados materno e paterno, nem uma diferenca que caracterize uma
‘afinidade’: sdo parentes “mesmo” de Ego e somente se mantém a diferenca
de género. O paiko e a hwa constituem o paradigma de uma geracdo e as
pessoas mais velhas, mesmo quando nio sdo consideradas como parentes

EDWIN REESINK



proximos, fazem jus aos termos, em funcio do respeito devido e porque,
dentro da rede intricada de parentesco internamente a um Djapa, devem

ser parentes de qualquer maneira. Quando se trata da geracio simétrica -2,

dos “netos”, até a diferenca de género desaparece e todos recebem a mesma

denominacio.
G+2 FF ™M MF MM
paiko hwa paiko hwa
I | [ |
G+1 FZH FzZ FBW FB F M MZ MZH MB MBW
ito tsotso anya mon pama niama anya mon ito tSOtsO
GO gD Fzs FBD FBS BW B | Zz zH MZD MZS MBD MBS
EGO
g 1 2 3 4 1 4 3 2 3 4 1 2
? 5 6 7 8 5 8 7 6 7 8 5 6
G-1 BSW BS BDH BD SW S D DH 7S ISW 7D ZDH
1<) 9 10 11 12 9 13 14 11 11 12 9 10
Q 15 11 16 9 9 7o o4 u 16 9 5 1
G-2 SS jD DS DD
ipida [toda a geracdo]
Termos numerados da G 0 e da G-1
GO0?Q GO0?Q G148 G1J8
1. iwamok 5 itsanhuan 9. Inomok 15. iwamtsu
2. ibu 6. heubim 10. Iwampia 11. itsakwa
3. mion 7. yukdja 11. itsakwa 16. hiukps
4. idja 8. iya 12. hiwamtsu 9. Inomok
13. ipia 17. yukpa 14. itsu 14. itsu

Figura 4. Terminologia de parentesco simplificada.

IMAGO MUNDI KANAMARI



a terminologia de parentesco

A ‘afinidade terminologica’ é construida somente nas geracoes de Ego
e nas duas adjacentes, enquanto que ‘avds’ e ‘netos’ concernem a parentes
mais afastados em geracdo e misturam linhas de descendéncia. Isto €, mistu-
ram tudo, particularmente se houver casamentos repetidos de primos cruza-
dos bilaterais e sem regra clara de unilinearidade. Evidentemente, nem que
seja por razdes demograficas, na realidade ¢ impossivel a pratica constante de
casamentos de primos cruzados bilaterais. De fato, o carater classificatorio
do parentesco permite ampliar consideravelmente o leque de escolhas. Para
ilustrar esta ampliacdo, basta saber que tanto o primo(a) matrilateral como o
primo(a) patrilateral se encaixam na mesma categoria de “parceiro(a) prescri-
to/cunhado(a)”, e levar em conta os primos paralelos (“irmaos”) dos pais, e
nio somente os irmios destes.

Se tomarmos as trés geracdes centrais, veremos que o mesmo feno-
meno de juncio classificatoria procede. Em principio, todos na geracio +1
sdo classificaveis em F pama, M niama, FB (e os primos paralelos do F) mon,
MZ (e as primas paralelas da M) anya, MB (e os primos paralelos da M) ito, e
FZ (e as primas paralelas do F) tsotso. Se fosse mantida a prescricio da troca
matrimonial, é ¢ébvio que o pai e o irmio casariam irmis, enquanto que a
irma se casaria com o irmido de suas esposas. Isto implica que o F e o FB se
localizavam numa posicio idéntica (como M e MZ), e que, afora os pais,
figuram somente duas combinacdes de casais: mon e anya, e ito e tsotso. Dessa
maneira, surge um casal exemplar de ‘consanguineos’ (“tios”, na traducio
Kanamari), e um outro casal exemplar de ‘afins potenciais’ (“sogros”, se-
gundo os indios). E perfeitamente compreensivel, entio, que a partir destes
quatro termos, o conjuge de qualquer pessoa possa ser classificado com o
termo complementar, mesmo que nio o tenha sido anteriormente. No nivel
do modelo formal, tal contingéncia nio surgiria, mas na realidade eventos
desta espécie ocorrem inevitavelmente.

No que concerne a geracdo de Ego, verificamos que ela se divide intei-

“e -~ " “ ” ~ .
ramente entre “irmios’ e “cunhados” (na expressio dos Kanamari). Da
mesma forma que na geracdo anterior, o paradigma consiste de um par de
irmaos, B (idja) e Z (mion), e o par de cunhados, BW (iwamok) e ZH (ibu). Ca-
sando entre si, o resultado seria a sua mistura em dois outros pares de casais,
perfazendo o B (idja) e BW (iwamok), e a Z (mion) e ZH (ibu). Por extensio,

EDWIN REESINK



estas categorias podem ser aplicadas em linhas colaterais, levando em conta
novamente os primos dos pais, cujos filhos serdo irmios e cunhados de Ego.
Assim, dos FFBC e MFBC, trés linhas (FFBDC, MFBSC e MFBDC) se tor-
nario ‘afins’, e somente uma linha ‘consanguinea’ (totalmente masculina,
sem cruzamento, FFBSC; deve-se lembrar que se trata de exemplos e que nio
h4 indicacio das outras linhas colaterais da geracio dos avds). Nesta geracio
h4 uma mudanca necessdria entre a perspectiva masculina e o ponto de vista
feminino. Todos os termos empregados pela mulher, transcritos na geracio
0 para um Ego feminino, diferem do uso masculino, ainda que alguns se
assemelhem bastante (B m-idja/f-iya, e estes com /fyukdja). Ora, a diferenca
principal reside na possibilidade de casamento, quando o “cunhado”; ibu
do irmio, é o “parceiro prescrito”, heubim, da irmi, do mesmo modo que a
“parceira” dele, iwamok, sera a “cunhada” dela, itsanhuan.

Na geracio de Ego, quatro termos recobrem a geracio inteira em ‘con-
sanguineos’ e ‘afins terminologicos’, sendo que os irmios de sexo oposto
utilizam termos diferentes um do outro. Vale observar a existéncia de outros
fendmenos, ausentes em outros niveis geracionais. Em primeiro lugar, exis-
tem dois termos adicionais, um de irmio para a irma, ipuanya, e um da irma
para seu irmio, ipompia. Somente este par dispde de um termo alternativo
para a sua relacio, como a marcar a sua especificidade. Os irmios sio con-
sanguineos diretos e préoximos, mas, simultaneamente, pela possibilidade de
troca dos seus filhos em casamento, eles se transformariam em sogros dos
filhos do outro. Também, eles podem assegurar o casamento um do outro,
num caso de alianca por troca de irmas.

Obviamente, convém nio exagerar na atribuicio de importincia a
marcacio, inclusive porque, até que nos seja dado saber, parece que os ter-
mos alternativos sio menos frequentes e um deles parece raro como vocativo
(ipompia). O outro termo, decompde-se, talvez, em meu-MZ-pequeno (i-pu
-anya, aonde pu seria uma variante de p3), dando énfase a prima paralela, e
temos alguns, esparsos, indicios de que se aplica mais a esta do que a irma.
Porém, no momento isso ndo passa de uma tendéncia pouco fundamentada
nos dados. Em segundo lugar, todos os termos apresentados até agora sio
tanto de referéncia quanto vocativos, com duas tnicas excecoes: os ‘parcei-
ros’ (m) iwamok e (f) heubim. Ou seja, se a relacio entre irmios cruzados
mostra-se marcada por uma duplicacio de termos, aquela entre ‘parceiros’
potenciais o ¢ pela auséncia do exercicio vocativo. A utilizacio destes termos
significa uma quebra de respeito, sob a forma de provocacio, para com o

IMAGO MUNDI KANAMARI



outro, a ndo ser que tenha havido efetivamente contato sexual entre os dois
e ndo se possa reclamar altivamente (provocacio esta que parece partir mais
do homem do que da mulher, embora isso também requeira comprovacio).

Passando-se a geracao dos filhos, repete-se o fendmeno de que poucos
termos recobrem todas as possibilidades. De modo semelhante, o recorte es-
tende-se aos proprios filhos (S (ipia), o que, literalmente, pode ser meu-ho-
mem, e D (itsu)), seus “irmaos” (BS (iwampia) e BD (hiwamtsu)), e seus “cunha-
dos” (ZS (itsakwa) e ZD (inomok)), que serdo os “genros” de Ego. Repete-se,
igualmente, o gradiente de consanguineos proximos, consanguineos mais
afastados e ‘aliados terminoldgicos’. Na geracio adjacente superior, o mesmo
esquema manifesta-se na diferenciacio entre os pais e os tios paralelos, quando
estes recebem termos diferentes dos primeiros, FB sendo mon e MZ anya. Neste
sentido, prevalece o mesmo esquema da geracio adjacente descendente.

Entretanto, o fato de os tios e sobrinhos paralelos terem uma denomi-
nacio diferente, facilita discernir o gradiente, mas oculta a semelhanca con-
cebida para os irmaos do mesmo género. Na verdade, os Kanamari conce-
bem estes irmidos como muito préximos, ao ponto do meu colaborador em
traducio (v. Narratio Kanamari) sugerir que se os encaram como sendo quase
“mesma pessoa”. Logo, compreende-se porque os filhos de mon e anya sio
considerados como irmaos de Ego. Mais ainda, na visio Kanamari podem
ser até irmdos verdadeiros. Sendo “a mesma pessoa”, e efetivamente locali-
zando-se na mesma posicio genealdgica, os seus parceiros potenciais sio as
mesmas pessoas’. Segundo os Kanamari, ndo se deve sentir citimes e expres-
sar hostilidade quando um irmiao mantém relacdes sexuais com a cdnjuge.
Dizem, e vdrios casos o comprovam, que os irmaos homens “ajudam” a fazer
o feto, nos primeiros meses da gestacio. Deste modo, eles assumem a co-pa-
ternidade da crianca, conforme a teoria da construcio masculina substantiva
do feto. Fendmeno analogo se da entre as irmas, cujos parceiros sexuais po-
dem ser os mesmos também. A terminologia exprime esta visio nos termos
BS i(wam)pia/ S ipia, BD hi(wam)tsu/ D itsu (para homem), e ZS (h)iukps/ S
yukp3, ZD i(wam)tsu/ D itsu (para mulher).

5  Entre os Pano ocorrem muitos fendmenos semelhantes. Nesse caso, por exemplo,
entre os Kaxinawa o sibling do mesmo sexo é uma pessoa qualificada como “an other

me” (McCallum 1989: 124).

EDWIN REESINK



Na geracio dos filhos, os “genros” classificatorios encontram-se em
ordem invertida para o irmio e a irma. Ou seja, em resumo, nas geracoes +2
e -2 nio se distingue entre ‘consanguineos’ e ‘afins potenciais’, e os ultimos
s6 surgem na geracio dos pais, quando os irmdos se posicionam de maneira
equivalente perante os seus parentes. Na geracio de Ego, as perspectivas
masculina e feminina divergem, situacio caracterizada pelo uso de termos
especificos para cada uma. Aqui se funda uma diferenca entre os dois aspec-
tos da categoria ‘cunhado/parceiro prescrito’, ja que o parceiro de um repre-
senta o cunhado, do mesmo sexo, para o outro. Na geracdo dos filhos, vimos
que, conforme logica andloga, os que se aproximam do irmio (sobrinhos
paralelos) concernem aos “genros” da irma. Nesta geracdo processa-se, entio,
uma diferenca marcante, ao ser invertida a classificacio de ‘consanguineo’
e ‘afim’ para as mesmas posicdes genealdgicas (irmidos cruzados). Em face a
mistura das duas qualidades nos casamentos ideais, nesta geracio, faz per-
feito sentido que, como ja visto, para os ‘netos’ descendentes nio persista a
distincdo ‘afinal’, até porque, talvez, se torna irrelevante a distincao de sexo.

A analise, vale frisar, inspira-se tanto na revisio dos estudos de paren-
tesco Jé, com seu intuito de desvendar uma logica cultural subjacente a um
“sistema de relacdes” (como vérios estudos em Maybury-Lewis (org.) 1979),
quanto em Dumont (1975) e nos trabalhos mais recentes sobre dravidiano
de Viveiros de Castro (1990a e b). Assim, também vale lembrar o limitado
proposito da analise, porque nio se pretende, de forma alguma, esgotar um
assunto em que nio temos nenhuma competéncia especifica. Ademais, o
material em foco tem limitacoes, mas uma analise inicial interessa-nos, na
medida em que possa mostrar um pouco como a classificacio se aplica ao
campo social inteiro de uma pessoa®.

Poucas categorias recobrem as geracdes, numa clara demonstracio de
que o seu carater ultrapassa a mera genealogia. De fato, mesmo as pessoas
com memoria genealodgica fraca, e que ndo constituem excecio, nio hesitam
na classificacio das pessoas adultas mais relevantes socialmente e logram,
com um pouco de esforco, classificar as menos salientes. Em principio, a

6  Outro ponto semelhante aos Pano vizinhos. Para um exemplo Sharanawa, Siskind
(1973: 52) alega que oito categorias mapeiam todo o campo social do parentesco. Ademais,
ela acrescenta que irmaos nio devem sentir citumes (ib.: 106). A énfase dos Pano as oito
categorias levou Erikson a chama-los de “arqui-parentemas” entre os Matis (1990: 119).

IMAGO MUNDI KANAMARI



classificacio passa pela transitividade do parente intermediario, pelo que o
classificado ¢ do pai ou da mie do Ego, ou pelo que é para o Ego classifi-
cante o pai ou a mie daquele que estd classificando. Mas, como no caso de
um homem velho, cujo parentesco ¢ distante, para com quem se usa paiko,
a extensio pode se realizar de modo mais classificatério ainda. Em suma,
dentro de uma unidade Djapa, todas as pessoas serdo classificaveis e a analise
precedente aplica-se ao todo neste campo, como se houvesse uma equacio
entre unidade e classificacio.

terminologia e Djapa

A figura 4 representa, de certo modo, o universo social de um Djapa.
Para veicular a mesma nocio, talvez seja util resumir as mesmas observacoes
num outro quadro, a figura 5, de modo a transmitir a classificacio formal do
campo de parentesco de uma pessoa dentro de um Djapa. Na area imedia-
tamente adjacente a Ego, estio os parentes consanguineos mais proximos,
aqueles que formam - levando em conta, ¢é claro, as mudancas em énfase
quando se percorre o ciclo de vida - os seus parentes mais intimos. Eviden-
temente, os Kanamari sabem distinguir perfeitamente os graus de proximi-
dade de cognacio, por exemplo, entre um irmiao B “mesmo”, idja tam, e
um primo paralelo, idja tamt3. E ainda, perceber graus mais afastados, além
de um primo paralelo ‘verdadeiro’. Para dar uma indicacio disso, em caso
analogo se tracou com uma linha interrompida a diferenca entre BS/FBSS
e BD/ZD (aqui, por simplificacio, se juntou ZD e MZDD e ZS e MZSS). Se
distinguimos os ‘consanguineos’ mais préximos dos cognatos mais afasta-
dos, tal se justifica pela presenca de cognatos que sdo ‘afins potenciais’. Para
enfatizar este ponto, tracamos outra linha pontilhada para separar MB (ito)
e FZ (tsotso), os “sogros”. Embora os Kanamari os chamem de “sogros”, em
portugués, eles continuam sendo parentes’.

7 Todos os estudiosos dos Pano destacam igualmente como existe um cerne consangui-
neo, a importincia das relacdes individuais bioldgicas, e como nas relacdes mais afastadas
h4 maleabilidade para a adaptacio do ponto de vista de cada pessoa (Erikson 1990: 121-
125; McCallum 1989: 113-114). O conceito Pano de “outro” que se assemelha a si mesmo,
compondo o grupo consanguineo proximo, talvez possa ajudar a pensar o tam Kanamari.
Isso, porque o tradutor traduziu a expressio com “parece com”: pode ser que subjaz a
mesma concepcio de “ser parecido com”.

EDWIN REESINK



Sendo Djapa a unidade basica no ideario Kanamari, esta proporciona
um dos niveis principais sobre o qual se aplica o conceito de “gente”, t3k3na.
Em oposicio aos Madiha, todos os Djapa sio “gente” e, o que nunca vale
para outros povos, “parentes”’. Ou seja, além de cada Djapa, todos os Dja-
pa ‘Kanamari’ tomam-se como itsowa wihnim, nosso parente (o que, talvez,
seja traduzivel por algo como “nosso-muito-sio”). Ou, ainda, diferenciam-se
como t3k3na tam, gente mesmo, em contraste com as outras ‘etnias’ e, em
particular, com os brancos que nio se incluem na categoria. Em principio,
por outro lado, nio h4 como negar que os outros Djapa pertencem a “gente”
e que sio “nosso parente”. Somente por motivos de desentendimento ou de
comportamento nio sancionado pelos valores Kanamari, alguém serd cha-
mado de t3k3nat3, “gente-nio”. Neste caso, outra possibilidade é qualificar
a pessoa de “gente de Adjaba”, em contraste com “gente de Tamakori”. O
Adjaba se assemelha a “gente” em fisico e costumes, mas nio passa de mons-
tro canibalistico, ao passo que Tamakori é o ‘heroi criador’ principal dos
Kanamari, que lhes legou 0 mundo e seus valores.

G +*Z FFE FF Fn Ll L3 L Fd
PRk paikn T} hwa paiko LTTY
| l
G +1 FI FB F n L 1]
tsoten | agn pana mlda anya i ito
GO |FI5 FIp FED FBES B EGO F4 HID HIs RED nES
ibu iwamek mign  ddia idia msion |[eion idya | iwamok ibu
| |
G =1|FISS FIDD FESD FEES| BS -3 il BD |(R)ZD(D) IS HEDD HBESS
[HZDEY
itsakwa inosck|hisiatsu 1-u|1uupi¢ ipia itsu hiulllll‘lnln!\- ftsakwa |inomok itsa-
pia tau Ewa
| |
1 1
G -2 BES 58 oo BDID
ipida ipida ipida

Figura 5. Uma classificacio formal do campo de parentesco (Ego masculino).

IMAGO MUNDI KANAMARI




Para saber a qual unidade Djapa um Kanamari pertence, pode-se per-
guntar pelo seu Djapa ou wih edik anim, literalmente algo como “vocés sao
muitos!”. A pergunta refere-se aos seus parentes proximos, aqueles que ja se
mencionou como indicados com “nossa gente”. Num nivel mais restritivo,
entio, as categorias de gente e parente coexistem lado a lado, quase sobre-
postas, como na pergunta: ediki nawa t3k3na wi anim kot3! Ou seja, a sua
gente ¢ muita também? A resposta a esta pergunta implica na enumeracio
de todos os parentes, incluidos os termos descritos antes. Ou seja, ao nivel
Djapa como unidade, os “parentes” englobam os que Dumont denomina
de “aliados terminoldgicos”, e que Viveiros de Castro classifica como afins
potenciais no caso amazdnico. A oposicao tem lugar entre “nossa gente” e
“outra gente” (ot3k3na).

Assim, conforme j4 deve ter ficado claro, o Djapa se encara como uma
unidade composta unicamente de parentes, prevalecendo como cognatos,
quando contrastada com outras unidades do mesmo nivel que também se
fundam nesta concepcio e na solidariedade implicita de um “nos”. A ques-
tio da ‘afinidade’, em contraste, deriva muita mais de uma perspectiva in-
dividual dentro de cada Djapa, ou de nucleos familiares mais compactos
dentro dele. A expressio atsa t3k3na tam, “minha gente mesmo” recobre a
drea individual menor para um Ego (e seus siblings). Na informacio dada
(nesse caso, um homem falando), ela se estendeu desde o (pama) F, (niama)
M, (mon) FB, (anya) MZ, (idja) B, (mion) Z, até os ‘afins’ e afastados (ito) MB,
(tsotso) FZ, (ipia) S, (itsu) D, (ibu) WB (primo cruzado), (itsakwa) DH, (itsakwa
tam) ZS (sobrinho cruzado), (inomok) SW, (inomok tam) ZD (sobrinha cruza-
da), (hiwamtsu) BD, (iwampia) BS, (paiko) FF e MF, (hwa) FM e MM, (ipida)
SS, SD, DS, DD.

Desse modo, subsume-se a afinidade dentro do Djapa, ou do grupo lo-
cal, e se prioriza a cognacio proposta mais em termos gerais. A lista referida
nao é muito diferente quando se evocam os parentes préximos e se incluem
‘tios sogros’ e ‘sobrinhos cruzados’ (daif as linhas pontilhadas no diagrama).
Neste momento até abarca os afins reais mais proximos, ou seja, SW e DH
e até WB, ao contrario das linhas colaterais como os “primos-irmios”, que
niao ficaram dentro da “minha gente mesmo”, mas sio “mais afastados um
pouco”. Logicamente, os primos cruzados se encaixam também nos parentes
um pouco mais afastados. Mas, o que estas indicacdes apontam, além da
questdo em termos do ‘afim’ e do ‘cognato’, é que se trata também de um

EDWIN REESINK



elemento em que figura a proximidade. Os proprios “genros”, pela distincia,
ja contém um componente de ‘afinidade’ que possibilita o casamento mas,
talvez, inclusive porque supostamente ja sejam filhos de parentes proximos,
se reaproximam o suficiente para que o informante os junte de novo aos
parentes préximos. Ou ainda, algo semelhante procede para o irmio da mu-
lher, que também ja se localiza um pouco além do cerne de parentesco, mas,
como o laco de afinidade real reforca a ideia de parentesco mais geral, este
sempre serda pensado, em primeira instincia, como cognatico.

Nio é por acaso, entdo, que dentro de um Djapa se visualiza que todos
se relacionam entre si como parentes, em alguma medida cognatos. Para se
referir no geral a alguém da mesma unidade, pode-se utilizar djapa anya (de
M2Z), e paiko djapa (de FF e MF). Ambos os termos, como vimos, possuem
conotacoes de cognacio. O termo para uma ‘mulher Djapa’ talvez seja mais
intimo, destacando mais o lado maternal, enquanto que para o homem se
sublinha, ao que parece, um aspecto mais de respeito, de uma distincia um
pouco maior. Nos rituais, até onde temos informacdes a respeito, mas com
certeza em um ritual importante como o Kohana, os homens chamam as
mulheres, de modo generalizado, de mion, Z, recebendo o tratamento reci-
proco de iya, B. Neste momento, sugere-se uma divisio entre homens e mu-
lheres, oposicio basica, construida sobre o par de irmaos cruzados®. Parece,
portanto, que a afinidade emerge muito mais como um caso, no limite, de
uma ‘consanguinidade préxima’, situada no interior de uma unidade defini-
da, em primeiro lugar, como um conjunto de cognatos. Naturalmente, com
um ideal de endogamia realmente funcionando, todo mundo seria parente
cognato, de alguma maneira, quando nio por mais de uma via, de todos os
outros, e a cognacio sobreporse-ia 4 ‘afinidade’. Num comentdrio sobre o
inicio das trocas matrimonias entre Djapa, atribuido a agitacio do contato,
comentou-se que os contratantes tinham o desejo de “nio casar com paren-
te”, de casar “fora da familia”.

8 A importincia da relacio entre germanos de sexo oposto é comumente notada para os
Pano (ex. Sharanawa, Siskind 1973: 57). A distincio entre os géneros, fundante na termino-
logia, também adquire uma conotacio simbdlica de tal ordem que, Erikson, por exemplo
(1990: 93), afirma o dimorfismo sexual ser uma das glosas principais do sistema dualista

dos Matis.

IMAGO MUNDI KANAMARI



descendéncia

Os Kanamari afirmam que uma crianca recebe o sangue, uma substin-
cia vital na concepcio, tanto do pai quanto da mae. Embora ja tenhamos
mencionado que o pai constréi o feto no primeiro periodo da gravidez, o que
configura como “seu trabalho”, e que poderia justificar um viés patrilateral,
esta passagem de sangue assegura o que ja esperamos ter ficado claro, ou seja,
que o parentesco ¢ fundamentalmente cognatico, sem uma clara unifiliacio,
como transpareceu ji no fato de que, na terminologia, os lados matrilateral e
patrilateral se espelham perfeitamente. Ademais, tudo isso se assemelha, em
grande parte, ao parentesco Kulina, com a diferenca de que a contribuicio
da mulher se d4 apds o nascimento, com o leite complementando a contra-
partida masculina anterior (Pollock 1985¢). Evidentemente, se se seguisse
a risca a injuncio endogimica de um Djapa, de fato nio haveria nenhuma
necessidade l6gica de estabelecimento de qualquer regra de filiacio unilate-
ral; pelo contrario, a sua auséncia cabe no modelo ideal normativo e reforca
a unidade proposta. Os parentes proximos tém este sangue em comum, atsa
t3k3na tam, que fornece uma base substantiva para os seus lacos. Nio sur-
preendentemente, os primos cruzados nio compartilham mais deste fundo,
e justamente por isso sio desposaveis.

cognagdo e casamento

Desse modo, a injuncio de casamento com uma prima cruzada responde
a necessidade de casar dentro de um grupo concebido sobre uma base cognati-
ca, mas suficientemente afastada para tornar viavel um matriménio nio inces-
tuoso. Como Lévi-Strauss ja exp0s, seguindo-se o modelo de casamento de uma
prima cruzada bilateral, a ‘afinidade real’ delimita-se como a fronteira imediata
mais proxima possivel da ‘consanguinidade’, dando vazio a um desejo de ope-
rar no méximo de ‘endogamicidade’. Ou seja, conforme o ideal endogdmico
expresso para o Djapa, existiria uma circularidade interna que exprimiria perfei-
tamente este valor e que seria compativel com as equivaléncias distinguidas na
terminologia. A titulo de hipotese, e ainda com o mesmo intuito de clarificar
o que foi discutido, seguese um modelo formal de cognacio e de, digamos,
‘afinizacio’, para demonstrar como estes dois componentes se sobrepdem para
a construcdo da ‘afinidade real’, no limite do incesto.

EDWIN REESINK



A luz do exposto, o resumo hipotético ndo ensejard surpresas. O que
ele demonstra claramente é a ndo separacio rigida entre a qualidade da ‘cog-
nacdo’ e um componente que, analogicamente, chamaremos de ‘afinizac-
a0” (Viveiros de Castro 1990b). O mesmo modelo demonstra a autonomia
almejada por um grupo cognato endogdmico, em que o casamento se restrin-
giria aos ‘afins reais’ mais proximos possiveis. A injuncio é simples: um ho-
mem e uma mulher devem somente ter relacdes e casar com seus parcei-
ros prescritos, os primos cruzados iwamok e heubim. Ora, para completar o
quadro, apenas falta levar em conta que as equivaléncias terminoldgicas se
coadunam com uma troca exemplar de irmas e irmios. A troca entre dois
pares de irmis e irmdos termina por produzir a bilateralidade dos primos
cruzados.

cogn. 1 cogn. 2%
F FZ ME
afin. 2=
cogn. 1° cogn. 5°
Ego ¢ z W(Z) WE
(0)
afin. 2° afin. 1°
cogn. 1° cogn. 2°
s SW(ZD) DH{ZS)
afin. 2°

Figura 6. Uma construcio formal hipotética de graus de ‘cognacio’ e ‘afinizacio’ dos paren-
tes proximos e afins reais possiveis (Ego feminino).

Mais uma vez, esquematicamente, se fosse viavel praticar na realidade
o que esta contido nos valores e nas propriedades formais da terminolo-
gia, haveria, em cada geracio, uma troca de irmds entre pares de siblings
cruzados que sdo primos cruzados bilaterais. Para completar a terminologia,
basta introduzir na geracio +1 o FB (mon) e MZ (anya), na geracio de Ego os

IMAGO MUNDI KANAMARI



primos paralelos, “irmios”, e na geracio -1 os filhos do irmao BS (iwampia)
e BD (iwamtsu). A proximidade da linha colateral consanguinea ressalta a
maneira como o modelo ideal esquematizado reflete a consonincia entre
o ideal de autonomia e as premissas implicitas de parentesco e casamento
(possivel de aferir também no diagrama anterior).

casamento —‘
[ o

+2 paiko hiwa paiko hwa
FM MF MM

)

P
Q
L}

PJ
[+]

.

+1 pama tsotso ito niama
F FZ,WM ME, WF M

l
)

F o [ =1 & o
0 Ego mion ibu S I"‘:éi[l)m;kﬂ]
idj Fs MBS,FZ5,W8, '
(B idja) e b
A o [ =1 . -1
-1 ipia itsu itsakwa inomak
5 1] DH,MBSS, FIS5 SHW,MBSD
+FZ5D
] ]
a ° (=1 a °
-2 ipida ipida ipida ipida
55 S0 Ds oD

Figura 7 Modelo ideal de parentesco e casamento de um Djapa.

Evidencia-se, neste esquema, como os fendmenos de cognacio e afini-
zacdo se misturam intrincadamente, por meio de aliancas repetidas. A rede
de relacoes, naturalmente, assumiria, para cada um, um grande numero
de vias para chegar a um parente. O proprio “sogro”, além de sua parcei-
ra ser a irma cruzada do pai, ja era MBS e FZS, primo cruzado bilateral,
do mesmo pai. Isso faz do(a) parceiro(a) de Ego nio somente um primo(a)

EDWIN REESINK



bilateral, como uma FMBSC e FFZSC também. J4 se chamou a atencio
para as equivaléncias nas geracoes dos “avds” e “netos”, aos quais Ego, neste
diagrama, realmente atinge por varios cilculos possiveis. Além disto, a ideia
proposta, para os Kaxinaw4, de um “4tomo de organizacio social” para um
grupo local, que consiste da troca entre, novamente, dois pares de irma/
irmio, parece-se muito com o diagrama (Kensinger 1984)°. O que autoriza a
especular que para os Kulina e os seus Madiha, apesar das diferencas aponta-
das, seja possivel fazer observacoes muito mais semelhantes ainda.

0 passado do modelo

Naturalmente, a reconstituicio de um modelo formal e ideal Djapa
mostra uma légica cultural inerente formal, mas nio responde a pergunta
intrigante que se impde, depois de toda esta elaboracio, neste nivel: afi-
nal, um tal modelo conseguiu ser operacional na pratica, como afirmam
categoricamente os Kanamari! Uma resposta mais segura nio se afigura pos-
sivel no momento, mas uma conclusio provisoria aponta para uma chance
real do modelo ter sido realizado efetivamente, ao contrario do que pensava
Clastres. Por um lado, a elegincia e a simetria de diagramas Dumontianos
anteriores ressente-se de uma limitacio que nem sempre se reconhece sufi-
cientemente: situam-se no lado de uma representacio genealdgica que induz
a pensar numa sistematicidade excessiva da terminologia e das relacdes de
alianca que, na operacio real, nem de longe procedem (Barnard e Good

1984: 7-9; ou v. nota 8).

Se adotei esta forma aqui, foi para tentar alcancar algumas das pro-
priedades formais inerentes a terminologia e ao parentesco, e verificar como
se encaixam no mesmo modelo de principios Kanamari do Djapa. Sabe-se que
em muitas sociedades existe uma mesma pretensio, mas que nio passa de uma

9  Entre os Pano a mesma ideia ¢ comum. Para os Sharanawa, Siskind propde o modelo
da troca entre pares de siblings de dois sexos como uma troca flexivel e simples. Erikson,
por sua vez, define a situacio como mais complicada, porque, entre outras razdes, as
categorias do parentesco prevéem um sistema global e geral de troca, nio obstante o
qual, de fato, a troca mais restrita seja possivel. Ja McCallum faz restricdes ao modelo de
Kensinger, nio em virtude de ser falso, mas por ser, ao seu ver, inadequado para dar conta
do processo de formacio de todas as variacdes da constituicio de comunidades possiveis.
Ela propde mais processo e menos estrutura (McCallum 1989: 87-93).

IMAGO MUNDI KANAMARI



ficcdo socialmente construida de endogamia. Nem no passado o modelo teria
condicoes de funcionar da maneira como esbocado no diagrama, e nada garan-
te, na auséncia total de informacdes externas que a corroborem, que a pratica se
conformasse a teoria. Por outro lado, a vigéncia da endogamia é consensual en-
tre os Kanamari e o valor permanece muito forte, mesmo atualmente, quando
se transpos para o nivel da aldeia. Junto com outros indicios j4 mencionados,
conclui-se pela possibilidade de sua realizacio no passado ‘original’.

Também nio sabemos como os membros de um Djapa se dirigiam as
pessoas de outro Djapa, com as quais, por suposto, nio mantinham relacoes
de parentesco. Por um lado, genericamente, haveria o reconhecimento de
uma noc¢io de “parente” quando se tratasse de um Djapa Kanamari. Mas,
por outro, a auséncia de lacos de parentesco efetivo, construido mediante a
contracio de aliancas, impediria consolidar mais do que esta nocio. Desse
modo, os outros Djapa nio teriam sido tanto cognatos, ou ‘afins reais pos-
sfveis’, quanto ‘afins virtuais’, prevalecendo o idioma de ‘afinidade’ como
a modalidade de expressio das relacdes sociopoliticas externas. Ou ainda,
como alternativa, utilizarse-ia o termo tawari, traduzido por “amigo”, que
talvez seja um dos termos ‘ternarios’ que nio apela diretamente a um aspec-
to de parentesco, embora sua aplicacio pareca se dirigir, principalmente,
sobre pessoas mais afastadas e, portanto, mais sujeitas a se sobreporem a ‘afi-
nizacio’ (cf. Viveiros de Castro 1990b; este termo merece aprofundamento
posterior). Atualmente, usa-se o termo “parceira/cunhada” para uma mu-
lher distante com quem nio se tenha parentesco estabelecido, e que se torna
namoravel desta forma. Para um homem, na mesma situacio, apela-se para
“cunhado” (dependendo da idade, pode ser “sogro”), e, consistentemen-
te, para amigos Kulina se utiliza o equivalente Madiha, “wabo” (v. Pollock

1985a: 32; os Kulina empregam o termo até para carits “bons”)™.

10 A andlise que se pretende aqui, vale lembrar, tem claros limites. Para os Deni, Arawa
do rio Xerud, reporta-se um sistema dravidiano que, inicialmente, pensavam ser bem con-
forme o modelo normal desta terminologia de parentesco. Porém, encontraram algumas
discrepancias e, posteriormente, revendo as anomalias, acabaram descobrindo que havia
uma sistematicidade nelas. Quando se tratava de parentes afastados, descendentes da quar-
ta linha agnatica (de FFF de Ego), haveria um skewing de geracdes completamente fora do
padrio dravidiano. Este caso ilustra o perigo de negligenciar pequenas divergéncias em
nome da ordem. No caso Kanamari, com varias dificuldades para levantar a genealogia ex-
austiva (tais como memoria genealdgica fraca, dispersio, multipla paternidade, fatores, alids
pouco diferente do caso Deni), ndio podemos descartar a existéncia de falhas desta natureza.
No caso especifico, até onde sabemos, ndo ha ocorréncia entre os Kanamari.

EDWIN REESINK



a atualidade

Nio encontramos, como ja asseveramos na comparacio com o caso
dos Kaxinawd, categorias mais englobantes dentro de um grupo local que
permitam a insercio na mesma categoria de um outro grupo local. Mas a
situacio endogimica postulada para o passado, obviamente, nio vigora mais
e, atualmente, todos, ou quase todos, tém parentes em outras aldeias (no
Jutai e Jurua). A troca de mulheres e outros fatores ensejados pela frente
regional criou lacos entre os diferentes grupos: teoricamente, primeiro lacos
de alianca (segundo os indios, pela passagem de igual nimero de mulheres
de um grupo para outro) e depois pela consanguinidade criada pelos filhos.
Desse modo, o idioma do parentesco consanguineo, que se apresenta como
principal meio de mapear, falar (das) e viver nas relacdes sociais, se estendeu
além do campo Djapa. Pessoas do alto Jutai, especialmente aqueles que vie-
ram do Jurud, tém vérios tipos de parentes em aldeias neste tltimo rio.

Por exemplo, o tuxaua de Carana possui “irmaos” (primos paralelos) e
Kurau trocou (quando passou um tempo 14) sua filha por uma filha/irma, de
modo a se casar de novo (contador de mito; v. Narratio Kanamari). Grande
parte da aldeia de Trés Unidos visitou o alto Jutai em 1988, geralmente se
hospedando com os seus parentes (como no caso dos dois exemplos), para
“ajudar a comer a roca grande” de um xama (Daura) e participar de festas
e rituais. Apesar da hospitalidade e das relacoes de parentesco, surgiram
vdrias tensdes entre os dois grupos. Os tuxauas exortaram as pessoas a evitar
problemas e recomendaram que, nio obstante a liberdade de namoro, nio
se casassem com gente da outra aldeia. No caso em foco, no fim do ano,
quando os visitantes haviam retornado a sua aldeia, trés mulheres tinham
aproveitado da oportunidade para fugir até esta, supostamente principal-
mente por iniciativa propria (uma havia sido devolvida por gente da outra
aldeia numa primeira tentativa). Esta situacio suscitou a ameaca de uma
escalada de tensdo, desembocando em violéncia, para conseguir a devolucio
das mulheres. Mas (segundo Jodo Maneldo; o colaborador em traducio, v.
Narratio Kanamari), o sentimento na aldeia de Trés Unidos teria sido o de
nio insistir na permanéncia delas, e de as entregar pacificamente.

E interessante observar que se situacoes semelhantes de permissio
de namoro tinham lugar nos tempos antigos, algo bastante curioso poderia
acontecer. Ou seja, namorar e ter relacdes sexuais com uma mulher nos

IMAGO MUNDI KANAMARI



primeiros meses de gravidez, como visto, pode implicar em construir uma
co-paternidade (embora, na maioria dos casos essa “ajuda” nio se expres-
se na utilizacio do termo de parentesco, limitando-se o namero de pater).
Assim, mediante o namoro, mesmo sem casamento, haveria a virtualidade
de uma coparticipacio de homens de fora na fabricacio de criancas de um
outro Djapa: o que nio é outra coisa sendo um laco de parentesco substan-
tivo trans-Djapa, através da qual, sem transgredir a injuncio da endogamia,
se realizaria a ‘afinidade virtual’ e se fundamentaria a nocao mais ampla de
parentesco mencionada que faz de todos “parentes”.

Fora da aldeia, entdo, quase todos mantém lacos de parentesco com
pessoas de outra(s) aldeia(s), e ao visitar e se fixar num outro local, por via
transitiva conseguem definir suas relacoes com todos os outros habitantes.
Ao chegar a uma aldeia, mesmo quando nio se sabe ainda se o recém-cheg-
ado tem parentes ali, por ser t3k3na este deve ser recebido com hospitalidade.
Em pouco tempo, os mais loquazes procurario saber do “iwihnim” (minha
parentela) do hospede e geralmente terminario por descobrir uma conexao
mediante algum parente em comum. Dentro da aldeia, de um modo geral, o
parentesco fornece o meio pelo qual os habitantes se relacionam entre si e,
normalmente, morar junto com parentes € a justificativa para a sua propria
constituicao.

Dessa forma, mesmo eventuais novos habitantes terminam por se in-
serir nesta rede: especialmente quando se casa, o novo membro do grupo
local emprega a terminologia de ‘afinidade’ e, por transitividade, até onde
sabemos, ha uma grande possibilidade de se inserir em toda a rede do grupo
local. Tal classificacdo ndo implica que, numa aldeia do porte de Queimado,
todo mundo saiba enquadrar rapidamente qualquer um outro, ou que estas
definicoes estejam inteiramente determinadas. Os mais ativos socialmente
conhecem melhor suas relacdes com os demais do que os menos destacados
que, no entanto, niao hesitam em defini-las quando se trata dos agentes so-
ciais principais.

No interior deste quadro, o nucleo de parentes mais préximos tam-
bém se mostrou bastante impermedvel as redefinicoes, mas no caso de paren-
tes afastados surge a possibilidade, comprovada, de redefinir a relacio e clas-
sificar de outro modo. Isto tanto vale na direcio de ‘consanguineo’ para
‘afim terminoldgico’, como no sentido inverso. Atualmente, muitas vezes

EDWIN REESINK



as pessoas dispdem de multiplas vias de conexdo com um parente afastado,
o que facilita a justificativa numa redefinicio. Obviamente, o fato, atribu-
ido a convulsao do contato, de que os casamentos deixaram de seguir a
risca a regra de se limitar ao parceiro prescrito, e que sio contraidos muitas
vezes com parentes de outras categorias, contribui enormemente para es-
tas sobreposicoes. Por exemplo, um homem casa com sua “tia” ou sua “so-
brinha” terminolégica afastada, mas se verifica que, na grande maioria dos
casos, os parceiros geracionalmente afastados na verdade se aproximam em
idade efetiva. Tal pratica continua sendo condenada por muitos e quem con-
traiu um casamento “errado”, as vezes o apresenta, preliminarmente, como
sendo um casamento correto entre as categorias apropriadas. Eles vigoram
especialmente quando os parceiros sdo de geracoes diferentes, mas mais ou
menos da mesma idade!’.

conclusao

Esta analise parcial e mais formal mereceria um aprofundamento que
nio cabe aqui e para o qual nem sempre ha dados suficientes (v. Reesink
1989). Por exemplo, a recente tese de construcio do grupo local a partir da
obrigacio de morar com parentes, em que o parentesco ¢ literalmente criado
pelo dom continuo de prover alimentacio por parte da geracio mais velha,
durante a infincia da geracio mais nova, elaborada para os Piro, d4 uma
énfase processual ao parentesco para o que nio dispomos de todos os meios
para comparacio, apesar de alguns indicios apontarem na mesma direcio
(Gow 1990). O que se visa estabelecer aqui, sio muito mais os principios
presentes na terminologia e no sistema atitudinal, que se relacionam com o
mapeamento das relacdes sociais dentro do grupo, estendendo-se para fora
dele, ja que o idioma relacional nos mitos sera o mesmo. Ao contrario dos
Piro, os Kanamari lamentam as mudancas ocorridas em detrimento do ideal
dos Djapa e seu processo de crescente “mistura”, perdendo as suas caracte-
risticas idealizadas. Para eles, ndo incide neste ponto o “progresso” que as

11 O resultado ¢ uma situacio bem semelhante aos Kulina. Trata-se de um rede de
multiplas relacdes bilaterais entre pequenas parentelas - muitas vezes grupos de siblings -
preferencialmente dentro da aldeia, constituindo aliancas repetidas e ganhando maior e
menor densidade no tempo (Viveiros de Castro, resumido em Gongalves 1991: 167-168).

IMAGO MUNDI KANAMARI



comunidades nativas do Urubamba enxergam na sua passagem de unidades
auto-contidas e conflituosas para comunidades de “sangue misto”.

Neste sentido, entre os Kanamari a reiteracio no discurso da rele-
vancia dos Djapa representa a continuidade da permanéncia do modelo Dja-
pa e confere a este um valor especial que se detecta na transposicio da nocio
da unidade para o grupo local (mesmo quando dividido em faccoes que te-
riam constituido grupos mais coesos anteriormente), e numa certa nostalgia
do passado, expresso por muitos indios. O Djapa se representa, num nivel
coletivo, como uma unidade que partilha uma substincia fundante de uma
consanguinidade posta em primeiro plano. A semelhanca interna contrasta
com os outros Kanamari externos que sdo parentes mas, simultaneamente,
sdo mais afastados e ja diferentes, utilizando-se vocativos de afinidade indi-
cativos de uma afinidade virtual que a historia contingencial tornou real.
Todo Djapa se visualizava como unidade relativamente coesa e endogamica,
0 que combina com seu caréter cogndtico e a auséncia de unifiliacio. Inter-
namente, a necessidade de casamento nio-incestuoso resolve-se com uma
terminologia dravidiana que prescreve o(a) parceiro(a) e constrdi a afinidade
possivel, a diferenca necessaria, no limite do cerne consanguineo individual:
o que faz com que a afinidade real seja uma expressdo, em primeira instan-
cia, da perspectiva individual, e também se encaixe na mesma preocupacio
endogimica, sendo que os afins reais aparecem como os primeiros parentes
semelhantes, suficientemente nio-semelhantes.

3. Xamanismo

introdugao

No contexto amazdnico, nio surpreende o fato de o fendmeno do
xamanismo se impor em funcio de sua importincia e saliéncia social. Em
diversas sociedades indigenas, e sob modalidades diferenciadas, o xamanis-
mo se apresenta como uma instituicio fundamental e fundante da socie-
dade, o que, por isso mesmo, as vezes obriga o antropologo a se dedicar a ela
(Chaumeil 1983: 8-9; para uma andlise Kanamari anterior e um pouco mais
ampla, veja Reesink 1991a). De um modo geral, no caso sob exame, mito,
ritual e xamanismo se interseccionam de modos intrincados e diretos, o que
também nio surpreende, pois, como veremos, a mitologia explica a origem

EDWIN REESINK



do mundo atual, mapeia o cosmo e fundamenta o lugar da sociedade e seu
funcionamento.

No capitulo anterior, dediquei atencdo a alguns principios subja-
centes as unidades Djapa, no que toca as nocoes de parentesco e casamento,
em que ficam patentes as preocupacoes com a partilha de substincia em rela-
cdo a consanguinidade e a afinidades real e virtual. O xamanismo concerne
a um vetor dindmico que intermedia o grupo, idealmente unido, e os ‘ou-
tros’, temidos por serem dessemelhantes afastados: semelhantes o suficiente
para deter o mesmo saber, dissimilares por nio partilharem de um circuito
comum de troca. Como na preocupacio endogimica do Djapa, desconfia-se
da diferenca. Os mitos sobre xamanismo elaborario estas interligacoes.

a ameaca xamanistica

A presenca do xamanismo no dia-dia é forte. O xama ocupa um lugar
estratégico na defesa do bem-estar da aldeia, perante os ataques xamanisticos
que sempre advém de fora do Djapa, e atualmente, em principio de fora
da aldeia. Em certos periodos intensifica-se enormemente o perigo exter-
no, e consequentemente, aumenta o trabalho de cura dos xamas. Em nos-
so primeiro ano de trabalho de campo houve uma intensa movimentacio
xamanistica. Tanto na aldeia de Carand, como na aldeia maior de Queima-
do, os animos se exaltaram constantemente. Como j4 insinuado, o grande
receio numa aldeia Kanamari deriva da acio dos xamas de aldeias Kanamari
desconhecidas (ou muito mal conhecidas), das quais se sabe a existéncia,
mas com as quais ndo se trava nenhum contato. A propria auséncia de con-
tato justificava, para os Kanamari, o sentimento de uma profunda descon-
fianca das intencdes dos xamas dessas aldeias.

Em alguns momentos, a comunidade se achava ameacada por “cabo-
clos machos” - indios de aldeias desconhecidas - que rodeavam a aldeia, de
tocaia, em busca de uma oportunidade para jogar “pedra”. As “pedras”; ca-
ruara no portugués regional da Amazonia (palavra de origem tupi), causam
efeitos fisiologicos poucas horas depois de penetrarem no corpo da vitima.
Os atentados costumam ocorrer mais frequentemente quando as pessoas
penetram no espaco ao redor da aldeia. Estas pedras, denominadas djohko,
entram nas pessoas, todas vulneraveis, e causam febre e dores no corpo,
como dor de cabeca. Se estes sintomas nio sio tratados a tempo, ou seja,

IMAGO MUNDI KANAMARI



se um xama competente nio as retira do corpo, o djohko pode provocar, em
pouco tempo, a morte da pessoa atingida. As vitimas as vezes percebem,
por exemplo em funcdo de ruidos estranhos, que algo esta acontecendo,
e, sem duvida, tornam-se mais suscetiveis a estas circunstincias em face do
clima reinante numa aldeia. Afirma-se, por outro lado, que a vitima nio
necessariamente sente alguma coisa diferente quando o djohko penetra na
sua pele, mas, em varios casos, pessoas regressaram 2 aldeia ja convencidas
do ataque e assustadas com o fato. Normalmente, estes casos serdo tratados
imediatamente.

Os casos de doencas que surgem com menos dramaticidade em geral
recebem tratamento no inicio da noite. Nestas ocasides, ruidos estranhos
podem continuar ao redor da aldeia, bem como barulho de paus e galhos
jogados do perimetro da floresta na direcao das casas. Se acontece este cerco,
pessoas revestidas de autoridade dentro do grupo local as vezes discursam
em voz alta, até mesmo deitadas na rede, proclamam sua inocéncia da prati-
ca de qualquer ato semelhante e afirmam que as pessoas da aldeia somente
se ocupam do seu trabalho diario, nunca organizando qualquer expedicio
para jogar djohko nos outros. Neste momento, a tensdo pode atingir o ponto
de os homens se armarem com espingardas para um eventual confronto
com aqueles que cercam a sua aldeia. Nunca, no entanto, assistimos a um
confronto direto das vitimas de djohko com os caboclos machos ameacadores
(sempre dados como homens).

Evidenciou-se, entretanto, claramente como o ‘quadro xamanistico’
age com grande impacto sobre a vida de uma comunidade, quando ela se
acha na situacio de ‘estado de sitio’. O perigo chega de fora, os outros, bem
afastados causam, paradoxalmente, um grande ataque a satde da populacio
da aldeia. Os “caboclos machos” sio “malvados” como ja verificamos para
os eximios xamas Kulina, outros mais distantes ainda, porque se aproximam
com ma4s intenc¢des. Todos estes chegam a ser letais, e ndo fora a presenca de
uma xama capacitado em todo grupo local (o normal), por consequéncia do
quadro descrito, um tal grupo correria o risco de se extinguir. Por esta razio,
o xama ocupa um lugar central no imaginario e na realidade cotidiana dos
Kanamari. Embora um xama mais velho se tenha queixado uma vez de que
as pessoas comecavam a esquecer este conhecimento, a pratica xamanistica
continua bem viva, o que faz sentido diante da sua importancia para a satide
fisica e mental da comunidade. Por exemplo, regularmente jovens manifes-

EDWIN REESINK



tam o desejo de aprender e alguns terminam a iniciacio com sucesso. Neste
sentido, esta instituicdo talvez seja a mais arraigada na cultura Kanamari,
porque vigora mesmo quando héa queixas, como no caso de acusacdes a al-
gumas aldeias no Jurua, de que estariam deixando de executar seus rituais
tradicionais e aderindo a festas cariti (como o forrd, que, de fato, é bem mais

movimentado).
préximo
gradiente > > » distante
diohko
troca positiva D

Diapa
W o] . [ e e

—>
T n¥o admitida
troca potencialmente positiva

WP = Wadio Faranim; WT = Wadio Tiknim; W = Wiri; N = Desconhecido

Figura 8. Modelo de relacdes entre Djapa que inclui o xamanismo.

De modo bastante sucinto, a figura anterior sumariza o que ja foi
discutido. Parte importante das relacdes exteriores de um Djapa passa pelas
‘relacdes xamanisticas’, quando os distantes desconhecidos, Djapa de lingua
e cultura muito semelhantes, sio acusados de virem as escondidas praticar
ataques xamanisticas. Tal situacio potencialmente culmina na desestabilizac-
ao da comunidade local, cujos membros fogem para procurar um lugar de
moradia mais tranquila A historia Kanamari estd repleta de deslocamentos
atribuidos a esta causa. Em 1984, as aldeias acusadas se localizavam muito
longe, no Pauini e no Xerua, por exemplo, e eram desconhecidas. Em 1988,
a Opan e outras entidades organizaram uma reuniio com os Kanamari do
Jutai, Jurud, Tarauaca e Xerud, e os primeiros atribuiram a este contato (com
negacoes mutuas de ataques) o fato de nido ter havido, naquele ano, “cabo-
clos machos” rondando a aldeia. Uma doenca registrada nesta época, na
aldeia, com a extracio de djohko, foi, assim, imputada aos incorrigiveis Ku-
lina. Parece, entio, que periodos menos e mais agitados podem se alternar.
Talvez, mas isso ndo ¢ mais que uma hipotese neste momento, os periodos
mais agitados tenham alguma relacio com outros fatos perturbadores para
o grupo local, na histéria recente: o Djapa original teria sido localizado e a

IMAGO MUNDI KANAMARI



movimentacio de grupos locais se relacionaria intimamente com a contin-
géncia historica do contato.

a iniciagdo

Nesta mesma época, alguns jovens pediram para ser iniciados e o seu
treinamento estava em pleno andamento. Numa das noites em que se reu-
niram no terreiro para aspirar po de tabaco e tentar introduzir pedras bem
pequenas nos seus proprios corpos, convidaram-me para participar e desde
ja me ofereceram aspirar rapé no nariz. Declinei neste primeiro momento,
porque era uma brincadeira bem ao espirito brincalhio Kanamari, que gosta
de se divertir e de brincar uns com os outros. Mas, de fato me confirmaram
que alguns carius se iniciaram, indicando um ou dois como habitantes de
Eirunepé. Quando demonstrei vontade de aprender, o xama que tomava a
frente da iniciacdo, embora o fizesse sempre com o apoio de outros, aceitou
sem hesitar. A noite me chamou e sentamos na beira da casa, enquanto ele
mandou buscar o saco de pano no qual guardava os djohko, quando nio em
seu proprio corpo. Ele explicou que os djohko necessitam sempre de rapé
(obadim) para permanecer junto ao xami, e mandou que eu colocasse um
pouco na boca. Alids, muitos tém o costume de fazer isto diariamente, ji
que da Animo e impede sentir fome!'2, Em pouco tempo, ele tirou umas dez
pedras de si mesmo (da barriga, como é normal, de uma dobra logo embaixo
das costelas), e introduziu-as na minha.

Colocar um numero relativamente grande de pedras na barriga do
aprendiz constitui o comeco da iniciacio, como verifiquei por ocasido dos
outros aprendizes mencionados. Parte desta etapa, pelo menos nisto os dois
eventos também coincidiram, ¢ uma fala do xama iniciador para os inician-
tes. No meu caso, ele conversou sobre o mundo dos brancos, mas logo pas-
sou a dar instrucdes e contou uma historia resumida do mundo. Brincou
acerca da interdicdo de relacdes sexuais enquanto durar o processo de apren-
dizagem: no instante em que o pénis entrar na vagina, as pedras sairdo do

12 No livro totalmente dedicado ao tabaco e suas funcdes, Wilbert (1987: 19) reporta
que, em pequenas doses, o tabaco causa efeitos contra a fome e sede e funciona como estim-
ulante e analgésico. Veja adiante o seu efeito alucinogeno.

EDWIN REESINK



corpo e retornardo para o “dono” que as introduziu. Somente ao final do
processo, 0 novo xama pode tentar ter relacoes de novo, com cuidado, para
averiguar se ji é capaz de manter as pedras sob seu dominio. Ele indicou
algumas das propriedades dos diferentes e principais djohko. O djohko mawin,
preguica é capaz de andar n’4dgua do rio e ir até a cabeceira. O pi3da, a onca
(variante pida) também anda longe, até o Juru4, e volta rapidamente. Todos
os djohko se chamam com nomes de animais, e de uma entidade (Kohana,
v. adiante), indicativo que de sua forma em pedra se transformam nestes
mesmos animais e seres.

O xami comanda os djohko e manda estes, particularmente depois
de “virar” animal, para executar as tarefas que lhe aprouver. Ele ainda lem-
brou que sem xama ndo ha cura como, por exemplo, quando alguém tem
um pi3da, a sua barriga doi muito e a pessoa nio consegue comer nada. Ou
seja, os ataques sio corporais e até canibalisticos. Por fim, ele embarcou
numa histéria do mundo que comecou pelo inicio dos tempos e terminou
com um evento do inicio deste século. Esta narrativa, por causa de sua
clara linha cronologica e sequéncia imposta pelo proprio narrador, mos-
tra uma importante concepcio de sequencialidade que fez com que fosse
reproduzida por inteiro na colecio de mitos (v. Narratio Kanamari). Nela,
a divindade Tamakori aparece como a fonte original do xamanismo, além
do que surgem outros temas considerados importantes na vida cotidiana.
O xamanismo se ancora, como veremos nos mitos, neste tempo de trans-
formacdo que construiu o cosmo. Neste sentido, justifica-se po-lo sob a
égide de Tamakori, ao tempo em que se antecipa que o “Deus” Kanamari
nio compactua com canibalismo e condena aqueles que infringem certos
valores da convivéncia social.

O tabaco, especialmente na sua forma de rapé, é essencial ao exercicio
do xami, ao ponto em que alguém que quis mostrar o poder de um bom
praticante, mencionou que este mandara uma pedra para Eirunepé, para
voltar com o tabaco que estava fazendo falta no alto Jutai (onde facilmente
bens externos estio em falta e nio se produz tabaco por conta propria). Para
transformar o djohko, é necessario também rapé, e para receber um djohko ou
para tirar pedras do corpo de um paciente, o xama sempre usara ele mesmo
o rapé. Este provavelmente atinge efeitos poderosos, e, conforme documen-
tado para certos casos, quando tomado em quantidade os resultados nio
devem ser subestimados (Wilbert 1987: 17). Quando isso acontece, os Kana-

IMAGO MUNDI KANAMARI



mari as vezes misturam ao rapé o po de casca de arvores (nio identificadas,
ou ainda rapé de folhas de malva), com o intuito declarado de aumentar o
efeito. Assim, o xama pode alojar no seu corpo uma pedra que ele acaba
de transformar de sua forma movel, e dialogar com este mesmo djohko. O
estado de transe induzido ¢ traduzido pelos indios como “bebo”, e um infor-
mante comparou sua acio aquela do rami, cujo efeito, com certeza, implica
numa visualizacio muito forte e nitida. Pelas circunstincias do trabalho de
campo, ndo passei para as outras fases da iniciacio e nao posso me reportar,
além deste ponto, a nenhuma experiéncia pessoal.

Os “caboclos machos” sempre estio prontos a aparecer, € mesmo em
épocas de tranquilidade sempre havera doencas e a ameaca de morte é per-
manente. Os chamados bauhi, com a particula hi que confere uma conotacio
de giro, sempre podem voltar a circular em volta da aldeia e dar trabalho
aos xamas locais, os bau, para curar as doencas advindas de fora. Ha, entio,
grande interesse pessoal e publico na presenca de suficiente numero destes
especialistas. A época, quatro jovens iniciaram a aprendizagem, mas o pro-
cesso ¢ demorado e exige dedicacio. Quando o xama iniciador comecou a
iniciacdo de trés destes, ele aproveitou para enumerar uma série de restricoes
alimentares, entre as quais figuravam itens de grande desejabilidade para os
jovens, além da abstinéncia sexual, nada facil para um povo que tem esta
drea como uma de suas preocupacdes diarias mais destacadas®. Na primeira
noite, num evento publico, o xami incorporou a pedra da onca, balancou
seu corpo de um pé em outro, enquanto emitia o som de “hihihi”, evocando
o barulho de um jaguar, tentando impressionar e dar estimulo aos aprendi-
zes. Ele ainda vomitou a pedra, para em seguida esfregi-la nas mios e mostra
-la aos iniciantes. Seu estimulo e do publico em geral, até onde me foi dado
a perceber, nio foram suficientes, e varios desistiram. Outros tentaram e
também ndo conseguiram terminar o processo, ou por falta de perseveranca
em funcido das privacdes, ou por falta de habilidade.

13 Os xamis divergiram sobre as injuncdes e a quantidade destas. Um, as vezes, che-
gou a proibir 0 que o outro permitira. No meu caso, as limitacdes alimentares eram
bem menores do que para os aprendizes em vias de iniciacio. Nio foi possivel, ainda,
averiguar a presenca de sistematicidade simbolica nas injuncdes. Algumas parecem se
relacionar com a pele - tal como a proibiciao de peixes de couro para a aquisicio de uma
pele permeavel - e outras, mais genericamente, com o sexo feminino.

EDWIN REESINK



Que fique claro o carater voluntirio da iniciacio: quem quiser apren-
der, porque acha bonito, importante ou até vantajoso para si, pode simples-
mente tentar, e nio h4, até onde sei, necessidade de alguma doenca ou outro
sinal indicativo de obrigacio de aprendizagem'*. Como ja dito, outros xamas
se envolvem no processo e até pessoas nio xamas podem ajudar, nas ocasides
em que os aprendizes recebem rapé nas narinas. Estes tracos conferem caré-
ter publico ao processo e as pessoas acompanham a trajetoria dos iniciantes
enquanto estes, aos poucos, vio dominando a técnica de guardar pedras
cada vez maiores, no seu corpo. A aspiracio do rapé estimula o vomito e os
xamis acompanhantes procuram as pedrinhas que tentavam introduzir. No
fim, os aprendizes sabem introduzir e retirar do seu corpo djohko a vontade.
Segundo um xami de reconhecida competéncia (Kurau), neste momento
eles entram no mato para se defrontar com um djohko em forma de animal
e de gente, a pedra kohana (embora ele nio tenha confirmado isto; ele tam-
bém mencionou, muito rapidamente, que o xama “vira onc¢a”, algo que nio
consegui confirmar com outros xamas). O aprendiz tira um pau cheiroso
para ver os djohko e um mestre manda um djohko grande ao seu encontro.
Enfrentando sozinho as “pedras viradas” ou pedras grandes (aparentemente
mandadas pelo ar, pois, em certas circunstancias os djohko voam), o iniciante
comprova seu dominio definitivo.

a cura

Tudo que ¢ dor, ferida e a grande maioria das doencas - salvo algumas
bem reconhecidas como “dos carit” - pode ter uma explicacio através da
localizacdo de djohko no corpo. O xama toma rapé e verifica, com as méos, o
lugar afetado, sentindo o corpo do paciente. Em poucos casos, os menos gra-
ves, basta ele retirar as pedras de um modo semelhante aquele utilizado para
si proprio (pegando uma dobra de carne da barriga, flexionando-a com rapi-
dez, para que saia a pedra). Geralmente, o djohko, via de regra mais de um, se
alojou mais no fundo, fora de alcance, o que induz a necessidade de sugar o

14 Os aprendizes retribuem a aprendizagem. Entretanto, tenho a impressio de que
isto é relativamente limitado, implicando, por exemplo, em ajuda de tabaco e em algum
trabalho em que porventura o xama precise auxilio. Também, até onde sei, os pacientes
nio recompensam os curadores com presentes, pelo menos de importincia maior.

IMAGO MUNDI KANAMARI



local para que este possa sair. O xama vai para o lado, normalmente da casa
porque os doentes costumam se recolher a rede, fica de cocoras, vomita forte
(mas a seco), toma a pedra nas mios e a esfrega. As vezes, ele emite um “tsek
tsek” quando esfrega, levanta e olha a pedra e a guarda na sua barriga. Em
casos mais graves, o tratamento precisara ser repetido, podendo estender-se
bastante, e incluird também a participacio de varios (até quase todos) dos
xamas presentes. Diga-se de passagem, que hoje em dia isto significa ajuda
mutua entre visitantes e residentes da aldeia. Acrescente-se que a predomi-
nancia do complexo do djohko nao impede apelar 4 medicina ocidental. Pelo
contrario, ha até exagero em conseguir acesso a remédios e médicos, mas
tal fato nao afeta a validade do xamanismo. Existem casos melhor tratados
pelas duas tradicoes, mas permanecem os casos unicamente tratdveis por um
xami, cuja acido continua indispensavel.

os djohko

O tratamento de um caso pode aumentar o estoque de pedras de um
xama. Os djohko, na verdade, nio parecem facilmente encontraveis, inclusive
devido a quase auséncia de material litico na regido. E possivel que se encon-
tre algum numa viagem ou no mato, mas isto nio parece muito comum. Ou-
tra forma de aquisicio relaciona-se com o fato de que muitas, talvez todas,
as chamadas “pedras” nido sio do material que a sua traducio faz supor. Os
djohko que os xamis nos mostraram pareciam de outra origem, supostamen-
te a resina de drvores, tendo uma coloracio amarelada como dmbar. Existe,
realmente, uma arvore especial, o djohkomam, a “arvore de djohko”, em que
os djohko se encontram colados a madeira. Nesta arvore todo tipo de djohko
esta presente, cai e “vira” (assume) sua forma de ser animal, ou outro ser.
Ai ha onca, tatu canastra, macaco preto (aranha), macaco cairara (prego),
veado preto, e outros, aparentemente quase todos os tipos estio presentes.
Os animais que se transformam ai mantém limpa a drea em torno da drvore
alta, como se fosse um terreiro.

Desta maneira, conclui-se que nio se trata de um estoque fixo e fecha-
do mas que ha um potencial de crescimento na quantidade de djohko em
circulacdo. Talvez isto ndo valha para todos os tipos de pedras. Num mito
de um xama que visita o céu, ele utiliza para sua subida um djohko grande, o
tohnim, uma garca grande, que se reputa perdida para os xamas atuais. Um

EDWIN REESINK



informante fez uma excecido também para a pedra adjaba - que alude ao ja
mencionado monstro parecido com gente - que seria remanescente dos tem-
pos miticos, quando Tamakori andava na terra. Além disto, ja referi ao fato
que os djohko somente permanecem junto ao xama se este conseguir supri-los
constantemente de tabaco, o que nem sempre é ficil para o “dono”. Isto, e
o fato de que alguns podem deixar de praticar o xamanismo, provavelmente
faz aumentar a circulacio. Mais ainda, tenho referéncias ao fato de que os
djohko saem voando apos a morte de um xama, retirando-se do seu corpo
(com o barulho “tum”), no inicio da noite, o que possibilita o fluxo dos
djohko entre os xamas, ao permitir sua captura posterior por outrem.

Por fim, o xama ¢ capaz de produzir as pedras que pretenda possuir.
Ou seja, afirma-se que ele seria capaz de usar uma parte do corpo de um
animal (nos exemplos dados, geralmente o olho) e mistura-la ao djohko para
que adquira as caracteristicas daquele animal. Nao dispomos, entretanto,
de informacdes acerca da frequéncia deste processo. Um procedimento, no
minimo semelhante ao anterior (ndo estd totalmente claro como se adiciona
o 6rgio ao djohko), consiste em derreter a pedra para adicionar veneno, ga-
nhando o djohko grande periculosidade. Nao é surpreendente que esta infor-
macio tenha sido precedida da acusacio de que sdo os outros que agem des-
ta maneira. Vale reparar que assim se mistura o veneno do mato com djohko,
mesmo que permanecam categorias distintas. Ou seja, existem acusacoes de
envenenamento com material do mato, mas sio bem menos salientes do que
os de djohko e veiculadas a boca pequena. Tal fato faz sentido, porque, afinal,
para os djohko normalmente a culpa recai sobre desconhecidos afastados,
enquanto para administrar veneno ¢é preciso conhecimento e partilha de
comida e caicuma. Veneno, entdo, vai de encontro ao modelo do perigo lon-
ginquo, introduzindo um fosso perigoso na noc¢do de que a troca entre Dja-
pa possa eliminar o perigo externo. Observe-se que essa modalidade também
implica num ataque corporal, por manipulacio de substincias introduzidas
sub-repticiamente por um agente externo. Nio é surpreendente, pois, que se
acuse os Kulina de serem mestres em venenos do mato.

Existe um elenco consideravel de tipos de djohko e, pelas colecoes
de dois dos mais respeitados xamas, é possivel chegar a um numero signi-
ficativo, embora de um ou poucos exemplares de cada tipo. J4 mencionei o
djohko-onca, que é capaz de comer as outras pedras quando guardadas juntas
e sem que se providencie bastante “comida” para ela. Uma lista que nao

IMAGO MUNDI KANAMARI



creio exaustiva, inclui, além do mawin (preguica que anda embaixo d’dgua) e
o adjaba (que pode andar a noite na frente do seu dono para alerti-lo sobre
a presenca de cobras): o hudja, macaco preto, o Unico que, tomando rapé na
“venta”, torna-se gente e anda ereto; mapiri, cobra grande (como o sucuri),
que vira cobra na dgua; wadjo paranim, o macaco cairara (prego) que é bom
para a missdo de espiar; wadjo tiknim, o macaco cairara da variante preta na
classificacio Kanamari; kohana, pedras que viram gente de pequeno tama-
nho, identificadas com as almas; bitsi, a lagarta que come a carne de gente
em feridas abertas, mas que ¢ menos perigosa do que outros djohko; manaron
bitsi, a larva da mosca que é associada aos cadaveres de animais mortos; kawa-
hiri, provavelmente o felino maracaja; mok, a anta; ihtakirakom, a lontrinha;
maham, um djohko que nio ¢ um ser, e que estimula as pessoas a ganharem
peso (segundo o ideal estético Kanamari), e que o xama coloca nas mulheres
para evitar a concepcio de filhos (ou seja, um anticoncepcional); ainda ha
djohko chamados simplesmente por este nome.

Este leque por si s6 ja demonstra a importincia dos djohko no mundo
Kanamari. Quase sempre se alega que a causa da morte de algum parente te-
nha sido “djohko”, quando os xamis nio conseguiram extrair todas as pedras.
Seria interessante tentar verificar se certas doencas se relacionam com deter-
minados tipos de djohko, ja que certas pedras tém efeitos distintos. Porém,
de um modo geral, até¢ onde sei no momento, os efeitos parecem nio diferir
significativamente. Alguns dos djohko, na sua forma animal, carregam outras
pedras com a missdo de jogi-las - usando-se badoque ou até pedaco de pau -,
para que atinjam as vitimas. Entre outros possiveis, menciona-se como djohko
que exercem esta funcio, os pidda, kohana, hudja e wadjo paranim.

Vale ressaltar que o djohko em forma animal ¢ efetivamente um animal
da espécie que o denomina. Uma onca-djohko serd um jaguar de verdade
e perfeitamente capaz de matar nesta capacidade, se seu dono assim o or-
denar. Por outro lado, a onca pode ser morta também, mas, enquanto o
corpo permanecers, algo como uma esséncia, chamada de diwahkom (cora-
¢io), saird do caddver (com o mesmo barulho caracteristico), e voara de volta
para seu dono (e continuara operacional como pedra). As pessoas somente
citaram este exemplo, mas provavelmente o mesmo acontece com 0s OUtros
djohko. O perigo da onca, portanto, estd no minimo duplamente presente,
ameacando matar tanto na forma animal, quanto pela possibilidade de jogar
outro djohko.

EDWIN REESINK



O jaguar ocupa um lugar destacado no imaginario Kanamari. Ele ¢
o “dono” dos animais no mato, chefe dos chefes de conjuntos menores, e
existe um equivalente dono de animais onca para o dominio das 4guas que
¢ uma onca-djohko (pisda aheyotam). Os animais sio “a gente” dele, dos quais
cuida e nos quais manda, com a implicacio clara de que sua lideranca se
justifica em funcdo de sua forca maior. Entretanto, isto nio significa que
¢ preciso se dirigir ao jaguar para a liberacio da caca, para isto se apela
diretamente a divindade Tamakori. A atuacio do xama parece se restringir
ao campo da doenca e bem-estar do corpo, com suas dimensdes étnica,
politica e mitologica, e nio parece incluir “tomar de conta” de animais. A
sua ligacio com o jaguar, no entanto, ¢ intima. Primeiro o djohko pi3da se
destaca por si, a0 ponto que o xami o considera como filho, usando o ter-
mo apropriado. Alias, pela transitividade, de certa forma isto faria com que
o mesmo jaguar fosse parente de todos, e comé-lo, desta perspectiva, seria
canibalismo®. Ha alguma informacio, a ser confirmada, de que o préprio
xama se transforma em onca, quando muitos djohko se espalham pelo seu
corpo. Por outro lado, ndo houve mencio a exemplos concretos, nem de
transformacio em outros animais.

conclusao

A mera possibilidade do xama se transformar em jaguar ilustra o fato
de que a dimensio do xamanismo representa aquele dominio que guarda
continuidade com épocas de transformacoes mitoldgicas, que deram a forma
atual a0 mundo. Mesmo que seja somente com a transformabilidade dos
djohko, 0 xami domina uma dimensdo em que as transformacdes continuam
possiveis, o que o habilita a ser o mediador por exceléncia com o exterior,
ultrapassando, em sua atuacdo, o que concerne a saude, para se vincular ao
bem-estar mais geral da comunidade. Nos limites da sociabilidade se situ-

15 Outros animais também se encaixam na rejeicio pelo mau cheiro (por exemplo, o
tamandua), o que fornece peso a justificativa de nio comer o jaguar (para caca, pesca e
animais comestiveis ou nio, veja Carvalho e Reesink 1993). Por outro lado, o jaguar se
destaca na categoria de djohko porque outros animais, nio obstante existam neste modo,
podem ser mortos e comidos. Outros motivos para nio comer incluem a permanéncia
de alguma caracteristica humanizante do tempo mitoldgico, ou uma gratidio advinda
deste tempo.

IMAGO MUNDI KANAMARI



am os humanos que, gratuitamente, segundo as vitimas, lancam ataques de
djohko que atingem o estado corporal das pessoas, e que corroem o corpo por
dentro. Nio ¢é por acaso que o predador maior do mato, matador potencial
dos humanos e seu concorrente direto, seja simultaneamente o dono dos
animais e o djohko de mais destaque (mesmo que nio interfira na obtencio
de caca, pede-se diretamente, sem intermedidrio, a boa caca a Tamakori).

Sem relacio social investida de sociabilidade somente resta uma rela-
cao predatoria de potencial canibalismo e que causa as mudancas corporais
das substincias internas e, eventualmente, a morte. Associado a transfor-
macio também corporal dos djohko (da pedra em ser e viceversa, guarda-
das muitas vezes no corpo do xama), percebe-se que 0 xamanismo preserva,
na dimensio substantiva, o dinamismo do desenrolar histérico. Doenca e
morte se associam a temporalidade e, sem duvida, a irrupcio dos brancos
desencadeou uma série de deslocamentos, para os quais a principal razio ale-
gada para a mudanca forcada de moradia é “djohko empatar nés”. Os brancos
niao dominam o xamanismo, mas causaram, pela repercussio inviabilizadora
do contato, as condicoes que desestabilizaram o modelo dos Djapa, e esta
mudanca associa-se 2 mistura das suas substincias e aos ataques corporais
que forcam ao abandono das malocas, das relacdes consanguineos e da sua
localizacdo no lugar de origem. De modo diferente ao que teve lugar com os
Piro, aqui também a histéria ¢ uma historia de corporalidade.

4. Género, Divisao sexual de Trabalho e Ritual

introducdo

No capitulo anterior, caracterizou-se o xami como um mediador numa
dimensao tanto corporal, individual, quanto social, nas relacdes exteriores
entre os Djapa e, agora, entre as aldeias. Embora nio tenhamos encontrado
nenhuma injuncio particularmente expressiva, contrdria a participacio de
mulheres no xamanismo, todos os que conhecemos sio homens e temos
somente uma referéncia a uma mulher que exerceu o oficio, mas que nio
alcancou nenhum grau maior de aperfeicoamento na arte. Talvez devido ao
fato de ter importante componente politico, 0 xamanismo seja mais procu-
rado pelos homens e adequado a estes. Ou seja, em termos gerais, o homem
circula mais pelas casas da aldeia e mantém relacoes mais profundas com a

EDWIN REESINK



natureza circundante, enquanto a mulher se limita mais a sua propria casa
e, quando casada, a sua propria fogueira, mesmo que também circulem (so-
bretudo entre as de suas parentes femininas, até que precisem cozinhar na
sua propria casa). O xama atua nesse espaco exterior dos homens, mesmo
que nio aja diretamente sobre os donos da caca, nem intervenha junto a
Tamakori para a liberacdo da caca e pesca, tarefa por exceléncia masculina.

Dentro de um Djapa, a distincio mais saliente ¢, provavelmente, a
diferenca entre os géneros. Nos capitulos anteriores, vimos que se enfatiza
o Djapa como mais ou menos uniforme e coeso, enquanto uma unidade de
parentes consanguineos em oposicio a outras unidades do mesmo nivel.
Também internamente, a construcio da afinidade verifica-se nas geracoes
adjacentes centrais, marcadamente expressio da preocupacio endogimica,
e que confere a afinidade um carater social mais individual e familiar. Evi-
dentemente, o imperativo da reproducio sexuada impde uma modalidade
de relacio entre os sexos e a transforma em relacio de género. Neste caso, a
importincia do género ja foi assinalada no exame da terminologia e a pres-
cricio do casamento, porque este se edifica na diferenca fundamental entre
o irmio e a irmi (ou pessoas de sexos opostos em posicio andloga), crossing
over imbuido de tanta significacio que podem se tornar sogros dos seus res-
pectivos filhos. Os géneros e a divisio sexual de trabalho representam, pois,
a maior diferenciacio interna, tanto assim que a mesma distincio alicerca a
divisdo principal operativa e operada em todos os rituais. Este capitulo co-
mecard pelo género e passard ao ritual, face 4 importincia do primeiro para
compreensio do segundo.

a divisdo sexual de trabalho

A diferenca entre os géneros, entio, ¢ considerada importante e surge
regularmente na vida social. Como visto, ela é uma construcio sociocultural.
Por exemplo, um bando de homens viajando dividira informalmente as tare-
fas de preparar a sua comida, ndo lhes faltando competéncia para cozinhar,
mas basta a presenca de uma mulher e a ela caberd este trabalho. Nesta
divisio, os homens enfatizam que eles se encarregam dos trabalhos mais
pesados, devendo até trabalhar para formar o feto com multiplas relacoes
sexuais. Até onde sei, as mulheres aceitam este ponto de vista, o que nio ¢
tanto de estranhar, ja que homens gastam suas energias, normalmente, na

IMAGO MUNDI KANAMARI



caca, pesca, construcio de casa (a mulher ajuda a tecer a palha do teto), em
remar, derrubar o mato para a roca, brocar a roca, fazer a coivara e plantar
a maniva da macaxeira. As mulheres cabe ajudar na coivara e na preparacio
do terreno para o plantio, plantar elas mesmas outras plantas da roca (como
tipos de batata, ananas, mamao, banana, a cana ficando a cargo dos ho-
mens), limpar a roca, tirar a macaxeira da terra e transporti-la para a aldeia
(a sua mais pesada carga, embora os homens as vezes ajudem) e, por fim,
preparar todas as frutas, plantas, carne e peixe para o consumo.

O homem considera a roca como sua, pelo seu plantio da macaxeira,
staplefood principal, mas a mulher se considera coproprietaria e dona das ou-
tras plantas, sobre as quais o homem nio deve dispor sem seu consentimen-
to. No verio, a estacio seca, com o descobrimento das praias no rio, aprovei-
ta-se 0 espaco para cultigenos de rdpido amadurecimento, tais com milho, e
até abobora pelo chio, por entre as casas (numa aldeia sujeita a inundacio,
nos periodos de daguas mais altas). Tal aproveitamento ¢ secundario na pro-
visio de alimentacio, e também a divisio de trabalho ¢ menos rigida do
que na verdadeira roca. Em todos os casos, o trabalho gera o direito sobre a
colheita mas, normalmente, ¢ dificil que se recuse o acesso a roca para quem
pede licenca ao dono (particularmente para macaxeira). Em época de festa e
ritual, o dono de uma grande plantacio pode convidar as mulheres a colher
macaxeira na sua roca. Por outro lado, o epitome da acio masculina ¢ a caca,
cujo equivalente feminino ¢é o kuya, a caicuma de macaxeira laboriosamente
produzido durante boa parte do dia por algumas das mulheres na aldeia.

A divisio sexual de trabalho exibe, portanto, um carater fundamental
de complementaridade que confere um componente econdmico importante
ao casamento. Pelo elenco das atividades, evidencia-se a razio que escuda
os homens na afirmacio do seu valor, quando eles executam, de fato, as
tarefas mais pesadas. Como a base alimentar socialmente estimada concerne
a macaxeira acompanhada de carne e um complemento de kuya, o trabalho
mais pesado das mulheres se resume a tirar e carregar a macaxeira, ja que as
outras tarefas podem ser trabalhosas ou dispendiosas em tempo, mas nio
exigem tanta energia. Fiar algodao e tecer os fios para vestimenta e confeccio
de vestes e redes, cabia antigamente as mulheres mas, com a chegada dos
bens industrializados, elas teriam se recusado a continuar este processo de-
morado, de “muito trabalho”, aumentando as exigéncias sobre os maridos.
Também, nio se planta a mandioca brava e, com a recente instalacio de
uma casinha de farinha (com o uso da macaxeira), foram os homens que se

EDWIN REESINK



encarregaram das tarefas mais pesadas do processo, enquanto que homens e
mulheres trabalharam em conjunto e dividiram as tarefas (p.ex., eles movi-
mentaram a roda grande)'.

o0 casamento

Os Kanamari comentam que antigamente as pessoas de autoridade,
como o tuxaua, os pais de criancas e o xama detinham um poder mais efe-
tivo junto aqueles sobre os quais se impunham. No caso de transgressio de
alguma injuncio, foi dito que o tuxaua poderia mandar espancar ou, se se
mostrasse irrecuperavel, até exilar ou matar o delinquente O exemplo dado
para os pais foi o declinio do casamento arranjado desde o nascimento do
casal de prometidos, combinacio feita pelos dois pares de pais. O caso de
uma mulher com personalidade forte que, publicamente, admoestou o ma-
rido, um xama forte e tuxaua, por algo que ele dera sem seu consentimento,
mas do qual ela se considerava dona (espécie de batatas da roca), foi citado
como exemplo de que antigamente se lidava com mais cuidado com um
xamai de qualidade. Ao mesmo tempo, o caso mostra a altivez das mulheres.
Naturalmente nido temos condicdes para avaliar a procedéncia destas afirma-
coes, que, afinal, podem ser indicios de uma nostalgia de tempos melhores,
particularmente de alguns aspectos do tempo pré-contato.

Embora seja possivel que a valorizacdo maior do homem se expressasse
numa certa predominincia efetiva, esta deve ter sido relativa, j4 que nio
parece que as mulheres fossem inteiramente desprovidas de forca propria.
Atualmente, de modo geral as mulheres mantém uma posicio de relativa
forca e influem bastante na vida social, politica e econdmica da aldeia. A sua
pressdo e opinido nio sdo ignoradas facilmente e os homens nio deixam de
levé-las em conta. Por exemplo, sem a cooperacio feminina qualquer festa ou
ritual se torna inviavel. Num nivel mais individual, claramente influenciado
também pelas personalidades particulares, a expressio “troca de mulheres”
induziria a pensar numa total disposicio da filha ou irma, pelo pai e (menos

16 Haaproveitamento também de alguns outros espacos. No verio, alguns plantam mil-
ho nas praias e até pode-se encher de jerimum o espaco entre as casas. Para um tratamento
um pouco mais amplo de certas atividades econdmicas, veja Carvalho e Reesink (1993).

IMAGO MUNDI KANAMARI



talvez) pelo irmio. Dependendo do contexto, a autonomia da mulher em
questdo cresce ou diminui mas, em termos gerais, parece certo que ela opine
e exerca alguma influéncia sobre seu destino. Também, o marido se torna
devedor do seu sogro (e, menos, do seu cunhado) e se ele nio cumpre as
suas obrigacdes, numa medida considerada suficiente, os seus afins apoiam
a esposa para corrigir seu comportamento, ao ponto em que podem apoid-la
na evitacdo de ter filhos ou abandonar o marido. Em suma, embora, segun-
do os homens, a autoridade final se atribua a eles (consanguineos proximos
e marido), as mulheres exercem um papel ativo, tanto no nivel individual,
como mais coletivamente, parecendo que, em ultima instincia, nio se de-
cide sobre seus destinos sem obter, minimamente, o seu consentimento.
Sempre ha negociacio entre as partes.

Depreende-se, do discutido, que a relacio entre homem(s) e mulher-
(es) esta repleta de um potencial de interesses contririos, uma certa tensio,
mais ou menos latente, entre a valorizacio masculina, teoricamente aceita
pelas mulheres, e os limites do seu exercicio efetivo como autoridade, quan-
do se negocia um ponto localizado entre a concordancia e a discordancia das
vontades femininas. Tais tensdes emergem em momentos diferentes e em
instancias variadas. Nunca ¢ demais lembrar, o exemplo crucial do casamen-
to, em que os homens externam, as vezes, uma certa insatisfacio com esta
instituicio, apesar de ela ensejar o status de pai de familia e filhos (geral-
mente desejados pelos dois géneros), porque a esposa os obriga a dispensar
esforcos consideraveis para gratificar os seus desejos (p.ex. roupa ou pane-
las). Ndo ¢ por acaso que, em termos gerais, as meninas entram mais cedo
no casamento do que os meninos. A afirmacio dos homens de que uma
mulher se casa mas um homem nio, reflete uma maior relutincia do ultimo
e a tentativa de controlar, em grau maior, o destino da primeira.

De certo modo, a vida de uma mulher madura sem marido complica
as atividades dos seus parentes masculinos mais proximos, que precisam aju-
dar decisivamente para assegurar sua subsisténcia, por lhe faltar a possibili-
dade de exercer certas atividades fundamentais. Para vitivas e mulheres em
termos gerais, portanto, a pressio para contrair um casamento serd maior.
As poucas mulheres acima de vinte anos que permanecem solteiras sofrem
de defeitos mentais. Nao havia homens solteiros nas aldeias do alto Jutai, ex-
ceto uns poucos mais jovens (por volta de vinte anos), na faixa entre mais de
vinte até uns quarenta anos (o tnico descasado casou, por sua vontade mas
também sob conselho do pai, com uma vitva, tanto por sua vontade quan-

EDWIN REESINK



to pressionada pelos seus “irmios”, primos paralelos). Por outro lado, para
homens mais velhos ¢ mais facil se associar a um ou mais pares constituidos,
outro indicio de sua maior desenvoltura de circulacio fora do lar. Alguns
homens enviuvados se associavam especialmente aos seus filhos(as) casados
(em outro caso um “sobrinho”, consanguineo mais préximo) e, embora nem
sempre satisfeitos com este arranjo, alguns preferiram permanecer descasa-
dos e somente um buscava se casar de novo.

o adjaba

Existe uma pratica que exprime as tensdes possiveis entre homens e
mulheres que, infelizmente, somente tivemos oportunidade de perceber
numa das suas modalidades na aldeia. Chama-se “adjaba”, o mesmo termo
que se utiliza para denominar o que Lévi-Strauss chamaria de um “ogro”,
parecido com gente mas um ser nio-humano. As mulheres, hwa adjaba (lit.
avo adjaba), instigam algum homem, paiko adjaba (lit. avd adjaba), a cacar ou
pescar porque atribuem a este um desempenho sofrivel. Ela pode cantar um
canto apropriado ou usar até um truque, combinado de antemio com uma
amiga, para surpreender o homem e dar a este uma caicuma ruim, obrigan-
do-o a beber muito desta kuya imprestavel. Ela o acusa de ser preguicoso e
de ndo trazer caca, merecendo somente o kuya inferior. Mas ele, se consegue
matar uma caca boa, pode se vingar, devolver a acusacio e, por exemplo,
derreter muita banha (até meio ruim) e obrigi-la a tomar em excesso, igual a
vez em que teve que suportar kuya ruim em demasia.

Na forma coletiva, as mulheres podem preparar uma caicuma especial,
com frutas misturadas que coletaram antes, para oferecer grande quantidade
aos homens e desafia-los a devolver a altura’. O fazer adjaba refere-se a uma

17 Vale lembrar que o informante ¢ homem quando constatamos que a iniciativa é das
mulheres. Antecipando e elaborando um pouco a respeito da tnica vez em que vi algo
acontecer, um homem tomou a iniciativa de passar em todas as casas para dar caicuma
as mulheres, falando “ho, ho”. Alias, Jodo Maneldo negou alguma relagio com o sapo
Ho. E interessante referir aqui ao cantos “Ho Ho” no Kaxanawa dos Kaxinaw4, mas no
momento ¢ impossivel concluir algo sobre uma semelhanca mais profunda entre os dois
rituais (McCallum 1989: 293-5). No caso que assisti, 0 homem pareceu tomar a iniciativa
e inverter os papéis parcialmente, porque ele deu o kuya no lugar de uma mulher em vez
de receber desta, mas ele foi em cada casa e ndo as chamou para um espaco mais publico
como fazem elas ao chamar os homens para beber.

IMAGO MUNDI KANAMARI



maneira de frisar as funcdes masculina e feminina, com énfase na reclama-
cdo por parte das mulheres que, afinal, dependem da provisio fornecida
pelos homens e os exortam a cumprir bem sua parte complementar. Pelas
descricoes, a cobranca inversa, pela dependéncia dos homens das mulheres,
nido se expressaria por este mesmo canal. Neste sentido, no casamento e na
concepcio das relacdes entre os géneros, prevalece uma complementaridade,
na qual o plano sexual se integra como uma das dimensdes.

As mulheres solteiras mencionadas tém casos com varios homens (mui-
tos dos quais casados, cujos namoros muitas vezes nio deixam de despertar
citimes, o que pode ocasionar brigas conjugais), recebendo presentes em tro-
ca. Ou seja, esta situacio se aproxima mais do sexo como dadiva, em troca de
contraprestacdo. Alias, dizse que sempre ha uma ou algumas mulheres nesta
posicio em outras aldeias. De qualquer modo, para as menos favorecidas,
que ndo conseguem casar, isto representa uma forma de acesso a bens que
lhes faltam pela auséncia de um marido. Os homens também normalmente
presenteiam as namoradas, mas namorar assim nfio ¢ visto como uma troca,
nos termos das mulheres anteriores. Nunca assistimos a um “adjaba”, muito
menos um coletivo, com excecio de um homem que ia passando em todas as
casas para dar caicuma as mulheres, invertendo os papéis normais.

festas e brincadeiras

Nas festas e brincadeiras encontramos a mesma relacio tensional entre
homens e mulheres, cada parte ligada as suas tarefas respectivas. Quando os
Kanamari querem se divertir mais despreocupadamente, a noite, eles esco-
lhem a festa Hai-hai para brincar no terreiro. Com alguns mais animados
gritando hee, hee, heee, juntam-se homens, mulheres e criancas no centro da
aldeia. Algumas poucas vezes resolve-se fazer wiri primeiro (pelo menos no
periodo em estivemos presente). Ai se forma uma longa fila, mais ou menos
separando homens na frente e mulheres atras que, correndo pelo terreiro e
entre e embaixo das casas, serpenteiam por ai, numa imitacio de um bando
de queixadas que inclui os gritos destes animais. No Hai-hai mesmo, forma-
se um circulo para, de mios dados, girar e cantar no terreiro. Homens e
mulheres continuam separados mas ligados entre si. O ambiente é de alegria
e de satisfacio, e ndo deve ser a toa que parece haver uma tendéncia de can-
tar Hai-hai nos momentos em que a refeicio do fim do dia foi, no minimo,

EDWIN REESINK



satisfatoria. Os “cantes” (ou “passes”, a letra do canto) falam de caicuma para
beber, instigam os homens a cacar e pescar, a fim de, conforme a mesma
ideia basica dos rituais, “pagar” as mulheres participantes. Quando o canto
menciona caca ou peixe, sempre se referird a estes animais com seus nomes
trocados, diferentes dos normais, para nio dar azar ao empreendimento pos-
terior de sua obtencio.

Nio temos informacdo a respeito, mas o nome Hai-hai se assemelha
bastante a palavra geral para carne, hai, e carne, evidentemente, conota ale-
gria. As letras dos cinticos da festa inovam-se e ndo se restringem ao que
agrada ao estdmago, podendo falar de “patrio que nio vem mais”, ou de
“enganar, enganaron”. Também se canta em Kulina, o que, pelo que sei, nio
se fara num ritual mais sério. Segundo Jodo Maneldo, esta festa particular
derivaria de um empréstimo dos Kulina, festa conhecida na regido, entre in-
dios e ndo-indios, como “mariri”. De fato, encontram-se bastantes elementos
semelhantes na descricio do equivalente Kulina. De qualquer modo, como
se trata de uma brincadeira, nio h4, embora um determinado canto possa
falar disso, uma obrigacio de cantar a noite toda, e o ritual parece mais des-
contraido e menos elaborado do que ¢ o caso para os Kulina, que investem
muito mais tempo e energia no ritual e na caicuma, abundantemente bebida

e vomitada (Viveiros de Castro 1978: 83-85).

Algumas brincadeiras acontecem durante o dia e duas destas envolvem
produtos normalmente trazidos pelos homens. Em primeiro lugar, no tsiri,
um homem (ou poucos) traz alguma coisa da floresta, geralmente frutas do
mato mas, bem mais raramente, eles oferecem alguma carne ou peixe. O
homem desafia as mulheres para que venham ao terreiro e que, com forca,
consigam retirar a fruta de sua mio. Para isto ele fica em pé, bem no meio
de um espaco baldio, e eleva o prémio para o alto. Como as mulheres costu-
mam ser menos altas e fortes, normalmente algumas cooperam para que ele
ceda o objeto. No fim, elas sempre ganham e a comida fica a sua disposicio
mas, nunca sem uma animada e alegre disputa.

O maran difere um pouco do anterior. O nome significa “tatu”, e uma
cana de acucar, que se assemelha a um rabo de tatu, é o mével de disputa
entre, geralmente, um time de mulheres puxando de um lado e do outro
lado um homem, mas muitas vezes mais de um, igualmente puxando. Neste
caso, a animada disputa pode levar observadores e torcedores a entrar no
jogo, quando um dos sexos corre o risco de perder. Muitas vezes, um ho-

IMAGO MUNDI KANAMARI



mem atrapalha as puxadoras pegando, ou ameacando pegar, nas nadegas da
ultima da fila ou até na area genital. Alguma defensora pode ameacar fazer o
mesmo contra este, digamos, aplicar um golpe baixo. Neste caso, desenvolve-
se uma verdadeira disputa entre homens e mulheres. Ambos os lados podem
fazer o desafio e o time ganhador divide o espélio da luta. No caso do tsiri,
o homem resiste e sofre assédio corporal (p.ex. cdcegas), mas dificulta o que
pode, sozinho, podendo obter auxilio ao jogar a fruta para outro homem,
que continuard a brincadeira com suas proprias forcas.

Estas brincadeiras claramente opdem homens e mulheres: os primei-
ros oferecem algo que é seu dever fornecer as mulheres, mas relutam em
entregar-lhes, e isso d4 lugar a uma disputa que chega a ser bastante acirra-
da. Ha uma tendéncia para que os participantes sejam mais jovens, embora
adultos mais velhos muitas vezes entrem na brincadeira. Tais disputas ani-
mam com certa regularidade o cotidiano dos Kanamari do Jutai, geralmente
terminando com o banho dos participantes.

Infelizmente, nunca assistimos a outra brincadeira interessante, embo-
ra alguns homens da aldeia gostassem dela e a tivessem colocado em pratica
num momento da nossa auséncia. Chama-se Kiriwanon, uma espécie de pa-
lhaco. O Kiriwanon sempre ¢ um homem disfarcado, que se finge nio poder
ser reconhecido e que vem do mato. Pretende-se que ele more ai, no mato,
e enquanto uma caricatura de gente, que simultaneamente se assemelha a
“um bicho”, ele serve para fazer graca e para amedrontar as criancas, face a
ameaca de levd-las consigo para o mato. Grotesco deste modo, lembrete vivo
do mato circundante, os pais, segunda a mesma informacio, se utilizam da
sua intervencio para obter obediéncia dos filhos.

Segundo os militantes da Opan (Neves e Labiak 1985: 30-1), o Kiriwa-
non aparece mais a noite mas também surge de dia; traz alguns presentes para
distribuir e parte da sua graca advém da insisténcia em convidar as pessoas
a namorar com ele, exigindo que o acompanhem na volta ao mato. Uma
mascara esconde o seu rosto, para ficar bem feio, o que se complementa com
roupas estranhas. A mdiscara acentua tracos extemporaneos: muitas vezes
uma cuia serve para encobrir o rosto, com buracos para olhos, barro para
o nariz, beicos grotescos e uma casca interna de macaxeira (alva) para colar
como lingua. Com um bastiio numa mao para se apoiar e um cassetete na
outra, ele exige presentes e ameaca bater em quem nio o atender. Parece que
esta figura gesticula mais do que fala e, se fala, uma informacio o da como

EDWIN REESINK



de fala fanhosa. Evidentemente, tais caracteristicas se aproximam mais da
figura do Adjaba do que das brincadeiras anteriores's.

os rituais

Existe um ritual chamado Adjaba, sobre o qual nio temos mais infor-
macio além de que a aparéncia dos cantadores se compde de uma vestimenta
de palha de buriti que cobre, numa tnica peca, o corpo dos cantadores (o.c.:
14). Nio estd clara a relacio do ritual com o “bicho Adjaba” dos mitos (o
que esta na Parte V), embora a mesma fonte declare o Adjaba do ritual uma
“Entidade”, o que induz a pensar numa relacio. Segundo uma dada infor-
macio, este ritual ¢ menos sério e mais brincadeira do que os demais rituais
sobre os quais dispomos de mais dados: Kohana, Pi3da nhanim, Pizdahkwa,
Mahuanim. Em todos sempre figura a divisao entre os homens cantadores e
as mulheres, em principio, como acompanhantes dos primeiros. Espacial-
mente, no terreiro, os homens se defrontam numa Unica fila, a pouca dis-
tincia, com a fila das mulheres. As duas filas dancam, lentamente e com
poucos movimentos, uma se confrontando com a outra. Parte integrante de
qualquer ritual, é a tarefa dos homens de compensar as mulheres cantoras,
buscando frutas, caca e peixe, de preferéncia com fartura, para lhes oferecer
(especialmente no dia seguinte). As mulheres respondem e providenciam
abundante caicuma para beber durante a noite, dando forca aos cantadores.
Bastante carne, peixe ou fruta integra sempre um ritual bem sucedido, ja
que os participantes apreciam comida boa e farta, o que os mantém bem
humorados, dispostos e motivados.

Uma maneira de falar, de modo geral, de festa e ritual é usar a palavra
warapikom, que denota quase todas as frutas silvestres (comestiveis) que ama-
durecem particularmente durante o periodo das chuvas. Uma abundancia

18  Um exemplar de uma mascara faz parte da colecio de uma das trés colecdes de ob-
jetos etnograficos recolhidas por Tastevin, atualmente guardadas no Musée de 'Homme.
As maiscaras de alguns vizinhos sio bem parecidas, como se pode perceber das fotos de
Ph.Erikson entre os Matis (1991) e de outra entre os Marubo (Aconteceu 1991: 265),
lembrando que estes Pano constituiram os vizinhos ao norte-noroeste dos Kanamari. No
anexo a sua tese, Erikson (1990) mostra um panorama das mascaras Pano. Melatti (1992),
discutiu méscaras e mitos para discorrer sobre as bases somaticas das culturas Pano.

IMAGO MUNDI KANAMARI



de frutas se coaduna com a apreciacio destas num tempo mais associado e
dedicado as festas e aos rituais do que a estacio seca, tempo que demanda
os maiores investimentos no trabalho de horticultura. As vezes fala-se dos
outros rituais com o termo mais englobante de Pizda, o que incluiria o
Kohana e dois tipos de Pisda (Onc¢a). Quando se utiliza Pizda para os dois
tipos, um destes ¢ mais preeminente, ao ponto de ser designado geralmente
apenas com este termo. Foi este ritual o inico dos dois que tivemos oportu-
nidade de assistir, em certa extensio. Do outro, Pizdahkwa, ou Pizdahpua
segundo Jodo Manelio, e que seria o nome ritual do pi3da p3hnim, a onca
vermelha (provavelmente uma variante de jaguar), somente assisti a execu-
cio de dois “passes” (em Queimado, 1988), depois de ter sido feito Hai-hai
e apresentados uns dois cantos de Kohana. Os cantores usavam uma vesti-
menta de palha tecida nas proximidades, perto do banco onde os homens
se reuniam antes de se dirigirem ao terreiro e cantar. Arranjam as “camisas”
do Kohana como uma espécie da saias, na cintura e no ombro, deixando a
cabeca descoberta, com apenas um ornamento. Saem para o terreiro para
enfrentar as mulheres, advindas do seu préprio lado: defronte do rio, do
lado da aldeia, ao passo que eles, como ji referido, dispdem-se do lado do
mato. A Unica letra traduzida fala que “quase nio sai minha voz, mas estou
aqui, minha irma”.

homens e mulheres no ritual (em especial o Pizda)

A referéncia 4 minha “irma” (mion) para se dirigir as cantoras, é co-
mum em toda a festa. Como visto, para falar de um parente no mesmo
Djapa, de um modo generalizado, utiliza-se “djapa anya” (MZ) e “paiko djapa”
(FF, MF). O primeiro enfatiza, talvez, um aspecto mais intimo e maternal e
o segundo um aspecto mais de respeito, cerimonioso, mas ambos sdo basi-
camente consanguineos O mesmo se verifica no ritual, no qual as mulheres
chamam os homens de “iya” (3 B), e estes respondem com “mion” (3Z). No
limite, isso implica na afirmacdo de que no ritual (sempre noturno), a rela-
cao fundamental proposta entre os géneros equivale a prevalecente entre
irmio-irmi. O que equivale a considerar ser o par de irmios cruzados o elo
fundamental de um Djapa (e aldeia), basicamente consanguineo e, poten-
cialmente, pela troca de irmios e troca de filhos subsequentes de cada um,
de alianca e afinidade.

EDWIN REESINK



As letras de que dispomos para o Kohana e o Pisda nhanim, con-
firmam o uso generalizado destes vocativos. Nestes dois rituais os homens
se cobrem totalmente, escondendo também a cabeca. No Pizsda nhanim,
os homens representam o pisda - pisda kanaronim, “onca grande pintada”,
jaguar - e como tais, perigosos para as mulheres, ao ponto de que sio os
homens que dio caicuma aos participantes masculinos e nio as mulheres
(embora estas, obviamente, tenham-na produzido). Se elas se encarregassem
da tarefa normal, isto acarretaria azar na caca e pesca dos homens. Também
costuma-se chamar os homens de “paiko”, literalmente “avo”, o que parece
indicar, por um lado, respeito pelo saber e a vivéncia mas, por outro lado, ao
conotar a fraqueza a velhice fica a impressao de ser transferida ambiguidade
a designacio. De fato, os jovens, as vezes, chamavam algum outro de paiko,
com risadas, brincadeira que apelava para o lado mais negativo (cabeca bran-
ca, velho demais).

Quando se estabelece algum consenso sobre iniciar um ritual, os ho-
mens tém a alternativa de combinar com as mulheres que elas comecem a
entoar no terreiro um canto convidativo para os primeiros, o que também ¢
uma garantia de que efetivamente estio dispostas a participar. Em principio,
um ritual requer boa disponibilidade de tempo, uma dedicacdo de cantar a
noite toda, transcorrendo até o dia seguinte pela manhi (fato mencionado
nos cantos). Um ritual como Pizda demoraria, por exemplo, virias noites,
mas as vezes o Animo arrefece antes'. Haveria até, segundo uma informacio,
um canto para convidar e obrigar os relutantes a tomar banho, depois de
uma longa noite de empenho e, assim, reanimar o pessoal. A parte central

19 Aanimacio de uma festa regional, especialmente forro, atrai os Kanamari. Em Que-
imado, um jovem comprou uma radiola e foram feitos algumas noitadas ao som desta,
até que sofreu alguma avaria. Alguns homens se queixaram de uma dificuldade crescente
para executar os rituais, em parte, em virtude da concorréncia das festas regionais. Apesar
disso, temos a impressio de que os rituais resistem e permanecem relevantes para os
mais jovens. O que foi comum nas ocasides em que presenciamos um ritual noturno, foi
o menor nimero de homens para enfrentar a fila das mulheres. Alguns descansavam,
outros cantavam no terreiro, se revezando, e arregimentando até um antropologo, para
fazer nimero, face a maior quantidade de mulheres. Acrescenta-se que para os Kulina a
adesio da aldeia deve ser total (W.Sass i.p. 1989, agente pastoral entre os Kulina). Nos
Kanamari existe um “soldado”, uma espécie de vigia que controla o bom andamento do
ritual, Apahnanim, que pode tirar as pessoas das suas redes para que participem, mas nio
temos visto sua atuacio.

IMAGO MUNDI KANAMARI



do Pisda consiste de uma longa lista de passes com denominacdes de espé-
cies animais, sendo cada canto ligado mais especifica e diretamente a um de-
terminado animal. Encontraremos as origens das letras nos mitos, em pelo
menos um caso, num episddio relatado de um mito e em que o narrador
praticamente canta o passe na passagem correspondente.

Uma vez Kurau quis gravar algo e registrou dois passes de dois tipos
de jaguares. O primeiro canto era do jaguar pintado, com a malha pequena
e o cabelo fino e branco, em que o pi3da nhanim diz 4 sua companheira para
se pintar, para em seguida cantar “o seu nome”. O outro, djawairo, tem uma
malha maior com um centro pintado de vermelho. Seu passe refere-se a “an-
dar de dois” quando vai anoitecer, a que a mulher fique em casa para se pin-
tar e, na boca da noite, saia para cantar. Esta letra se destaca das demais, pois
dos cantos do rol dos animais, dos quais temos a transcricio - atingindo um
numero de uns vinte e cinco, de um total de uns sessenta aproximadamen-
te - as letras sio curtas e sempre exprimem alguma carateristica tipica do
animal. Isto ¢, elas se referem a preparacio da festa, a busca e a feitura da
comida, ou aos tracos marcantes e distintivos de um animal (a sua aparén-
cia ou comportamento). Em varios mitos os préprios animais cantam a sua
cancio tipica antes de se transformarem definitivamente em animal.

Assistimos algumas noites e dias de festa de Pizda durante a visita do
pessoal de Naua ao Carang, no final de marco de 1984. Quando a maior
parte desta aldeia aportou, com o tuxaua, todos desceram o rio devidamen-
te pintados nas faces e com ornamentos de cabeca (chamado kitd, feito de
olho de tucum). Os Kanamari gostam de urucu e da sua cor avermelhada,
sendo que as mulheres costumam usar desenhos mais elaborados, feitos
com um pequeno pincel e incluindo a cor preta?®. Nas ocasides festivas, as
buzinas hori e kui servem para animar e chamar todos a participar. A presen-
ca de visitantes de outra aldeia estimula os anfitrides a realizar, quase que
automaticamente, festas e rituais, concomitante com o esforco destes em

20 Alguns homens gostam, no fim do dia, de pintar o rosto todo de urucu vermelho, com,
se houver, outra pintura. As mulheres, ao contrario, dedicam-se, muitas vezes, a esforcos
mais criativos e, entdo, com tracos mais detalhados e finos, aplicam pintura preta nos seus
desenhos. Estes lembram os adornos e pinturas dos povos vizinhos. Joio Manelao comentou
que todos se pareciam, mas todos usavam ligeiras variacdes que permitiam o reconhecimento
da sua identidade.

EDWIN REESINK



oferecer bastante comida boa e caicuma abundante. Uma boa recepcio aos
visitantes requer recebélos, no terreiro, por uma mulher importante que
canta as boasvindas, a0 mesmo tempo que oferece kuya aos recém-chegados.
Nunca vimos tal evento, mas ha informacio de que todos os Djapa mantém
uma variante deste canto de recepcio.

Durante a estadia dos visitantes de Trés Unidos, os homens mais pro-
eminentes foram chamados em voz alta, de manha cedo, para completar ou
tomar como desjejum a caicuma de duas mulheres de um grupo doméstico
(com um dos tuxauas) mais empenhado em mostrar sua hospitalidade aos
visitantes (entre os quais tinha parentes proximos). Num evento deste tipo,
que acontece quando alguma mulher produziu muito kuya e o oferece aos
homens publicamente, a mulher levanta pela altura da boca a cuia cheia e
canta um passe de Pisda como convite, irrecusavel, a bebida. Normalmente
toma-se a caicuma apos a refeicio, valorizando-se a bebida como complemen-
to necessario a primeira, que proporcionaré forca e beleza (porque engorda)
a pessoa. Nos tempos normais, as mulheres se revezam na sua producio,
para que todos usufruam dos seus beneficios. Percebe-se como a oferta das
mulheres aos visitantes literalmente fortalece a alianca entre os dois grupos
locais: o kuya feito pelas mulheres, a substincia feminina por exceléncia e,
neste sentido, mais intima do seu grupo, intermedia a relacio com os ho-
mens externos, dando-lhes forca corporal.

o Kohana

O ritual Kohana, denominacao que recobre um tipo de djohko e as al-
mas dos mortos, se ocupa das relacoes exteriores de uma modalidade diferen-
te mas nio menos importante. No tinico Kohana presenciado, engajaram-se
predominantemente, embora apoiados por alguns outros, os mais direta-
mente interessados: alguns xamas e seus aprendizes. A época, a aldeia se
encontrava sob fortes ataques xamanisticos e um xami mandou um djohko
espiar as aldeias dos Kanamari do Itacoai, para verificar se advinha dai o
perigo. J4 mencionamos que um grande nimero de pedras tem a capacidade
de se transformar em animal, como o jaguar ou certos macacos, ¢ 0 xama
mandou-os cumprir certas tarefas. O djohko voltou e o xama, com a ajuda
de tabaco, o transformou novamente em pedra, colocou-a na barriga e ai a
pedra lhe mostrou o que testemunhara. O perigo nio advinha daquele lado,

IMAGO MUNDI KANAMARI



o que acalmou a populacio, bastante susceptivel, mas, ao mesmo tempo, o
djohko expressou seu desejo de cantar e beber caicuma.

A atividade para satisfazer este desejo consiste em realizar o ritual
Kohana, em que participam os xamais, que introduzem djohko nos canta-
dores, que nio precisam, eles mesmos, de serem xamais. Pelo fato de se tratar
diretamente de djohko, este é um ritual sério e que inspira certo temor as mu-
lheres, que se mantém distantes do lado da aldeia de onde os homens par-
tem para cantar. Tal ¢ o fundamento do Kohana: o ritual Kohana consiste
em colocar djohko nos cantadores e possibilitar que estes realmente cantem.
Nio parece casual que as vozes masculinas atinjam um registro mais alto, do
tipo de um falsete, diferentemente de um Hai-hai ou um Pizda, ja que se co-
menta que o djohko Kohana se apresenta sob a forma de gente pequena, com
a altura de uma crianca. Os homens, depois do canto, retornam ao lugar,
neste caso o inicio de uma trilha no mato, aonde uns se vestem (cobrindo-se
totalmente) e outros descansam. As letras falam das coisas 14 do céu, aquela
camada onde moram as almas.

As letras que conseguimos recolher sdo, como as do Piada, curtas e
de duracio varidvel (tempo que parece ser regulado para que alguns passes
demorem mais e outros menos). A Gnica exce¢io foram os poucos cantos
Kohana, cantados por um xama com o objetivo de usar a gravacio, a noite,
para o comeco de uma iniciacio de aprendizes de xama. Infelizmente, nido
consegui traduzi-los ainda. Este xama, vale lembrar, o mesmo que tomava
a frente das iniciacdes ja mencionadas, admitia que somente sabia cantar
e executar o ritual Kohana e ndo tinha o conhecimento necessario para os
outros. Naturalmente, sendo o Kohana o ritual por exceléncia dos djohko,
sua declaracio faz sentido. Veremos nos mitos que, apesar desta orientacio
vertical, a sua atuacio ¢ eficaz no plano horizontal, sendo que, no ritual a
comunicac¢io funciona a partir da mobilidade das pedras, nio do xama.

A equivaléncia do conceito com os mortos habitantes do céu, demons-
tra que estes djohko que vém cantar, na verdade sao as almas dos Kanamari
que visitam os seus descendentes. Ou seja, de modo anilogo ao Pizda que
descreve os animais do mato (por espécie), o Kohana descreve o céu, com a
diferenca que os Kohana nio sio nomeados individualmente mas em bloco
também: o primeiro apoia a unido de dois grupos locais em oposicio ao
dominio do mato; o segundo trata os mortos como um Djapa visitante (mes-
mo que xamis de grupos possam se unir e mostrar unidade na terra e que

EDWIN REESINK



eles nio pratiquem nenhuma forma de mal para os visitados). Um Djapa
particular, perigoso, mas a comunicacio com o alto, o pedido de cantar,
estabelece uma relacio pacifica, além de informar sobre o além pds-morte e
suas condicdes de “vida”.

a luta cerimonial dos afins

Ap0s este leque limitado de festas e rituais propriamente ditos, merece
mencdo uma pratica que se chama mokdak, traduzida localmente por “pei-
xe-boi”, embora literalmente se traduza como “couro de anta”. Trata-se de
um chicote utilizado em acoitamentos, de acordo com regras formalizadas.
Apesar das tentativas dos tuxauas em Queimado para coibir este desafio, ele
costuma acontecer com uma certa regularidade. Verifiquei a sua ocorréncia
pela tltima vez em 1988, ao tratar de dois homens, em fase de cicatrizacio de
feridas abertas. Normalmente uma pessoa ciumenta que pretenda encerrar
um caso de namoro do seu conjuge, desafia, publicamente, a(o) sua(seu) ri-
val, extravasando seu sentimento de raiva. O publico se divide: alguns incen-
tivam, enquanto outros, dependendo do caso, alegam que tudo nio passa
de fofoca mentirosa, discordando e tentando evitar que os contendores che-
guem as vias de fato. Se o desafiado aceitar, os dois se batem mutuamente,
flagelando alternadamente um ao outro na barriga, logo abaixo das costelas,
deixando feridas bem marcadas. O publico participa, dividindo-se em tor-
cedores que incentivam parentes, tornando o que acontece um evento que
quebra a rotina do dia. Tanto homens como mulheres podem se engajar, e
sempre se desafia pessoa do mesmo sexo.

O mesmo desafio pode ser feito entre afins (principalmente os reais
mas também os ‘terminoldgicos’), com os parentes consanguineos juntando-
se em Oposicdo a estes, para mostrar o valor e a valentia de cada lado (o que
também inclui as mulheres; note-se que ai também ha uma dimensio sexual,
embora tenha havido casos em que se colocava em jogo a valentia de cada
um). O mesmo costume registrado entre os Kulina, com o mesmo nome em
portugués, opde afins do mesmo sexo e preferencialmente da mesma gera-
cio, parecendo tratarse de outro elemento em que os dois povos se aproxi-
mam (Viveiros de Castro 1978: 74). Algumas informacdes dio conta de que,
muito apropriadamente - pela associacio com afinidade, rivalidade sexual e
tensdo - o mesmo “peixe-boi” teria ocorrido, antigamente, entre Djapa dife-

IMAGO MUNDI KANAMARI



rentes: uma espécie de teste de forca, para cada lado avaliar o valor do outro
como aliado (os dois sexos se opondo). Por fim, h4 alguns comentarios de
que, antigamente, se testava assim a determinacdo e coragem do pretendente
a uma filha, em especial quando os parentes dela nio concordavam com a
escolha, ou quando havia dois pretendentes.

conclusao

A relacdo dos géneros encaixa-se na nocdo de uma diferenca social da
maior saliéncia dentro de um Djapa (na auséncia de metades e outras formas
de recorté-lo), em que uma distin¢do biologica ¢ desdobrada numa divisdo
social naturalizada que perpassa terminologia, casamento, e agrupa os dois
lados, sistematicamente como opostos e complementares nas festas e rituais.
Mesmo na falta de informacio sobre as chamadas a caca, dificilmente um
tipo de “caca ritual”, como entre os Kulina ou entre os Sharanawa que a
copiaram dos primeiros, tera a implicacio da famosa tese de Siskind (carne
por sexo). De todo modo, como ¢ sabido, até para os Yaminawa vizinhos,
do mesmo sub-conjunto Pano, e os Kulina, os autores posteriores negam a
tese e propdem uma interpretacio da relacio entre os sexos, bem semelhante
aos Kanamari (Townsley 1988: 53-54; Pollock 1985b; Gow 1990; McCal-
lum 1989; Erikson 1990). Ou seja, no dizer de Townsley, trata-se de um
caso paradigmatico de uma tendéncia de subsumir a dominancia “natural”
dentro de um quadro de troca simétrica; para alguns outros (McCallum; em
particular Olschewski 1992), de uma perfeita complementaridade.

Nas atividades desempenhadas pelas mulheres, em comparacio com
aquelas dos homens, ha duas vertentes nitidas. Uma, pouco surpreendente-
mente, associa as mulheres mais ao espaco da cozinha, da casa, da aldeia e
do espaco social conquistado no mato, a ro¢a, enquanto os homens se movi-
mentam mais e penetram no espaco circundante, potencialmente perigoso,
para prover as suas mulheres e familias com as matérias-primas alimenta-
res necessarias a reproducio do grupo. Neste sentido, a relacio verifica-se
complementar, fundamentada sobre a reproducio sexuada concebida como
imprescindivelmente composta de duas metades. Consequentemente, a re-
presentacio do Djapa no ritual como um par de siblings cruzados nio so-
mente se enquadra na primazia da consanguinidade, mas introduz os géne-
ros (a um passo da afinidade) como integrantes do mesmo. A mesma nocio

EDWIN REESINK



induz-nos ao outro ponto. Os homens se ocupam das tarefas mais pesadas
e perigosas, além de que em varios momentos costumam tomar a dianteira.
Num exemplo que junta estes tracos, sio eles que derrubam e abrem o mato
para trinchar o espaco da roca, apos o que as mulheres se dedicam a ajudar
no plantio, e a elas cabe a tarefa da sua manutencio e da colheita. No ritual
se expressa uma certa identificacio dos homens com o mato, sio jaguares
no ritual do Pizda, infundindo medo nas mulheres que nio lhes ddo o kuya
diretamente. Ou seja, permanece o problema de se a complementaridade
¢ entre partes do mesmo valor, ou se h4 alguma desigualdade na oposicio.
A resposta para os povos Pano vizinhos (Matis, Kaxinaw4; Erikson 1990,
McCallum 1989) tém sido que esta valorizacio diferenciada ndo implica
numa desigualdade (v. também Olschewski 1992). Um dos argumentos da
literatura recente a favor de uma interpretacio de complementaridade igua-
litaria concerne a nocio de que o papel das mulheres é crucial em integrar
os homens (os mediadores para o exterior perigoso) no social, num ritual
como o Kaxanawa dos Kaxinawd: pela alimentacio feminina se processa a
consanguinizacio dos homens, associada ao perigo e a afinidade. Pelo que
vimos sobre o kuya, provavelmente o mesmo vale para os Kanamari. Note-se
que se trata de uma substincia que reforca literalmente o corpo: um modo
de transubstanciacio que se combina com a construcio do parentesco, tal
como mencionado para os Piro.

IMAGO MUNDI KANAMARI



Conclusao Parte |

Nestes capitulos anteriores iniciamos a discussio pelas unidades que
os Kanamari privilegiam para falar do seu passado, e que permanecem como
pontos e valores de referéncia de grande importancia para a atualidade. Re-
lacionados aos Djapa, passamos pelo parentesco e casamento que se situam,
em primeiro lugar, internamente a unidade, atual aldeia, e cujas no¢des de
consanguinidade e afinidade real elaboram a preocupacio endogimica, tio
enfatizada em seus diferentes aspectos.

Em seguida, o xamanismo se insere neste mesmo quadro, agora
orientado para a defesa interna do perigo advindo do exterior. No fundo,
como se trata de um ataque corporal e a consanguinidade presume partilha
de substincia, estes fendmenos constituiem o mesmo campo: os limites do
grupo e a corporalidade, semelhanca e diferenca, formas de predacio entre
as categorias (lembra a equivaléncia dos homens e jaguares). A discussio dos
géneros procede no mesmo sentido, particularmente quando se considera
a divisio de tarefas alimentares complementares, assinalada especialmente
nos rituais (e nas festas e brincadeiras). Desta maneira, todas as distincoes
discutidas estdo interligadas e sera em torno destas oposicdes que a mitolo-
gia girara. Para perfazer o complexo mitoldgico basta, pois, acrescentar as
relacdes com Tamakori, o sobrenatural, e com 0 mundo dos animais, os do-
minios naturais do ambiente. Nio obstante, neste desdobramento, o idioma
para as relacdes serd o que ja discutimos sumariamente.

EDWIN REESINK



PARTE II

~ descendo os
rios e os atalhos
do primeiro mundo







Parte II: introducao

Depois de apresentar, de modo sumério, os Kanamari, pretendo aqui
iniciar a discussio da mitologia coletada. No Narratio Kanamari, resumo
todo o material disponivel para uma andlise e explicito algumas das caracte-
risticas do corpus e dos principais narradores que participaram da sua consti-
tuicio. Embora esta circunstincia recomendasse a leitura prévia do Narratio
Kanamari, para a discussio que segue, de modo a supri-lo, repetirei alguns
tracos basicos dos mitos em foco e de suas variantes. Ou seja, para evitar
tanto intercalar o material mitico nesta parte, quanto remeter inteiramente
ao corpus no Narratio Kanamari, a discussio se processard segundo aos linhas
inerentes nos mitos.

A anilise, numa primeira fase, pde-se a meta modesta de percorrer pra-
ticamente todo o material e torna-lo mais compreensivel dentro do enqua-
dramento sociocultural Kanamari, parcialmente delineado anteriormente.
Este objetivo nio serd plenamente alcancado, porque - aceitando-se a argu-
mentacio de Lévi-Strauss - niao ha possibilidade de esgotar a mitologia e to-
das as suas associacdes, esbarrando-se sempre na insuficiéncia de informacio
etnogrifica e mitologica. Ademais deste proposito de, de certo modo, glosar
os mitos, no corpo dos capitulos a discussdo far-se-4 em torno da explicitacio
do uso do material simbolico aproveitado, as propriedades de elementos do
real que nos ajudam a compreender a sua utilizacio nos mitos.

O objetivo inicial consiste, assim, nesta aproximacio de glosar os mi-
tos e compreender algo dos ‘mitemas’ (no sentido de “palavras de palavras”,
dado por Lévi-Strauss 1978: 143-145). Frisar esta meta implica em relegar
para um segundo plano a analise “estrutural”, a busca dos principios sinta-
ticos da construcdo mitica. Somente na conclusio de cada Parte haverd um
aprofundamento da andlise e, sempre com fins limitados e a titulo provi-
sorio, indicios de orientacdes subjacentes a um conjunto de mitos; em ou-
tras palavras, extracio e abstracio de hipdteses sobre proposicoes culturais
estruturantes. Nesta primeira Parte, tentamos apresentar uma narrativa ini-
ciatoria sobre o “Primeiro Mundo”, conduzida por um dos narradores mais



destacados, visando uma primeira familiarizacio com o universo mitoldgico.
Depois, a trajetoria se inicia com a recriacio do momento ‘zero’ da criacio
do universo. No decorrer das aventuras de Tamakori, divindade principal,
e Kirak, seu coadjuvante indispensavel, se processam transformacoes etiolo-
gicas de que se originam elementos fundamentais do mundo atual.

5. Tamakori e Kirak no Primeiro Mundo

introducdo

Nossas primeiras observacdes sobre a mitologia surgiram estimuladas
pela curiosidade sobre os limites do mundo: aonde se localiza Salvador?,
quando se sabe que a terra encontra o céu em algum lugar distante. As pro-
vocacoes que desafiam a cosmologia preexistente, advindas da irrupcao bru-
tal dos kariwa no universo, resultaram em solucoes imaginativas para o lugar
destes e de suas mercadorias. Entretanto, apesar destas inovacdes criativas, a
cosmologia basica ainda nio se abalou nos seus fundamentos e, na primeira
fala de Kurau sobre mitologia, acabaram sendo reafirmadas a cosmologia e
sua origem, e o processo de sua criacio ‘mitologica’ (v. Narratio Kanamari,
Parte 111, em que ficam patentes a significativa contribuicio desse informan-
te para o corpus dos mitos, e para maiores detalhes sobre esta sua primeira
fala). Embora anotada de forma precaria, a sequéncia de associacdes se revela
eloquente e constitui uma introducio relevante a toda a mitologia que serd
discutida nesta Parte II . Para tal fim, reduzi o discurso de Kurau a breves
recortes, posteriormente acrescentando-lhes um rapido comentario, obede-
cendo 2 mesma sequéncia numerada.

um discurso mitico inicial
jojojolojoleioloolololololololoolololololoioloolololololololofolololololololoololol0]0l0]0]0]

1. A terra atual resultou da ueda C].O “Céll velho” e, neste evento, oS
’ ’
antigos habitantes “viraram” sapo.

2. Neste tempo Deus ainda andava aqui.

3. Tempo antigo de que ouviu falar seu pai, que ouviu do seu pai (FF) e
que deve contar aos filhos.

EDWIN REESINK



4. Deus ¢ Tamakori.

5. Tamakori fez a mulher, como fez tudo.

6. Tamakori viajou e juntou trés vezes carocos.

7. Tamakori chegou aonde o céu encontra a terra.

8. Era dia e Tamakori voltou no mesmo dia.

9. Quando Tamakori retornou, encontrou gente e rocas e as visitou.
10. Tamakori tem um irmio, Kirak, que se chama Anjo.

11. O narrador ji contou o mesmo ao pessoal da Opan, ao padre e ao
“americano”.

12. No retorno, Tamakori encontrou muita gente e aldeias de Kanamari,
Kulina e Kaxinawd, feitas dos diferentes carocos, cada uma com suas
plantacoes.

13. Falta gente 14 aonde Tamakori est4, e ele faz uma mulher bonita de
pau, coloca numa taboca e pendura no teto da casa. O irmao fez algo
(ndo ficou claro o que), e Tamakori saiu para cacar macacos e passaros
com uma zarabatana.

14. Tamakori chegou 4 casa da caba e tirou duas “casas”, uma parasi e a
outra para seu irmao.

15. Kirak niao da ouvidos ao conselho de Tamakori, trepa na arvore e,
quando atacado pela caba, cai e morre.

16. Tamakori rezou Kirak, que se recuperou. Tamakori é o mais velho.

17. Os dois irmaos estavam sos e tinham uma aliada na Cotia, quando
descobriram a roca e a casa do Urubu e resolveram ir 1a para obter fle-
chas. Tamakori consegue o intento, Kirak também vai mas morre na ten-
tativa, apos o que o primeiro o rezou de novo e o reconstituiu. Tamakori
nunca morreu e esta 14, bem atrds, onde a Lua brilha, no outro lado do
rio, em cima do mato.

18. Tamakori subiu ao céu e mora l4, podendo ser observado como a
Lua, ao passo que Kirak subiu para ficar de dia como o Sol.

19. Tamakori tem tudo (canoa etc.), operou a divisio entre indio e carid,
abriu a mulher, envia a crianca e estipula 0 momento da morte, e ainda
chama Sio Jorge para trabalhar na lua.

20. Tamakori fez o rio e suas voltas.

IMAGO MUNDI KANAMARI



21. Tamakori manda e possui plantas também, como aquela ai (narrador
aponta com o dedo).

jojelejeieloioiofoioiolololololofolololotololoioololololo]ololoolol0]0i0lololofol0i0l0l0l0t0]0]

1. Ele comeca pelo inicio da formacio do mundo atual de terra e céu, e
a mudanca de Gente-animal em animal.

2. A divindade criadora equivale a “Deus” (termo adotado também pe-
los padres, como Tastevin, que entraram em contato com os Kanamari)
e o tempo de transformacio na terra é marcado por sua presenca.

3. A verdade do seu relato advém de uma cadeia de contadores, passan-
do de geracio a geracdo a responsabilidade de transmitir este conhe-
cimento. Assim, embora se mencionem somente as geracdoes que, em
principio, ele mesmo conheceu, a responsabilidade de cada um garante
que o conhecimento se estenda ao tempo antigo das transformacdes.

4. Tamakori, que é o mesmo que os kariwa chamam de Deus, o que os
incorpora na histéria de Tamakori, representa o ponto central em torno
do qual gira toda a parte principal e inicial da transformacio do mundo.
Em razio disso, logo que se tocou neste processo, 0 seu nome - primeiro
na forma mais reconhecivel para um estranho de “Deus” - surge ime-
diatamente como indispensdvel para a explicacio de um ouvinte que
ignora tudo.

5. O mito 1, do sapo e do céu, nio tem uma referéncia explicita a
Tamakori (salvo, justamente, numa narrativa do presente narrador)
mas, de qualquer forma, o evento remonta ao seu tempo na terra, o que
impde o seu aparecimento. Para mostrar a importincia essencial dele,
Kurau menciona como ele criou uma mulher de madeira, uma mulher
completa e perfeita (M2).

6. Mais do que criar somente uma mulher de pau, Tamakori desceu o
rio, juntou carocos de diferentes palmeiras e estes viraram gente. Embo-
ra o relato somente especifique os Kaxinaw4, d4 a entender claramente
que Tamakori criou as condicoes para a origem de trés povos centrais no
pensamento Kanamari, o primeiro dos quais sio eles proprios. Trata-se,
entido, de demonstrar o povoamento do rio, eixo central do mundo, e
que todos os povos descendem da acio de Tamakori (M3).

EDWIN REESINK



7. Baixando o rio, como fez Tamakori, chega-se a este limite do mundo.
Também foi a experiéncia de Tamakori que mostrou que o mundo é
finito. Neste ponto tem-se a escolha de subir para voltar, ou de subir ao
céu, e a possibilidade de transito entre estas esferas. Tamakori retorna ao
centro, onde falta muito o que fazer. Ndao ouvimos nenhum comentirio
sobre o que existiria além deste limite. A referéncia torna-se mais perti-
nente tendo em vista o ponto inicial da fala do narrador.

8. Nio havia a noite, s6 a luz do dia. Portanto, Tamakori sempre via-
java no “mesmo dia”. Este pormenor esclarece que algumas coisas ja
existiam e que a acio de Tamakori se exerceu sobre o preexistente, para
transforma-lo em sua forma atual. Nao ha criacdo ex nihilo, mas os céus,
a terra, o dia e, as vezes, o mato, ja estavam la para serem modificados e
transformados, para que o mundo assumisse seus aspectos contempora-

neos (M15).

9. Na sua volta os carocos se transformaram em gente e 0s VArios povos
j4 tinham plantacoes. A criacio das “gentes” (povos) essencialmente se
resume a esta transformacio, vilida para todas, ressaltando-se como ja
sdo seres sociais, por terem rocas. No proprio momento do seu surgi-
mento, os seres humanos jd coexistiam com a sua acio transformadora
sobre o mato, que é o que lhes permite comer e, mais do que meramente
subsistir, participar de uma vida social.

10. Nio obstante a primazia pertenca a Tamakori, que por isso merece
ser mencionado em primeiro lugar, ele nio andou totalmente sozinho.
Kirak caracteriza-se por ser chamado de seu irmido e desempenha um
papel coadjuvante importante como irmdo mais novo, o que faz com
que se torne indispensavel sua presenca aqui. Tamakori predomina, mas
nesta narrativa (M3) Kirak nio pode ser omitido, por ser imprescindivel.
A relacio deste par de irmios, “herdis” principais num jargio mais ve-
lho, expressa-se bem na classificacio de Kirak como “anjo”. Logo se dira
que ele “vem atras”, uma posicio menos destacada mas indispensavel.

11. A referéncia a estes agentes externos serve, pelo menos, a dois objeti-
vos. Por um lado, sio todos agentes externos que se interessaram em
ouvir, com alguma seriedade, o lado Kanamari. O rapaz da Opan mo-
rou durante alguns anos nas aldeias Kanamari, ajudou-os, em algumas

IMAGO MUNDI KANAMARI



instancias, e procurou estimular o que considerava a “cultura original”.
O padre era do CIMI e visitou o alto Jutai durante varios anos. O ame-
ricano representa a missio da New Tribes, cujo etnocentrismo ¢ justifi-
cadamente notorio, embora neste caso particular (de alguns americanos
em Trés Unidos) ndo pareca ter chegado a grandes extremos a sua inter-
feréncia na vida dos indios. Uma outra pessoa, considerada linguista,
fez alguns estudos da lingua Kanamari (os trabalhos de Groth). Os an-
tropologos se assemelham a estes diferentes agentes oriundos do mundo
dos brancos que, provavelmente, foram os unicos a solicitar e ouvir estas
historias. Para todos que se disponham a ouvir, portanto, se enuncia a
mesma verdade do mundo Kanamari. Por outro lado, Kurau evidencia
sua condicio de autoridade e detentor de legitimidade para representar
0 seu povo, perante estes que aceitam ouvir. Kurau é um homem cioso
e ciente de sua posicio privilegiada de interlocutor e chegard, posterior-
mente, a enfatizar, numa gravacio, que esta ¢ “a palavra de Kurau”.

12. Aqui se registra que os Kanamari vieram em primeiro lugar, depois
os Kulina, e por ultimo os Kaxinawa. Fica claro que os carocos que dio
origem aos povos sio diferentes e que, entdo, de um tipo determinado
de caroco origina-se um povo particular. Os povos, com suas aldeias e
rocas, ja sdo “como aqui”. Por implicacio, estes surgiram de uma forma
completa e a aldeia atual ¢ do mesmo tipo que estas primeiras. Ou seja,
depois de criado o povo Kanamari com sua aldeia e roca, reputa-se o
mesmo modelo para os seus descendentes atuais.

13. Kurau refere-se mais uma vez ao poder transformador de Tamakori
e lhe d4 um pouco mais de elaboracio. Porém, uma divagacio sobre o
veneno e a zarabatana, em desuso entre os Kanamari mas utilizado pelos
Tsunhuak Djapa (Tukano), fez o narrador mudar de rumo e voltar para
sua associacio anterior, a descida e subida do rio.

14. Ao rememorar a descida do rio, Kurau escolhe um episédio de uma
série de eventos possiveis mas que na sua “estrutura basica” se asseme-
lham bastante. Os dois heréis encontram algum animal ou ser no meio
do caminho e se propdem a retirar algo do qual o outro ser detém a
posse. Neste caso, € a casa da caba que Tamakori consegue tirar. O irmio
mais velho é generoso: sempre inclui um objeto igual para dar ao seu
irmao mais novo.

EDWIN REESINK



15. Kirak insiste em conseguir a posse do item por conta prépria, mas
ndo resiste ao ataque da caba, que tem uma ferrada forte, cai e morre.

16. A distincdo de idade expressa uma hierarquia dentro do par de ir-
maos. Sem sombra de duvida, Tamakori dispde de um poder maior e
consegue, em grande parte, atingir os seus objetivos. Kirak, por outro
lado, insiste na sua autonomia e verifica-se que Tamakori nio impde a
sua autoridade a partir da forca, mas se limita a admoesta-lo e a tentar
convencé-lo com conselhos. A morte, resultante de uma vontade de ex-
pressio de forca propria que ultrapassou o limite de Kirak, ainda nio é
a morte definitiva. Tamakori “reza” e o irmao revive. Na vida cotidiana,
as pessoas rezam também, mas elas pedem que Tamakori aja para que
suceda o que objetivam. Tamakori também usa da palavra para reviver
Kirak e, pelo uso que se faz do mesmo verbo, este emprego se assemelha
ao uso da fala dos Kanamari quando “rezam”. Parece justificado concluir
que o uso da lingua em geral, da “sua palavra” (de Tamakori), encerra
algum poder transformador sobre a realidade. Este episodio, em linhas
basicas exemplar da relacio Tamakori - Kirak, se repetird vérias vezes na
viagem pelo rio (M40).

17. A associacio e a continuidade da narrativa advém do fato que, como
no resumo esbocado, os dois irmios se aventuram para conseguir algo
e, na tentativa, Kirak mais uma vez pereceria se Tamakori nio se empe-
nhasse em juntar os seus restos, para reconstitui-lo e revivé-lo. O contras-
te com a imortalidade de Tamakori é realcado logo, antes de apresenta-lo
na sua forma mais visivel, brilhando fortemente na escuridio profunda
da noite da selva, o que lhe confere um destaque expressivo. De varias
maneiras, o narrador mostra como Tamakori assume uma posicio pree-
minente na época da formacio do mundo.

18. A lua serve para orientacio na escuridao da noite e ajuda alguém per-
dido fora da aldeia (argumento, alids, que se aproxima muito da posicio
de Lévi-Strauss de que a lua se destaca mais em funcdo do contraste no-
turno, ao passo que o sol realca na luz mais indivisa, no céu diurno). Ku-
rau oferece ai um argumento pos-factum que justifica a maior importan-
cia conferida a Lua, em comparacio com o Sol. Como a mitologia expli-
cita que o estado permanente inicial era dia, a escuriddo (e a lua) entra
para romper o continuo, e a mitologia parece validar este ponto de vista

IMAGO MUNDI KANAMARI



e generalizd-lo. Simultaneamente, com a subida ao céu termina o tempo
das modificacdes profundas e passa-se a época da periodicidade normal
dos astros no céu, tio fundamentais para a vida de tudo na terra.

19. Tamakori subiu, mas a sua influéncia nio cessou. Aqui ja nio se
refere mais 4 época da formacio do mundo mas, como para concluir e
arrematar, ao tempo atual. Ainda no passado, Tamakori foi responsavel
pela divisdao entre indio e caritt (o que é um dos fatos mais importantes
da atualidade nio discutido neste discurso), mas ¢ mostrado determi-
nando vida e morte. A ordem instaurada reporta-se sempre a ele e se
mantém agora permanentemente, ‘toda vida assim”. Tamakori exerce
influéncia imprescindivel na ordem contemporinea mas esta nio sofre
maiores modificacdes, ji que o ciclo da vida e da morte partilha da nor-
malidade do mundo. Ao invocar Sio Jorge, neste ponto, aproveita um
elemento do catolicismo ‘popular’ e o incorpora sob o dominio explicito
de Tamakori: um elemento sabidamente kariwa ¢ tido como subordina-
do a Tamakori, na ordem do mundo (M6, 7, 8).

20. Retrocedendo no tempo pela ultima vez, Kurau reforca com este
lembrete a argumentacio anterior, ao referir que o proprio rio e o seu
curso derivaram da acio de Tamakori cortando o caminho pelo mato.
Ou seja, antes da exploracido do rio, que se expds acima, nio existia a
rede hidrografica, que somente se origina com uma acio de Tamakori.
Neste momento, a génese Kanamari parece proclamar que no inicio de
tudo havia a terra, o mato, o velho céu préximo da terra, e Tamakori.

21. Este desfecho final demonstra como também no dominio das plan-
tas prepondera a influéncia de Tamakori. O narrador parece querer ex-
pressar a veracidade de sua assercio “Tamakori tem tudo”. Ou seja, vale
notar que neste final a atencio se dirigiu para uma referéncia que é con-
cebida como o real concreto proximo, a planta que cresce logo, diante
do narrador e seu ouvinte. Muitas plantas, talvez todas, caem sob o do-
minio de Tamakori, exemplificadas naquela que estava logo ai, a0 nosso
alcance. Kurau parece querer demonstrar a amplitude em questio, mas a
sua referéncia ao concreto evoca uma operacio que, provavelmente sem
se dar conta de modo explicito, visa conferir substincia ao seu discurso.
O que ele diz é real, concreto como aquela planta que se apresenta a nos-
sa frente, em sua substincia palpavel e material, do mesmo modo que o

EDWIN REESINK



que ele acaba de falar também ¢ a realidade concreta, tio ancorada no
real quanto a planta apontada.

jojelejeieioiolofioieielololololofelolololo]oleioolololololelolofololol0l0l0lolofol0l0l0l0l0]0]0]

A sequéncia dos elementos delineados dos recortes acima nio deve ser
tomada em um grau absoluto, devido 4 mencionada precariedade do regis-
tro. Entretanto, nas suas linhas mestras, o esboco corresponde bastante fiel-
mente A narrativa enunciada. Este inicio de analise serve para mostrar como,
apesar de alguma dificuldade do lado do emissor e dos problemas do lado
do receptor, foi possivel o estabelecimento de uma comunicacio suficiente-
mente eficiente para proferir e captar um discurso coerente e demonstrativo,
no qual transparece uma série de indicios que deverdo ser aprofundados.
Embora nio seja de interesse primordial aqui, vale a pena observar a sequ-
éncia de associacdes que nos introduziu, pela primeira vez, na mitologia e
cosmologia Kanamari.

A terra sobre a qual moramos e vivemos atualmente resultou da queda
do céu velho, ocasido em que os indios (Gente-animal) se transformaram em
sapo. A construcio do mundo e a transformacio da Gente-animal ocupa
um lugar de destaque neste pensamento, no qual Tamakori é a grande forca
motriz que participou do processo, com o auxilio coadjuvante, mas indis-
pensavel, do seu irmio. Dos seus feitos deriva a moldura de grande parte do
cosmo, como Kurau enfatiza, e mesmo apds sua retirada, Tamakori mantém
um papel atuante e uma presenca marcante na vida dos Kanamari. Seguindo
esta indicacdo, de um dos mais destacados narradores, serd proveitoso reto-
mar a andlise a partir da reconstituicio do inicio do mundo, isto €, a viagem
de Tamakori e Kirak pelo rio.

o estado primordial do mundo

Kurau, nesta sua primeira licio, para explicar a presenca dos povos,
reproduziu esta viagem de forma reduzida, e incluiu um episodio tipico do
que eles encontram e de algo de que pretendem se apropriar. Outros epi-
sodios se seguiram, alguns contados, inicialmente, de modo independente
(p.ex. a roca do cachorro, M10), até que o mesmo contador narrou o mito
de uma forma mais completa e inclusiva (M40.1). Em funcio disto, creio ser

IMAGO MUNDI KANAMARI



interessante e valido proceder aqui a juncio destes fragmentos, que podem
ser referidos isoladamente. Kurau tocou na origem do rio sem, no entanto,
colocéala antes da propria viagem fluvial mas, logicamente, tal evento teria
que ser anterior. Obviamente, nem sempre este tipo de légica temporal se
aplica, mas ela se justifica neste caso com uma probabilidade maior porque,
as vezes, transparece na construcio das narrativas®’. Por exemplo, neste caso
particular, numa narrativa Djo’o reportou-se a origem do rio antes de iniciar

a baixada (M40.4).

O indicio, ja notado na primeira fala, foi praticamente confirmado
por Kurau em outra oportunidade quando, logo depois de se referir ao ato
da feitura do rio por Tamakori, afirmou que o céu se aproximava muito da
terra e que Tamakori ndo gostou disso (M40.7). Deste modo, no momento
do desencadeamento das grandes transformacdes do cosmo, Tamakori ja
existia, vivendo numa terra antiga e embaixo de uma camada celeste bem
préoxima desta. Em nenhum momento houve referéncia a origem de Ta-
makori ou a origem desta terra antiga e da velha camada celeste. O que
Kurau nio externou, relaciona-se a existéncia do mato. Na sua fala inicial,
e posteriormente, ele nio esclareceu se a condicio primordial incluia desde
ja a floresta e é possivel que, para ele, seja parte deste mesmo quadro. Entre-
tanto, ao contrario de Kurau, que nao foi indagado diretamente a respeito,
Djo’o e Tewin responderam claramente que o primeiro mato também resul-
tou de um ato de Tamakori. “Mato, rio, tudo Tamakori que faz (...) Botar
pau, botar rio, tudo”.

Como ja constatado, a origem do mundo nio procede de uma criacio
ex nihilo, mas o cosmo se constituira a partir de condicdes primordiais nio
explicadas e sobre as quais se exercerda uma acio transformadora. Nenhum
participante se pds numa perspectiva tio temporal-serial que apontasse com
muita clareza para estas condicdes, mas as narrativas sobre a origem do rio
e do primeiro céu as contém. Tamakori se encontrava sozinho, numa terra
plana, com um céu de pedra préximo e com a luz do dia constantemente
presente. Esta é a reconstituicio implicita do ponto zero da criacio. Tamako-

21 E conveniente lembrar que Lévi-Strauss propde, em vérios pontos das Mythologi-
ques, a reconstituicio de uma sequéncia de mitos com base na logica. Por exemplo, deve
haver a transformacio que rende a caca, antes que a carne possa ser cozida, com a in-
vencio, posterior, do fogo da cozinha (Lévi-Strauss 1974b: 303).

EDWIN REESINK



ri que “bota todo pau”, i.e., faz aparecer o mato. Um mato tio importan-
te que Kurau nem ofereceu, voluntariamente, uma explicacdo para a sua
existéncia, ao contrario do rio, para o qual, uma vez, ele olhou e esponta-
neamente se pds a explicitar como se originou. A reconstituicio das condi-
coes primordiais demonstra que a evolucio do universo se opera sobre um
material substantivo dado e passivo - terra plana, céu velho e luz (calor)
permanente — e que um determinado agente intervém na sua metamorfose
e transubstanciacio.

a origem dos rios

Todos os comentdrios disponiveis concordam que os rios e os igarapés,
toda a rede hidrografica, derivou da acio de Tamakori. Ele abriu caminhos
no mato, varadouros, “quebrando” o mato. Depois de abrir os caminhos,
derrubando o mato, de tamanhos proporcionais ao que viriam a ser os cut-
sos d’4gua, a correr por ai, Tamakori rezou para transformar as picadas aber-
tas em cursos cheios d’4gua. Implicita nesta visdo, esta que o mundo na terra
equivale a uma enorme selva, sobre a qual a acio exercida pela divindade
cria os caminhos para a locomoc¢io e comunicacdo, fundamentais para a
circulacio da vida dos homens. Nio parece casual que Tamakori comece
pelo rio principal, o rio grande que Kurau uma vez indicou como sendo o
Jutai (onde mora), e outra vez como sendo o Jurua (lugar de origem dele e
dos seus ancestrais). Ele acrescentou que “nio acaba nunca mais” e que os
rios foram feitos “para morar gente”. Uma logica pritica que um tuxaua
subscreveu, ao dar como objetivo de Tamakori, de modo semelhante, que
a 4gua serve para “ndo morrer de sede”. Sem rios e 4gua, nio ha vida fisica
nem social.

0 céu caido

Com a presenca do mato e da rede hidrografica, estabelecem-se as con-
dicdes para uma terra habitdvel. Na sua primeira fala, a preocupacio de Ku-
rau, com o céu caido, provavelmente se enquadra numa visio etioldgica que
também concerne a estas condicdes. Todas as vezes que se narrou o mito,
mostrava-se essencial o aspecto de que a terra atual sobre a qual nés mora-
mos hoje, ¢ o “velho céu caido”. Ao contririo do que acontece com a origem

IMAGO MUNDI KANAMARI



do rio, neste mito defrontamo-nos com versoes divergentes, nos detalhes que
concernem as causas, a0s mecanismos da queda e & trama dos protagonistas.
O Piyoyom, um “sapo” arboreal, é o pivo em todas as versdes??. Alguém con-
segue flechar o céu que, em reacio, comeca a rachar, até que desaba. Antes
que caia por completo, entretanto, a familia do Piyoyom se refugia debaixo
de uma 4rvore e o grupo se torna o Unico sobrevivente das pessoas vivas (os
outros “morrem” e se transformam em ho, um “sapo” (jia) terrestre que fica
num buraco, com somente a cabeca dura de fora). S6 a gente do Piyoyom,
Gente-animal em primeira instincia, sobrevive em forma de gente, mas ape-
nas a versio em Kanamari de Kurau afirma de que a partir destes “paiko” (lit.
avds, mas com a conotacdo de algo como antepassados, os antigos) a popu-
lacdo terse-ia recuperado, crescendo novamente de modo incestuoso, com
casamentos entre “irmios” (B, Z, mas também primos paralelos). Nas linhas
mestras convergentes, esclarece-se a proximidade excessiva do céu, de modo
que um esforco grande, mesmo que excepcionalmente, consegue atingi-lo,
causando rachaduras e o inicio da queda. O espaco excessivamente pequeno
abre-se, 0 novo céu se afasta do alcance normal de gente e os detritos criam
as ondulacoes na terra. A operacio, porém, matou muitas outras “gentes” e,
na abertura do espaco cosmoldgico fecha-se o espaco sociologico. Djo’o pa-
rou neste ponto, ao passo que Kurau se estendeu, afirmando que so relacoes
incestuosas de um tipo de gente perpetua a populacio da nova terra.

Este mito e suas versdes deixam algumas interrogacoes e especulacoes.
Primeiro, nio esta claro como a versao de Djo’o trata da continuidade da
populacdo, mas também ndo ¢ seguro que a solucdo do incesto tenha ga-
rantido a permanéncia da humanidade em termos gerais, ou seja, que esta
populacio se tenha constituido nos ancestrais dos homens atuais. A maneira
como Kurau passou a tratar na sua narrativa, logo em seguida, os conselhos
para a vida social correta, dados por Tamakori - quando ele manteve a forma
animal daqueles que se transformaram em sapo e lembrou da separacio com

22 Obiodlogo José Candido de Mello identificou esse sapo como uma espécie chamada
“intanha” (Carvalho 1955: 50). Esse sapo tem tamanho consideravel (de um punho), um
apetite voraz e engole animais grandes conformes a esse tamanho, enquanto se defende
iradamente de alguma ameaca, incha o corpo e empina apendiculos corniformes. Ou
seja, se for a mesma espécie, possivelmente a concepcio Kanamari atribui ao sapo um
comportamento de predador e de valentia (Santos 1981b: 54-55).

EDWIN REESINK



0s carit - , e a sucessio das geracoes, pode até sugerir a possibilidade desta
alternativa. Por outro lado, convém n#o insistir no estabelecimento de uma
cronologia absoluta e vale reparar que Kurau se satisfez em situar o evento
no tempo de Tamakori, nos tempos iniciais do cosmo. Mas como havia “gen-
te” (ou melhor, gente potencialmente animal e gente antes da sua separacio
definitiva), e no fim um grupo de Piyoyom se perpetuou, pela légica poderia
ja ter havido a viagem de Tamakori.

Mas, do ponto de vista logico, faria mais sentido que a camada celeste
tivesse caido antes e que Tamakori modelasse a terra somente depois, para
se empenhar na sua baixada e criar os povos, particularmente os Kanama-
ri. Afinal, os Kanamari sempre afirmam descender destes carocos, e nunca
mencionam ancestralidade com os Piyoyom?’. Assim, nio temos nenhuma
explicacido sobre a presenca desta gente antes da queda do céu e clareza sobre
o destino dos sobreviventes, mas uma logica serial poria este mito antes da
origem dos rios. Neste sentido, pelo menos Djo’o contou, uma vez, esta ul-
tima origem e emendou imediatamente com a viagem de Tamakori, de que
resultou uma sequéncia que se encaixa bem com a antecedéncia do mito do
céu caido. Porém, pelas indicacdes que temos agora, tal serialidade ainda ¢
fragil, cabendo perguntar se ela tem mesmo tanta relevincia para os partici-
pantes. Talvez baste para eles a postura sinalizada por Kurau: existe um claro
encadeamento geral, um tipo de mudanca cumulativa (porque etiolégica) na
historia, mas que nio necessariamente segue uma logica serial absoluta, do
tipo pretendido pela historia ocidental.

Enfim, para concluir, embora sem exaurir este mito da queda do céu,
seguiremos as indicacdes mais fortes de todas as versdes e contentar-nos-e-
mos com a constatacio de que os narradores se importam com a transfor-
macio do cosmo, o qual adquire uma feicio que perdura até a vida atual,
e que para eles parece algo palpavel e concreto, sobrevindo deste tempo.
Observou-se ji que, consoante a preocupacio de Kurau em marcar o tempo
de Tamakori, 0 mesmo acrescentou, na sua versio em Kanamari, como a
divindade se recusou a transformar os que viraram sapos em gente, dizen-
do-lhes para se conformarem com seu destino. Nas versdes mais curtas, a

23 Obviamente, uma descendéncia ‘dupla’ nio seria novidade (v. Bororo), mas parece
menos provavel do que a descendéncia desta viagem. A hipotese mais plausivel, no mo-
mento, faz supor que os Piyoyom Djapa se reproduziram, mas se transformaram em ani-
mal como as outras gente-animais.

IMAGO MUNDI KANAMARI



auséncia de Tamakori se acentua quando ndo se menciona sua influéncia
em nada que acontece no mito. Entretanto, a mencdo de Kurau junta-se a
referéncia de Djo’o que, numa explicacio adicional, afirmou que o Piyoyom
e “pisda Matso” (uma espécie de jaguar) “viraram Tamakori” para rezar o céu
e fazélo cair®®. Tamakori é associado, portanto, enfaticamente a todo tipo de
transformacio importante na historia do cosmo e da humanidade. Como
ja visto, logo na sua primeira fala, Kurau realcou a divindade como o ser
preponderante no universo.

a origem de Kirak

De fato, Tamakori ¢ um ser Unico, sem nascimento conhecido, ao
contrario do que acontece com Kirak, para quem surgiu, espontaneamente,
uma explicacio de sua origem. Deon resumiu isto uma vez, ao declarar
que Tamakori nio tinha nem pai nem mie e considerava o Kirak como
“companheiro”, alguém que nio era bem seu “irmio” (M11.2). Kurau ex-
plicou que Tamakori ndo nasceu e, como nio tinha nenhum companhei-
ro, ‘manda fazer um irmao’. Este narrador nio forneceu uma explicacio de
como Tamakori procedeu, mas segundo Aro, ele rezou uma fruta (warap-
ikom, categoria de fruta comestivel preferida)(M24.2). Deon enfatizou que
Tamakori estava andando sozinho no mato e encontrou um warapikom boni-
to. Quando voltou, topou com um homem e perguntou quem ele era. Kirak
nio soube responder e Tamakori deu-lhe nome e o levou consigo (ai sim,
como seu irmio, ao ponto de ser chamado quase sempre assim pelo préprio
e pelos Kanamari). Kirak, portanto, nasceu da mesma matéria que os povos
humanos, e vivera e morrerd como gente.

a viagem de Tamakori e Korak

O par de irmios empreende a viagem, descendo o rio. Ja na primeira
narrativa de Kurau, esta viagem e um episodio a ela ligado apareceram, o
que, como apontado, deu origem a uma numeracio como mitos separa-
dos os fragmentos que, em primeira instincia, foram narrados de modo

24 A mencio ao jaguar coaduna-se com as caracteristicas mencionadas na nota anterior
(21); esse tipo de associacio serd discutido na Parte V.

EDWIN REESINK



independente. Particularmente os mitos da criacio dos povos (M3), da caba
(M4), da roca do cachorro (M10), da origem da pupunha (M13) e da banana
(M14), se enquadram, na verdade, num relato mais englobante da baixada de
Tamakori (M40). Dispomos de dois relatos mais inclusivos (M40.1 e 40.2),
sendo que estas narrativas divergem em alguns aspectos mas se assemelham
nas suas linhas bésicas. Resumindo, nos episddios iniciais, os dois viajantes
encontram um animal no caminho e pretendem levar algo deste, seja do seu
corpo ou de sua posse. Como no caso da caba, ja relatado, Tamakori atinge o
objetivo enquanto Kirak “morre” na tentativa, sendo reavivado pelo primei-
ro. Comparando as duas versdes, na pagina seguinte se encontram os mitos
organizados em duas colunas.

Para iniciar a discussio, é preferivel concentrarse sobre os episddios
que, na sua maioria, antecedem a criacio dos povos, e deixar este evento
para um momento posterior. Ao que parece, estes acontecimentos asseveram
uma sequéncia que varia um pouco nas versdes, o que induz a pensar que
as exatas posicoes sintagmadticas nao sdo tao importantes quanto a posicao
relativa anterior a criacdo. A tirada do dente do Matso e, mais ainda, a ori-
gem da pupunha, se integram, em termos gerais, na viagem, mas recebem
um destaque mais independente (para a pupunha M13.1-8)%. No proélogo da
viagem, acontecem cinco ou seis encontros, sendo que na segunda versio se
omitiu o Matso, mas os outros cinco se mostram quase que idénticos. Um
dos aspectos mais relevantes é a maneira como a narrativa realca a relacio
entre Tamakori e Kirak, caracterizando-a mais ainda. Quando baixam, Kirak
ouve 0 mutum e o sapo, e vé o menino, todos na praia do rio, e ele pergunta
a Tamakori o que sio estes seres. Este lhe ensina o nome de cada um, uma
atribuicio que os Kanamari repetem de uma forma mais geral na afirmacio
de que Tamakori nomeia todas as coisas no mundo. Tamakori detém o co-
nhecimento e o poder de nomear as coisas. Deste modo, ele fornece o nome
do mutum e isto leva Kirak a flechar e comer a ave. Numa versio, o mesmo
vale para o “sapo” (todo tipo de batraquio para os Kanamari)®.

25 Tanto assim que Djo’o deixou a pupunha fora deste relato. Kurau inseriu o dente
do Matso entre a passagem de um terreiro para outro, como se tivesse, ou esquecido o
fato, ou nio atribuido importincia ao lugar exato na sequéncia dos eventos.

26 Segundo Lévi-Strauss, esta pratica, de subsumir todo batrdquio no termo “sapo”, é
corriqueira no interior do Brasil (1979a: 79).

IMAGO MUNDI KANAMARI



jojelejeieiololofoieielololololoelolololo]oloioolololololeloloololo]0l0lololofol0i0l0l0l0l0]0]

M40.1 (Kurau) M40.2 (Djo’o)

animal(ser)  objetivo parte Kirak animal(ser) objetivo parte Kirak
1 mutum comer olhos Jakwari flechas testiculos
2 sapo levar braco Matso dente miolo cabeca
3 Jakwari menino testiculos sapo filhote braco
4 cachorro filhotes carne toda cachorro filhotes carne (da barriga)
5 caba paneiro  quebra caba paneiro quebra
(6)  paieira carocos [Kanamari] paieira carocos [Kanamari)
7 Matso dente ouricuri carogos loutros indios)
(8)  cocos carocos [Kulina] €OCos carocos [Kulina]
9)  cocos carocos [Kaxinaw4]

(10)  enfeite labial [pauzinho][pupunhal

* Retorno. Encontra povos, vai para casa, e * Emenda com o mito de encontro de queldnios
emenda com o mito da roca do Urubu. e troca de suas cascas (M58).

jojelejeieiololofoieielololololoelolololololoioolololololeloloololo]0l0l0lolofol0i0l0l0l0t0]0]

A narrativa descreve ambos os animais como grandes, ou seja, mesmo
que a carne nio seja das mais desejadas, ainda assim ha carne em abundan-
cia para o tipo de animal (sapo e passaro grande). Ao que tudo indica, o
bico do péssaro e a boca do sapo tiram do cacador a visdo e o braco, a caca
“matando” o pretenso cacador. A pretensio de Tamakori confirma-se, mas
ele tem de restaurar o corpo de Kirak com partes novas. Firma-se a impres-
sdo de que a nomeacio definiu o animal em suas carateristicas mais amplas,
como caca possivel, o que é entendido desta forma por Kirak, que parte para
a caca, aparentemente estabelecendo uma equivaléncia entre esta categoria e
a facilidade de sua obtencio. Faltam-lhe, no entanto, a destreza e o conheci-

EDWIN REESINK



mento necessiarios. Nestes primeiros dois casos, Tamakori limita-se a advertir
Kirak dos perigos, mas este se lanca assim mesmo na praia, a procura do seu
objetivo. De certa forma, falta a Kirak a destreza que resulta da experiéncia e
sobra-lhe vontade de fazer, enquanto Tamakori mostra comedimento.

Neste ponto da narrativa, Kurau inseriu um comentdrio a respeito da
situacio. Kirak ¢ “s6 danado pra fazer”, “como nos assim”, como gente que
também corta perna, dedo e fica doente. Assim, Kirak tem origem analoga
a gente, assemelha-se aos seres humanos. Tamakori normalmente detém um
conhecimento superior, “sabido”, e comedimento maior em funcio deste
saber, mas Kirak é mais humano. Quando ele chega a conhecer a caca, como
todo Kanamari contemporineo, ele imediatamente se engaja na finalidade
de mati-la. Como ser autdnomo, contrariando os conselhos sabios do seu
irmio mais velho, ele persegue logo o objetivo. Kurau o reconhece, deste
modo, explicitamente como seu semelhante, um semelhante a quem, de cer-
ta maneira, agradece, porque Kirak age assim para que “nés” saibamos: “(...)
nos agora mesmo assim também como Kirak, fazer primeira vez, pra nos
sabe”. Tamakori possui um conhecimento e uma poténcia fora do normal
para os humanos, mas Kirak se arrisca, testando os limites e desbravando,
na prética, o que serve de conhecimento util para os Kanamari. De certo
modo, Kirak concentra na sua pessoa, desde seu “nascimento”, a humanida-
de como um todo e seu processo de aprendizagem pratica.

No proximo episddio, mais uma vez aparece a Kirak, na praia, um ser
desconhecido. A praia, evidentemente, representa uma zona de transicio
entre o rio de dgua corrente e a terra, entre o rio e o mato. Neste momento
o narrador enfatiza que o sol esta quente, ou seja, nio somente estamos o
tempo todo no mesmo dia como, indicado pelo calor e a presenca da praia,
trata-se da época seca, da estacio do verdo. No evento, Kirak mais uma vez
enxerga algo inofensivo num ser que nio é o que parece: um menino que
aparenta ter uns dois anos de idade e que ostenta um cabelo muito grande.
Pela forma descrita por Kurau, o cabelo sinaliza idade ou maturidade maior
do que a estatura induz a pensar porque, num mito do mesmo narrador, o
fato de ja cortar o cabelo indica a chegada de uma moca ao estado nubil.

A brincadeira habil com as flechas, jogando-as para cima e pegando-as
de novo ao cair, assinala a mesma incongruéncia, ja registrada, a distAncia en-
tre um menino que brinca mas cujo objeto de brincadeira é um instrumento
letal nas mios de um cacador. Kirak quer levar o menino, mas este nio ¢,

IMAGO MUNDI KANAMARI



como ficou claro, um ser humano normal. Kirak, muito apropriadamente,
“morre” ao ter os seus testiculos apertados, afinal, ai reside a esperanca da
reproducio humana normal, e ndo no encontro de meninos em lugares li-
minares extra-sociais. Convém lembrar que “morrer”, ts3k3, refere-se, em
Kanamari, a todo tipo de perda de consciéncia, inclusive desmaio, depois do
que alguém pode “viver de novo”, e ¢ em funcio disto que Kirak repetida-
mente afirma, depois de reviver, que estava dormindo. Neste caso, Tamakori
interfere com mais vigor do que antes, emite um “pfuh, pfuh” (o que lembra
um pouco um xamai que trata de uma crianca, sozinho no mato; v. adiante),
pega 0 menino e o joga no rio, onde “nunca mais boiou”. A sua acio, por-
tanto, acaba com a possivel ambiguidade de Jakwari, a quem se atribui, logo
em seguida, uma morada normal dentro do rio. Logo, este ser nio humano
foi deslocado para seu habitat pertinente.

Nos primeiros eventos, Tamakori adverte Kirak e o reconstréi. No
terceiro, ele intervém para deslocar o ser para sua morada correta. No epi-
sodio que se segue, porém, somente um ser participa. Kurau foi o unico
a mencionar este evento e a inseri-lo na baixada do rio. Alguém pula de
um lado do rio para o outro, furando o chio, e destes buracos crescerdo
palmeiras acai. Da primeira parte do seu nome, depreende-se simplesmente
que se chama “fazer acai”, mas para a segunda parte nio temos clareza sobre
a traducio. Baixando o rio, pulando em ziguezague, criando assim acai na
beira desta, explica-se porque estaspalmeiras, de fato, localizam-se muitas
vezes neste ambiente. De alguma forma, o acai prenuncia as palmeiras que
servirdo posteriormente para a criacio das gentes. Vale observar que, nio
obstante o acai ndo pertencer a este conjunto de palmeiras “ancestrais”, ¢
uma palmeira cujo fruto é altamente apreciado por produzir um tipo de suco
que, as vezes, substitui peixe ou carne, para comer com macaxeira ou fari-
nha. Esta é a tinica referéncia de que dispomos para esta figura obscura, cuja
excepcionalidade vem a tona quando se assevera que nem Tamakori nem
Kirak empreendem qualquer acdo a nio ser ultrapassa-la, para o que a figura
colabora, ao deixar de pular. Aparentemente, o acontecimento se resume a
uma espécie de nota etioldgica do acai.

Ja no evento seguinte, Tamakori toma a iniciativa e vai buscar dois
cachorrinhos, dando o filhote macho a Kirak e ficando ele mesmo com a fé-
mea. Kirak, entretanto, se recusa a aceitar a generosidade e planeja obter uns
filhotes por conta prépria. Talvez seja valido considerar que a generosidade

EDWIN REESINK



de Tamakori nido assume proporcio perfeitamente equilibrada, ji que ele
reservou a cadela para si e detém o controle da prole. Observe-se, ademais,
que isso evoca a situacdo real, em que Tamakori possui o potencial criativo
e, portanto, fértil, ao contrario da poténcia mais limitada de Kirak. Por ou-
tro lado, o potencial dominado pelo primeiro sé se realiza mediante a coo-
peracio dos dois sexos e, por analogia, Kirak representa um complemento
essencial (o que ja transpareceu da discussio anterior). De qualquer modo, o
comportamento de Kirak insere-se na mesma série ja discutida.

No préximo encontro, Tamakori retira os dentes maiores do queixo
inferior de uma onca grande que mora num buraco e recebe o nome ono-
matopeica de Matso. Na versio de Kurau, em que nos apoiamos principal-
mente, este, talvez estimulado pela minha presenca e de algumas criancas,
explicou a origem do nome, o grito do bicho, mas acabou nio mencionan-
do nenhuma atividade por parte de Kirak. Numa outra oportunidade, no
entanto, ele indicou que Kirak também ganhou dois dentes, deixou-os cair
depois num terreiro, para mais tarde surgirem como bananeiras. O narrador
ainda acrescentou que nio chovia na época, era tempo seco de um verio
constante. Djo’o notou que Matso matou Kirak na cabeca, complementan-
do o evento com o mesmo desfecho ja conhecido. Creio que a omissio deste
detalhe por parte de Kurau tenha sido um lapso ocasional.

Por ultimo, da-se o encontro com a caba e sua casa. Tamakori tirou
duas casas, que naquele tempo “primeiro” eram paneiros (tori), e entregou
um a Kirak?. A historia se repetiu, Kirak nio aguentou a ferrada notoria da
caba e caiu do alto, acidentando-se todo. Tamakori restituiu seu corpo in-
teiro quando retomaram a viagem, o que desembocou na criacio dos povos.
Ao compararmos estes episodios iniciais com o relato de Djo’o, tal como ja
apresentado em resumo, devemos levar em conta que o narrador desta ver-
sdo ndo utilizou um ponto de partida claro para desenvolver uma narrativa
encadeada, tanto assim que na segunda parte o coadjuvante Djanon cada
vez mais se encarregou de esclarecer a histéria e de levala adiante. Deste
modo, o relato sofreu uma certa desarticulacio interna e nio sera utilizado

27 O que nio ¢ de estranhar, ji que ele observou af que a caba também era gente neste
tempo. Sempre estamos tratando de ‘Gente-animal’.

IMAGO MUNDI KANAMARI



como uma espécie de padrio de comparacio sistemdatica para a narrativa
mais coerente de Kurau (para fins sintagmdticos). O segundo relato, as ve-
zes complementar ao primeiro, como no caso referido do Matso, difere na
sequéncia dos eventos e em alguns detalhes destes, como no caso do sapo
em que Tamakori retira dois filhotes e d4 um a Kirak. Uma diferenca interes-
sante, digna de nota, ¢ que Kirak ndo aparece em nenhuma instincia como
cacador. As diferencas, por outro lado, ndo ultrapassam certos limites, e a
mesma estrutura invariante - Tamakori vai na frente e reparte o que buscou,
ao passo que Kirak morre na tentativa de imitar a facanha, sendo revivido
- ¢ recorrente.

As diferencas nio invalidam os mencionados comentdrios adicionais
de Kurau sobre Kirak. Num outro episédio, na segunda narrativa, o interes-
se pelo Jakwari desloca-se de sua prépria pessoa para o material do qual ele se
apresenta como dono, ou seja, trata-se do d3r3ks’ambitsi, a lagarta da cana,
que toma a forma de um menino, dono da cana com que se confeccionam
flechas. Aqui se fornece claramente um argumento para a logica de comedi-
mento, ja referido, que caracteriza o comportamento de Tamakori: este avi-
sa ao irmio que eles nio podem exceder o nuimero de quatro flechas que
o dono (que possui grande quantidade), aparentemente, consentiu que ele
apanhasse. Kirak, mais uma vez, prova na pratica que Tamakori realmente
sabe do que esta falando.

a rogca do Cachorro

E preciso mencionar o M10, a roca do cachorro, do qual somente
temos uma versdo narrada por Jodo Maneldo. A estrutura béisica equipara-se
aos episodios ja conhecidos: quando Tamakori mandou Kirak espiar a roca
e tirar duas espigas de milho, este trouxe um numero superior e terminou
morto. Ha um detalhe interessante nesta variante, isto ¢, o narrador classifi-
ca Tamakori como Jesus. Normalmente, os Kanamari do Jutai insistem que
ele é¢ Deus e esta foi a equivaléncia utilizada pelo missionario e estudioso
Tastevin, ao entrar em contato com alguns Djapa no Jurui. Jodo morou
muitos anos em Trés Unidos, tendo ajudado até a reunir alguns grupos Ka-
namari de origens diversas neste local. Parece, entio, que, pelo menos de
vez em quando, os missionarios protestantes influenciaram o colaborador

EDWIN REESINK



neste ponto, ja que estes reservaram o termo Deus para um outro ser, pai de
Tamakori (um ser inexistente na mitologia Kanamari), cujo nome ¢ Towi®.

No Jurua, um informante da linguista do New Tribes contou algo pa-
recido, do qual um fragmento foi publicado: Tamakori comendo sozinho
o milho que tinha plantado (Groth 1985: 102). Jodio comentou que o frag-
mento se insere no mito da roca do cachorro e o ligou também ao mito de
origem da pupunha. Neste caso, Tamakori deixou a roca e mandou vigia-la
por guardas animais. Na volta de sua viagem, Tamakori mandou Kirak espiar
a roca, mas este pretendeu levar espigas. A demora causa a sua descoberta
pelos guardas e a sua morte: o sapo Ho o segura, e o Cachorro, o Maracana
e o Calango (guardas parcialmente diferentes da primeira versio de Jodo)
mataram-no e comeram. Tamakori nio achou quase nada dos restos corpo-
rais e mandou os animais devolverem os ossos. Porém, faltaram os ossinhos
de um dos dedos e por causa disto nés temos hoje em dia somente cinco,
e nio mais seis, dedos. Aqui nos deparamos com uma problematica muito
complexa, porque estas versoes talvez derivem de alguma tradicio variante,
presente no Jurud e ausente nas tradicoes ancestrais dos principais narra-
dores do Jutai. Os proprios Kurau e Djo’o diferem consideravelmente em
ascendéncia e o primeiro chama Kirak, um apelido de uso muito corrente
e bem geral, as vezes pelo nome pessoal de Hodum, enquanto o segundo o
nomeia com o seu proprio nome (Djo’o). Torna-se licito supor que, pelo me-
nos uma parte da variacio entre os narradores, advém de tradicoes variantes
de Djapa diferentes, por mais dificil que seja precisar com exatidao o peso
possivel dessas tradicoes.

a origem da pupunha

Jodo relacionou esta roca com a origem do tso, a pupunha. Esta asso-
ciacio ndo causa tanta estranheza quando se d4 conta que a palmeira em
questio &, ou pelo menos era, uma arvore domesticada (Descola 1986: 92; e
de grande importincia nos Jivaro e em muitas outras culturas; Erikson 1990:

28  Jodo também nio forneceu sempre o mesmo nome. Observa-se no discurso em
Kanamari de Muyawan, em que pretende reportar as palavras de Tastevin, que o Towi
seria o filho de Tamakori e o pai de Tastevin, i.e. Sdo José.

IMAGO MUNDI KANAMARI



26,214,249,292; S.Hugh-Jones 1988: 19). Na versiao de Kurau, Tamakori per-
deu o enfeite de madeira, um cilindro de uns dois centimetros, que adorna-
va seu labio inferior furado, logo depois de ter limpo os terreiros dos futuros
povos. Ao procurar o pauzinho, que ao cair se enterrou na terra, ele e Kirak
acabaram fazendo um outro terreiro e nio acharam o enfeite. Quando retor-
naram, se defrontaram com a pupunha, com um grande cacho, neste terrei-
ro. De certa forma, esta origem inverte a criacio dos povos, que derivaram
de outras palmeiras, ji existentes e com frutos. Alids, o pauzinho, que se
reporta a uma pratica em desuso atualmente, talvez tenha sido feito regular-
mente da madeira da pupunha, uma madeira boa e dura que até hoje serve
para a confeccio de arcos. O surgimento da pupunha, num terreiro vazio, ¢
bastante apropriado, j4 que se encontram concentracdes de palmeiras, nas
proximidades de aldeias ou rocas antigas e abandonadas. Apesar de ter per-
dido o enfeite, Kurau atribuiu uma intencio a acio de Tamakori e, quando
voltaram, defrontaram-se com uma arvore baixa, carregada de cachos gran-
des consistindo de frutos grandes e sem carocos.

Em outras oportunidades, o narrador explicou que os dois comeram
dos frutos e que Kirak, algum tempo depois, peidou, “tsooo”, o que deu a
ideia do nome a Tamakori (M13.1). Como ja havia gente, ele entregou a pal-
meira para que a plantassem e espalhassem. No entanto, num outro comple-
mento, fica claro que a primeira pupunha, aparentemente tio desejavel, ja
apresentava a caracteristica de queimar a boca quando ingerida crua (M13.2
e 0). Kurau observa (e mostra seu apreco) que se deve a Kirak a receita de
cozinhar o tso, para tirar o gosto “valente”, porque Tamakori disse para nio
modificar esta sua qualidade. O mesmo ainda objetou que esta acio implica-
va em escolher entre trabalhar muito ou morrer de fome, mas Kirak insistiu
e agora se come a pupunha depois de cozida, bem mole e bem gostosa, na
avaliacio Kanamari. Assim, Kirak salvou, no entender de Kurau, um prato
delicioso.

Djo’o, por sua vez, nio inseriu a origem da pupunha na baixada de
Tamakori, mas a colocou na mesma série de transformacoes de plantas do
mato em plantas da roca. Trata-se de operacio executada por Tamakori na
primeira vez que se derrubou e se rocou a floresta para uma plantacio. Aqui,
a associacdo com plantas domesticadas se evidencia ainda mais fortemente.
Tamakori plantou um caroco de pi'ikom, que seria uma variante da cana
“maraja”, apos nascer o pé, que ele rezou para efetuar a mudanca para planta

EDWIN REESINK



domesticada. Djo’o nio comentou nada especificamente referente a figura
de Kirak, mas também ele destacou algo excepcional na acio deste, ou seja,
no modo de sua participagio no evento. Ao invés do conselho de cozinhar o
fruto, a pupunha recebeu o nome por iniciativa de Kirak, bem ao contririo
da situacio normal em que o poder de nomear fica com Tamakori. Con-
gruentemente, o peido saiu de Tamakori, que comeu o fruto primeiro. Djo’o
ainda acrescentou alguns detalhes, omitidos por Kurau, talvez para enfatizar
outros pormenores. A pupunha, comida crua, queimou a boca de Tamakori
e, em represdlia, este acoitou o pé com k3na, um “veneno de mato”. Este fato
até que se encaixa na logica Kanamari de responder na mesma altura, e na
mesma moeda, aquilo que se sofreu”. Ai se comeca a entrever a passagem da
palmeira para sua forma atual, ndo descrita na primeira narrativa. Tamakori
achou a solucio “para nosso filho”: tirar com pau e ferver bem para “nio
cortar a boca”. Tamakori resolveu experimentar, mandou Djo’o buscar ou-
tro cacho e ele apanhou lenha para o fogo. Ferveu, jogou a 4gua fora e ferveu
de novo antes de comer e, como resultado, a pupunha perdeu sua qualidade
cortante. “Assim é bom”.

A versio de Joio Manelio novamente difere das anteriores, mas nio
diverge das linhas gerais ja delineadas. A diferenca maior localiza-se no ini-
cio, quando Tamakori e Kirak estavam subindo o rio e se cansaram da proé-
pria subida. Tamakori propds descansar e cochilou, com a cabeca do lado de
fora da canoa. O pauzinho caiu ai e logo apareceu uma pupunheira na beira.
Os dois, entretanto, viram primeiro o reflexo n’4gua e Kirak ja queria mer-
gulhar quando Tamakori percebeu a possibilidade de um engano, e sugeriu
pegar uma vara para verificar se realmente estava dentro d’4dgua. Tamakori
constatou o equivoco e subiram na beira, encontrando uma palmeira de
tronco liso. Comeram, sairam e se defrontaram com uma tapera velha. La
alguém soltou um vento e Tamakori perguntou: “Olha Kirak, ouviu? Serd o
nome?” Aconteceu de novo e o tsuuu (tso) virou o nome mesmo. Como o
tso cortou a boca, Tamakori acoitou o pé com urtiga (planta que da muita
coceira) e depois mandou Kirak tirar mais um cacho. Kirak cumpriu a tarefa,
mas olhou para tras quando saiu, o que ndo deveria ter feito, porque o pé

29  Kurau usou noko, que ¢ um estado de “valente”, de agressividade potencialmente
violenta para com alguém. Parece subentender-se que a pupunha agride Tamakori, justif-
icando sua acio na mesma moeda.

IMAGO MUNDI KANAMARI



continuou cheio de espinhos. Kirak cozinhou a pupunha e comeu de novo,
mas o efeito permaneceu e ele reclamou com Tamakori. Este, por outro lado,
nao reclamou de nada porque nio comia de verdade. Kirak ja queria descar-
tar a pupunha de vez, quando Tamakori explicou o procedimento correto,
mas Kirak nio seguiu as instrucdes a risca e agora tem-se que cozinhar bem
mesmo. Em suma, nesta versio fica mais claro ainda como a pupunha se
transformou na sua forma atual (com espinhos, alta - dentro da versio mais
detalhada de Kurau -, com cachos, frutos menores e carocos).

Implicitamente, nesta versio, a maior culpa recai sobre Kirak, Tamako-
ri detendo um conhecimento maior do futuro, embora nio tio absoluto que
nio precise averiguar a veracidade do reflexo. Outros detalhes se esclarecem
dentro das linhas que foram discutidas (por exemplo, a localizacio perto da
beira e da tapera). Tamakori surge mais predominante do que nas versoes
dos narradores principais que, ao contrario, relativizaram a posicio normal-
mente mais dominante de Tamakori, destacando, excepcionalmente, um ato
de Kirak, que costumeiramente fica sob o dominio do seu irmao mais velho.
Talvez, por especulacio, a posi¢io menos relativizante de Joio Maneldo deva-
se 4 sua visio mais cristd de Deus ou Jesus, como equivalente de Tamakori.
[sto ¢, a concep¢io de um ser mais onipotente, enquanto que ele classifica
Kirak como Sio José, um ser humano cujo poder sobrenatural ¢ muito mais
derivado do que original. Por outro lado, como observado, ele nio deixou de
captar algo na mesma direcio, ao reconhecer um pequeno papel para Kirak
e por em relevo uma funcio educativa da parte de Tamakori.

concluséo: a viagem da Lua e do Sol

De qualquer forma, ha algo contrastante, implicito na afirmacio conti-
da na tltima versao discutida de que Tamakori subiu o rio e se cansou, o que
induziria a pensar que estava remando. Os outros narradores expressam, em
certos pormenores, uma visao oposta a esta ideia, digamos, mais contempo-
ranea. Kurau disse que depois de chegar no fim do rio, Tamakori continuou
simplesmente baixando, porque a dgua retornou junto com ele! Depois de
“baixar” rio acima e passar as novas aldeias das gentes, ele fez um “batelao”
(barco maior, de comerciante) e desceu de novo. Com isto ele saiu finalmen-
te das terras conhecidas aqui embaixo e, implicitamente, fixou a direcio das
dguas. Em outra oportunidade (M40.3), ele descreveu que nio se tratava de

EDWIN REESINK



uma canoa na forma que conhecemos, mas de um podak, um casco de copi-
uba (copaiba?) que nido ¢ cavado mas parece ser fabricado da propria casca
da arvore. Kurau acrescentou que a sua mie lhe contou como se fazia, e que
os Kanamari nio o fazem mais. Entretanto, certa vez um grupo da aldeia
de Queimado foi buscar provisdes 3 montante do rio e, com o objetivo de
trazer uma quantidade maior, fabricou algo parecido com cascas de arvores
improvisadas, que desceram o rio de bubuia (levado pela corrente d’agua).
Ou seja, Tamakori somente desceu o rio porque a dgua corria na direcio
em que ele se dirigia, o que lhe possibilitou utilizar um veiculo que somente
serve para descer um rio, mas que, segundo o narrador, nestas condicdes até
andava mais rapido do que uma canoa.

Quando Djanon ajudou Djo’o a se expressar, vencendo uma certa
timidez e dificuldade linguistica, ele acrescentou alguns detalhes que, de
um modo distinto, apontam para a mesma direcio esbocada. Primeiro, ele
afirmou que Tamakori pintou a canoa de “verde encarnado”. Atribuiu, en-
tdo, uma beleza externa A canoa, com uma cor apreciada, que a caracteriza
também como sendo especial (hoje nio se pinta as canoas, nem Tastevin
menciona nada a respeito). Mais do que isto, ainda asseverou que, ao baixar,
Tamakori “nio tem remo”, ou seja, que a canoa anda sozinha. Djanon nio
diz que a dgua sempre desce na direcio tomada por Tamakori, mas sim que
este ndo precisa remar, o que, na pratica, ¢ a mesma coisa. Kurau, por sua
vez, ndo diz que ndo usava remo, mas que as dguas sempre o acompanharam,
o que implica que mesmo que tivesse feito esforco, este terd sido pequeno, e,
além disso, o tipo especial de casco da a entender que pode ter sido utiliza-
do, como no exemplo etnografico, a forca da correnteza.

Estas observacoes diferenciam bastante a viagem primordial no rio,
da situacio contemporinea, demarcando claramente a excepcionalidade (e
até a ‘invejabilidade’) do tempo historico inicial. Talvez seja possivel ir mais
longe um pouco, embora entrando quase no terreno das especulacoes. Sabe-
mos que na concepcio Kanamari, Tamakori e Kirak se tornam os astros sol
e lua, e que a ultima percorre um trajeto de rio acima até rio abaixo. Desta
forma, a viagem de canoa assemelha-se a “uma viagem da Lua e do Sol”,
num percurso analogo ao que o primeiro perfaz em um més. A analogia nio
se inviabiliza pelo fato de que na viagem tudo ocorre “no mesmo dia”, pelo
contrario, a viagem perdura um tempo que hoje seriam varios dias e, mais, a
lua “desce” o rio também.

IMAGO MUNDI KANAMARI



No terceiro volume das “Mythologiques”, Lévi-Strauss discute o que
chama de “a viagem do Sol e da Lua”, e realca a importincia de saber as posi-
coes relativas dos dois na canoa, quem estd na frente, remando, e quem estd
atras, remando e guiando. A fixidez das posicdes na proa e na retaguarda ¢
fundamental para seu argumento sobre o que considera a légica da proposi-
cio da “distancia correta”, que vinga em varios planos, e que estaria em jogo
aqui. Ora, nenhum Kanamari explicou quem se ocupa de qual funcio na
canoa. Mais do que isto, as observacdes que acabamos de examinar, esclarece
que a originalidade Kanamari se localiza na rejeicio desta necessidade. Nio
¢ preciso especificar as posicdes porque, de um modo ou de outro, a canoa
se movimentava por si mesma, dispensando, portanto, os ocupantes de fixar
posicdo, ou até de se ater as posicoes de proa e popa. Neste sentido, se a ver-
sdo de Jodo reflete fielmente a versio que aprendeu no Jurud, defrontar-nos
-lamos com uma tradicdo Djapa que varia significativamente das tradicoes de
outros Djapa, como representadas pelos nossos narradores principais.

Uma observacio de outra pessoa, porém, de Aro, confirma, de novo
por outra via, um ponto de vista mais fundamental, proximo aos ultimos.
Para ele, a 4gua nio corria, estava parada, o que representa uma outra solu-
cdo original para uma locomocio muito mais comoda no rio, mesmo que
para isso que dispender mais energia do que nas anteriores, uma “subida”
equivaleria a uma “descida”! Este esquema somente ter-se-ia modificado
quando Kirak desobedeceu a instrucio de Tamakori de nio olhar para
tras, de olhar sempre para “baixo”, ou seja, para frente, na direcio dese-
jada. Talvez haja um paralelo entre o olhar rigido da ordem e a fixidez da
dgua, destruindo o ndo-movimento desta pelo movimento da cabeca de
Kirak, de frente para tras e dai de volta para frente, levando a 4gua do rio
a correr na mesma direcio que a ultima parte do seu movimento. Vista
de modo mais amplo, a hegemonia de Tamakori se impde fortemente em
muitos outros momentos da narrativa e, provavelmente em funcio disso,
aparentemente nio necessita ser realcada, ainda mais, como o timoneiro
da viagem da Lua e do Sol. O espacamento topolégico entre os protagonis-
tas se expressa mais no relacionamento dindmico de quem legitimamente
ocupa a posicio dianteira nestes deslocamentos, Tamakori, ¢ menos na
manutencio de uma relacio fixada no espaco que mantém o par numa
posicio idéntica passiva, enquanto os engloba conjuntamente no seu mo-
vimento ativo espacial.

EDWIN REESINK



6. Origens (Gente, Animais, Plantas)

introdugcdo

No capitulo anterior, comecamos por uma apresentacio inicial da mi-
tologia e terminamos com uma discussdo sobre a relacio entre Tamakori e
Kirak. Retomaremos neste capitulo a viagem dos astros, quando dario ori-
gem aos povos, e seguiremos alguns dos desdobramentos ocorridos apds este
evento, culminando com a criacio de certos animais e do peixe. No meio
do capitulo passado foram também reconstituidas as condicoes primordiais
da criacio, isto ¢, precedentes as transformacdes significativas cosmoldgicas.
Algumas informacoes adicionais esclarecerio melhor o ponto do qual par-
timos. Jodo Maneldo, por exemplo, lembra-se de que a sua mie lhe contava
que a terra, antes do céu cair, era plana. Houve um momento, neste inicio
do universo, em que somente havia “o mundo, nem gente, péssaro, caca, s6
terra com mato”, ou, ainda, “nada de sangue em cima da terra”. Ele chama
isto de itsonim padja, lembrando que ha uma certa equivaléncia entre mato
e mundo, j4 que a expressio conota a ideia de um mundo virgem. Por exem-
plo, um homem ou mulher “padja” ¢ um(a) solteiro(a), o que faz pensar em
alguém que precisa de um complemento.

Como visto, no fim do mito do céu caido, o estrago ¢ enorme, e
Djo’o e Tewin afirmaram que o mato sumiu, sendo que Tamakori rezou
para que nascesse de novo. Todo tipo de bicho de sangue (wahminim) nio
existia ainda, tampouco o mato e o complemento vegetal essencial para o
homem (tsawahminim), que inclui toda espécie de planta da roca e até os
frutos do mato apreciados e consumidos (warapikom). A tltima categoria
exclui arvores e ervas do mato (horonim, que se traduz muitas vezes como
“remédio”, mas parece se estender a plantas de todo tipo de aplicacio
util), o que faz supor que o mato original, antes da queda, ter-se-ia restrin-
gido, em primeira instincia, justamente a esta categoria. Posteriormente,
Tamakori produz “tudo”, t3k3na (gente) e os animais com sangue, grande
parte do que se inclui na carne comestivel de caca, e as plantas domesti-
cadas, essenciais, como complementacio vegetal, para a refeicio ideal,
junto com a carne. Estas transformacdes serdo o objeto em foco neste
capitulo.

IMAGO MUNDI KANAMARI



a origem dos povos

A origem dos povos, como ji apontado, acontece depois dos episo-
dios, ja discutidos, da baixada de Tamakori e Kirak. Vale lembrar que no re-
lato de Kurau encontra-se a tnica referéncia, salvo a domesticada pupunha,
a origem de uma palmeira, o acai, representando esta parte importante da
categoria apreciada de warapikom. Fica a impressao de que a grande maioria
das palmeiras pertence, como o warapikom, ao dominio do mato, e que Ta-
makori simplesmente encontra neste dominio as palmeiras que utiliza para
a criacio dos povos. A primeira é a poro, traduzida inicialmente por “paiei-
ra”. Tamakori viu o cacho pequeno, propds comer e mandou Kirak subir
na arvore para corti-lo. Ele subiu, cortou e avisou Tamakori, que esperava
embaixo. Nio estd claro o que ocorre ao cair o cacho, se Tamakori saiu no
momento certo, ou se o cacho bateu nele sem que o sentisse. Seja como
for, os cocos se espalharam e foram recolhidos para a retirada das cascas e
consumo. Depois de limpar o terreiro, um espaco evidentemente central na
vida social, Tamakori e Kirak organizaram quatro carreiras de carocos. Isto
ai é “nos, Kanamari”®. No entanto, estas carreiras representaram ‘“pouca
gente”. Tamakori deixou enterrado também o dente do Matso, para que
virasse banana naja (os Kanamari conhecem e gostam de diversas variedades
de banana).

Baixando o rio de novo, o proximo pé de palmeira tem uma tala com-
prida e um cacho pequeno mas estd carregado com muitos coquilhos, que
Tamakori e Kirak deixardo em outro terreiro. Este karahtsi ¢ uma palmeira
de outra espécie, e com muitos cocos, e, portanto, a “palavra dele” (da gente
futura que deles derivara) ¢ outra e serd falada por muita gente: “Kulina

30 A localizacio também estd de acordo com o carater ribeirinho que vimos vigorar
no modelo ideal dos Djapa, na Parte 1. A posicio central dos Kanamari tem vantagens
adaptativas, pela possibilidade de exploracio da varzea: no médio Jurua ha muitos lagos
e igarapés, fontes de peixes como matrinchi, e o igapo é sabidamente um lugar frequen-
tado por peixes frugivoros e possuidor de um ambiente rico. Vérias palmeiras costumam
crescer na area (Moran 1990: 99, 153, 171, 199, 221, 231, 240, 242, 247). Deste modo,
os Kanamari ocupavam, e parcialmente ainda ocupam, uma drea ambiental de bastante
riqueza potencial para o seu sustento, combinando o rio, a varzea, e o mato da terra firme.
A margem do tio, ¢, neste sentido, um lugar estratégico. Vérias observacdes acerca da
ecologia amazonica serdo encontradas na mitologia, e alguns momentos referir-me-ei aos
conhecimentos biologicos cientificos e dos Kanamari.

EDWIN REESINK



tem demais”. A proxima palmeira cresce na beira do rio, o kotsi, e d4 um
coco grande, “cocio”, como sao grandes os Kaxinawd que se originaram de-
les. A logica geral é dbvia: as diferentes qualidades dos frutos das palmeiras
determinario as diferentes carateristicas das gentes que delas derivam sua
origem. Assim, todos falam linguas ininteligiveis entre si, e as qualidades
fisicas concernentes a quantidade e tamanho dos carocos se atribui o fato de
que, na concep¢io Kanamari, eles mesmos sio poucos, os Kulina muitos, e
os Kaxinawa fortes.

Ao retornarem do fim do rio e ainda “baixando” (na versio de Ku-
rau), Tamakori e Kirak deparam-se com os Kaxinaw4. Observa-se ai que os
Kaxinawa se localizam num ponto mais perto dos confins da terra, o que
corresponde, embora de modo invertido rio acima, com sua posicdo original
no alto Jurua. Os dois anunciaram sua chegada soprando o hori, instrumen-
to de sopro utilizado nestas ocasides e nas chamadas para festas e rituais.
Antes de entrar, Tamakori afixou uma mutuca grande as suas costas e avisou
Kirak que iria entrar primeiro no terreiro da maloca. Kirak desejou ficar em
igualdade com Tamakori, e pediu uma mutuca para suas costas também,
insistindo mesmo quando avisado de que nido aguentaria Quando a picada
da mutuca comecou a doer, Kirak ndo suportou a dor, bateu nas costas e o
inseto saiu voando. Tamakori, ao contrario, nem “mexeu” com a mutuca,
que ficou chupando as suas costas sem que ele sentisse.

Este gesto ndo ¢ de facil interpretacio. Em parte, talvez se relacione
com a instrucdo de Tamakori, para todos os povos, apos a sua entrada, nio
falarem nada com a pessoa que vira logo em seguida. Kirak ¢ uma “gen-
te qualidade” (um tipo de gente), “pintado” de manchas na pele, tanto as-
sim que o seu apelido “kirak” se aplica a outras coisas, como “manchado”,
ou com manchas, na aparéncia. Tamakori colocou e suportou a mutuca
a vontade, o que, mais uma vez, o diferencia da gente normal e ressalta
sua excepcionalidade, enquanto tipo de gente como Kirak mostra a pele
cheia de manchas®. Tal aspecto nio ¢ apreciado esteticamente e Tamako-

31  Outro aspecto possivelmente relevante é que a mutuca chupava o sangue de Tamako-
ri. Os Kanamari parecem atribuir uma forca vital ao sangue, e tém horror a perdé-lo.
Também, eles demonstram um limiar de dor que chamou nossa atencio por ser baixo, a
dor sendo expressa rapida e intensamente. Kirak ¢ bem humano, portanto, o que destaca
Tamakori mais uma vez.

IMAGO MUNDI KANAMARI



ri, ao proibir aos povos de falar com Kirak e até de mencionar seu nome,
lhes d4 a oportunidade de preservar, literalmente, a pele. Todos receberam
os visitantes segundo a regra de hospitalidade, dando-lhes vérias espécies
de kuya (caicuma), mas somente os Kanamari e os Kaxinawa obedeceram a
interdicio. Os Kulina, os temiveis vizinhos mais proximos, bem segundo sua
indole, na avaliacio dos Kanamari, desobedeceram e falaram em excesso. A
incontinéncia verbal causou o aparecimento das manchas de Kirak, contidos
em seu proprio nome, na pele dos Kulina. Pronunciar o nome e falar com
o “manchado”, aparentemente, teriam estabelecido uma relacio suficiente
para adquirir as manchas. Mais uma vez verifica-se o poder da palavra. Os
Kulina niio se contiveram e sdo “feios” até hoje’.

Na versio em Kanamari (traducio de Joio Maneldo), Kurau atribui
a Tamakori uma intencionalidade para todo este processo, quando ele afir-
mou que € o jaci que sera Kanamari. Alids, jaci parece ser a traducio mais
segura de poro, e foi a mesma que Kurau, em outra oportunidade, ofereceu
(paieira refere-se, supostamente, a qualquer palmeira com muita palha). In-
formacoes complementares dio conta de que a palmeira jaci cresce na beira
do rio e no mato, frutificando no inverno, quando produz um fruto grosso,
comprido, doce, e com um caroco bem encarnado. Todos sempre concorda-
ram que os Kanamari descendem do porohkom (o caroco de jaci), e que os
Kulina mantém a mesma relacio com o karahtsikom. Prevalece o consenso do
que se trata, este Ultimo, do inaja, que d4 um fruto duro, nio comestivel e
com um caro¢o mais para a cor branca. Por estas informacdes, os contornos
das diferencas entre os Kanamari e os Kulina se delineiam mais nitidas ain-
da. Afinal, os Kanamari, que se reconhecem todos Djapa e t3k3na (gente),
descendem, como uma unidade, de um fruto comestivel, de bom gosto e
com uma cor bonita, enquanto os Kulina descendem de um fruto intragavel
e de um caroco menos bonito.

Quando Tamakori, conforme a segunda versio, chegou as aldeias dos
povos que ele criou, o narrador comentou que tal ato de criacio de t3k3na
foi da sua vontade, do seu gosto. Como o termo t3k3na, num sentido mais

32 Dai se justifica que, por exemplo Deon, comentasse que os Kulina “sao de Kirak”.
Além disto, na mitologia Kulina, as posicoes de Kirak e Tamakori se invertem, Quira
(Kira) predomina sobre Tamaco (Tamako), embora menos do que Tamakori (ver Cimi

1986; Pollock 1985: 60).

EDWIN REESINK



comum, restringe-se aos Kanamari, mas num sentido amplo pode-se referir
a todos os indios, fica a suposicio que ele produziu todos os povos inten-
cionalmente. Por outro lado, Tamakori privilegia, ndo surpreendentemente,
“a gente dele”, que naqueles tempos nio era “dona de nada”, mas a qual ele
estima, em comparacio com a “fala torta” dos Kors (Kulina em Kanamari).
A lingua estabelece um sinal diacritico forte, e Tamakori enfatiza que devera
ser guardada a sua palavra, ou seja, a sua fala. A ideia implicita refere-se a
importancia da lingua, por ele legada para os Kanamari, aos quais incumbe
da tarefa de preserva-la (v. fita 17).

Por um lado, ha o reconhecimento de uma humanidade mais ampla,
criada no mesmo evento historico, com certa intencionalidade, pelo mesmo
ser excepcional e com o mesmo material basico. Por outro, as diferencas
simultineas sio bem demarcadas. Os Kanamari sao todos t3k3sna e perten-
cem a um Djapa de lingua e cultura semelhantes. O lugar reservado aos
Kulina destaca-se ainda mais fortemente por ser o tinico povo indigena que
niao ¢ um x-Djapa, mas simplesmente Kor3 (uma espécie de sapo). E im-
portante ainda assinalar que os Kulina compartilham com os Kanamari o
dominio do xamanismo, o que os transforma nos mais temidos e imediatos
vizinhos, com os quais os Djapa se confrontam. Neste sentido, os Kor3 sio os
“outros” mais imediatos e perigosos, numa concordincia entre atualidade e
mitologia. A terceira posicio concerne ao “outro” mais afastado, com quem
normalmente nio se mantém contato, e que também nio se inclui regular-
mente NO campo xamanistico.

Provavelmente esta conclusio justifica que se encontre, aqui, uma va-
riacio maior, enquanto o consenso reina sobre a posicio dos Kulina. Kurau
explicou que os Kaxinaw4, representantes, provavelmente, dos Pano - o ter-
ceiro grande bloco cultural e linguistico na regiio (no sentido mais amplo)
-, derivam dos kotsi, que seria o ouricuri. Segundo Jodo, alids, o que se
denomina de ouricuri na regiio tem um fruto com um gosto que queima a
boca. Djo’o, por outro lado, atribuiu a origem dos Kaxinawa, pelo menos
uma vez, ao ihkira, o buriti. Conforme seu relato, Kirak escalou o pé de poro e
tirou o cacho que, quando quase estava caindo sobre Tamakori, se espalhou
todo e ndo atingiu a divindade. Logo em seguida, eles se deparam com o que
se traduziu como ouricuri mas que antes se descreveu como ihkira, buriti.
Em contraste com a primeira acio, Tamakori derrubou do pé, trepado 14
em cima, o cacho, mas Kirak, com medo da forca da queda, saiu do lugar e

IMAGO MUNDI KANAMARI



nio pegou o cacho. Ao que tudo indica, Tamakori se deitou, sem medo, e
o cacho se dispersou sem atingi-lo, ao passo que Kirak, em pé e com medo,
deveria ter pego o cacho em queda. No primeiro caso eles juntaram tudo
de novo, mas no segundo, a falha causou o aparecimento e a dispersio, no
mundo, de todos os outros povos indigenas. Povos estes caracterizados como
“brabos” e do mato, ou seja, bem distantes e diferentes. “Todos os outros sdo
um s6”, o que nos induz a considerar que esta adaptacdo, no mesmo lugar
onde se inseriu os Kaxinaw4, encaixa-se bem na logica da terceira posicio do
“outro distante”.

Observa-se aqui uma variacio do modelo de Leach que preenche as
posicoes do “exterior” “proximo” e “intermediario”, em que o ultimo se
expande para a inclusio de todos os outros desconhecidos, ou pouco conhe-
cidos, mas nomeados (mencionado para os Machiguenga, Chaumeil 1991).
Seja kotsi ou ihkira, os carocos ddo origem aos distantes Kaxinawa, que me-
recem o designativo de “Djapa”, ao contrario dos Kor3 dos Kulina, e, num
caso de reinterpretacio dos narradores aparentemente criativa, a todos os
outros povos desconhecidos ou mal conhecidos e de contato esporadico que
também recebem um nome x-Djapa. Ao se tratar, destes povos, uma deter-
minada carateristica que tenha chamado a atencio fornecera a pista da sua
denominacio. Por exemplo, os Sataré-Mawé impressionaram o tuxaua, que
os visitou, com a sua pratica de usar formigas nos corpos como teste de du-
reza, e eles receberam o nome de uma formiga (Antaro Djapa). Desse modo,
Djo’o e Djanon incorporaram todos os povos indigenas na ‘légica totémica’
da ‘descendéncia do caroco’, operada por Tamakori*’.

Além de criar uma ‘ideologia étnica’ mais ou menos explicita, que
também se observa no cotidiano, esta teoria contém certos elementos a res-
peito da vida social. Ja reparamos que Tamakori deixa a parte dura da fruta,
e que as alinha em carreiras. A dureza do caroco evoca os ossos de Kirak,
que, constantemente, servem de suporte para sua reconstituicio, ao ponto
que, numa versio aparentemente pouco difundida, a perda de um ossinho
acarreta a perda definitiva de um dedo. Ademais, o alinhamento se reprodu-
zird na ordenacio de uma comunidade organizada, abrigada numa mesma

33 Seguindo a logica até este momento, ele provavelmente rezou os carocos. Ou seja,
falou, ou pensou, para provocar a mudanca e sua enunciacio produziu efeito.

EDWIN REESINK



grande maloca. Isto também é coerente com o ideal expresso, atualmente,
de que cada Djapa viveria e deveria morar junto, todo mundo partilhando
a mesma casa grande (de forma oval, os espacos familiares ocupando as la-
terais). E interessante perceber que, apesar de Tamakori, em outros mitos,
dar origem as plantas domesticadas e animais, o mito deu énfase a comple-
tude da vida social e cultural dos povos entre os quais Tamakori aporta no
seu retorno. L4, os habitantes o recebem como ¢ seu dever para com um
visitante, com muita caicuma, produto elaborado com macaxeira abundante
e mediante método especial e demorado, portanto um produto bem social,
resultante da acdo cooperativa da producio humana que requer a colaborac-
ao dos dois géneros.

o material simbdlico

Talvez certos complementos e estes tltimos reparos permitam elucidar
algo sobre a escolha de “carocos” para a transformacio em gente. Primeiro,
trata-se de, por exemplo, porohkom, ou seja, uma espécie-kom, que, na verda-
de, ¢ essencialmente uma semente, que, devidamente plantada, asseguraria
a reproducio da espécie vegetal (e evoca um pouco a analogia de animais
que comem frutos e ajudam assim a espalhar as sementes pela floresta, para
sua reproducido). Também, “kom” é um sufixo diminutivo. Por exemplo,
usa-se até junto com um nome (Djahumakom), para distinguir uma pessoa
de outras portadoras do mesmo nome (Djahuma pequeno, também fazse o
inverso, Djo’o nhanim, Djo’o grande). Os dois indicios sugerem, para que
possamos considerar carocos como um ponto de partida apropriado, algo
como um inicio duro e pequeno com as suas qualidades intrinsecas, que
determinario o resultado da transformacio.

Esta concepcio nio ¢ tdo inusitada entre as culturas amazodnicas. Os
Matis possuem a nocio “ovo”, em que ‘dar origem’ se aproxima a feto e
fruto, carregando ideia muito semelhante e apropriada, ressaltando o modo
pouco sexuado da forma de reproducio vegetal (Erikson 1992: 3189). Na
verdade, ele reconhece que a nocio tu se traduz mal por “ovo”, ao designar
igualmente o feto e o fruto da bananeira e possivelmente ela se ilumina pelo
paralelo Kanamari como indicativo de algo pequeno em potencial cresci-
mento. Entre os Kulina uma variante faz originar o homem e a mulher da
madeira de palmeira, cuja versio Kanamari veremos na Parte III, mas em

IMAGO MUNDI KANAMARI



uma do rio Envira, ao invés do Purus, o par de irmios sobrenatural produziu
dos mesmos cocos as vaginas das mulheres: grandes do “coco-acu”, pequenas
do “aricori”, e pequenininhas do “jaci”. Os Madiha podem errar e manter
ideias equivocadas, mas a sua logica substantiva de transformacio, pelo me-
nos neste exemplo, se revela idéntica e utilizando o mesmo material (Pollock

1985a: 59; Silva 1984: 6-7).

Segundo, aproveitar um modelo de reproducio vegetal nao-doméstico
poderia levar a pensar os povos como mais “naturais” na sua origem, en-
quanto o mito ressalta o carater social e cultural dos mesmos. Ora, convém
perceber que o hori e a recepciio com caicuma aos visitantes correspondem a
atividades ligadas intimamente a festas e rituais, expressdes eminentemente
socioculturais. Neste sentido, a escolha ¢ reveladora. Festas e alguns rituais
sdo classificados na categoria warapikom, que, como ja mencionado, ¢ uma
classe que inclui uma série de frutos silvestres comestiveis®*. Ou seja, fru-
tos silvestres assumem um lugar de tal envergadura nas festas e rituais, ao
conjugar os esforcos socioculturais mais comunitérios, que a categoria pode
subsumir vérios destes. Portanto, a escolha de varios tipos de warapikom mos-
tra-se consistente com a énfase na cultura e na vida social, ja que, na visao
Kanamari, se relacionam diretamente com a producio mais fortemente so-
cial. Warapikom remete ao social, e os sabores dos frutos silvestres de que se
originaram os Kanamari e os Kulina se revelam mais saborosos ainda.

a origem alternativa dos Kaxinawa

Somente uma versio exclui a estratégia dos carocos como explicacio de
origem alternativa para um determinado povo. Numa primeira oportunida-
de, mediante alguns comentarios soltos, Aro afirmou que Kirak foi feito de
warapikom kanion, um tipo nao identificado de warapikom (fruto), e que os
Kanamari surgiram do porohkom. Quando indagado de novo, ele insistiu
que todo Djapa Kanamari resultou do mesmo caroco, diferentemente dos
Kulina, que nio sio Djapa. Os Kaxinawd também sio “Djapa”, até sendo

34 Alguns dos frutos sdo alinhavados em Carvalho e Reesink (1993). Os Maku con-
hecem 54 tipos de frutos diferentes. Os frutos costumam ser associados a estacio das
chuvas (Silverwood-Cope 1990: 49), como entre os Kanamari, estacio mais comumente
associada aos rituais.

EDWIN REESINK



possivel sua referéncia como “os Djapa”, mas de outro caroco, e contou
uma histéria que se enquadra, inicialmente, na viagem de Tamakori e Kirak
(M30). Kirak morreu, talvez por causa do Urubu, que, de qualquer modo,
acabou comendo-o todo. Tamakori juntou os ossos do irmio e refez o corpo,
que acordou de novo. Os Urubu (como “povo”, mantenho estas referéncias
no singular, como em Kanamari) viram uma preguica morta, mas credita-
ram a Tamakori té-la colocada 14 e ndo tocaram no animal. Tamakori, e, ao
que parece, Kirak, viraram antas e duas destas cairam mortas. Uns Urubus
se depararam com elas, comeram os olhos, e disseram que Tamakori e Kirak
morreram e viraram antas. Depois foram para casa, onde um Urubu pergun-
tou se comeram carne boa e se estava fedendo a carne. Nio estd muito clara
esta parte, mas a primeira vista, a indagacio implica que correram o risco de
terem se adiantado. No dia seguinte, os Urubu sairam para comer as antas
e quando terminaram, Tamakori estava a caminho. Os Urubus morreram,
com excecio do Urubu-rei. Tamakori os ressuscita, mas a partir de entdo eles
vao feder muito. Ou seja, a acio fez com que os urubus fedessem como a
carne podre de que se alimentam nos dias de hoje, e isto atraiu uma lagarta
que vive da carne podre. Tamakori rezou (como, alids, rezaram os povos
anteriores também) e a lagarta se transformou em gente, Kaxinawa. Os “Dja-
pa”, neste caso, seriam a transformacio de vermes associados a carne podre,
menos imponentes ainda do que os abutres dos Urubus, que pelo menos fi-
guram como habitantes de casas e donos de rocas no seu tempo como gente.

Resultar de pequenos comedores de carne podre (conhecidos como
tapuru ou itapuru), de carcaca, parece um retrocesso para os Kaxinawd, em
comparac¢do com a variante mais difundida. Por um lado, ¢ possivel que se
trate da versio de uma tradicio de outro Djapa, do qual descendem os nar-
radores principais. Uma hipdtese é que seja a influéncia do lado materno de
Aro, dos Bim Djapa, um grupo para quem as informacdes disponiveis dao
a localizacdo original perto de Cruzeiro do Sul, isto ¢, defronte aos Pano. O
dialeto dos Bim Djapa diverge um pouco dos Wadjo Paranim Djapa (um
dos grupos de referéncia no alto Jutai). A divergéncia de Jodo, apontada an-
teriormente, talvez se relacione com a mesma conjectura, ja que sua mulher
e sogros se associam a este Djapa, do qual uma faccio mora em Trés Unidos,
onde Jodo residiu quase dez anos. Fechando o paréntese sobre esta questio
importante mas, no momento, insoluvel, vale observar que a logica e o tipo
de enredo se encaixam nos episddios da viagem, e mais adiante veremos
acoes semelhantes em outros mitos.

IMAGO MUNDI KANAMARI



O proprio mito sobre a roca e as flechas do Urubu, que Kurau uma vez
encadeou no fim da ja famosa viagem, assemelha-se a esta viagem em outros
pontos (M5). Segundo ele, os Urubu, sob a forma de gente também, mo-
ravam todos juntos numa maloca, com um rocado. Mas, apesar dos tracos
humanos, o mito deixa bem claro que o que os caracterizava era a tentativa
de matar Tamakori e Kirak, para desfruta-los depois de apodrecerem. A rela-
cdo com a podriddo antecipa o seu futuro animal e o pequeno mito de Aro
explica porque a prépria carne do urubu exala fedor, razio, alids, alegada
pelos Kanamari para nio comé-lo. Numa variante (M5.4), Tamakori virou
o calango kadjohkirak, “pintado como jacaré”, para buscar e juntar os restos
de Kirak consumidos pelos Urubus. E bem possivel que se trate do mesmo
calango, do qual se disse que é “aquele que anda no terreiro”. De qualquer
modo, aqui Kirak também morreu nas maos dos Urubus, para apodrecer e
servir de repasto.

uma histéria de casca dura

Para continuar a andlise, varias alternativas se afiguram passiveis de
ser trilhadas com igual proveito. Kurau emendou a viagem pelo rio com a
historia da roca do Urubu, episédio de fato muito semelhante aos eventos
narrados e apropriados para marcar uma nova fase na histéria do mundo,
por apresentar a Gente-animal com maloca e roca. Djo’o e Djanon encade-
aram ao mesmo mito da viagem o relato da troca de casca dos quelonios, e
isto também se justifica. A nova fase caracteriza-se pela presenca de gentes-a-
nimais, mas, principalmente, pelo fato de que todo tipo de animal e planta
de roca ainda deve ser transferido de outro dominio e transformado de algo
preexistente: o mundo, na verdade, ainda é uma espécie de grande vazio,
conforme a premissa de que nada passou a assumir sua forma atual sem ter
se transformado de uma forma similar mas diferente.

Seguindo a associacio desenvolvida pelos dois narradores, Tamakori
e Kirak chegaram a um lago cheio de tracaj4, ji portando arco e flecha com
bico. Tamakori conseguiu matar duas tracajas, mas o bico da flecha de Kirak
nio penetrou numa casca de kaw3s (classe dos queldnios), cuja espessura
tinha quatro dedos. Kirak preparou a comida no fogo, na beira do lago. Os
kaws, entretanto, subiram em umas arvores frutiferas para comer maran, e
deixaram o “casco” no toco do pau. Tamakori tirou um cip6 e produziu uma

EDWIN REESINK



casca nova. Como o cip6 é grosso mas menos duro, ele trocou a casca dura
pela mais mole, e os kaws ficaram com uma protecio resistente mas penetra-
vel pelas flechas de Kirak. Assim, mesmo quando eles encontram ji um tipo
de queldnio acabado, ha um detalhe que os diferenciam profundamente da
sua qualidade atual. Depois da transformacio, “ficou bom”. Numa outra
. ) [(3 . ”»

oportunidade, Djo’o acrescentou que o “espinhaco” da anta sofreu a mesma
mudanca necessaria (M58.2), comparando a dureza original com “aco”.

a origem do peixe

No dominio das dguas, que agora ja funcionam como eixo de locomo-
cio para os viajantes, o kaw3 nio significava a presenca da categoria “caca”,
até que uma acio providencial abriu esta possibilidade para a gente atual.
No mesmo relato de Aro, ji referido, este assevera que nio havia nenhum
“bicho”, incluidos os peixes, na terra, até que Tamakori resolveu deixa-los
nesta camada cosmolégica. O don, todo tipo de peixe, resultou da acio de Ta-
makori colocar uma arvore de seringa na beira do lago. Da casca da arvore da
seringueira, um pedaco se transformou em pirarucu, de suas frutas caindo
n’4gua outros peixes, o mesmo, pelo que parece, valendo até para suas folhas
(o que Jodo Manelao corroborou, M27.2). Para este, isso faz sentido porque
“peixe gosta mesmo de seringa, né!”, aludindo a importincia, hoje em dia
altamente comprovada, dos frutos do igapd para a alimentacio dos peixes
(M27.1). Na cadeia alimentar, literalmente os frutos viram peixes e as folhas,
provavelmente, se assemelham em forma aos peixes. Metamorfose, portanto,
de conteudo e de forma se complementam.

Dois problemas, todavia, restam. Numa versio um pouco divergente,
Tamakori jogou caroco de farinha d’4gua nas dguas e criou os peixes por este
ato (M36). Observa-se que o principio se conserva, mesmo que os Kanamari
antigos nio tenham conhecido a farinha descrita. Entretanto, nem assim
se aplacou a fome dos que pediram os peixes a Tamakori, ja que todas as
presas potenciais tinham medo da tarrafa e nio se pescava nada. Tamakori
os instruiu a lancar a rede a noite e ai, finalmente, obteve-se uma boa pes-
caria. Um pouco antes, os mesmos narradores desta variante seguiram uma
linha paralela, ao declarar que o peixe também era gente. Alguém pescava
piranha, mas como esta era também gente, gritava, e o pescador foi obrigado
a solta-la. Tamakori modificou isto, mas ao cozinharem o peixe capturado,

IMAGO MUNDI KANAMARI



ele virava pedra. Somente uma nova intervencio de Tamakori acabou com
esta inconveniéncia (M36). Desta maneira, necessitou-se de uma série de
passos para obter o peixe, desumanizé-lo e mais, por um lado, fazé-lo perder
a capacidade de reconhecimento do instrumento cultural de sua captura,
ou, por outro, submeter-se ao processo mais cultural de processamento, sem

se transformar em algo incomivel®.

Sem peixe ou com peixe-gente passava-se fome, comendo-se somente
farinha com 4gua. Tal situacio representa uma calamidade para os Kanama-
ri, em face ao que urge uma correcdo, para alcancar um ponto aceitavel da
verdadeira “comida”. A auséncia ou a presenca sob a forma de gente, duas
alternativas, vale lembrar, colocadas na mesma narrativa, igualam-se em seu
efeito nocivo: ou nada, ou canibalismo. A primeira alternativa nio mostra o
peixe claramente humano, mas inteligente o suficiente (como os humanos)
para reconhecer o instrumento mortifero. Na primeira variante, Tamakori
ensinou-os a pescar na escuridio, e os peixes nio agem mais assim. Na se-
gunda, o ato de ferver transformava o peixe em pedra e Tamakori mudou a
situacdo, aparentemente, pela sua vontade. A comida verdadeiramente hu-
mana ¢, entio, cultural, somente conquistada ao se percorrer etapas que
preenchem o vazio original e ‘naturalizam’ a sua base alimentar. S6 assim
havera cultura e ndo canibalismo.

O episddio da pedra evocou no narrador a lembranca de um fato ana-
logo no dominio dos peixes. Por via desta associacio ele comentou que so-
mente o “arauana”, paw3r3, tinha uma pedra e habitava o fundo das 4aguas (o
que mostra que a relacio peixe-pedra pode ser considerada intrinseca, mais
metonimica do que metaférica). O peixe “pescado” pediu a pedra, e o araua-
nd primeiro negou, mas, tendo em vista sua soliddo, resolveu dar depois.
O pescado, entretanto, continuou l4 embaixo e o arauand nio conseguiu
atingir o fundo, ficando sempre na superficie. Nao surpreendera que este
peixe, conhecido mais como aruand, seja dado como um nadador sempre a

flor das 4aguas (Santos 1981a: 30-32).

35 Ao se tornar pedra, a carne do peixe permanece inacessivel, evocando a observacio
de Lévi-Strauss sobre a pedra ser uma expressio metaférica da carne humana (1974b:
253). Nio tenho uma boa justificativa para a mesma associacio, mas ela caberia dentro da
problematica do peixe ter sido Gente-animal. Mais adiante encontraremos uma conexio
entre pedra e peixe.

EDWIN REESINK



a origem de certos animais preeminetes

Analogamente aos queldnios e peixes, para os animais e a possibilida-
de de cacé-los, algumas informacdes e varios mitos dio conta de transformac-
des de um material anterior (como barro) em animais determinados. Parte
relevante destas mudancas estd inserida na época em que Tamakori ji ha-
via feito uma mulher de pau e Kirak também ird constituir uma familia. A
particularidade reside no fato que esta mulher - que se denomina sé com os
nomes kariwa de Nossa Senhora (Djo’0), Itinha (id), Ritinha (Kurau, Djo’o),
Wainha (Djahuma), o que faz pensar que seja Maria - abrird uma brecha no
dominio masculino da criacio, verificado até agora. Como Kirak, no caso da
pupunha, ou, ainda, para Jodo, numa outra versdo, por ter sido Kirak que
inventou a tocha de iluminacio da resina de drvore, abre-se um pequeno
espaco subordinado dentro das constantes afirmacoes de que Tamakori “fez/

deu/tem/sabe/tudo”.

Na primeira vez que Djo’o forneceu alguns detalhes a respeito, varios
animais importantes surgiram de similares modelados em barro, outros de
material que se assemelha a sua forma. “Itinha” fez uma anta de barro, mok,
que correu para o rio e, como boiou, ela o trouxe de novo para a terra, para
refazé-la. Na segunda vez, o animal afundou, tratando-se, entio, do peixe-boi,
tsupuna. Ela fez o jacaré e, dando a entender mais implicitamente, modelou
o jaguar, mandando que os dois brigassem para que o jaguar rasgasse a boca
do jacaré, adquirindo sua forma atual. Ela ainda fez de barro o kawahiri, um
gato de tamanho menor do que a onca (provavelmente o maracajd), e man-
dou-o morar no mato. Depois, ainda fez a cobra d’agua, mapiri, de um tipiti,
e duas cobras venenosas (uma sendo a surucucu; este tipo de cobra classifica-
se mais genericamente como hihpam), ambas da casca de envira batida.

Em todos os casos, ela rezou para conseguir a transformacio. Obser-
va-se que 0s animais em questio ocupam lugares que sobressaem no pan-
tedo natural Kanamari: alguns dos mamiferos mais proeminentes e cobras
de maior tamanho e periculosidade. Numa outra oportunidade, o mesmo
narrador confirmou a feitura de barro da onca, com a ressalva que atribuiu a
acio de Tamakori o ato de rezar o mapiri. Em termos gerais, as escassas infor-
macoes disponiveis (de dois participantes) realcam o papel fundamental da
mulher neste processo que explica a origem dos animais mais significativos
(M33.4 e .5). Joao Maneldo ainda ouviu falar de que a tucandeira (formiga

IMAGO MUNDI KANAMARI



grande e ferradora) foi feita de cipo e de que o awanon, borboleta, teria sido
feita da tucandeira M33.6)*°. Em suma, embora as informacdes sejam restri-
tas, h4 indicacoes de que ha uma certa aceitacio deste papel e, claramente,
o tipo de légica em questio nio se modificou.

a origem da roga e do lago

Da mesma maneira do que acabamos de examinar, também deparamos
com variantes sobre a origem da roca e das plantas domesticadas. Uma des-
tas tltimas concerne a um mito que, explicitamente, relaciona-se 2 primeira
vez que se vai brocar mato para uma roca. Na primeira vez que foi referido,
os narradores denominaram o protagonista principal de Tamakana, embora
mais adiante, no final, um deles o identificasse como “Tamakori mesmo”.
Tamakana usava sua prépria canela para cortar pau e depois pegou uma
linha de algodio para ir puxando e derrubando as drvores, em pé. A broca
procedeu, assim, pelo uso da canela para substituir o uso de um tercado. Evi-
dentemente, numa época em que se supde a auséncia dos instrumentos de
metal atuais, a impressio que se tem é de que, pela rapidez em jogo, a perna
abriu o mato mais eficientemente do que o teriam feito os utensilios recen-
tes. O fio de algodiao derrubava todas as arvores, destacando-se também a
excepcional eficicia que contrasta com o peso do trabalho contemporaneo.

Tamakana j4 tem um numero grande de netos, aos quais enganou,
a0 ndo avisar em tempo quando iria tocar fogo na vegetacio, no meio do
rocado. Ele os tranquilizou sobre o fogo, mas, quando este j4 queima, os
transforma em japu, potso, e kihpi (queldnio matd-matd). Os narradores ainda
se referem de passagem a garca, tow3hnim, mas a énfase recai mesmo no fato
de que a maioria vira japu. O japu, alids, ¢ um péssaro relativamente grande
que gosta de viver em grupos, o que se relaciona com o grupo de criancas.
A associacio com o fogo advém, talvez, da cor de sua plumagem, em que
predomina o preto mas em que também figuram partes de vermelho escuro
(Santos 1979b: 222-225). Segundo esta mesma fonte, os japus sio glutdes,

36  ParaJodo Manelio, ela fabricou um jaguar para cacar porcos do mato. A tucandeira,
aparentemente, seria obra de Tamakori e ¢ relevante o fato de que se trata de uma formiga
grande que ferra, e que, entio, se destaca. Nao temos dados sobre a borboleta.

EDWIN REESINK



e é um fato notivel que as criancas Kanamari gostem de comer muito (no
que, alias, ndo diferem dos adultos, mas as criancas expressam suas vontades
mais abertamente).

Existe uma clara relacio desses acontecimentos com varias categorias
de comida. Abrir um rocado visa criar as condicdes para o crescimento das
plantas domesticadas comestiveis, mas sobre isso 0 mito nio contém nenhu-
ma referéncia explicita - até joga um papel na transformacio das criancas,
que possam estar com fome. Quando a filha de Tamakana descobriu o ocor-
rido, ela chorou e reclamou, havendo ai uma alusio nio inteligivel a “comer”.
Em parte, pela referéncia na mesma frase obscura, na narrativa, ¢ possivel
entender que a alusdo poderia se dever ao fato de que Tamakana acabou
nio abrindo realmente uma roca, mas transformando a drea em um lago. Na
verdade, ele termina por criar um lago grande. Vale lembrar que Tamakori
limpou os caminhos para que se transformassem em rios, enquanto aqui o
seu duplo limpou o terreno, queimou a vegetacio e criou uma grande drea
limpa. Os lagos, desta maneira, parecem derivar também de uma acio pos-
terior A existéncia primaria do mato e operada sobre a floresta primordial.
A terra e o mato, confirma-se aqui, figuram em primeiro lugar e sobre este
ambiente age-se para criar as 4guas, tanto corrente quanto parada e larga.

Por implicacio, ha uma analogia entre abrir um terreno para roca e
abrir uma 4rea para um lago. Ambas as 4dreas consistem de clareiras amplas
na floresta. A analogia se estende, ao que parece justificadamente, ao ponto
de comparar a roca ao lago. Uma produz comida vegetal, outro fornece peixe
(e normalmente os lagos sdo fontes importantes de pesca, especialmente no
tempo seco, como é o tempo do mito). Neste mito nio sé o japu torna a exis-
tir - uma caca de qualidade inferior - , mas também o kihpi, um quelonio
mais interessante. Os diversos tipos de japu cantaram (qualidade que o faz
famoso) e sairam voando. O kihpi também cantou, foi aprovado nisto, mas
seu casco acabou todo quebrado, feio, como hoje”. E para acomodar este
animal que Tamakana rezou a roca, para que pudesse morar na beira do lago
(traco confirmado pela zoologia, Santos 1981b: 234).

37  Como isto aconteceu, nio estd muito claro. Também permanece obscuro como o
kihpi cantava e ganhou a aprovacao de Tamakori. Normalmente isto deveria implicar que
tal fato existe para os Kanamari.

IMAGO MUNDI KANAMARI



Por esta via agora mais compreensivel, a primeira broca de Tamakana
resultou na criacio do maté-mata e do lago. De fato, o mata-matd pergun-
tou ao “outro Tama” o que iria comer e o seu avo lhe disse que iria espiar
e pegar peixe para comer (dieta normal do animal). E este momento que
nos remete a discutida origem do peixe. Ou seja, Tamakori, ou seu duplo
Tamakana (esta foi a inica vez em que apareceu uma alternativa para ele), ao
abrir uma clareira na floresta, acaba por transformar seus netos em passaros
sociais que cantam, e em um bicho de casca que deve se alimentar de peixe.
As aguas do lago foram criadas para o tltimo, mas estio vazias de outra vida
aquatica. De certa forma, Tamakori atribuiu ao matd-mata uma dieta que ele
mesmo ndo criou ainda, o cacador existe antes da caca (como os homens e o
peixe anteriormente), e convém conceder-lhe os meios de subsisténcia. Nao
¢ por acaso que varias vezes algum narrador exclama que “nunca mais acabar
dgua”, ou “nunca mais faltar peixe para nés comer”.

As outras versdes deste mesmo mito omitem toda esta sequéncia ul-
terior e a maior aproximacio consiste na utilizacio dos mesmos meios para
a limpeza do terreno. Destaca-se que o trabalho somente demorou um dia,
pela facilidade de puxar o fio, e que a queima limpou a terra totalmente,
sem sobras de restos vegetais. Nesta roca Tamakori plantou tudo, inclusive
importando plantas selvagens, semelhantes as plantas domesticadas para, re-
zando-as depois, transforma-las nas variantes comestiveis. Assim, Djo’o cita
uma variante de banana, tipos de cana de acucar e até inclui nesta série uma
explicacdo paralela para a pupunha (M34.2).

A versdo contada por Kurau aproxima-se mais da primeira variante dis-
cutida do que da segunda, rapidamente referida (M34.3). Trata-se de uma ver-
sdo curta, provavelmente resumida, razio pela qual, com toda probabilidade,
faltam-lhe detalhes significativos. Na reducio, presumivelmente, ao cerne da
questio, transparece que Tamakori foi brocar, derrubar e botar fogo na roca.
Ele cortava a madeira somente com a canela, derrubou-a num dia s6, e a
vegetacio secou rapidamente por causa do grande verdo que vigorava. Estes
pormenores revelam uma acio bem analoga aquela de Tamakana, base para a
observacio anterior sobre a seca, nesta versio. Depois de atear fogo nos restos
vegetais, a fumaca comecou a subir e encobrir o terreno, e as criancas (“gente
de Tamakori”) procuravam fugir quando Tamakori as instruiu a virar potso.
Mais uma vez “aquele potso gente”. Tamakori gostou e botou outra gente de
novo. Nesta transformacio, o relato também se aproxima da primeira versio.

EDWIN REESINK



A versio de Djo’o, a segunda, salvo os detalhes iniciais, parece-se mui-
to com as que os outros narradores incluem na criacio posterior de plantas
domesticadas pela acio de Tamakori com a presenca de Kirak e, geralmente,
de uma mulher como esposa de Tamakori. Mesmo bem resumida, a variante
de Kurau menciona a técnica da canela, com grande diferenca para com a
horticultura ndo-metélica antiga, e destaca a transformacio dos passaros. A
diferenca maior reside no destaque, na mesma direcio tomada por Djo’o:
nio se alude 4 analogia de qualquer tipo com um lago (e dai para a frente,
com a pesca e o peixe), mas limita-se a horticultura e 4 uma funcio educativa
do relato. Ao botar gente de novo, Tamakori lhe ensinou e mandou brocar,
derrubar, tocar fogo e plantar. Ele assim fez e “tudo Tamakori deixou para
nos”. Kurau gosta de ressaltar o patrimdnio herdado e o comando de sua
manutencao.

Dois detalhes ainda chamam a atencio. Como ja visto, menciona-se
explicitamente a seca por causa do “grande verdo”. Segundo, quando quei-
mada a roca, a fumaca comecou a subir e encobrir a area. Como se trata da
primeira vez que se executou uma broca no mundo, o primeiro detalhe per-
mite concluir que ainda estamos no tempo da luz permanente. Pela logica, a
fumaca também faria sua presenca pela primeira vez e esta situacio induz a
pensar num encadeamento diferente da analogia do lago: a origem da escuri-
dio. De fato, Kurau emendou uma vez o mito da roca e da flecha do Urubu
com a historia da escuriddo, e contribuiu para este encadeamento o fato de
que o enredo envolve Tamakori e Kirak, numa interacio tipica.

Quando contou o mito pela primeira vez, Kurau olhou para o céu e se
inspirou nas nuvens que iam passando, apontando para cima e mostrando
as suas cores variadas. Quando se queima uma roca, o fogo produz estas
mesmas “‘qualidades” (tipos) de fumaca. A fumaca constitui, entio, a maté-
ria das nuvens. Alids, outras pessoas também externaram a mesma relacio
entre fumaca e nuvem®. Nio é de estranhar, pois, que o tempo em que
somente existia o dia, até um grande calor, fosse um tempo seco, um verio.
Nio havia aguas e, muito menos, chuva. O preltudio do mito explicita isto,
quando Kurau diz que o tempo € verdo, nunca é noite e nunca tem chuva.

38  Vale notar que esta mesma relacio, entre a fumaca da roca e a chuva, também foi

feita entre os Shipibo (Erikson 1990: 259).

IMAGO MUNDI KANAMARI



Quando ha gente e se comeca a abrir rocados, af vai se produzindo fumaca.
Portanto, gracas a transformacio da fumaca em nuvem, pela primeira vez
criaram-se as condicoes para a chuva, o que ndo se menciona no mito, mas
¢ o que explicam as mencdes relativas a vigéncia da seca. Constata-se, deste
modo, que queimar uma roca se relaciona com a producio d’dgua, o fogo
precedendo a criacio d’dgua, tornando mais compreensivel a transformacio
de uma clareira queimada em lago.

a origem da escuriddo e a noite

A queima do rocado produz fumaca que Tamakori juntou e botou
na folha, empacotando-a para guardala®. Este pacote se chama don’opak,
utilizado hoje em dia para embrulhar peixe e levar para casa, onde as mu-
lheres colocam-no diretamente sobre o fogo. Ou seja, o peixe, apanhado
pelo homem, ¢ envolvido em folhas grandes e amarrado com cipd, para que
fique bem fechado, somente é aberto depois de grelhado diretamente sobre
o fogo. Estes elementos facilitam a associacio do pacote com a fumaca. Ta-
makori guardou o pacote em casa, avisou a Kirak que iria cacar, e voltaria
depois de determinada hora, e que Kirak niao deveria abrir o pacote. Ele saiu
e matou muita caca, mas Kirak nio se conteve, e, de repente, tudo estava
escuro. Surpreendido, Tamakori deixou tudo que carregava embaixo de uma
drvore e subiu no pau para dormir. Kirak veio em forma de onca, para “brin-
car” com Tamakori, subiu também e botou unha e dente nele. Kirak voltou
e Tamakori tirou a casca do pau, soprou para que esta virasse jacu, mutum, e
cujubim. O mutum fez “hum, hum, o jacu bateu asa e fez 0 som de “tatat”, e
o cujubim também bateu asa. A casca de arvore, numa analogia com o ja vis-
to, também serviu para criar aves, enquanto que os passaros, explicitamente,
funcionam como anunciadores da manha que devera chegar. Os Kanamari
reconhecem a regularidade temporal destes passaros e Tamakori parece que
os cria no intuito de que o amanhecer necessariamente seguira a sua acio.
Isto ¢, ele criou o primeiro elo de uma cadeia regular do tempo, e nio causa

39 A noite adveio, portanto, do escuro que a fumaca ¢ capaz de causar, da mesma
forma que cobria a roca e escurecia o céu. A noite associa-se a uma grande nuvem espessa
e escura que cobre a terra.

EDWIN REESINK



o retorno do dia diretamente. Tamakori desceu, achou um jacaré com ninho
e ovo, matou o animal e comeu tudo. Depois ele refez o corpo (com cipd
para o intestino, caroco vermelho-preto para o coracio, caroco branco para
o olho e barro para a carne), e introduziu um pau no anus, para acordar e
reviver Kirak®.

A outra versio de Kurau, do mesmo mito (M15.6), explica que Ta-
makori deixou o pacote na palha do teto, lugar habitual para guardar obje-
tos. Ele enfatiza que Tamakori matou muito, todo tipo de caca, sublinhan-
do, desde ja, que ele ¢ um excelente cacador e que Kirak ficava em casa. Este
aspecto ja surgiu antes e reaparecera mais intensamente depois: enquanto
os dois homens estio sozinhos, Tamakori assume as tarefas masculinas e
Kirak as tarefas atualmente femininas. Quando este escalou a arvore, fica
claro que o outro sabia que nio se tratava de uma verdadeira onca, mas de
Kirak brincando de onca para assusta-lo. Fica patente que Tamakori nio se
intimidou, apesar de a on¢a pegar na sua perna com dente e unha. Ele tam-
bém deixou se envolver na brincadeira. Pelo jeito, mesmo paralisado no es-
curo, sobre uma 4rvore, Tamakori conhecia a ameaca e ndo se transformou,
realmente, de um cacador numa caca. Ao contrario, ao amanhecer, Kirak
tinha se transformado em jacaré com um ninho de folhas velhas e ovos, ao
lado de um igarapézinho, e, quando descoberto, Tamakori recolheu os ovos
e matou o jacaré com um pau pontudo. Mas, quando retornou, ele topou
com Kirak, dentro de casa! Tamakori lhe perguntou quem era ele, ao que
Kirak respondeu que o viu matar o jacaré e manda o irmio comé-lo todo, ja
que ¢ ele mesmo.

Em outras palavras, Kirak se metamorfoseou em jacaré, mas recuperou
sua forma humana e mandou o outro comer seu duplo, sem desperdicar
nada. Tamakori conseguiu dar cabo de toda a comida - o que deve causar
admiracdo até a um Kanamari - e, por sua vez, mandou Kirak cacar. Por im-
plicacdo, a caca em questio deve ser o duplo dele mesmo, que Kirak também
deveria comer sozinho e por inteiro: este momento provocou risos, com o

40  Veremos que isto significa que Kirak nio ¢ um Adjaba (cap.14). O gesto deve ser en-
carado como degradante e doloroso, mas ¢ dificil saber se conota uma associacio sexual.
Os Kanamari negaram, para o passado, a existéncia do sexo anal e do homossexualismo.
Alguns homens dizem que praticam o primeiro com as mulheres, embora essa afirmacio
possa ser interpretada como uma tentativa de manter a igualdade com os kariwa.

IMAGO MUNDI KANAMARI



comentario de que Kirak também ¢ “danado para comer”. Em suma, a trans-
formacdo de Kirak em onca ndo convenceu e nio impressionou Tamakori,
apesar de ser o maior cacador animal. Ele é o maior cacador em forma huma-
na, matou muita caca e o Kirak em forma de jacaré, uma presa boa, rival da
onca na hora da criacio de ambos e um dos maiores predadores no dominio
d’agua. Tamakori, entdo, foi relacionado entre os grandes predadores, e sua
transformacio em tamandua deve-se ao fato de que esta carne nio é apre-
ciada e deve ser consumida por Kirak. Ademais, a rejeicio deste animal, a
altura de uma onca em termos de forca, baseia-se no mesmo argumento: os
dois tém carne com mau cheiro.

Nesta disputa entre o par de divindades, de certa forma Kirak leva a
pior, ou, pelo menos, acaba caracterizado como subordinado: ele nio ¢ um
grande cacador, a carne que ha de comer ¢é inferior, em contraste com o seu
duplo que rivaliza com o jaguar e representa boa caca*'. Tamakori, ao con-
trario, revela-se um cacador superior, a altura de um jaguar e, consoante esta
qualidade, transforma-se em uma caca grande mas de carne bem inferior. Na
versdo de Djo’o, tal rivalidade toma forma ligeiramente diferente mas seme-
lhante em efeito. Tamakori nio estava cacando quando surpreendido, estava
coletando frutas maran. Vale lembrar que a mesma fruta atraiu os kaws que
deixaram suas armaduras sob a arvore. Tamakori entregou o pacote aos cui-
dados do irmio, antes de subir. De certa maneira, ele ficou desprotegido e
foi obrigado pela escuriddo a dormir [4 em cima. Ndao ha mencio a qualquer
ato por parte de Kirak nesta versio, mas a perspectiva mantém a disputa,
pois Tamakori desceu “danado” com o irmio. Este se defendeu, dizendo
que Tamakori ndo lhe informara sobre o contetido. O resultado, por outro
lado, agradou, ja que anteriormente todas as atividades regulares aconteciam
em plena luz, e agora a noite as separou e distribuiu entre os tempos mais
apropriadas a cada uma. Tanto ¢ assim que uma outra versio comenta como
a acdo nao-intencional de Kirak constitui a razio para uma certa avaliacio
positiva do mesmo. Consistentemente, em todas as versdes, Tamakori teria
guardado a noite e a destinado a algum fim obscuro, enquanto Kirak, e sua
curiosidade bem tipicamente Kanamari, efetuard a divisio entre dia/noite,

41 A predominincia se expressa com mais forca na primeira versio, quando somente
Tamakori consumiu o irmao, o reconstituiu e ainda o acordou por um método bruto. Na
segunda versio hd mais equilibrio.

EDWIN REESINK



com suas respectivas atividades de cacar, comer/dormir. A humanidade pre-
cisa de alternincias e tempos apropriados para determinadas acdes.

Esta ultima circunstincia permite detectar uma ponta de simpatia dos
informantes Kanamari para com Kirak, mesmo sob a forma mais velada de
Kurau, ou no caso da breve alusio de Deon a admoestacio de Tamakori e
simpatia pelo jeito com que Kirak retrucou: “como ¢é que vai dormir, melhor
assim, de noite dorme e de dia trabalha” (M15.2). Djo’o, por outro lado,
reforca mais a raiva sentida por Tamakori, que, somente nesta versio, toma
a iniciativa de transformar Kirak em caca, um tatu. Tamakori levou o tatu
para casa, retalhou e cozinhou a carne, mas esta aumentava e ficava inteira
de novo. Nio esta claro se Tamakori conseguiu dar cabo de toda a carne,
talvez nio seja o caso, tendo em vista que ele “derramou” a carne e guardou
os 0ssos. Com os ossos (e as partes duras, como as unhas e dentes), ele refez
o corpo, rezou e Kirak retornou a condicio de gente.

Em seguida, foi a vez de Tamakori, e Djo’o matou uma anta que tam-
bém nio parava de aumentar e de que nio deu conta (Kirak ostenta o mes-
mo nome do narrador). Ele jogou a metade fora, deixou apodrecer e juntou
todas as partes ndo pereciveis. Ai Tamakori rezou a si mesmo, apesar de que
acordou pensando que estava dormindo, como ocorreu com Kirak tantas
vezes. Este fato extraordinario proclama a superioridade de Tamakori que
inclui a capacidade de superar sua propria morte, sobrevivendo ao consu-
mo de sua carne, o que o distingue definitivamente de Kirak, que nas suas
mortes dependia da reconstituicio operada pelo irmdo. A diferenca entre
a caca do tatu e da anta contempla algo da diferenca entre os animais, nas
outras versdes. A anta compara-se ao tatu pelo seu maior tamanho, ambos
sendo cacas apreciadas pelo bom gosto de sua carne. Ou seja, Tamakori leva
uma certa vantagem. Por fim, uma outra versio (M15.4) expressa 0 mesmo
principio, quando Tamakori vira uma caca boa que Kirak nio consome em
sua totalidade (um veado, enquanto Kirak se transforma num jacaré).

conclusao

Neste segundo capitulo retomei ponto inicial da criacio e da trans-
formacio do mundo, quando determinadas caréncias e lacunas sio preen-
chidas pela acio dos agentes primordiais, Tamakori e Kirak. Apds o primeiro
trajeto de sua viagem pelo rio, confirma-se o caminho aquatico como eixo

IMAGO MUNDI KANAMARI



principal de locomocio e de abertura do espaco cosmoldgico, ocasiio em
que Tamakori percorre o rio até o seu fim e, neste sentido, estabelece os
limites do mundo. Ampliada a extensdo do espaco, passa-se a desobstaculizar
os impedimentos para o origem dos povos, dispondo-se-os num gradiente de
distancia horizontal, ao longo do rio. A queda do céu separou as camadas ce-
lestiais atuais da terra, para uma distancia intransponivel (a nio ser por uns
raros xamas, v. adiante), e ainda modificou o carater plano do solo, criando
suas ondulacoes. Ou seja, nas dimensdes vertical e horizontal sio introdu-
zidas descontinuidades que fundam o sistema de coordenadas espaciais dos
Kanamari: também na terra se pensa em “subir” e “descer” as modulacoes
derivantes das vias aquaticas que compdem a rede das bacias hidrogréficas.
Esta morfologia terrestre permite a diferenciacio topoldgica que embasa a
coordenacido espacial, mas, num primeiro momento, durante a viagem da
Lua e do Sol, h4 indicios de que ainda nio se introduziu a mesma grade no
eixo mais importante: de alguma forma, Tamakori sempre “sobe”.

Neste capitulo, revisei a continuacio da viagem do par de irmios.
Na viagem de ida, até o fim da terra, criam-se as condicoes para a ‘logica
da descendéncia vegetal’ e a triade das posicoes ‘totémicas’ das etnias mais
importantes. A segunda etapa procede com a volta e o encontro com as
“gentes”. Nota-se que o processo de criacio do espaco societal dos irmios
equivale a abertura da rede hidrogrifica e dos lagos: uma area limpa que se
conquista na beira do rio mas consiste particularmente num avanco sobre
e na remocio do mato. Parece significativo que se utilize a palavra “mato”
como sindnimo de mundo, ou terra, ou para “toda a area”, englobando os
espacos socioculturais. Sobre este mato operam-se as acoes topologicas que,
literalmente, abrem o espaco para metamorfosear materiais vegetais - em
forma e/ou em contetdo, mas sempre, a principio, segundo alguma asso-
ciacio metonimica ou metaforica detectivel - , em outras formas e outros
conteudos. Examinamos aqui a transformacdo dos carocos das palmeiras
em Kirak e nas diversas gentes exemplares, e a origem do peixe, ambos os
processos correspondendo a esta proposicio.

Ha4 vias complementares. Incluimos aqui a origem dos animais de bar-
ro, num processo que se assemelha as reconstrucoes de Kirak quando se assi-
nala a equivaléncia simbolica do barro a carne. Ou seja, a transubstanciacio
procede para Kirak num segundo momento, para substituir sua carne apds
seu ‘nascimento’ original. Como tal, a transformacdo, implicitamente,

EDWIN REESINK



permanece subordinada a primeira, caracterizada como uma segunda eta-
pa, uma complementacio da etapa inicial. A origem dos Kaxinawd como
vermes canibais encaixa-se na mesma série. E mais, dado que, em analogia
a origem mais preeminente dos povos, também os animais resultantes de
transformacdes iniciais costumam se revelar ‘seres completos’, Gente-animal
similar aos seres humanos no seu surgimento enquanto grupos sociocultu-
rais plenos. No caso do peixe, esta claramente marcado como o resultado
da etapa inicial, um ser gente-peixe que detém, como invariante das versoes,
alguma capacidade humana. Em suma, sempre se necessita de uma segunda
etapa transformadora: a metamorfose inicial mantém unidas caracteristicas
que exigem mais uma operacdo de diferenciacio, para que se estabelecam as
diferencas que viabilizam o fluxo da vida.

Destaca-se, deste modo, que a modalidade Kanamari das condicoes
primordiais do cosmo procedem da concepcio da indiferenciacio, de uma
unidade original dos elementos presentes naquele instante. Uma terra plana,
uma camada celestial proxima, um ser consciente e ativo, Tamakori, e, as ve-
zes, uma cobertura vegetal (consistindo de arvores e plantas “selvagens” que
incluem a maioria das palmeiras e os “remédios”), tudo conjugado numa
proximidade que induz a pensar na minimalidade das distincias como o
equivalente de um fechamento espacial que traduz, na dimensio espacial,
a mesma concep¢io de unidade. Trata-se de introduzir a descontinuidade,
por via de transformacdes operadas topoldgica e morfologicamente, sobre
estas unidades fundamentais subjacentes. As movimentacoes de Tamakori
no espacgo permitem operacionalizar a necessidade da diferenciacio das uni-
dades: combinando na sua viagem a abertura dos espacos topologicos com
as transformacdes morfologicas.

A questdo nio se esgota na dimensdo espacial. Alia-se ao seu movi-
mento ‘transformalégico’ a introducdo da descontinuidade temporal: havia
um dia, uma estacdo, uma luz que causava até certo excesso de calor. A uni-
dade primordial abarca a constincia do tempo, a falta de periodicidades.
O operador fogo, que exacerba e retine em si a esséncia desta luz e calor,
comandara uma reacdo que levard a quebrar a unidade: no plano horizontal,
pelo origem do lago, e no plano vertical, pela origem de passaros (migrato-
rios, que passam voando no alto do céu) e pela fumaca de que se originam as
nuvens (outra quebra da continuidade celestial). O fogo consolida o espaco
aberto para a roca e a tarefa de sua queima ¢ executada cronologicamente

IMAGO MUNDI KANAMARI



antes da estacio das chuvas. Ndo é por acaso que ¢é possivel pensar o rio
inicial da viagem dos astros como contendo agua que nio corre. A abertura
do espaco ainda nio se complementou com a introducio da sequencialidade
temporal. A acio da queima da roca causara o aparecimento dos componen-
tes iniciais dos elos desta cadeia serial: a fumaca que se eleva e se modificara
em todo tipo de nuvem, elemento indispensavel anterior a chuva e a estacio
do inverno. Talvez seja plausivel pensar que queimar bem a roca todo ano
desencadeara o mesmo processo e garantird a volta das chuvas.

Nuvens fazem sombra, e sombra, na sua forma mais extensa, implica
na escuriddo da noite. Criam-se, pois, as condicoes para a periodicidade anu-
al e a periodicidade diaria. Observou-se ja que Tamakori utilizou do mesmo
processo serial que opera aqui: ele transforma elementos vegetais em animais
‘periodicos’ que sinalizam a mudanca gradual do tempo e, em especial, o
amanhecer, nio inventando o dia propriamente dito. O mito da primeira
queima da roca e o da origem da escuridio se interrelacionam mas nio se
ligam diretamente a viagem pelo rio. Em contrapartida, ¢ significativo que
no primeiro mito a presenca de gente se explique como parentes do agente
primordial, e nio como indios, enquanto no segundo, somente sio mencio-
nados Tamakori e Kirak. Neste sentido, a abertura do espaco nao implica
imediatamente a abertura do tempo, o que confere certa atemporalidade ao
modelo sociocultural proposto na criacio dos povos (a maloca, a unidade
dos Kanamari, suas festas e comidas). Por outro lado, a auséncia, nestes dois
mitos, dos Kanamari, situa a abertura do tempo num eixo paralelo a via-
gem, na medida em que parece enfatizar acontecimentos que nio ocorreram
talvez nem antes nem depois dela, mas ainda inobservando uma temporali-
dade que requer um ante quem e um post quem (nada indica claramente que
seja antes ou depois). Por fim, evidencia-se uma associacio entre Tamakori e
a constancia temporal ou a atemporalidade (no mito ele guarda o elemento
e protesta quando escapa) - consistente com seu pertencimento a unidade
indiferenciada primordial, mesmo que ele seja um agente ‘transformador’ -
, a0 passo que se associa Kirak a periodicidade ciclica do mundo atual (ele
defende a noite e a ciclicidade). Nio ¢, portanto, por acaso que Kirak morre
repetidamente e que Tamakori o ressuscita.

EDWIN REESINK



7. Origens (Plantas, Kariwa, Animais)

introdugcdo

O caso exemplar da feitura da mulher de pau e seu adultério, permite
seguir o fio condutor das relacdes entre os géneros que serd objeto da Parte II1.
Mas, um outro fio de elaboracio ¢é constituido por uma série de mitos e infor-
macdes sobre a presenca de Kirak, sua mulher e a origem dos carius (os kariwa
em Kanamari) e suas mercadorias. Esta vertente encadeia uma série de eventos
sobre a origem de plantas domésticas, dos kariwa e seus bens, origens de ani-
mais cacdveis, e incorpora ideias e influencias do mundo dos kariwa dentro da
imagem do mundo preexistente dos Djapa. Ou seja, os mitos e eventos conti-
nuam a obedecer 4 mesma ldgica transformacional que se revelou subjacente
aos mitos de origem ja discutidos, e que colocam a origem destes componen-
tes, ‘originalmente’ externos, firmemente dentro do mesmo tempo “do pri-
meiro mundo” dominado por Tamakori. Esta incorporacio, subordinada ao
mesmo esquema de interpretacio, pode ter surpreendido até em alguns, mas
poucos, momentos dos mitos anteriores. Num relato em Kanamari, Kurau
denominou a mulher de pau com um nome Kanamari (Hadjibi) mas, comu-
mente, ela recebe as denominacoes ja referidas, que a identificam com Nossa
Senhora (v. o mito dos animais de barro). Neste capitulo, portanto, inicia-se
a analise de como os kariwa e as suas influencias se integraram na mitologia:
uma problematica que diz respeito as questdes levantadas para a constituicio
de “uma histdria estrutural” e aos chamados “mitos de origem dos brancos”
(Albert 1988; Carneiro da Cunha 1992), a qual retornarei na tltima Parte.

a origem da mulher Kirak

A visita do Padre Tastevin a maloca dos Wadjo Paranim Djapa impri-
miu também a teoria que este missionario propds de sua propria descen-
déncia. Como o padre francés ja conhecia o nome de Tamakori e o tivesse
adotado como equivalente de Deus, ele afirmou ser filho de “Z¢ Francisco”
e “Maria”, tendo como avds Tamakori e Wainha*. J4 referi a este fato que, as

42 Que, entio, muito provavelmente, introduziu ou reforcou o uso do termo “Wainha” e
suas variantes, a partir do portugués Rainha. Também ¢ possivel que ele tenha reforcado o des-
taque dado 4 escrita, sem dtvida ja observado como meio de repressio no barracio do seringal.

IMAGO MUNDI KANAMARI



vezes, se torna confuso, quando o mesmo narrador, Muyawan, citou o padre
como também afirmando que o seu pai é Towi. O interessante, no que a isto
diz respeito, ¢ flagrar um evento de criacio mitica em que se assimilou as
pretensdes do missiondrio como reais e literais. A descendéncia geracional
¢ tida como real, para o que concorre a nocio de que Tamakori fabricou
uma mulher e se casou com ela. Muyawan rememorou que Padre Conceicio
contou aos indios o mito de origem dela, o mito da mulher de madeira, para
logo em seguida acrescentar que Tamakori fez outra da costela de Kirak, para
darlhe uma esposa. Muyawan se baseia no reconhecimento da autoridade
externa para fundir, de um modo particular, a visio anterior com a origem
crista da mulher. Seu filho Aro ja repetiu, independentemente, a mesma

versio (M2.8).

Transformar uma costela de Kirak em mulher, branca, porque bem
lavada, faz sentido para os Kanamari. Pode-se comparé-la, por exemplo, com
a variante de Kurau, em que Kirak nio possuia a coragem suficiente para ele
mesmo tentar esculpir uma mulher de pau, e Tamakori lhe prometeu uma
filha para esposa. Tamakori cumpriu a palavra e Kirak casou-se com Rosa
(M11.6). Em ambas as versdes, Tamakori supriu Kirak com mulher, para
constituir sua familia. No segundo caso, ‘original’ no sentido da autoctonia
anterior, Kirak teve de esperar uma filha de Tamakori nascer, crescer e ficar
moca. Tecnicamente, um casamento destes entre BD-FB, ¢ totalmente inces-
tuoso, porque no ideario Kanamari os irmios sio quase que intercambiaveis
e a crianca ¢ moldada pelo sémen do pai. Entretanto, ¢ possivel atenuar ou
eliminar o incesto, lembrando a origem diferenciada dos irmaos (Tamakori
estava ai no inicio de tudo e, Kurau ndo sabe como, no méximo “nasceu”
por si mesmo), e o fato de que Tamakori introduziu o feto diretamente na
mulher, sem relacoes sexuais.

a origem das plantas domesticadas

Na sequéncia do relato de Kurau, retornamos as caréncias do mun-
do, apenas parcialmente resolvidas com a transformacio de algumas plantas
e a origem da pesca e do peixe no capitulo anterior. Kirak e sua mulher, de
certa maneira, formaram o primeiro casal humano e o seu processo educa-
cional relaciona-se ao fio condutor que antes se concentrava na pessoa de
Kirak. Tamakori mandou Kirak abrir um rocado, tirar um feixe de paus, que

EDWIN REESINK



ele mesmo cortou com o dedo, na roca, em pauzinhos, e dispd-los em feixes,
de forma e aparéncia semelhantes aqueles que se faz hoje da macaxeira. Apds
o que, ele deu-lhe milho, feijao, banana, e mandou plantar tudo na roga, en-
quanto ele mesmo foi passear. Ao término da plantacio, quando Tamakori
ia voltando, este soprou “pfuh” sobre elas, para que crescessem rapidamente,
e assim aconteceu: rapidamente as plantas estio amadurecendo. Em breve
a macaxeira jd tinha folha e batata, o milho estava quase seco e o ananas
maduro perto de casa. Tudo indica que Tamakori utilizou plantas selvagens
semelhantes as domesticadas e transformou-as nas suas congéneres. Primei-
ro, ele operou uma transferéncia das similares para o dominio da roca e, na
segunda etapa, metamorfoseou as suas substincias.

Mas, de novo, por mais que as plantas amadurecessem velozmente,
elas ainda ndo estavam prontas para o consumo. Tamakori avisou para que
nio se comesse nada antes de sua volta mas, nada surpreendente, desta vez
a mulher de Kirak, Rosa, nio se conteve e, apesar dos conselhos contrarios
de Kirak, comeu anands. Quando Tamakori retornou, ele perguntou se ela
ja comera, ela negou, mas Tamakori nio se deixou enganar. Ele asseverou
que ela comera o ananas cedo demais e, por isso, a fruta continuard com
um gosto meio “azedo”, cocando um pouco. Note-se que o papel de curioso
precipitado passa de Kirak para Rosa e que, no momento em que este adqui-
riu uma mulher, seu papel se cristaliza mais pelo lado masculino. As outras
frutas ja estavam maduras e doces. Tamakori mandou colhé-las e, desejando
comer, mandou Rosa colher o milho e até preparar farinha. Tamakori de
novo saiu a passeio e algumas horas depois tudo estard pronto para o consu-
mo. Tamakori somente se ocupa de atividades praticas para fins educativos
e de invencio, e ainda assim de forma extraordinaria, uma vez que sempre
passa as instrucdes oralmente.

Tamakori deixou tudo aos cuidados de Hodum (Kirak), lembrando que
ele se tornara seu genro (que todo o trabalho seja feito pelo ultimo é consis-
tente com esta relacio). Ou seja, o seu irmio, simbolicamente representa-
tivo dos homens em geral, caracteriza-se como um genro (DH), para rece-
ber os dons das plantas domesticadas. A transmissao, alids, desta primeira
geracdo para a outra, fazse por via masculina, para um irmio “mais novo”,
concomitantemente “marido da filha”, juntando-se o fato de ser junior con-
sanguineo da mesma geracio ao de ser afim na geracio adjacente menos
uma. No entanto, por alguma via, Tamakori realmente prové a humanidade

IMAGO MUNDI KANAMARI



até¢ da mulher, juntando a fertilidade feminina aos outros meios de repro-
ducio que criou, ou para os quais colaborou para transformar em benesses
desfrutaveis pelos humanos. Kurau manteve esta historia separada do mito
j4 mencionado da primeira roca, de Tamakana, mas, ji que versa igualmente
sobre uma primeira roca, Djo’o ligou a tltima a primeira. Contribuiu para
isto, talvez, uma certa confusio na hora de contar, mas a associacio nio
surpreende.

Na sua versio, Djo’o também enfatizou que Tamakori plantou tudo, e
de novo, “para nio perder mais”. Além dos exemplos citados da banana e da
pupunha, ele sublinhou a transformacio da cana. Ou seja, na primeira vez,
a planta somente cresceu como a cana “maraja”, e Tamakori rezou a segunda
plantacio para que virasse cana “pijojota” (P.J., variante de cana de acucar).
O caldo da cana inicialmente ndo continha o gosto doce, até que Tamakori
soprou e chupou a cana para que adquirisse esta propriedade. Esta é uma
planta que os Kanamari cuidam na roca, mas cuja aquisicio se deu, com
certeza, posteriormente a chegada dos kariwa. Enfim, estd mais do que claro,
que os mitos confirmam a assercdo reiterada de que, da acio de Tamakori,
se derivaram todos os objetos domesticados. Numa versio sobre a grande
enchente, chega-se ao requinte de asseverar que a terra em que Tamakori
mandou Kirak plantar pela primeira vez sangrava. Mediante este pormenor,
até a propria terra se identificava a um ser vivo, com sangue, requerendo

a intervencdo de Tamakori para ser liberada para a horticultura! (M18.2 e
M22.4 em relacio a “Addo”)*.

uma origem alternativa dos Kanamari

Duas vias de continuacio esbocam-se aqui. Ainda na linha da criacio
de gente, temos o relato de Waro - mais uma reminiscéncia dos velhos tem-
pos em que os seus ancestrais, os Kotsa Djapa, ainda constituiam um grupo
social operante, ao invés de uma narracio mitica - que surpreendeu com

43 Se o “barro” da terra serviu para fazer certos animais, e as reconstituicdes de Kirak,
entio, faz sentido que sangrasse. Com sangue, a terra assemelha-se a carne, o que a qualifica
para ser a carne de animal e gente.

EDWIN REESINK



uma explicacio alternativa da origem dos Kanamari: ele nio mencionou
os mitos de origem citados e até negou conhecer a origem dos Kulina,
com o argumento de que nio habitavam o Jutai, terra de origem dos Kot-
sa Djapa. Ele afirmou que seu pai lhe dissera que Tamakori fabricou a
primeira gente do Amago do pau. Antes disto ndo havia gente, e todos
descendem de um casal desse tempo. Tamakori esculpiu a madeira e foi
rezando a medida que a pessoa se levantava lentamente. Ele disse-lhe que
a fizera e mandou-a andar, para melhorar e virar gente mesmo. Ele a fez
porque estava sozinho, mas a mulher lhe pediu um homem para casar.
Tamakori aceitou e repetiu a operacio (partes dele ficavam “dormindo”,
e lentamente ficou pronto para andar). Depois Tamakori lhe perguntou
se sabia pescar, o homem provou que dava conta da tarefa e, entio, ele o
declarou pronto para casar. Deste casal nasceram filhos, é “ele que comeca
gente, nos’ .

Tamakori criou a mulher, de modo idéntico as outras versdes do mito
da mulher de madeira (v. cap. seguinte), mas atendeu a um pedido dela e
lhe forneceu depois o homem casavel: ele os transformou, de modo inde-
pendente mas ja em funcio do casamento, sendo que o homem teve de
provar sua aptidio para prové-la com o seu complemento. Obviamente, se o
casal original ndo é incestuoso, em termos restritos, a sua prole necessaria-
mente deve ter sido. Percebe-se uma grande semelhanca com o casamento
de Kirak, guardadas algumas diferencas significativas. Por exemplo, a filha
de Tamakori e o préprio Kirak derivam também de reproducao nio-sexual.
Assim, esta variante aproxima Kirak e Rosa do primeiro casal de todos os
Kanamari. Dentro do quadro da relacio entre Tamakori e Kirak, também
ndo surpreenderd que alguma informacio atribua a divindade o ensino da
utilizacdo do arco e flecha na caca (paulatinamente aumentando o tamanho
do animal cacado)(M8.25). Kurau comentou que Tamakori chamou Kirak
para pescar, dando a entender que, na verdade, estava ensinando Kirak a
pescar com anzol, neste caso amarrando a linha para deixar a noite, técnica
rara atualmente (M11.1). Em ambos os casos o homem comprova, por uma
espécie de sinédoque, a sua condicio masculina através do dominio da téc-
nica de caca. Acrescente-se que, por hipdtese, considerando-se a ascendéncia
do narrador, tratar-se-ia, talvez, de um outro exemplo possivel de uma tradi-
cao Djapa que, nio obstante exiba particularidades, permanece relacionada
ao mesmo patrimonio cultural.

IMAGO MUNDI KANAMARI



a origem dos kariwa

A versio paralela de descendéncia por via de uma mulher e um ho-
mem de pau interessa-nos para lembrar que, em algumas versoes, o par Kirak
e Rosa também figura como ancestrais humanos. Para isso, algumas vezes
parecem ampliar-se as identificacdes de Kirak. J4 notamos a funcio exem-
plar desempenhada por este, e o raciocinio em jogo é possivelmente simples.
Como Tamakori inventa ou transforma todas as coisas, ele também ensina
tudo para “seu irmdo” e “para seu pessoal”. Ele manda fazer roca, trabalhar,
e deixou tudo para os humanos desfrutarem. Portanto, Tamakori também
deixou e ensinou as coisas concernentes aos carit, e Kirak delas tomara con-
ta. Kurau contou o mito da origem das plantas, com um detalhe bem revela-
dor: Kirak é¢ Rondon (M12.2). Kirak e Rosa aprendem a fazer todas as coisas
e legam para seu filho, sendo assim que os seus descendentes, os kariwa,
acabam fazendo tudo. Uma outra vez, ele acrescentou que Tamakori, apds
o episddio do ensino da pesca, manda confeccionar as coisas proprias dos
carid, como lapis de osso de macaco e papel de folha de banana. Ensinou
isto para Rondon e Rosa até que soubessem ler e escrever. Os dois passaram
tudo aos seus filhos e, por implicacio, seriam os kariwa a descender destas
relacdes incestuosas. Kurau explicou que “Tamakori fazer tudo para carit
saber” e que “Kirak fez como Tamakori fez primeiro”.

O cariu “tirou todinho”, e depois, na atualidade, vende manufatura-
dos para os Kanamari. Mas, Kurau imediatamente apontou para um caso
concreto, em sentido inverso, ou seja, que os caritt também “aprender de
nos”, referindo-se a canoa que um regional lhe encomendara. Cada lado
manteve bens e conhecimentos especificos. Muyawan completou a referén-
cia a Rondon, ao se reportar a um tempo em que o filho de Rondon convi-
dou os Kanamari a andar de avido com ele e receber mercadoria (M12.4). Os
indios nio foram, com medo, somente seu filho Aro foi, recentemente (para
uma reuniio do Cimi). De fato, na década de trinta se estabeleceu, durante
varios anos, um posto do SPI no médio Juru4, a montante de Eirunepé. Ape-
sar de uma presenca que parece ter sido pouco expressiva, algum impacto o
SPI causou, deixando rastros que se integraram na mitologia, num processo
que parece ser de ‘bricolagem’.

Djo’o aventou uma outra origem alternativa para os kariwa. Ele atribui
a sua existéncia a acio de Tamakori e “Itinha”. Ou seja, Itinha construiu o

EDWIN REESINK



corpo, usando pau para osso, barro para a carne, material de patawa para
cabelo e de caroco de patawa para os olhos. Depois de modelar o corpo,
Tamakori rezou-o e este se transformou no primeiro kariwa. Vale observar
que, na mesma fala, o narrador atribuiu a origem de varios animais maiores
também a acdo da mulher. Embora o processo empregado se assemelhe as
reconstrucoes de Kirak e a primazia permaneca com Tamakori, esta explica-
cao poe os kariwa como gente de origem andloga aos animais maiores. Djo’o
difere de Kurau, ao nido assimilar Kirak a Rondon, guardando um lugar
um pouco menos igualitario para os brancos, embora ambos incorporem a
sua origem num momento semelhante, como derivada, de alguma forma,
da mulher de pau. No primeiro caso, uma equivaléncia entre Kirak e Ron-
don poe os seus descendentes em linha paralela com os indios, sofrendo
somente de um rejeitavel incesto inicial. No segundo caso, os kariwa apa-
rentam-se em origem aos maiores animais, ou seja, animais e nio gente, e
alguns dos mais perigosos.

Nesta versdo, entretanto, o narrador ndo parou e imediatamente
afirmou que Tamakori nio quis mais os kariwa, resolvendo muda-los.
Tamakori mandou o cariu assobiar durante o dia todo e aproveitou isso
para desloca-lo para outro lugar: ele disse ao kariwa que agora vai morar
no mato, que vai “virar irapuru” e procurar sua comida ai (grilo, bara-
ta). Este passaro vive no chio e assobia, provavelmente uma variante do
“irapuru”, famoso por seu canto na Amazonia (Santos 1979b: 185-7).
Porém, neste momento, e somente nesta Unica vez, Djo’o reconheceu
uma semelhanca basica dos Kanamari com os kariwa, assegurando que
“nos também de barro” (embora, ao que tudo indica, os indios conti-
nuassem diretamente sob a responsabilidade de Tamakori, mantendo
uma diferenca com os kariwa). A afirmacio relativiza o rebaixamento
dos kariwa que o mesmo narrador propds, ao comparar sua origem aos
animais: uma possivel tensdo sobre o lugar e a valorizacio simbdlica dos
kariwa, que traduz a ambivaléncia da atracio exercida e da repulsio et-
nocéntrica. Por fim, tudo leva a pensar esta variante como uma terceira
vertente no quadro da descendéncia da mulher de pau criada por Ta-
makori. Ndo passa de especulacio mas, talvez, uma tradicdo alternativa
de descendéncia de gente (a primeira, referida por Waro) tenha sido
aproveitada para colocar os kariwa no Primeiro Mundo.

IMAGO MUNDI KANAMARI



kariwa versus t3kana

No entanto, da fala de Djo’o nio fica evidente se o primeiro kariwa
deu origem a uma descendéncia que vingou. Talvez as duas versdes que aca-
bamos de comparar (de Djo’o e Waro) sejam interpretiveis como, em algum
sentido, proximas da explicacio oferecida por Kurau. Somente neste mito
Kurau identificou Kirak a Rondon, criando um lugar para os kariwa a par-
tir dos bens que, atualmente, estes produzem, possuem e vendem para os
indios. Kirak, em todos os outros momentos, permaneceu profundamente
Kanamari e é possivel interpretar esta identificacio tardia com uma certa
identificacio dos caritt com os t3k3na, misturando as duas linhas de gente
criada. A primeira vista, tal fato sugere uma confusio de duas gentes distin-
tas, mas semelhante mistura de qualidades, antes do processo de diferen-
ciacio, se revelou traco constante na mitologia. Basta lembrar, a este pro-
posito, a figura de “Gente-animal”, concomitantemente animal “mas gente
também”. Para Kurau, Kirak pode reunir em si mesmo a humanidade, a tal
ponto que lhe possibilitou sobrepor Rondon a esta figura, e introduzir uma
linha paralela de descendéncia para os kariwa. Trata-se da mesma concepcio
presente na segunda observacio de Djo’o: reconhece-se que, se os kariwa
partilham da humanidade, entio algum elemento em comum estara na base
de sua origem que os assemelha aos outros povos.

Ora, num relato longo, Aro aventou que em principio somente exis-
tiam os indios (as suas afirmacdes muitas vezes se aproximam das posicoes
enunciados por Djo’o, por exemplo, de que a cana era amarga e que a pri-
meira maniva cortada também sangrava). Ele se referiu rapidamente a ori-
gem dos Kanamari mediante os carocos, para afirmar que os primeiros in-
dios eram caria*. Falavam “ruim”, “turco” e nio portugués ou Kanamari.
Tamakori ndo gostou e trocou as linguas: a dos indios para os indios e a dos
kariwa para os kariwa. Tamakori nio falava turco. Mais do que isto; se enten-
demos corretamente, o que nio é totalmente certo, cariu era indio também.
Depois de criar os Djapa, Tamakori colocou os indios como kariwa, com a

44 Observe-se que a origem de “pau”, a primeira mulher e o casal original de Waro, ¢
uma origem, neste sentido, semelhante ao caso dos carocos. Mas, como no caso da terra,
h4 indicacoes de que vegetais sangravam (a maniva). Portanto, a madeira se aproxima a
uma ‘carne de pau’, o que reforca ser apropriada para a criacdo de gente.

EDWIN REESINK



lingua do turco (os “turcos” faziam parte da tripulacio dos regatdes na épo-
ca da borracha e, sabidamente, dominavam uma lingua diferente). Quando
Tamakori trocou os “gogds”, os indios ficaram com a sua lingua, para que se
comunicassem com a divindade! Na versio de Djo’o, surge o mesmo tipo de
troca, com a diferenca aparente de que Tamakori tirou o turco dos kariwa
para que se tornassem kariwa “brasil” mesmo.

Por esta linha de explicacdo, os indios foram os primeiros carit; de
forma semelhante, entdo, Kirak ¢ Djapa mas pode ser concebido por Ku-
rau como antepassado dos kariwa. Este informante nunca forneceu uma
explicacdo sobre como estes descendentes adquiriram a lingua “brasil”, mas
todos concordam sobre a importincia da lingua. No fim das contas, portan-
to, mesmo que possa haver alguma confusdo acerca do processo, resguarda-
se, nos relatos, uma certa primazia para os indios. Mesmo quando aceitam
o veredicto externo de que eram “brabos” e “nio tinham nada” na hora do
primeiro contato, Tamakori é o criador de tudo e, segundo Aro, tencionava
colocar os Djapa no lugar dos carit. De todo modo, eles foram os primeiros
kariwa, ou simplesmente misturaram-se as duas gentes, e a divisio deveu-
se ao impedimento de comunicacio que isto causou a Tamakori. Eviden-
temente, quer seja por mistura original, ou por separacio e troca posterior,
percebe-se 0 mesmo principio operador que ja figurou em outras instincias:
todos falam lingua turcalingua indigena:”lingua Brasil”; ou lingua indige-
na=lingua Brasil.

Novamente, talvez se detecte uma certa ambiguidade na relativa he-
gemonia resguardada, tendo em vista a propria énfase na afirmacio “nds
primeiro kariwa”, porque niao ha duavida acerca da valorizacio dos bens que
couberam aos kariwa, particularmente em funcio da superioridade de varios
bens estratégicos (panela, roupa, arma). A propria necessidade de reivindi-
car uma certa primazia original deriva, de fato, do reconhecimento desta
superioridade material. Nio é sem razio, portanto, que o motivo para se
transformar em “caboclo mesmo” s6 se justifica por um objetivo realmente
considerado de forca maior: comunicar-se com Tamakori. J4 nos defronta-
mos com indicios da relevincia da lingua, em primeiro lugar a eficacia da
“reza” de Tamakori mesmo. Mas, no cotidiano atual, todos costumam pedir
diretamente a Tamakori todo tipo de apoio para as suas acdes - que vai
da concep¢io de um filho, passando por uma boa caca, até que as bata-
tas crescam bem e que a casa dure bastante. Os Kanamari de Trés Unidos

IMAGO MUNDI KANAMARI



aceitaram, em parte, fixar-se junto aos americanos, porque queriam “trocar
lingua”. Decepcionados, afirmam que eles mesmos nio ensinam tudo aos
linguistas, mas que conservam em segredo muitos sindnimos, ao ponto de
que poderiam conversar sem serem compreendidos pelos missionarios.

0s animais dos kariwa

Ap6s sua incorporacio na histéria do Primeiro Mundo, os kariwa
também se tornaram objeto de transformacio. Mais comumente referidos
do que a origem do irapuru, os brancos se transformaram em seus proprios
animais domésticos. Num certo momento historico, os kariwa existem mas,
analogamente ao caso dos indios sem peixe e pesca, nio tém comida (M23.1-
5). Tamakori chegou “no campo” que mandou abrir e quando um cariu
disse “olha 14 Deus”, ja virou galinha, com seu som tipico, e outro, quando
perguntou o que tinha havido, ja se transformou em um boi, com seu mu-
gido proprio. Todos os animais domésticos dos kariwa, inclusive o pato,
porco, cavalo e cabra, ji foram gente e se transformaram para suprir a ca-
réncia alimentar. Numa versio, Tamakori transforma-os em pleno falar, que
se transforma no som carateristico de cada uma espécie. Em outra versio
acrescenta-se que a cor da pessoa se mantém na do animal, assim, gente preta
vira boi preto. Todas as variantes coincidem em que Tamakori substituiu a
gente transformada por outros carid, para que continuassem a existir e nio
morressem de fome. Aro comentou que esta série se refere a comida dos
kariwa e que Tamakori deixou para os Kanamari a caca (e a casa).

No entanto, os kariwa nio se contentaram com o que produziram por
via da série dos seus animais domésticos; eles também cacaram. Dois mitos
elaboram este ponto, ainda neste mesmo tempo historico. No relato citado
varias vezes sobre a origem da pesca e do peixe, os narradores, estimulados
por perguntas e pelo tema, mencionaram a primeira caca e a primeira caca-
da. O mito, ao contrario do que ocorre nos episdédios da pesca, especifica
que o cacador ¢ gente kariwa. No Primeiro Mundo, o Guariba ¢ gente e re-
Une outras pessoas para tocar, dancar e cantar numa festa, na sua casa (uma
festa no estilo carit, com sanfona). Nio existia a caca e um cari chegou
perto da festa e atirou. Ele acertou uma mulher no braco, Margarida, apds
o que o marido desceu para perseguir o atirador. O Guariba quase alcancou

EDWIN REESINK



o cacador, mas Tamakori o protegeu, ao mesmo tempo que deu remédio e
“aviacio” (provisdes) ao Macaco, para que as coisas ficassem por isso mesmo.

Nesta versao (M37.1), o motivo do disparo relaciona-se com a queixa
que o homem fez a Tamakori: ndo tem comida e quer almocar, comer. Como
0 mito concerne a um carid, Tamakori ocupa a posicio de seringalista, de
“patrio” de um seringal, uma identificacio que ndo poderia deixar de ser
feita, dado o seu carater hierarquicamente superior. Na segunda versiao
(M37.2), Tamakori ndo aparece e o homem-macaco conversa diretamente
com o atirador. O ultimo se desculpou, dizendo que pensava ter atirado em
caca. O Guariba negou, afirmando ser gente e que estavam dancando. O ca-
cador, entdo, deu remédio para que a mulher sarasse. Ela se recuperou, mas
o Guariba deixou de dar festas e, de outra feita, a festa serd em outra casa.
Nenhuma das variantes esclarece, claramente, que o Guariba, que compde
um bando de macacos notoriamente barulhentos, deixou de ser gente, mas
no final transparece a sua transformacdo em animal. Esta historia, que se
encaixa bem nas nocoes Kanamari, advém de um conto da sociedade regio-
nal que, por sua vez, sem davida a tomou de empréstimo de algum grupo
indigena.

O problema da caca, semelhante a pesca, necessita de mais de uma
intervencdo. Retornando a narracio mais longa, vé-se que a primeira tenta-
tiva falhou e que os narradores prosseguiram com a histéria do veado “pam-
pia”. Um carit se deparava todo dia, na sua estrada de seringa, com um
veado. Numa versio, o veado falava como gente mas nio assumia esta forma.
Na versio de Djo’o (M29.3 e 4), o veado demorou um pouco mais a aparecer
e logo dissuadiu o seringueiro de atirar nele. O seringueiro trabalhava nor-
malmente - ao ponto de se citar a forma antiga de defumar a borracha - e
conversava com o pampia (as vezes pompia, ndo descobri o significado desta
palavra). O kariwa nio se conteve e um dia atirou, levando o veado para
casa, para comer. Em todas as etapas do processo de preparacio da comida,
o veado o instruia a nio dar prosseguimento a etapa em curso, mas a esperar
um pouco. O veado continuou falando, até mesmo quando o homem co-
meu-lhe a carne, e ai manifestou o desejo de sair da sua barriga. Agora é sua
vez de ndo escutar o apelo do outro, e ele sai com toda forca. Do seringueiro
nio sobrou nada, e o veado, na primeira variante, se transformou em alguns
tipos de veado, ao passo que na segunda em uma s6 espécie (em uma ressal-
ta-se que “os carit” se transformaram em veado).

IMAGO MUNDI KANAMARI



A mulher do homem se recusou a participar do preparo quando desco-
briu que o veado falava como gente, mesmo depois de morto. Nas versoes de
Djo’o, ela jogou tudo fora, chorou muito e até saiu da casa, embora em uma
variante, uma banda do veado morto lhe tenha dito que agora nio precisava
mais jogar fora a carne. A partir deste evento, o veado nio ird mais agir desta
forma. Fica patente que o guloso cariti praticou uma espécie de canibalismo,
mas, ao final do tratamento dispensado ao veado, em que o homem procede
como se fosse caca, a acio termina por ter como efeito a transformacio do
veado em uma caca, justamente no momento em que ele ndo atendera ao
pedido do carit, apds a longa série em que se recusa a fazé-lo. Ou seja, o
seringueiro necessitou, por assim dizer, de se fazer de surdo, para negar a par-
te humana do veado. A primeira variante realca como propriedade humana
a fala, ndo a forma aparente. Aqui também, a lingua marca o ser humano.

No que toca as diferencas entre as variantes, observa-se que nas versdes
de Djo’o, Tamakori sé figura ao final, para sancionar o que aconteceu, en-
quanto que Aro identificou o veado com o proprio Tamakori. Para ele, o vea-
do saiu da barriga do cariti porque este ficou com raiva do seu pedido de sair,
zangando-se e mandando que, entio, saisse, aparentemente pensando que
nio implicaria em nenhum perigo (M29.1). Na primeira versio, a mulher
“bate remo”, foge em direcio a Tamakori e 14 conta o sucedido. Tamakori,
no papel de patrio de seringal, foi 14 olhar: o pessoal estava com medo e nio
matava nenhuma caca, porque o caititu, a anta, o macaco, enfim, todos os
animais, eram gente. O exemplo do veado demonstrou que a Gente-animal
ndo servia como caca, € Tamakori interveio para rezar os animais e liberar a
caca. Transformados em animais, Tamakori assegurou-lhes que o perigo ces-
sara e que ja poderiam matar e comer carne. Vale lembrar que esta passagem
para o estado definitivo animal se d4 imediatamente apos a histéria do peixe
que, em primeira instincia, também era gente.

Todo o processo examinado, em etapas, da origem da caca enquadra-
se bem na logica Kanamari e na sua mitologia, sendo o processo similar ao
dominio dos povos, dos animais e das plantas. O que distingue o mito do
veado, ¢ que se atribui ao kariwa gula, impaciéncia e descomedimento sufi-
cientemente grandes para se tornar uma espécie de canibal. O seringueiro,
caracterizado deste modo, qualifica a sociedade regional como perigosa, a
partir da sua expressio demografica dentro desta. Seria interessante averi-
guar se 0 mito ja existia antes da chegada da frente extrativista e, neste caso,

EDWIN REESINK



quem desempenhava o papel do seringueiro. A influéncia da sociedade ex-
trativista se impos desde hd pelo menos cem anos e se integrou na mitologia,
do mesmo modo que, decifradamente, transmitiu algumas histérias para o
mesmo acervo. [ronicamente, nio se exclui a possibilidade de que a historia
do veado seja uma adaptacio de um conto repassado pelos seringueiros,
agora protagonistas de uma historia em que eles mesmos se destacam nega-
tivamente.

No caso do mito do guariba, ndo parece haver duvida de sua procedén-
cia externa e existem vdrias referéncias, no folclore brasileiro, a uma atitude
machista do macaco perseguindo um cacador (Camara Cascudo s.d.: 880-
881). Uma outra historia de um guariba apoia esta percepcio: trata-se de um
caso em que dois macacos se vestem como homens, escondendo o rabo na
camisa, e visitam uma casa de carit, onde se realizava uma festa dancante.
Eles chegaram e conversaram normalmente e, perto da meia-noite, tiraram
parceiras para dancar. Eles gostaram das mocas e, apesar do seu protesto de
que o pai nio iria deixar, levaram-nas a forca para o mato. Os cariu perce-
beram depois o que aconteceu e, numa proxima vez, atiraram nos macacos,
acertando-os no braco, o que fez com que desistissem de frequentar festas.
Ora, toda a trama se desenrola entre os “primeiro cariti e guariba” e o nome
do ultimo ¢ “Korakotanga”, corruptela obvia de orangotango. Este perigo
¢ noticiado para os carit de outras regides amazdnicas (Galvao 1976: 75)%.

Mapinkwari

Com estas historias transmitidas deparamo-nos com versdes que
somente um narrador contou, o que faz suspeitar de que algumas nio se
apoiam num lastro maior dentro da comunidade. O mito do veado estende-
se mais firmemente do que o ultimo mito do guariba, que mostra bem mais
claramente a sua origem externa. Outro mito, do mesmo narrador dos mitos
dos macacos, também se enquadra nesta série de mitos mais periféricos e
mais localizados em determinadas pessoas na aldeia. Trata-se da histéria de

45  Digase de passagem que, neste mesmo estado, o veado também aparece como um
animal que pode vingar a matanca excessiva de sua espécie (Galvao 1976: 75-76). Nio estd
inteiramente descartada, entdo, a possibilidade de influéncia de nocdes anteriores neste
mito do veado.

IMAGO MUNDI KANAMARI



“Mapinkwari”, no que se reconhece facilmente a corruptela de “Mapingua-
Mapink hece facilment tela de “M
ri”. O monstro deste nome faz parte do imaginario dos rios Purus, Acre e
Jurua (Camara Cascudo s.d.: 549). Uma noticia do século passado vincu-
a-0 a uma entidade de um povo indigena no Purus, os urina. Ou seja,
1 tidade d d P A @)
renreich visitou o Purus, na segunda metade do século passado, e a sua
Eh h visit P d tade d 1 d
descricio do “Mapinkuare”, como um gigante comedor de gente, aproxima-
se suficientemente das descricoes atuais para sustentar a relacio (o.c. em

Gongalves (org.) 1991: 137).

Na sua origem provivel, entre os Apurind, o bicho é uma espécie de
fantasma perigoso do mato, e entre os caritt ¢ um animal enorme que se
assemelha a gente mas tem a pele impenetravel até a bala. A historia contada
por Pairo descreve o “bicho” como parecido com gente, cabeludo e protegi-
do por ferro. O Mapinkwari chamou um carit, surpreendeu-o e, quando o
seringueiro se refugiou, utilizou-se de um truque para provocar sua queda
e comé-lo. Ele matou varias pessoas até que os cariiis conseguiram mata-lo,
embora se comente, segundo o narrador, que j4 surgiu um outro, nas cabe-
ceiras do rio Jurua. Na narrativa, o bicho assemelha-se, em certos aspectos, a
uma figura da mitologia Kanamari, o Adjaba, e ambos adoram comer miolo
de cabeca. Esse precedente deve ter facilitado a acepcio do Mapinkwari,
embora de penetracio limitada, como atestou Jodo Maneldo, ao afirmar que
conhece a historia dos caritis da boca dos Kanamari (M53.1 e 2)%.

Honorato e sereia

Com todas estas indicacoes da penetracio parcial de alguns mitos
oriundos da sociedade dos kariwa, e até de uma outra sociedade indigena,
possivelmente de outro rio, é mister observar que os narradores sempre in-
sistem na autenticidade tradicional dos mitos, na sua origem interna. In-

46 H4 uma possibilidade mais remota para a difusio do Mapinkwari. No inicio deste
século os Kuniba habitaram a margem esquerda do Jurud, proximo da nascente do Jutai.
Os Kanamari contam uma histéria de como foram derrotados e mandados para Manaus.
Nimuendaju ouviu um mito de origem da lua destes infelizes (1986: 89). Segundo Gow
(1993, i.p.), os Kuniba compdem o conjunto que se conhece por Piro no Peru, ou seja,
Arawak e aparentados, nio obstante mais distantes, dos Apurina. Nio ¢ impossivel que
conhecessem o mesmo personagem e tivessem-no difundido para os Kanamari.

EDWIN REESINK



dagado especificamente, mesmo neste tltimo caso, Pairo sustentou que os
Kanamari conheciam a historia tanto quanto os carits e, como costuma
acontecer nesses casos, fundamentou sua pretensio no fato de que quem
lhe contou foi um personagem importante da sua geracio ascendente (o seu
FB). O ultimo mito desta categoria de histdrias concerne ao final da fala dos
narradores ja citados (Deon e Tsabaro), a origem da pesca e caca (inclusive a
primeira variante do mito do veado pompia). Inspirados, ao que tudo indi-
ca, pelas referéncias constantes aos kariwa, eles encerraram seu depoimento
entusiasmado com uma longa histéria iniciada pela lembranca de que no
Primeiro Mundo nio havia cobra, mapiri (isto é, cobra de maior porte, parti-
cularmente aquatica, tipo anaconda).

A historia comeca com a mulher de Tamakori parindo gémeos, mas
ela, e Tamakori concorda implicitamente, nio deseja ficar com as duas crian-
cas. Aligs, infelizmente, faltam-nos informacdes sobre como os t3k3na enca-
ram este fato. De qualquer modo, Tamakori jogou os dois n’agua do rio e
a menina virou sereia, a parte superior mulher e a parte inferior cobra. O
menino se chamou Honorato e tinha a capacidade de se transformar tan-
to em gente, quanto numa cobra enorme que engolia comida por inteiro.
Como gente, Honorato era rico, tinha uma casa grande, dava festas e até era
advogado e delegado. Num longo relato, ele protegeu os homens, ao corrigir
o comportamento agressivo e devorador das cobras em relacio aos ultimos.
No fim, ele mandou um delegado atirar em um dos seus olhos, afirmando
que queria isto mesmo e que lhe daria dinheiro por sua acio.

Observe-se, em primeiro lugar, que a origem dos dois se deve a um
acontecimento raro e se enquadra na série das descendéncias de Tamakori
com sua esposa (Kurau, alias, estava presente na narracio e conhecia a histo-
ria). Em segundo lugar, Honorato comporta-se como carit e andou somente
no mundo dos outros, com suas festas, comidas e delegados. Também o
mundo dos carits precisou de correcio para se tornar mais habitavel e Ho-
norato se empenhou na tarefa. E interessante que um filho de Tamakori,
com carateristicas de Gente-animal (‘cariti-animal’), possa colocar ordem no
mundo dos kariwa. Esta segunda filiacdo, paralela a origem dos kariwa atra-
vés de Rondon, mantém a sua subordinacio a Tamakori. Por outro lado,
ela se diferencia da primeira pela anormalidade, ou seja, um filho rejeitado
e andmalo assume uma funcido reguladora no mundo social e externo do
mesmo povo. Dessa forma, parece que Tamakori se responsabiliza também

IMAGO MUNDI KANAMARI



pela ordenacio do mundo dos kariwa. Em suma, mais uma vez uma histéria
conhecida na Amazonia se integra, de um modo particularmente Kanamari,
na sua mitologia (v. Camara Cascudo s.d.: 289).

kariwa perigosos

Mais enigmatica, neste sentido, ¢ uma histéria que somente Djo’o
contou uma vez (M48). Ele situou a narrativa no tempo em que indios e ca-
rit ainda se confundiam e, conquanto tenha caracterizado os protagonistas
como carius, a dupla de homens recebeu um nome indigena (Tamarikom).
Estes dois companheiros viviam cacando onca, a noite, e, ainda por cima,
matavam-na tapando sua cara e cortando a garganta com uma faca. Os dois,
que, como portam o mesmo nome, devem guardar grande semelhanca entre
si na concepcio indigena, tdm familia. Um dia, um deles comprou, fiado,
do outro, um porco capado, e o comeu logo. Quando o dono (que tinha
bastante criacio de animais) cobrou a divida, para viajar, o primeiro nio
tinha o dinheiro e seu companheiro matou todos na casa. Ele se entregou
ao delegado, mas a sua mulher enterrou uma cabeca de cabra no lugar dos
corpos e enganou o delegado. Com medo da prisdo, o marido desistiu da
denuncia contra si mesmo.

Um traco desta historia marca os dois homens como cacadores notur-
nos de onca, a faca, e ainda com o propdsito de comé-las, o que, no minimo,
frisa que eles sdo ainda piores e mais perigosos do que o proprio animal
temivel. A sua periculosidade acentua-se pelo assassinato de um companhei-
ro tio préximo, uma espécie de duplo, em nome de dinheiro. Os Kanamari
apreciam o dinheiro, apesar de sua dificuldade de entender o seu real funcio-
namento, mas matar por dinheiro seria uma grave e injustificavel transgres-
sdo. A origem possivel deste mito, interno ou externo, é obscura. Talvez, ja
que o mito se situa nos primordios, possamos considerar que se desenvolveu
a partir de observacdes do sistema extrativista, em seu auge, com toda a sua
violéncia, ou até como interpretacio indigena de algum evento histérico
deste tempo. O método de cacar projeta os acontecimentos em um tempo
passado. Vale notar, a propdsito, que nunca ouvimos qualquer comentdrio
que atribuisse esta capacidade aos atuais kariwa. Mais dificil é tentar discer-
nir algum mito ‘original’ que tenha fornecido o fundamento para a presente
elaboracdo. Assim, nesta segunda linha de mitos com protagonistas kariwa,

EDWIN REESINK



a primeira sendo comprovadamente de procedéncia externa, nio foi possivel
tracar melhor sua origem.

a enchente e os kariwva

Por fim, uma terceira vertente concerne as historias, também da socie-
dade nacional, de fundo reconhecidamente religioso, no sentido que essa
sociedade da a palavra. A vertente integra elementos, ao modo Kanamari, e
varia em amplitude e profundidade. Um dos eventos que foi incorporado,
provavelmente apoiado no fato de que algo semelhante ocorre no mito do
Jakwari, ¢ a grande enchente que arrasa toda a vida na terra. Kurau contou,
uma vez, o mito do Jakwari e prosseguiu a conversa com a enchente e o bar-
co de Tamakori e Kirak (M18.4). No seu relato, no entanto, alguns passaros
d’agua aprenderam ai a usar (de fato possuir) uma “canoa”, para boiar e nio
morrer. O barco foi até o céu e a 4gua vazou aos poucos, sendo que Tamakori
mandou o juriti observar este processo, até que a dgua ficou s6 no igarapé.

O pedaco de mito em questdo varia em sua extensio e, as vezes, inte-
gra-se em relatos maiores que também tratam da questdo dos kariwa e das
diferencas entre os bens deste e dos indios. No relato de Djo’o, o tom difere
e a enchente, bem semelhante ao mito de Jakwari, matou os indios e os
transformou em comida para jacaré, cobra, “bicho” (M18.3). Isto ocorreu
apos a criacdo dos povos, e os indios se acabaram todos porque Noé nio
deixou que eles entrassem antes que Tamakori fechasse a porta do barco. A
culpa, aparentemente, recai sobre Noé, mas Tamakori consentiu que ele ne-
gasse o seu apoio aos indios. Desse modo, somente os kariwa e os seus bens
se salvaram, enquanto que os indios s6 ndo se extinguiram porque um casal
de meninos irmios se refugiou em terras altas. Os indios, assim, terminam
com um par de ancestrais pobres que se reproduziram, por necessidade, pelo
incesto. Isso lembra a discussao anterior do mito do Piyoyom, em que, pos-
sivelmente, também uma catdstrofe justifica o casamento incestuoso, bem
como os filhos de Kirak e sua mulher, o que, novamente, aproximaria, os
dois povos e eliminaria 0 embaraco simbolico surgido naquela oportunida-
de, pondo-os em situacio igual. O que se compara aqui ¢ o privilégio dos
carids, que embarcaram todos e com os seus pertences, em detrimento dos
indios. A integracio dessa historia mitica kariwa aponta para uma desvan-
tagem, em populacio e bens, no inicio dos tempos que, aparentemente, se

IMAGO MUNDI KANAMARI



perpetuou até hoje. Agora, a tensio do balanco da valorizacio simbolica
tende a pender a favor dos kariwa.

A versido de Aro localiza-se entre as duas j& discutidas, ao se aproxi-
mar, em alguns pontos, da tltima, sem, contudo, assumir tio claramente a
desvantagem indigena (M 18.2). Para ele, Kirak construiu o barco e instruiu
0s passaros aquaticos a construirem canoas, enquanto quem nio procedeu
assim, virou boto, jacaré e todo tipo de bicho deste género. Ele menciona
rapidamente a presenca do urubu e de Nog, sem explicar muito, a nio ser
que Tamakori mandou os dois olharem o mundo para achar um lugar para
“colocar o seu pessoal”. Kirak, ao que parece, ficou sozinho e o narrador
aproveita para se referir a origem da caca e das plantas domésticas (momen-
to em que ocorre o sangramento da terra, ao ser aberta pela primeira vez).
Aqui surge a divisao entre kariwa e Kanamari, quando Tamakori intervém
para atribuir a cada uma das partes as suas plantas respectivas: macaxeira
(doce) e outras batatas contra a mandioca brava (amarga), como staplefoods
de cada povo. Para este narrador, naquele momento prevaleceu a analogia
entre a cultura indigena e a dos kariwa: os indios se associam a macaxeira
e a carne obtida pela caca, os kariwa a mandioca brava e aos seus animais
domesticados. Analogia tensional e sujeita a avaliacdes divergentes entre os
narradores, e até do mesmo narrador, em momentos diferentes.

a riqueza dos kariwa

Provavelmente, nio é por acaso que o pai do ultimo narrador, Muya-
wan, rememorou que na sua visita, o padre Conceicio recomendou aos Ka-
namari restringirem-se as suas rocas e plantas e nio interferirem nas rocas e
plantas dos kariwa. O mesmo padre contou histérias da primeira mulher, de
Adio e da enchente (M25.2). Ele esbocou uma explicacio para a diferenca
entre os indios e a sociedade regional com énfase na escrita, a “letra”, que
em Kanamari ganhou o nome de kanaron, “pintura”. E ponto pacifico entre
os narradores que quem inventou a escrita foi Tamakori, que deixou tudo
na sua baixada final do rio, quando saiu da terra e subiu ao céu, e que os
kariwa se apropriaram deste conhecimento para a fabricacio de todas as
“mercadorias”: navio, aviio, machado, tercado, barco, dinheiro e até saber
achar riqueza sob a forma de “mina”. Tamakori desceu, passou por Manaus

EDWIN REESINK



e seguiu adiante, deixando, na passagem, as instrucdes para qualquer tipo de
“fabrica” que caisse nas maos dos carits.

Como esta divisao preocupa muito aos Kanamari, todos os narradores
principais voluntariaram versdes sobre a razio da superioridade kariwa, neste
plano. Alias, a mercadoria constitui um dos temas centrais constantes na vida
social da aldeia, além de djohko, comida e sexo (v. Reesink 1991a: 95; varios
desses temas sio, naturalmente, de interesse universal nas culturas huma-
nas, Viveiros de Castro 1992a). Nio obstante estas linhas basicas delineadas
sejam aceitas por todos, a imaginacio mitica nio parou e continua a funcio-
nar para realizar novas integracdes. O assentamento de grupos Kanamari em
Trés Unidos, sob a égide dos missionarios americanos da New Tribes (cujo
etnocentrismo em relacio ao american way of life ¢ notoriamente exacerba-
do, com, provavelmente, poucas excecdes), introduziu um forte estimulo a
reelaboracio criativa. O aviio que possuem, as roupas e os bens que vendem,
pelo preco de custo, pagamento em dinheiro vivo (raro) e em bens, enfim,
todo o poderio econdmico de que dispdem, impressionaram os Kanamari e,
na verdade, constitui a razio fundamental da sua moradia nesta aldeia®’.

Tais fatos ndo ficam a margem da imaginacio Kanamari. Djo’o, que
acentuou particularmente a pobreza dos indios, aderiu a explicacio de
que Tamakori deixou tudo para os americanos. O “primeiro americano”
trabalhava com Tamakori, [4 no rio-mar, no Rio de Janeiro (i.e., além de
Manaus). Havia tanto americano, que Tamakori decidiu construir um barco
grande, um navio grande, no qual embarcou muito americano, mas no cami-
nho, com a ajuda de uma grande rede no meio do mar e de um arpio, ele o
afundou. Os americanos pereceram e se tornaram baleia, sereia ou tubario,
somente restando trés casais. Deve-se notar que, via de regra, todos os povos
sofreram, em algum momento dos tempos iniciais, uma reducio drastica no
seu contingente populacional (M22.5). Na versio de Aro, somente se fala
de kariwa, e ele d4 sequéncia a historia ao atribuir a Tamakori uma outra
viagem, em que criou cidades e recriou gente.

47  Percebese uma influéncia possivel dos “crentes” do New Tribes. Por exemplo, um
homem que sabe ler, certo dia teve acesso a uma das pequenas publicacdes destes em
Kanamari, com traducdes de trechos da biblia. No dia seguinte, ele ja me contava uma
réplica da historia da Torre do Babel. Como ja se comprovou para Tastevin, as histérias
sdo levadas a sério.

IMAGO MUNDI KANAMARI



Na variante contada por Djo’o, ele mescla as duas gentes, assinala que
os Kanamari reconhecem as diferencas entre carit “Brasil” e “americano”,
mas depois realca o lado do ultimo. Nesta mistura Djo’o destaca o ameri-
cano mas lembra a Petrobras e o branco que faz tudo na loja de Tamakori.
Ele até reporta-se ao “Peruano”, referindo-se a primeira leva de intrusos cau-
cheiros do século passado, que também sabiam fazer motores. Ao mesmo
tempo, Aro, num segundo relato, coincidiu com a posi¢io de Djo’o, ao cons-
tatar que Tamakori ensinou tudo ao americano e que este ensina ao “Brasil”
(M22.5). Quer incida a énfase sobre os brancos ou sobre os americanos,
todos os relatos coincidem quanto ao fato de Tamakori, depois de sua saida,
inesperada, ter deixado uma cidade, como Tefé, completamente vazia e a
mercé dos americanos ou dos carit, que herdaram tudo. Djo’o chega ao
requinte de assinalar que Tamakori rezou para mandar seu pessoal adiante,
para o céu, e que so restaram “casca de santo” dentro das casas. Na verdade,

trata-se de imagens de santo, hombak, “terra feita”, ceramica®.

Dessa maneira, a parte essencial, isto é, que Tamakori deixou toda “or-
dem para branco mesmo” e “para nds nada, nio deixa ordem”, esta presente
em todas as versoes. Invariavelmente, a nocio kanaron franqueia o acesso
ao saber da “fabrica” e influencia diretamente o cotidiano atual, em que se
anseia saber ler e escrever, e uns poucos homens, praticamente sozinhos,
aprenderam ler e escrever rudimentarmente. Vale a pena examinar um pou-
co o relato criativo sobre a posicio do americano no cosmo e no mito. Todos
os Kanamari citados nesta parte conhecem pessoalmente Trés Unidos, e ndao
¢ estranho que alguém apele ao que o “amigo Guilherme” contou sobre a
visita do americano a lua. Esta, subindo lentamente ao céu, estimulou, mais
uma vez, o inicio de uma conversa.

Para comecar, Deon afirmou que na lua trabalha o filho de Tamakori
com Nossa Senhora, o anjo que anda a noite no motor (barco), e que duran-
te o dia descansa e toma café. O americano avalizou que a lua passa devagar
pelo seu “caminhio”, com seu motor. Um dia, um certo americano voou
de avido até Tamakori, 14 no céu, para pedir a lua. Tamakori nio acolheu

48  Pode-se dizer que o corpo do morto “vira terra”, hompa. Por um lado, isso reforca a
possibilidade discutida da terra servir como ‘carne’. Por outro, esta claro que o corpo se
separa da “alma”; e que aquele parece mais pesado e descartavel, enquanto esta, mais leve,
sobe ao céu. Veremos que o corpo do morto ¢ menos duro do que o do vivo.

EDWIN REESINK



o pedido, porque isto causaria uma queda (do céu?), que mataria tudo e as
ongas ajudariam na matanca. Esse fim do mundo permanece bem conforme
a interpretacio Kanamari, mesmo que a “modernizacio” da lua nio deixe
nada a dever 4 maquinaria cariu (por hipotese, a locomocio antiga pode ter
sido de canoa; v. final do capitulo anterior). Mais do que isso, o americano
nunca teria conseguido chegar ao céu se nio tivesse utilizado uma “pedra”.
Ou seja, “gasolina gasta”, ao passo que o djohko mostra uma forca que
ndo se esgota e funciona como combustivel, de maneira anloga as visitas
que alguns xamis antigos fizeram ao céu. O americano, na sua chegada, s
aceitou comer pio e tomar café, comida apreciada pelos indios mas nunca
preferencialmente 4 comida realmente “boa” (carne, macaxeira). Além de
revelar-se perigoso para o mundo - observacio, num certo sentido, muito
acurada - a viagem também se mostrou perigosa para o viajante: ele abriu
uma capa de borracha e quase morreu, devido ao vento forte, quase nio
achou a porta do céu, tendo que recorrer ao radio, voltou muito doente e
somente se curou depois de muito tempo. Do que se pode concluir que ¢
melhor para todos que ninguém viaje para a lua e que a relativa onipoténcia
do americano tem limites.

Depois de um intervalo em que assinalou como Tamakori coopera
quando se lhe dirige a palavra com um pedido, como nas atividades cotidia-
nas, uma pergunta fez o narrador voltar ao Primeiro Mundo. A partir dai a
fala continuou por outra vertente, com Tamakori em uma roca no céu e a
auséncia de plantas importantes na terra. Adao foi pedir maniva e recebeu
licenca para levar plantas para a roca. Assim ele fez, plantou e no dia seguin-
te j4 estavam nascendo, e com mais um dia estavam maduras. Porém, tudo o
que experimentou era amargo. Adio visitou Tamakori de novo, este alegou
que estava brincando e que agora ja modificara tudo para um gosto doce.
De fato, isso valeu para muitas plantas, embora Adio, que mandara No¢
experimentar a maioria, provasse da macaxeira e constatasse que esta era
amarga e precisava ser cozida (as vezes nio fica claro se se trata de Adio ou
Noé, ou se os dois sio um duplo). Tamakori os instruiu sobre como proceder
com a mandioca brava, mas mandou-os dar a macaxeira para os indios, por
ser a primeira muito forte. Os paralelos com o que ji passamos em revista
sdo 6bvios e nio necessitam de maiores comentarios, nio requerendo muita
atencio o fato de que a aciio se concentrar aqui em dois “primeiros homens”
de origem externa.

IMAGO MUNDI KANAMARI



O relato prossegue com Noé buscando acai maduro, subindo na
palmeira, e consumindo o liquido escuro que se produz deste fruto. Ao de-
fecar, os seus dejetos, que deviam apresentar uma coloracio bem escura por
causa do acai, viraram gente escura, como “Maranhio”. Como os negros
que emigraram para a Amazdnia procediam principalmente de Maranhio, o
que aconteceu com o caso exemplar do pai de Joio Manelio, se lhes aplica
Maranhio como sindnimo. Como convém, Tamakori mesmo determinou a
transformacio e a criacio da gente preta. Diferentemente dos indios, para
obter o efeito da cor e uma derivacio indireta de carocos, os negros descen-
dem aqui da carne liquidificada de um “coquinho”. Este, portanto, para se
solidificar, foi consumido e tornado mais semelhante ao caroco, coisa mais
dura, normalmente base da transformacdo. Ou seja, existe um fundamen-
to ‘transformaldgico’ nesta origem, embora seja evidente a possibilidade de
uma operacio de preconceito como forca motriz: como os Kanamari as vezes
discriminam o negro, teriamos uma ‘feliz’ coincidéncia simbélica. Acrescen-
te-se que Djo’o, uma vez, muito rapidamente, externou a mesma origem para
os negros®,

A originalidade da variante mais ampla, em discussio, expressa-se com
mais forca na parte do relato que seguiu esta origem. Tamakori retornou, e
Adio e Noé reclamaram de que nio havia nada no mundo. Tamakori passou
mercadoria e kanaron para os dois, para que pudessem fabricar um motor
com as pecas e a ajuda das letras. Até gasolina havia para viajar e fazer uma
fibrica. Neste momento se iniciou uma diferenciacdo decisiva. Tamakori,
quando procurado por indios Kanamari - “um rapaz” ou “nés todo” - nio
lhes deixou nada, legou tudo a Noé. A definicio do status de Noé ainda ¢
algo ambigua, na medida em que simultaneamente parece filho de Tamakori
e cariu que fala como um indio. Ele representa a mescla que Kirak carregou
em outras oportunidades e ainda estamos no tempo em que tudo ¢ indio,
nio tem “fabrica, nem maranhio, nem peruano”. Noé, num mundo ainda
indigena, comecou a trabalhar como um kariwa, plantando algodio e escre-
vendo nota.

49 Ao ser a transformacio de dejetos do processo digestivo, o negro localiza-se no
lado do podre. Neste sentido, vale lembrar que o ‘outro distante’, os Kaxinaw4, em uma
variante, também associam-se ao podre, sendo recriminados por serem canibais. Aparen-
temente, quanto mais distante, mais passivel de ser associado a podridao.

EDWIN REESINK



Aqui reside o ponto crucial: enquanto nas versdes anteriores, a heran-
ca de Kirak e sua mulher simplesmente passa de geracio a geracdo, neste
momento o indio se confronta com uma escolha semelhante a do instante
em que Tamakori trocou a lingua. Todavia, enquanto naquele evento nio
se atribuiu claramente um papel ativo ao indio, prevalecendo, ao contrario,
uma determinacio superior de Tamakori, nesta narracio Adao perguntou:
“vocé quer, ou nio, a nota”? (da fibrica, na verdade as instrucdes para sua
construcio e operacio). O indio se mostrou indeciso, “nio sei, nio”. Entio,
“vocé trabalha para o branco, vocé faz borracha!” Sem saber decidir no am-
bito da escolha binaria, o indio aceitou o papel de vendedor de borracha e
de aceder aos bens por esta via, “ai nds comprar”. Deste modo, Addo e Noé
construiram uma casa grande e uma fabrica. A causa da divisao de traba-
lho localiza-se, entio, no proprio ancestral e nio em alguma fatalidade, ou
no mérito do kariwa. O narrador acrescentou que o indio nio se dispds a
estudar, a ler e, portanto, restou para ele somente comprar e trabalhar na
seringa. A sua insercio no mercado se restringiu a trabalhador seringueiro,
que com o “produto” compra a “mercadoria” de um “patrio”.

Na primeira vez que o indio visitou Noé, apds a divisdo, a fabrica
ainda ndo estava pronta. Ele retornou mais tarde para trazer borracha. Noé
trabalhava na sua fibrica amarrado na cintura, porque o vento soprava
bem forte. Ele plantou algodido e comecou a coloca-lo na fibrica, para que
saisse como fazenda. Vale ressaltar que esta narrativa descreve Noé como
dono e trabalhador da sua fabrica, ademais integrando a producio da maté-
ria-prima. Noé verticalizou todo o processo na sua pessoa, embora a fabrica
se apresente como uma espécie de black box, em que ele jogava a matéria
-prima e a mercadoria saia pronta. O registro do vento, como ocorreu com
o americano, talvez seja mais dificil de interpretar. Gracas a sua associacio
com fendmenos anunciadores da morte, o vento indicaria alguma concep-
cdo de perigo relacionado com a fabrica. De qualquer modo, Noé pergun-
tou pelo produto e recebeu a reclamacio de que a drvore da seringueira
(cuja existéncia ¢ dada de antemio) nio dava leite mas sangrava. Quando
se colhia o liquido, somente se obtinha muito sangue. Mais uma vez um
vegetal perde liquido definido como sangue, apesar da etnoclassificacio
dos vegetais como “sem sangue”. De certa forma, impde-se a conclusio
de que toda forma de vida (até mesmo a terra, naquela tinica referéncia)
continha o liquido vital.

IMAGO MUNDI KANAMARI



Os Kanamari atribuem ao sangue a maior importancia e consideram-
no como um portador de forca, nocdo que, alids, merece aprofundamento
no futuro. A vida vegetal, ao que tudo indica, precisou de ser transformada,
pela interferéncia de Tamakori, em seres sem sangue para que pudessem ser
explorados com tranquilidade, numa analogia clara com a pesca e a caca. Por
um lado, tal fato até facilita a compreensdo da relacio entre a seringueira e os
peixes (ambos sem sangue aparente na carne) mas, também, a transformacio
da casca em péssaro (sabemos que pelo menos algumas arvores continham
sangue). Por outro lado, a associacio firma-se na observacio concreta, ji que
realmente o corte de certa drvore provoca a aparecimento de um liquido
vermelho (o que constatei uma vez; cf. a observacio em Mendonca 1989: 84;
ou o jatobda, Turner s.d.: 59).

Em suma, o trabalho do corte de seringa nio escapou a logica presen-
te na mitologia, dado que somente muita defumacio produzia um produto
branco. Quando Noé reclamou, ao visitar Tamakori, este também liberou o
corte como se faz atualmente. Tamakori ajudou a construir a fabrica e, por
sua vez, indagou como tudo estava andando. Noé completou seu trabalho
e ja havia muita gente, inclusive carit, comprando a mercadoria, que estava
barata. Os Kanamari sabem a importancia da intermediacio para o aumento
do preco, mesmo que ndo em sua plenitude, de que ¢ ilustrativa a assercio
de que “a fabrica” produzia muito e mais barato. O segredo da mercadoria
reside na “fabrica” e o segredo desta localiza-se na “letra”. Tamakori, ao cons-
tatar que tudo funcionava a contento, pretendeu se retirar da terra, no que
foi seguido por Noé. Os indios ndo sabiam de nada, a esta altura, sequer os
nomes das coisas, inclusive das mercadorias, e Tamakori nomeou tudo. Para
ilustrar esta tese, o narrador citou a pupunha, quando Noé pediu informac-
des e Tamakori lhe respondeu. Ao concentrarse a poténcia do fetiche da
fabrica na “letra”, transfere-se o foco para a escrita: subjaz o mesmo principio
da forca transformadora da linguagem, seja na expressio falada, fundamen-
tal para os Kanamari, seja na sua condensacio em escrita, essencial para o
dominio da producio dos bens industrializados pelos kariwa.

Antes de Noé subir, encontrava-se junto a ele um rapaz, um branco,
americano, que estudava e era muito sabido. Ele, que aprendera tudo, ler
e escrever, ird tomar conta da fabrica em substituicio do primeiro. Agora,
também, s6 americano toma conta, ele é que sabe demais. Sabe tirar ga-
solina debaixo da terra, fazer maquina para tecer pano, para fazer tercado

EDWIN REESINK



(M22.1)*°, Nio resta duvida, o americano aproveitou a oportunidade para
estudar e adquirir todo o conhecimento, para dominar tudo a respeito da
“fabrica”, junto a Noé. No Primeiro Mundo os Kanamari nio queriam es-
tudar e a sua escolha os manteve no mato, na seringa, no rio e na caca, em
contraste com a cidade, a fibrica e a mercadoria, com tudo que isso implica,
desde os animais domésticos, campo e vaca, mandioca e farinha, espingarda
e tercado, roupa, barco com motor e até automovel e televisio. Um mundo
fascinante, este nio escolhido, mas perigoso também, e “agora nos estu-
dando também”, porque, se 0 americano conseguiu dar-se bem em alguns
aspectos significativos, “nds” também temos a capacidade para tal. Resta
saber se Tamakori continuara a falar Kanamari, um fato que, naquele mo-
mento, impds uma das escolhas fundamentais que conduziria os Kanamari
a se tornarem t3k3na e Djapa.

conclusao

Neste capitulo continuamos a examinar alguns mitos que se referem
a origens, como das plantas domesticadas, dos kariwa, seus animais e rique-
zas, complementando mais ainda o quadro explorado nos primeiros dois
capitulos. Comecamos pelo dom constituido por uma mulher a Kirak, mos-
trando como o irmio mais novo torna-se um devedor do seu irmio mais
velho, reunindo em si as caracteristicas de alguém sem capacidade de criar
o potencial de reproducio sexuada que, em virtude disso, torna-se simulta-
neamente um consanguineo junior da mesma geracio e um afim pelo ca-
samento com um ser humano criado pelo irmio. Na versio inspirada em
Tastevin, perdura como invariante o dominio da transformacio nio sexuada
a cargo de Tamakori, o que permite a criacio de uma mulher, instaurando a
possibilidade da afinidade e da reproducio sexuada. A origem desta mulher
remete aos mitos que se ocupam predominantemente com as relacoes de
género, cuja analise serd objeto do inicio do proximo capitulo. Aqui, a sua
mencio introdutdria é relevante no que concerne ao aspecto da assimilacio

50 Deon terminou com Kirak (“Bacerta”) e o seu casamento com uma filha de Tama-
kori. O filho do primeiro vai trabalhar na lua. A visita do Americano a lua o inspirou para
terminar com a diferenca entre sol e lua.

IMAGO MUNDI KANAMARI



de um mito kariwa e de ter sido aproveitado para encontrar um lugar para
a origem dos kariwa.

Na primeira variante passada em revista, ressaltou-se, inicialmente,
a origem das plantas domesticadas, aquelas que constituem o patrimonio
vegetal da horticultura Kanamari. A roca, enquanto dominio apropriado,
antecede as plantas adequadas, importando-se seus similares do dominio do
mato para serem plantadas e transformadas nos atuais cultigenos. Note-se a
mesma transformacio inicial j4 comentada e que, aqui, implica menos em
mudanca de forma - a semelhanca bésica fundamenta a transferéncia de
dominio - do que em mudanca de contetido. A transubstanciacio parou no
caso da ndo observancia a interdicio de ndo tocar nas plantas antes do retor-
no de Tamakori: o ananas permanece azedo em vez de acompanhar a trans-
formacdo no sabor de doce. Ou seja, mais uma vez, analogamente ao que
ocorre com os animais (inclusive o peixe), necessita-se de uma segunda etapa
sob o comando de Tamakori para completar todo o processo de mudanca.
Observe-se, ainda, que Tamakori niao executa nenhum trabalho propriamen-
te dito, apenas fornece as instrucdes necessdrias e passeia no mato. Seu lugar
estd marcado como mediador, ‘transformador’ e instrutor, nio sendo um
executor e participante direto nos processos e produtos socioculturais. Ao
contrario, Kirak e sua mulher acumulam o conhecimento e os bens resultan-
tes, constituindo-se em precursores da vida social.

Sem duvida, o locus estratégico de Kirak ensejou a possibilidade de
vislumbrar uma via alternativa de descendéncia. Atribuir, como na primei-
ra versdo discutida, a origem dos kariwa a descendéncia do primeiro casal,
subsume os carit (e os “negros”, com sua possivel origem alternativa) a uma
ascendéncia sexuada subordinada a forca transformadora do Tamakori. Os
povos indigenas, e dentre estes em primeiro lugar os Kanamari, resultaram
de uma intervencio comandado por Tamakori. De certa maneira, os indios
sdo filhos de Tamakori, ao passo que os brancos sio filhos de Kirak: com a
evidente diferenca de valor que tais posicoes expressam. Ao mesmo esquema
subjaz a ideia de que os indios eram, inicialmente, kariwa, quando se separa-
ram em funcio do desagrado de Tamakori com a primeira lingua, cabendo
aos Kanamari o privilégio de manter o seu canal de comunicacio aberto
com a divindade. Vale lembrar que Kirak engloba, em diversos estigios, os
dois polos de oposicoes, proporcionando, entido, um bom ponto de partida
para o paradoxo do aparecimento dos kariwa. Ademais, ndo ¢ casual a apro-

EDWIN REESINK



ximacio com a caracterizacio dos Kulina como gente semelhante a Kirak,
quando estes indios “feios” também se destacam como xamas maldosos.

A origem alternativa (de uma casal fabricado por Tamakori) dos Kana-
mari destoa do fato de que em todas as oportunidades os Kanamari reitera-
ram a sua origem dos carocos, com tanta firmeza e seguranca. Seja em funcio
de ser portador de uma tradicio de outro Djapa, seja por ser um narrador
limitado e inseguro sobre a mitologia, pelo menos a versio mantém a unida-
de de todos os Kanamari numa mesma fonte. J4 apontamos para divergén-
cias significativas entre os dois narradores preeminentes, mas neste particular
sempre convergiram, somente Djo’o permitindo-se um certo espaco inova-
dor na terceira posicio da criacio dos povos indigenas. Neste sentido, parece
justificavel pensar a variacio sobre a origem dos kariwa como derivada da
complexidade que a irrup¢do causa no pensamento mitoldgico. Na varian-
te proposta pelo segundo participante, os kariwa descendem das mios de
Itinha, com a ajuda de Tamakori (mantendo a subordinacio), criados pela
mesma modalidade dos animais mais fortes e mais perigosos. Esta linha frisa
mais o lado perigoso e a menor correcio sociocultural dos outros, nao-indios.
Em contrapartida, a caracterizacio como gente de Kirak permite aproximar
as versoes, na medida em que se refere, implicitamente a tracos paradoxais
contidos proprios de Kirak e que também apontam para um perigo potencial.

Os ‘mitos dos kariwa’, no duplo sentido de mitos sobre os kariwa e
de mitos, irdnica e muito provavelmente provenientes dos mesmos, reve-
lam com clareza os perigos representados por esta “qualidade” de gente. Os
mitos dos Guariba, do Veado Pampia e dos Tamarikom, coincidem ao mos-
trar um cacador sem caca que perde a paciéncia, antecipa-se no seu desejo
desenfreado de comer carne e se torna ou um canibal, ao comer Gente-ani-
mal, ou um matador implacével de onca (nio comestivel) que chega até¢ a
assassinar um duplo de si mesmo. O mito do Mapinkwari insere-se mais na
série do Adjaba (v. adiante) e nio acrescenta muito aos anteriores. O mito
do Honorato, por outro lado, prové indicios & concepcio da importincia
disciplinadora do “delegado”, figura com a qual os Kanamari ja tém expe-
riéncia, vivida por geracio anterior, e antecipa a visio da riqueza possivel
na sociedade regional. De fato, Honorato retine em sua figura de cobra-de-
legado e homem festeiro, tanto a disciplina quanto a abundancia de certos
bens kariwa. A combinacio destes tracos, evocando indiretamente o dono
do seringal, provavelmente ¢ muito significativa.

IMAGO MUNDI KANAMARI



Os relatos da enchente, da visita a lua, e de Noé e o americano herdeiro
da escrita giram em torno do paradoxo da origem do kariwa, seja regional ou
americano. Sdo descendentes de Kirak ou da mulher de Tamakori e subor-
dinados a Tamakori, mas superiores ou iguais’: porque dominam o conhe-
cimento e a producio dos bens manufaturados, manifestamente superiores
em alguns aspectos, enquanto em outros planos foi possivel tracar um para-
lelismo entre os dois lados opostos (macaxeira e caca:mandioca e boi)? Ex-
plicam-se por este desafio as oscilacdes que ora mantém os Kanamari supe-
riores ou paralelos, ora os inferioriza de forma mais velada sem, no entanto,
nunca deixar de relacionar a origem de todo conhecimento a Tamakori. Na
enchente verifica-se, de modo evidente, um enorme privilégio concedido aos
kariwa, com o consentimento de Tamakori, de preservar suas vidas e bens,
enquanto que os indios sé sobrevivem por meio do incesto. Neste caso, pa-
rece tratarse de um destino inexoravel, mas, no relato mais amplo de Noé¢
e Adao - o que traduz a ambivaléncia do lugar dos kariwa - , hd a mescla
inicial de indios e kariwa, e a bifurcacio crucial da escolha do indio que
acaba como colhedor de borracha e comprador de bens industrializados. A
possibilidade da nao fatalidade mantém em aberto o futuro: ao nio estarem
condenados a esta posicio, a aprendizagem da escrita e da matematica rever-
tera o erro do passado. Nio ¢ aleatdrio, portanto, que o homem mais velho
da aldeia veja no ensino alfabetizante da antropdloga, o cumprimento da
promessa de Tastevin de mandar uma professora para ensinar os Kanamari
a ler e a escrever, mesmo que com um atraso de pelo menos sessenta anos.

EDWIN REESINK



Conclusao Parte Il

O evento concernente ao pénis de Kirak exemplifica uma légica subs-
tantiva em pelo menos dois aspectos. Tamakori o reconstruiu com relati-
va facilidade porque ele consiste de “carne”. Ele utilizou barro ou paxiuba,
comprovando as analogias existentes entre carne, terra e matéria vegetal.
Tanto a terra como os vegetais, (pelo menos alguns) continham primeira-
mente sangue, o que indica uma concepcio de vida, origindria, que prioriza
o sustento neste liquido circulante no seu interior. No limite, até sugere
certa semelhanca basica, postulada para todas as formas de vida, no comeco
dos tempos. Aqui, talvez, num aspecto, exista um principio estrutural seme-
lhante entre Kanamari e Kulina. Pollock (1985a: 103) discerniu uma oposi-
cdo, operante na classificacdo das doencas, que se baseia na diferenca entre
pele/corpo interior. Examinamos a origem dos animais de barro, de uma
mulher de 4mago de pau, e de povos, estes de carocos dos quais se comeu a
parte envolvente. Na lingua Kanamari, tudo que se localiza no interior pode
ser referido com o mesmo conceito. Por exemplo, barahai é carne de caca, e
omamhai é Amago de madeira. A pele e alguns elementos externos sio referi-
dos com uma combinacio de -dak, como a casca de pau é omamdak.

Ou seja, evidencia-se a oposicio entre a parte externa que contém, e a
parte interna contida. Pelas transformacdes ‘térreas’ e vegetais, percebe-se a
matéria interior como componente predominante, sobre o qual se opera a
metamorfose. Importa ai a homologia entre as substdncias internas que subja-
zem a estas manifestacdes. Assim, também nio é por acaso que a periculosi-
dade do dori e do djohko derive de sua penetracio na substincia interior da
pessoa. Em termos gerais, a oposicao entre mais mole/mais duro sobrepde-
se ao externo/interno, como no caso do pénis de Kirak (que é qualificado
como mais para o exterior), porém nio se trata de uma oposicio perfeita,
mas aproximada. No caso, tanto a origem do caroco, material duro, armadu-
ra para os corpos dos povos indigenas, quanto as reconstrucdes repetitivas de
Kirak, a partir dos ossos e partes duras, apoiam a aproximacio.

Naturalmente, o ato de substituicio do corpo (ou parte dele) por Ta-
makori, conota também a nocio de que ele determina toda a reproducio

IMAGO MUNDI KANAMARI



humana, a ideia de que toda a crianca precisa de ter sido colocada por ele
na mulher. Neste episodio, verifica-se, mais uma vez, que Tamakori sabe
muito, age com competéncia, prudéncia e comedimento, em contraste com
Kirak, que sabe muito pouco, age impetuosamente, é¢ desmedido e desastra-
do. Todavia, ha alguns momentos em que emergem indicacdes de limites
para Tamakori, tanto assim que alguns narradores sentiram a necessidade de
comentar que, no fundo, apesar das aparéncias, ele sabia o que fazia. Parece,
entio, prevalecer entre certas pessoas o desejo de que Tamakori seja onipo-
tente e onisciente, apesar de os mitos ensinarem ser essa uma inducio nio
acurada (talvez o papel preponderante na vida atual lhes inspire tal atitude).
Kirak nio desempenha somente um papel de canastrio: simultaneamente,
seu comportamento conota um valor de autonomia politica individual. Ta-
makori apresenta-se como poderoso pelo seu saber, mas sistematicamente
nio se impoe pela forca e sempre deixa o campo livre para Kirak agir segun-
do sua prépria vontade. Preza-se o convencimento pela autoridade e nio o
mando pelo poder, apesar de tudo indicar que Tamakori possui forca para
assumir o comando.

Este processo é profundamente educativo e instrutivo, como ja decla-
rou um narrador destacado que, em funcio da sua distAncia do “sabido”
Tamakori, identificou Kirak como o mais semelhante ao ser humano. Nio
¢ por acaso que Kirak partilha da mesma origem substantiva dos povos indi-
genas. A semelhanca de um tipo de modelo de teste, ele esbarra nos limites
que os outros agentes, nos mitos, lhe impingem. Deste modo, ele costuma
mortrer, aprende a estabelecer fronteiras e limitacoes, e seu processo exem-
plar de aprendizagem realiza-se também numa chave substantiva. Ao longo
do processo educativo, ampliando o conhecimento indispensavel sobre o
mundo, Tamakori substitui todas as partes do seu corpo, com excecio dos
0ss0s, a armadura resistente que permite as reconstrucdes. Ja Kirak parece
literalmente incorporar o conhecimento adquirido’..

51  Os Kaxinawa tém uma ampla teoria sobre a localizacio de determinados conhecimen-
tos em dreas corporais especificas (McCallum 1992: 25; uma proposicio que parece geral
para toda essa area da Amazonia). Por exemplo, no mito citado, uma Anta s pensa numa
sexualidade desenfreada e se atribui a ele (¢ macho) um conhecimento restrito aos “seus
testiculos” (Kensinger 1991). Por analogia, a perda do pénis de Kirak também mostrou o peri-
go de um impeto sexual descontrolado e encerra licio comparavel. Por enquanto, por outro
lado, ndo descobrimos ainda uma teoria explicita, como a dos Kaxinaw4, entre os Kanamari.

EDWIN REESINK



Mais uma vez, Tamakori destaca-se aqui, ao suprir a propria consti-
tuicio do mundo, por uma modalidade que emergiu como avalizadora da
propria condicio humana®. Portanto, ndo é casual que um dos modos de
preservar um espaco particular para Kirak consista em sua atribuicio de
um nome a um vegetal altamente apreciado (tso) e, talvez significativamente
também, em deter a maneira correta de prepara-lo para o consumo. Kirak
atua, mesmo que numa pequena area, de modo proprio ji nesses tempos
primordiais, em que é relegado para um lugar secundario, mas essencial. Evi-
dentemente, para Tamakori ensinar algo, torna-se indispensdvel a presenca
de um préximo, e um irmao mais novo se adequa muito bem a este papel.
Observe-se que se trata de um consanguineo mais novo, uma relacio intima
em que o mais velho tende a predominar, nio obstante, mediada pela nocio
de que os irmios devem ser solidarios e sio “quase a mesma pessoa”. Assim,
de fato, Kirak nio se diferencia totalmente, de modo binario exclusivo, do
seu irmio. No mito de origem da noite, Kirak exibe capacidades que o apro-
ximam das qualidades possuidas pelo “irmio”.

No fim das contas, Kirak compartilha de algumas destas qualidades, o
que separa os irmios dos seres humanos e, afinal, os dois ocupario os postos
dos maiores astros. Ja vimos indicios de que sua condicio extra-humana e
Unica, diferente da de todos os seres, qualifica Tamakori como ser modelar e
“outro”. Kirak, mais simbolo dos humanos, na verdade, com mais precisio,
ocupa um lugar intermediario. Ele compartilha de alguns aspectos presentes
em Tamakori, mas no processo educativo representa os humanos e compar-
tilha de certos dos seus aspectos caracteristicos. Sua origem o expressa com
clareza: derivado de um caroco, como os humanos, mas um outro caroco,
distinto daquele de que derivam os povos indigenas, sozinho no mato.

52 Observe-se que esta ¢ uma postura bastante correta epistemologicamente: nomear ¢
fazer existir. Para a onomastica Kanamari algo semelhante ocorre, quando os nomes indicam
uma relacio metafdrica entre os portadores do mesmo nome, e classificar numa mesma cat-
egoria, na lingua, implica na concepcio de uma semelhanca que a justifica. Para Lévi-Strauss
(1974: 273), nas sociedades indigenas os nomes normalmente sdo metéforas da pessoa. Para
os Matis, Erikson (1990: 157) documenta a mesma relacio entre portadores do mesmo
nome: uma que substitui outros lacos, é intima e em que as pessoas se dirigem um ao outro
como “mais velho” e “mais novo”. Ademais, os Matis pronunciam livrcemente os nomes, o
que o autor considera Ginico nesta regidio. Os Kanamari, no entanto, fazem o mesmo mas,
como Erikson (ib.: 148) supde para os Matis, ¢ possivel que seja uma mudanca mais recente,
tendo em vista que os Katukina se encaixam na situacio mais comum (M.Silva 1991, i.p.).

IMAGO MUNDI KANAMARI



seres:  Tamakori -- Kirak -- Povos indigenas

origem: inexistente €aroco carocos (outros)
lugar: terra original mato beira rio
agente: ativo superior ativo derivado ativo inferior
Tamakori (exemplar
metaforico e
metonimico,
sobrenatural)
Kirak (exemplar
metaférico e
metonimico,
sobrenatural)

——— i ]

Kanamari (aprendizes, mesma
ascendéncia  substantiva)

Diagrama 1. A relacio entre Tamakori, Kirak e povos indigenas.

De fato, o que nos precedeu, buscou analisar as diferencas ‘diacriticas’
entre seres com estatutos diferenciados: Tamakori, Kirak e seres humanos
(subdivididos em géneros, Parte III). Levamos aqui a sério as premissas de
Lévi-Strauss de que a cultura necessita construir a descontinuidade do real, o
que ndo é outra coisa sendo pré-condicio da alteridade, e de que as mitologi-
cas indigenas empregam uma logica de qualidades sensiveis. Todo o sistema
de diferencas aqui construido gira em torno de como qualidades concretas
sustentam a teoria Kanamari de alteridade. Ja vimos o que vige no caso dos
povos, no decorrer da viagem pelo rio, de Tamakori e Kirak, mas agora esta-
mos em condicdes de acrescentar algo a esta ‘etno-etnologia’.

A ideologia étnica substantiva nio se restringe a explicar que ha po-
vos com poucos, muitos ou fortes individuos, mas expressa que eles nio se
entendem entre si por serem “de outro caroco”. A linguagem acompanha
a origem de cada um mediante uma modalidade substantiva. A substincia
original difere, a lingua diverge. Mas, nem tudo ¢ diferenca: todos os povos

EDWIN REESINK



indigenas sdo feitos do mesmo tipo de material e pela intervencio dos mes-
mos atores. Isso permite abstrair a operacio do mesmo esquema simbdlico que
apuramos para a logica ‘totémica’ das unidades Djapa, discutido na Parte L.

Kanamari R » Kulina R bl » Kaxinawa

O O O rio

poucos, doces muitos, amargos fortes
(Tamakori) (Kirak) (Tamakori) diferenca
carocos de palmeiras, Tamakori (e Kirak) semelhanca

Diagrama 2. Relacio simbolica entre os povos indigenas na sua criacio.

Percebe-se logo que este esquema combina com a aplicacio dos termos
étnicos t3k3na e Djapa, ji discutidos. Pela semelhanca basica, que funda-
menta a oposicio, todos os indios se compdem no nivel mais alto de inclu-
sdo da categoria “gente”. Todas as denominacdes de povos terminam com
Djapa, exceto os Kulina que, neste nivel, parecem marcados como a unidade
étnica mais diferente. Mesmo eles, no entanto, merecem, as vezes nio de
muito bom grado, ser t3k3na. Os Kaxinawa encontram-se mais afastados,
mais associados ao canibalismo mas se aproximam dos Kanamari por terem
escutado o conselho de Tamakori de niao conversar com Kirak. Vale notar,
no entanto, que estender uma certa ‘humanidade’ aos outros povos indige-
nas, ndo significa considera-los como “parentes”. Reserva-se esta no¢io para
quem ¢é “gente mesmo” e “nosso parente”, ou seja, para os Djapa em sentido
estrito, os Kanamari no sentido amplo (que inclui Wiri Djapa, “Katukina”,
o caso Tukano sendo mais ambivalente, pela falta de horticultura). Verifica-
se, ademais, um argumento ‘enddgeno’ a propria concep¢io em causa, o
que justifica analisar as tradicoes culturais Kanamari de uma so perspectiva.

O maior contraste, neste aspecto, recai sobre os kariwa, que se exclui-
ram desta origem e sequer sdo “gente”. Ja vimos que a sua origem se encaixa

IMAGO MUNDI KANAMARI



numa série da criacio dos maiores e mais perigosos animais, todos com forca
prépria e uma dose variavel de periculosidade. Aparentemente, a sua feitura
classifica o branco como uma espécie de animal mamifero grande, dotado
de grande forca e potencialmente perigoso. Ou, o que vem a ser uma posicio
semelhante a primeira, em face da analogia com os Kulina, descendem do
Kirak. Relacdo, alias, possivelmente dupla. No mito de origem dos povos, os
Madiha conversaram com Kirak e literalmente se mancharam. Acrescente-se
que, como vimos no segundo capitulo desta Parte, numa variante, os Kulina
se véem como descendentes de um casal tirado da madeira, numa 6bvia ana-
logia com a segunda variante para a origem dos kariwa entre os Kanamari.

Por este esquema, vale ressaltar que neste primeiro momento, todos
os Djapa Kanamari descendem do Djapa ‘transformado’ por Tamakori. Ou
seja, aqui se funda a nocio de que todos tém a mesma origem e devem-se
considerar como parentes, neste sentido. Esta unidade geral, ao invés de re-
petir a mesma operacido simbolica de forma explicita, provavelmente encerra
uma auséncia notivel, em termos de etiologia: nunca ninguém aventou uma
explicacdo para a divisio em unidades intra-Kanamari! O contraste com os
Kulina é significativo. Num mito do Purus, um velho distribui nomes a todas
as “gentes” Madiha (Adams 1962: 104-106). Num mito do rio Envira, todos
os povos indigenas derivam de cocos de palmeira, mas a narrativa, mesmo
se agrupa os Madiha, imediatamente apresenta estes como uma longa lista
de unidades (Cimi 1986). No primeiro mito, um homem bem mais velho,
sabido e que ainda viu a terra ser criada, chama a todos para que aprendam
seus nomes. Os que vém de noite, atrasados, deverio ter olhos muito bons,
e ganham o nome em funcio disto, devendo trocar o dia pelo noite. Eles
cantam todos juntos, mas nio demoram em se dispersar, porque a comida
acaba e saem para ocupar todo os cantos da terra, j4 que em toda parte ha
caca. A unidade de todos os Madiha revela-se fraca e eles se espalham para
seguir o padrio da ocupacio animal. No fundo, reuniram-se para serem de-
nominados e separados e, no fim, o velho comenta que agora a carne da sua
drea sera toda sua. Sugere-se uma razio prética e egoista®.

53 Na visdo Djapa, a dispersio dos Madiha atras da caca, ja distribuida pelo mundo,
provavelmente assemelhar-se-4 a uma analogia com a propria dispersiao das gentes-animais
transformadas em animais dos mitos Kanamari. Ou seja, eles ficario parecidos com os
animais aos quais seguiram.

EDWIN REESINK



No segundo mito, enumeram-se varios cocos, os mesmos dos Ka-
namari e o do buriti, que Tamaco prepara para serem transformados em
Madiha, o equivalente da unidade Djapa. Ele termina por fazer outros
povos e as gentes Madiha, embora nio se esclareca a relacio entre os
cocos e seus derivados. Ai, até a origem substantiva dos Madiha pode
ser diferenciada. A divisio inter-Madiha ultrapassa em muito a énfase
ideologica dos Djapa na sua unidade original. Outras indicacdes coin-
cidem com esta diferenca. Pollock (1985¢) declara que outros Madiha
normalmente sdo desprezados, e mal considerados como gente. Adams
(1963: 35) afirma que ndo se comia o animal ‘totémico’. Segundo uma
missiondria, também do Purus, Quira criou, j4 em segunda instincia,
casais de animais ancestrais dos Madiha que tém seu nome, cada “gen-
te” assumindo os tracos comportamentais do animal (Altman 1990: 19).
Tudo indica, entdo, que a relacio dos Madiha com seu ‘totem’ serd mais
profundamente substantiva do que a relacio mais simbolica entre o no-
minador e a unidade Djapa.

Assim, nio serd por acaso também que os Madiha parecem se “mis-
turar” com mais dificuldade e resisténcia do que os Djapa. Até a avaliacio
generalizada de que os Kanamari brigam pouco entre si (raramente ocor-
rem assassinatos), e de que os Kulina sdo briguentos, coincide com este
fundamento ideoldgico da alteridade dos dois ‘povos’. Assinale-se, ainda,
que o mito de origem dos Kanamari varia muito pouco entre os narradores,
independentemente de suas ascendéncias, e que a nocio da descendéncia
comum ¢ consensual. Evidentemente, vimos e veremos mais adiante como
as relacoes inter-Djapa, intra-Kanamari, exibem tensoes e conflitos latentes
que contradizem qualquer ideal de harmonia pela origem mitica que lhes
¢ comum.

Os animais se transformaram em caca (e pesca) depois de terem
sido descritos como “gente” também. Ou seja, a criacio do mundo é uma
transformacido do material vegetal em “gente”, e esta “gente potencial”,
em termos gerais e com poucas variantes, se dividiu em gente mesmo e
animais. Na Parte seguinte constataremos novamente que os animais de
caca preferidos foram “gente”, antes de se espalharem pelo mundo. Neste
sentido, vale apontar para o fato de que todos os povos indigenas, de certa
forma, se aproveitam também dos mesmos meios ambientais. E, em alguns

IMAGO MUNDI KANAMARI



momentos, os Kanamari se diferenciam pelo que comem, notadamente
macaxeira e caca, quando em comparacio com kariwa. Ora, quando um
seringueiro nio se conteve, e matou e comeu uma gente-veado, ele prati-
cou um canibalismo que o matou (2 moda cariu), tendo-se liberado a caca
depois. Outros carius surgiram como cacadores noturnos e comedores
de onca, mudando também para uma dieta desaprovada pelos Kanama-
ri. Estes atos mostram os brancos como indisciplinados e canibalisticos,
conotando a sua periculosidade e uma certa falta de humanidade. Mas, o
que caracteriza mesmo os kariwa em hdbitos alimentares, ¢ a sua dieta de
mandioca e boi.

Os carits ndo somente ficaram a margem da origem dos povos, e se
enquadram na linha dos animais maiores e perigosos, como também sio
0s Unicos que merecem uma linha paralela quanto & origem de seus ani-
mais domésticos. Tamakori mandou dar a mandioca brava aos brancos e
ele utilizou os proprios kariwa, no primeiro campo (outro sinal diacritico,
contrastivo com mato e ro¢a), para transformé-los nos animais domestica-
dos que constituem a comida principal dos brancos (recriados logo em
seguida). A logica da transformacido ¢ a mesma (pelos sons tipicos e man-
tendo as cores), mas faltou uma clara quebra de injuncio. Talvez os outros
mitos demonstrem que isso nio seja necessdrio, que faz parte do ser bran-
co nio se ater as regras t3k3na. Os kariwa ndo cabiam, como vimos num
caso criativo, na terceira posicio da criacio dos povos. Para eles ndo havia,
neste sentido, um lugar pré-determinado, mas se fixou toda uma linha
paralela de explicacio: subordinados simbolicamente por serem de descen-
déncia paralela aos animais de maior porte, ou por terem como ascendente
Kirak, quando a énfase recai sobre a ambiguidade de abarcar contrarios
deste ultimo. Em qualquer caso, os carits dio, eles mesmos, origem aos
seus animais alimenticios.

Dentro dos pardmetros tracados, até este momento, para a criacio
e transformacio do mundo, podemos resumir a discussio num quadro si-
noptico, na pagina seguinte, que ndo requer mais comentarios, salvo a ob-
servacdo de que representa uma simplificacio, em linhas mestras, e ndio um
modelo do conjunto mitoldgico de um narrador particular, extraindo uma
postulada sequéncia ‘evolucionaria’.

EDWIN REESINK



Condigoes Unicidade
Primordiais [Conjuncio excessiva)
Predicatos Agente Substincia [Terra) Tempo
Elementes Unitirics Tamakori Terra Céu Velho Dia
Qualidades [mm’im:ntagﬁn] [barro = carne) [pcdra] [luz, verio]
Inicio [Mata)]
Disjuncio crescente +
Transformacio [Mato, Ondulagdes] [Céu Novol [Uni¥ida-
[Inicial] ] de tempol]
- -“-‘
Diferendacio [Kirak] | [Rig] [Lago]
r-“-"“--._
v ¥ —=
Metamorfose [Iinha] [Tereeire, [Mari [Fumaca,
Palmeiras]  Mauil Passaros]
Y
Seres Principais [Animals] ) [Povos Indigenak] Tk .
L [Kariva] . [Noite
Origindrios [Prixe] 1
- m't:ina]
P V) ¥
s ruad [Kariwa] [Animais Kariwp) [Camadas | [Periodici-
cresatuas [Povas Indig.) [Cagal J' celestiais] dade]
[Pescal

Quadro 1. Quadro sindptico ‘evolucionario’.

IMAGO MUNDI KANAMARI







PARTE III

mulheres
versus
homens







Parte lll: introducéao

Na parte Il reuni os mitos que permitem a reconstituicio das condic-
des iniciais do universo e um conjunto dos desdobramentos que visam dotar
o cosmo de uma espécie de infra-estrutura para a habitacio humana. Quan-
to a sociedade e a cultura, concentrei-me mais na origem dos povos e dos
kariwa, e suas diferencas entre si, do que na ‘evoluciao’ das especificidades
socioculturais dos Kanamari.

Nesta Parte I1I, proponho examinar mais detalhadamente a sequéncia
de mitos que versam sobre um tema que recebeu maior atencio recentemen-
te na etnologia das terras baixas, entre os quais de alguns povos préximos aos
Kanamari: as relacdes entre os géneros. Para investigar como a mitologia tra-
ta este ‘cddigo’, esta Parte comeca por retomar a origem da mulher de pau,
confeccionada por Tamakori, e 0 momento primordial da irrupcio do sexo
feminino num cosmo até aquele instante dominado por homens. A mesma
mulher, esposa de Tamakori, protagoniza o primeiro conflito conjugal, ao se
engajar com um sedutor animal, o Peixe-boi. Neste mito ha referéncia a um
método de caca sexuada que me leva a tecer uns rapidos comentérios sobre
sexualidade, caca e a relacdo que Tamakori estabelece com estas atividades.

O préximo capitulo termina com o mito de outro sedutor animal,
a Anta, o homoélogo terrestre do aqudtico Peixe-boi. Com o mito da Anta
transitamos para além de Tamakori e Kirak, o que culminari, no segundo
capitulo, com o mito de origem dos queixadas, mito-chave para o carater
social das relacoes de género. Complementam o capitulo, o mito de origem
de outros elementos do bando de queixadas e do caititu. No seu conjunto,
os mitos em consideracio concernem a relacio entre os géneros dentro da
sociedade, e mais ainda, dentro de um grupo local, o que faz supor que se re-
ferem a uma unidade Djapa exemplar. Naturalmente, a mesma relacio joga
importante papel na afinidade e nas relacoes exteriores, mas estes aspectos,
prefigurados nos ultimos mitos, serdo objeto de exame da Parte [V e V.



Nos dois capitulos seguintes, o enfoque recaira sobre a relacio interna
dos géneros. De certa maneira trata-se de uma tentativa de aproximacio da
concepcao Kanamari de como deve ser tal relacio na sua sociedade. Algu-
mas compara¢des na conclusio desta Parte Il ajudario a por mais em relevo
a questao.

8. Mulher, Homem, Peixe-boi, Anta

introdugdo

As aventuras mais exclusivas de Tamakori e Kirak estendem-se para
além do que ja vimos nos capitulos anteriores. Qutras origens processam-se
depois de sua viagem pelo rio, algumas podendo ser encadeadas anterior-
mente aos eventos principais do capitulo anterior. Tal ordem ¢, evidente-
mente, opcional, o que nio surpreende, j4 que estamos numa mesma fase
historica, que nido estabelece rigidos critérios para uma Unica sequéncia
‘evolucionaria’, no sentido ocidental. Numa dada oportunidade, Kurau
emendou o mito de origem da noite com uma rapida referéncia a origem da
mulher de pau, engatilhando em seguida a historia dela com o Peixe-boi. De
fato, no mito da escuriddo ndo figura nenhuma mulher e, de acordo com
uma légica mais rigorosa, ela deveria estar ausente para que se caracterizasse
Tamakori como cacador que se embrenha no mato, e Kirak, como quem
toma conta da casa, empenhando-se em funcoes femininas. Aqui, em vez
da origem da mulher de Kirak do capitulo 3 anterior, seguiremos a criacio
da mulher de Tamakori e a sua aventura com um sedutor aquatico. Dai pas-
saremos para o sedutor animal terrestre e deixaremos o par de divindades
para um cendrio sociocultural mais diretamente Kanamari. Nio que seja de
estranhar a criacio da esposa de Tamakori; ao contririo, tendo em vista sua
‘exemplaridade’, o casamento e o adultério da mulher perfazem um perfil da
necessidade da existéncia da mulher e da complementaridade dos géneros.

a origem da mulher de pau
A histéria da origem da mulher modela-se em grande parte no mesmo

tipo de enredo. Os dois irmios moram sozinhos numa casa, sem mulher
alguma, com as tarefas domésticas cabendo a Kirak. Tamakori esculpiu uma

EDWIN REESINK



mulher, em miniatura, do 4mago da madeira dura, e a escondeu, ou guar-
dou, dentro de algum tubo, por exemplo uma taboca®. Avisado, ou nio,
para nio abrir, dependendo das versdes, Kirak, ou age de novo por curiosi-
dade (lembrando o mito da escuridao), ou a sua falta de habilidade nas lides
domésticas provoca risos na mulher. Descoberto, ignorando o conselho dela
para que concedesse prioridade para Tamakori, Kirak nio se deteve e insistiu
em fazer sexo com ela. No momento de gozar, a vulva se fechou e cortou o
pénis de Kirak. Quando Tamakori chegou, retirou o ¢rgio de Kirak de den-
tro dela e jogou no igarapé, onde se transformou em peixe, e ainda modelou
um novo pénis, de paxiubinha ou de barro®.

O esboco basico, em torno do qual existem variacdes, merece alguns
comentarios. Primeiro, a mulher serd esculpida a partir do Aamago de pau
duro (M2.2 e .3). A dureza do material aproxima a madeira aos ossos (e
outro material duro corporal que, as vezes, é mencionado, por exemplo, as
unhas), em que a reconstituicio do corpo de Kirak sempre se apoia e evoca
até os carocos da criacio dos povos. Na verdade, duas vezes mencionam-se
materiais complementares, da mesma espécie, que servem a Kirak, sendo
que Kurau uma vez especificou o cabelo (de patawa) e o olho (de bacaba)
(M2.3). Alguns relatos também esclarecem que o corpo da mulher estava
completo (na ultima variante, o narrador gesticulou, indicando seios e vul-
va). Tamakori rezou o corpo de madeira e este se transformou numa mulher
pequena, que ele colocou dentro de um tubo, no mesmo lugar do pacote da
fumaca, no teto. Ou seja, no lugar de se guardarem pertences pessoais.

De qualquer modo, a pequena ficou guardada e escondida ai, sendo o
tubo uma zarabatana (M2.5), ou uma taboca (mais comum). Ela se destinava
a esposa do seu feitor, o que explica o lugar em que foi colocada. Mais dificil

54 Existem, como é sabido, muitas outras versdes, deste motivo, nas Américas (Lévi-Strauss
1974b: 217; para uma associacio entre madeira dura e carne animal, Lévi-Strauss 1970: 165).
H4 indicios para uma associacio semelhante, mais adiante. O tema das “mulheres vegetais”,
da madeira dura ou mole, concentra-se nas Guianas (Lévi-Strauss 1974b: 235).

55  Provavelmente trata-se de um “jeju preto”, segundo afirmou Jodo. O jeju tem a
carateristica saliente de que ¢ um peixe de uns trinta centimetros, bem reto, o que pode
realmente evocar o membro arrancado. Curiosamente, quando falta dgua no lugar em
que vive, o peixe ¢ capaz de sair no seco, e andar pelo mato a procura de outras aguas

(Santos 1981a: 42-43).

IMAGO MUNDI KANAMARI



de entendimento do que o lugar, revela-se a taboca ou zarabatana, embora
sejam ambos materiais em que cabia perfeitamente um objeto alongado de
madeira, que permitia a visio através de uma das laterais. Talvez haja uma
associacdo com as flechas da zarabatana, de madeira dura e igualmente finas
e alongadas. Seria dificil imaginar uma associacio que aproximasse flecha
e mulher de madeira, a ndo ser algo um tanto quanto grosseiro como um
instrumento util em maos de um cacador. Outra possibilidade conjectural
seria um tubo semelhante a um objeto falico, uma espécie de pénis de Ta-
makori. A favor desta associacio instrumental, além do que veremos mais
adiante, ¢ o fato de que Tamakori ndo gosta de sexo e ndo se engaja na ativi-
dade sexual! A sua mulher restringe-se a uma nabatsawa-h3, algo como uma
esposa-intencio, que desempenha meramente as tarefas femininas praticas.
Em contrapartida, ¢ possivel aduzir algo a analogia peniana, porque Tamako-
ri se responsabiliza totalmente pela fertilidade das mulheres e da sua propria,
introduzindo a crianca na mulher, sem relacdes sexuais, embora nio saiba-
mos que método usa como alternativa. Neste sentido, as conjecturas pode-
riam até ser complementares: uma espécie de reproducio nio-sexuada mas
que passa por um pénis substitutivo para produzir uma mulher, necessaria a
complementaridade sexual da humanidade.

Kirak desempenhava as tarefas atualmente femininas na divisio sexual
de producio. Isto reforca a sua identificacio com os humanos como um
todo, como ja assinalado, os dois géneros sendo representados, mediante as
suas atividades, em relacio com o univoco Tamakori. Por outro lado, Kirak,
indubitavelmente, ¢ um homem, mesmo quando os dois irmios moravam
na mesma casa e a falta mais ébvia concernia a uma mulher. Primeiro, Ki-
rak ndo demonstrou grande habilidade nas atividades domésticas (queima o
dedo duas vezes), que incluiam fazer caicuma, e tal fato provocou o riso da
mulher. Esta, entio, literalmente ‘nasceu sabendo’, naturalizando o saber,
sendo provavelmente, desde entio, mais competente. Segundo, Kirak nio se
moderou, querendo ter logo relacdes sexuais com a mulher (ela presumivel-
mente adquiriu propor¢des normais, embora ninguém mencione como isto
se deu). Ela foi quem o avisou para ter comedimento, e esperar Tamakori,
mas Kirak se impacientou (em contraste com o riso introdutdrio que a de-
nunciou, a mulher é a mais discreta e paciente aqui). Tal atitude nio ficaria
mal para nenhum Kanamari, que tem o sexo e namoro como uma das suas
dreas de maior interesse didrio.

EDWIN REESINK



O comportamento de Kirak se enquadra na ideia de que os irmios (e
irmas) se equivalem, até certo ponto, e que, especialmente numa situacio
como esta, justifica-se que um irmio solteiro tenha um certo acesso a mulher
do seu irmio. No entanto, de modo anilogo ao que chamei a necessidade de
complementar a transformacio inicial, a invencio de Tamakori nio se com-
pletou ainda, a aparéncia engana. Exatamente no momento de “sair o leite
dele”; a vulva se fechou, Kirak se afastou e perdeu o pénis. Ou seja, Kirak
ndo atingiu o climax. O que o privou tanto do prazer e satisfacdo, quanto,
implicitamente, da possibilidade de se reproduzir. Portanto, a primeira ati-
vidade sexual ndo produziu nem prazer, nem a modalidade de reproducio
sexuada. Tamakori corrigiu estes problemas depois, sendo que ele refez o
orgiao de material apropriado. O peixe em questio, habitante de igarapés,
obviamente exibe alguma semelhanca com o 6rgio masculino e carrega o
apelido de Kirak napua, o pénis de Kirak.

Provavelmente o episddio da perda do pénis relacionase com a
observacio citada de Kurau, que Kirak se parece “com nds” e “nos ensina”.
O saldo positivo do seu ato concerne 4 mudanc¢a no 6érgio genital femini-
no, que deixa de apertar o homem até arrancar o seu pénis, introduzindo
um “safessex” entre os Kanamari. A introducio do sexo e sua importincia
se depreendem do fato que Kirak nio demora nem um pouco em “foder”
com ela, e em nenhum momento cogita de manda-la executar as tarefas
domeésticas com as quais se ocupava imediatamente antes. Logo em seguida,
no entanto, modifica-se a situacio, e Kurau comenta que nenhum homem
nunca mais se dedicou a tarefas como fazer kuya, depois da existéncia da
mulher. A voracidade da vontade de Kirak expressa, num certo sentido, a
proeminéncia do plano sexual, embora parcialmente seu desejo possa ser
atribuido a abstinéncia até entio vigente. De qualquer modo, o seu apetite
sexual abriu o caminho para a reproducio sexuada, papel para o qual nio
se dedicaria Tamakori, se levarmos a sério as informacdes de que evita a
atividade sexual. Neste caso, o desejo irrefreavel se comprova imprescindivel,
instaurando o sexo e a reproducio humana. Em contrapartida, a perda do
orgao masculino nio deixa de ser um aviso da necessidade do controle da
sexualidade humana, por parte do género masculino. Ou seja, o mito sugere
que a sexualidade pura nio existe, mas que ela deve ser exercida como um
ato social que se relaciona com as diferentes capacidades de agenciamento

dos géneros (Olschewski 1922: 90).

IMAGO MUNDI KANAMARI



o mito do sedutor Peixe-boi

Num mito com o qual Kurau relacionou o mito da mulher de pau,
esta ocupa realmente a posicio de esposa de Tamakori, tomando conta das
tarefas femininas. Neste mito do Peixe-boi, ela se revela menos prudente e
mais voraz, embora de forma diferente. Ela aconselhou Kirak a nio consu-
mir o seu desejo, para que Tamakori abrisse o caminho, porque sabia da
voracidade do seu aparelho genital. Tamakori removeu o pénis amputado e
liberou a sexualidade humana, especialmente a feminina. Logo, o mito se-
guinte gira em torno disto, porque a esposa de Tamakori entra numa relacio
exclusivamente sexual com o Peixe-boi, Tsupuna, com quem se encontrava
quando ia tomar banho na beira do rio. Os relatos, ademais, ressaltam que a
relacdo era intensa e que ela “foder muito” antes que Tamakori desconfiasse
e tomasse uma medida para descobrir a relacio®. A escolha deste parceiro
torna-se mais compreensivel quando lembramos que este animal aquatico,
de habitos tranquilos e mais solitarios, ja se definiu, na hora de sua criacio,
como uma anta que nio boiou. Esta ultima figura mais costumeiramente
como animal sedutor e joga 0 mesmo papel na mitologia Kanamari. Como
variante combinatéria do sedutor terrestre, o Peixe-boi caracteriza-se enquan-
to Anta ‘aquatica’ e, inversamente a esta, pode ser considerado como Peixe
-boi ‘terrestre’.

As vidrias versdes de que disponho convergem, em grande parte, sobre
o enredo central. A mulher, esposa de Tamakori, ocupava-se da casa, por
exemplo fazendo kuya, e os homens se dedicavam as suas tarefas. Ou seja,
evidencia-se que basta a presenca de uma mulher para que a divisdo de pro-
ducio sexual se instaure imediatamente. Quando ia tomar banho, ela levava
uma cuia, emborcava-a e batia no fundo para que o som chamasse o amante.
Nio fica claro qual dos dois iniciou a relacio, mas o chamamento partia
dela e, sem duvida, ela se mostrou 4vida em manter relacoes sexuais. Quanto
ao instrumento de chamada, sem querer entrar em grandes elucubracoes,

56 O mesmo narrador observou, consistentemente, que, em matéria de sexo, a “mul-
her aguenta mais”. Ela ¢ mais resistente e detém uma capacidade maior de fazer sexo; por
exemplo, de manter relacdes com mais de um homem na mesma noite, ou, segundo uma
noticia, que o informante jurava ser verdadeira, no caso de uma adolescente, de ter ido
para a roca, com vistas a fazer sexo, com doze homens.

EDWIN REESINK



pelo menos alguns reparos sio passiveis de serem feitos. Primeiro, o uso
deste utensilio ndo chama a atencio do marido porque pertence aos objetos
domésticos usuais de uma esposa. Segundo, Jodo Manelao atesta que se trata
de um meio eficiente de propagar o som - “tum, tum” - e chamar alguém,
atingindo uma boa distAncia. Ha razdes praticas, portanto, que indicam a
escolha do meio como adequado.

Quanto a outras conotacdes e eventuais implicacdes, inspirados pelo
sistema de diferencas entre cuias e outros instrumentos semelhantes cons-
truido por Lévi-Strauss, ndo sio ficeis de demonstracio segura. Uma pos-
sibilidade seria pensar no contraste com a cuia cheia, particularmente com
caicuma, que ela se encarregava de fabricar, mencionada no mito de modo
explicito. Ao contrario da funcio deturpadora de produzir um som que atrai
um animal sedutor, com a cuia vazia e emborcada, com finalidade estrita-
mente sexual, a cuia cheia de kuya é servida ao marido como complemento
essencial feminino a refeicdo. Ou seja, uma cuia na posicio normal e cheia
de caicuma marca a dedicacio da esposa ao seu marido, cumprindo seu
dever conjugal mediante a transformacio do alimento cru em cozido. Um
contraste com a mulher da cuia vazia que se excede numa sexualidade ‘ani-
mal’, em detrimento do seu papel conjugal social. Esta associacio diverge do
sistema Lévistraussiano (1974b: 457,470), mas a auséncia de material compa-
rdvel ndo autoriza a sua aplicacio. Em contrapartida, o contraste se refere ao
uso comum, cotidiano e pratico, imediatamente acessivel como associacio.

Tamakori inicialmente nio percebeu o que acontecia na beira d’agua,
ele se ocupava com o seu “trabalho”. Assim, parece que ele cumpria o seu
lado no casamento, pelo menos neste aspecto. Ele desconfiou em algum
momento, e na versio de Djo’o (M41.3), constatou mesmo o fato, enquanto
que nas versdes de Kurau ele tomou medidas especiais (M41.1 e.6). Tamakori
resolveu retirar o sexto dedo de sua mio para transforma-lo numa espécie de
pica-pau. Na medida em que Kurau fala do “nosso dedo” (no espaco entre
o polegar e os outros quatro dedos), o proprio corpo de Tamakori serve de
pardmetro para o corpo humano. O corpo humano se espelha no modelo
corporeo de Tamakori, apesar dos tracos que o marcam como ser Unico.
Além disto, um dedo também ¢ passivel de ser traduzido, num plano mais
abstrato, como um objeto alongado e arredondado, como o é o tubo para
a mulher de madeira e o pénis de Kirak. Estes elementos se assemelham e,
talvez sob o risco de estender demasiadamente as analogias, arrancar o dedo

IMAGO MUNDI KANAMARI



evoca, por implicacio, o 6rgio sexual de Tamakori. Como ele nio poderia
arrancar o proprio membro - sob pena de deixar os homens sem o ¢rgio
fundamental para a reproducio - o dedo o substituiria porque abre um es-
paco mutilado na mio sem, contudo, perder a sua utilidade.

Esta interpretacio ‘filica’ ganha, em alguma medida, reforco, se con-
siderarmos que j4 expus a predominancia da sexualidade no mito. Também,
vale lembrar que, em varios momentos, narradores aventaram que Tamakori
nio se engaja em atividade sexual e ndo utiliza seu membro para este fim.
Neste mito ninguém se referiu dessa maneira a este detalhe singular, mas
isso deriva, provavelmente, de como se encara o carater nio ‘domesticado’
da sexualidade feminina. Levando-se em conta este comportamento, o fato
enfraqueceria a oposicio delineada, porque fornece pelo menos algum mo-
tivo atenuante para os atos de busca de satisfacio fora do casamento. Um
meio de reproducdo nio sexuada para vigiar a sexualidade feminina.

A transformacio do dedo de Tamakori em um passaro constitui um
meio bastante 4gil de vigiar os atos da esposa. O pica-pau em questio recebe
o nome onomatopeico de orohkoko em Kanamari e a sua aparéncia ¢ descri-
ta como a de uma espécie maior, de cabeca vermelha. Vale notar que esta
espécie de vigia pertence a categoria de passaros que frequentam o tronco
de arvores, exercendo ai uma acdo que tanto modifica a madeira (evocando
a origem da vigiada), como produz um som semelhante 4 cuia emborcada.
Entre os Airo-Pai, o mesmo pdssaro cavou o buraco bem no meio da forqui-
lha da madeira da primeira mulher, dando origem a sua vagina (Olschewski
1992: 77). No mito em foco, entretanto, somente ha referéncia ao seu canto
e ndo a essas acoes possiveis. O pica-pau ficou a espreita do outro lado do
rio, um bom posto de observacio, confirmando o adultério. Ele levou a
noticia do fato ao “pai” e “dono” (denominacio interessante a luz da dis-
cussio anterior), em uma versio sendo encontrado capinando a roca. O uso
destas denominacdes traduz também uma relacio de autoridade exercida
por Tamakori, que contrasta fortemente com o completo rompimento que
se efetua entre Kirak e seu membro amputado.

Tamakori desejava vingar-se, para tanto precisando de preparar suas
armas, e os dois irmios se empenharam na tarefa. Numa versio, ele mandou
a mulher capinar a roca até a noite (tarefa também feminina), para ocupa
-la o dia todo, de modo a poder fabricar em casa um arpio (consistindo,
aparentemente, de duas partes) e a corda de tucum. Na variante narrada por

EDWIN REESINK



Kurau, em Kanamari, eles tomaram como bico do arpio o bico de uma ari-
ramba pequena, um passaro pescador de bico alongado. O péssaro chama-se
também martim-pescador e emprega-se como um projétil para mergulhar e
espetar a presa no bico (Santos 1979a: 314-315). Boas qualidades para o bico
de um arpio a ser lancado. A cooperacio, neste ponto, entre os dois irmios,
sob o comando de Tamakori, mas, novamente, com a ajuda indispensavel de
Kirak, salienta a solidariedade entre os dois, no confronto com um sedutor
externo que lhes usurpa, na surdina, o direito de acesso a mulher e esposa
da sua unidade sociocultural basica.

Na versdo de Djo’o, o truque de Tamakori consiste em fingir que vai
matar tartaruga, enquanto a mulher fica em casa, preparando kuya (M41.3).
Para Kurau (M41.3), ele manda a mulher capinar de novo, para passar o dia
na roca. Livre da presenca da mulher, Tamakori enganou o Peixe-boi para o
atrair a praia (a ultima variante citada contém o maior nimero de detalhes
e sera o fio condutor aqui). Tamakori mandou Kirak se pintar como uma
mulher e este até amarrou o pénis para tras, escondendo-o, para imitar me-
lhor a aparéncia feminina. Tamakori se escondeu na beira, um pouco mais
em cima, pronto para lancar o arpdo. Note-se, de passagem, que a divisio de
tarefas é coerente com as posicdes anteriores assinaladas no mito de origem
da escuridio. Kirak chamou o Peixe-boi, deitado na beira mas com as pernas
dentro d’agua, e, 2 medida que este se aproximava “para fazer mesmo”, ele
recuava para o seco, com a finalidade de possibilitar a Tamakori jogar o ar-
pao. Tamakori acertou, ferindo o animal, que “quase morre”, mas conseguiu
escapar assim mesmo para dentro do rio.

O Peixe-boi mora dentro d’agua, em um mundo a parte. L4 vivem vé-
rios animais aquaticos, como o boto, o jacaré, cobras, e ha uma casa, aonde
o Peixe-boi se refugiou. Bem 14 embaixo nio tem mais 4dgua, é como uma
drea separada da beira e da terra, mas em relacio de analogia, tanto assim
que Djo’o fala do jacaré como o cachorro de i e que o Peixe-boi acabou
entrando na casa por uma janela que o seu pessoal abriu para ele. O grupo,
solidario com seu coabitante, prendeu a corda ainda atada ao Peixe-boi, para
que as puxadas de Tamakori ndo surtissem efeito. Para soltar a corda, este
também apelou para o seu pessoal. Primeiro chegou um pato ou “Patinho”,
chamado Kohpo. O passaro em questio habita a superficie das 4guas, mas,
pelo menos na oportunidade em que assisti duas canoas cacando um exem-
plar, ele submerge e nio demora muito para boiar de novo. Nio surpreende,

IMAGO MUNDI KANAMARI



entdo, que o Kohpo ndo tenha alcancado o fundo e Tamakori tenha precisa-
do chamar outro ajudante.

A solucio vem na forma do Ihtakirakom, a espécie menor de Lontra,
doravante chamada de Lontrinha (algumas versdes aludem direto a sua
participacio e omitem a primeira tentativa que falhou). Ele sim (¢ homem
-macho e Gente-animal), chegou la embaixo, onde, como diz Djo’o, tem
areia e ndo agua. A Lontrinha, de fato, se presta muito bem para este papel,
j& que ela conhece o povo 14 da “maloca de baixo” e o rio é o habitat em que
se movimenta com grande facilidade. Mais, o animal sedutor na origem dos
queixadas serd a espécie maior de lontra, deixando em aberto a participacio
da lontrinha a favor do traido. Na primeira tentativa ele ainda falhou, mas
na segunda se esforcou muito para alcancar o fundo. O pessoal do Peixe-boi
o recebeu com desconfianca, eles estavam muito zangados e propuseram até
matar a Lontrinha (com cassetetes).

A Lontrinha comecou a chorar e a lamentarse junto aos parentes,
particularmente a mae do Peixe-boi. Com esta titica ela escapou de ser mor-
ta pelos animais perigosos que habitam o fundo, sob a lideranca do boto
(um “dono de animais” no dominio da 4gua, considerado perigoso). A Lon-
trinha até reclamou com a mae que “sua irma” nido cuidou direito do seu
idoko (individuo mais jovem portador do mesmo nome), ou do seu itsakwa
(seu ZS, genro). Ou seja, 0 homem-animal usou termos que indicam uma re-
lacdo possivelmente proxima, mas também ambigua por nio ser claramente
consanguinea’’. O Peixe-boi ja morreu e a Lontrinha utilizou um pretexto
para examinar melhor o corpo, mas ao invés de ver a ferida, viu como a
corda estava enrolada e deu um jeito de libera-la. Antes de mergulhar, ela
combinou com Tamakori que, ao mexer a corda, o pessoal 14 na beira deveria
puxar com toda forca. Isto aconteceu e conseguiram trazer o corpo para a
terra. A Lontrinha correu para se livrar da ira dos parentes e boiou, quase
morta, na superficie. Devemos lembrar que, como diz Djo’o, as personagens
animais transformam-se em gente 14 embaixo, inclusive a Lontrinha e o Pei-
xe-boi, tratando-se sempre de Gente-animal.

57  Parte deste didlogo se encontra em Groth (1985: 102), como exemplo da estratégia
narrativa Kanamari, que repetem os didlogos entre os protagonistas como se tivessem
falando um ao outro naquele momento. Vale assinalar, que ela, em diferentes pontos,
traduz os recursos linguisticos para a indicacio do tempo passado préximo e distante, ao
citar frases do discurso dos informantes.

EDWIN REESINK



Agora Tamakori vai concluir sua vinganca. Ele matou o rival como
se faz até hoje e o tratard como um animal de caca. Na variante de Djo’o,
Tamakori tirou a carne para a salgar e depois a utilizar batida, na folha. Este
tipo de comida consiste em bater bem a melhor por¢io da carne de um
animal e empacotar, da mesma maneira como se faz com o peixe na folha, ja
referido. O prato constitui um item alimentar de destaque para os Kanama-
ri, que somente o preparam quando ha abundéancia de carne. A especialida-
de ¢é preparada diretamente sobre o fogo e as folhas s serdo retiradas apds
toda a carne estar pronta. Tamakori serviu o prato a sua mulher, como se
fosse um evento significativo. Uma vantagem pratica adicional do prato ¢
que a esposa nio assistiu ao preparo do pacote, somente viu a carne na hora
de consumi-la, e nio desconfiou. Ela sé descobriu a morte quando tentou
chamar o Peixe-boi de novo, no rio.

A versio de Kurau difere um pouco mas mantém o mesmo principio.
Tamakori derreteu a banha e a deu para comer a esposa. Ora, os Kanama-
ri apreciam particularmente a banha dos animais e sempre avaliam a sua
quantidade numa caca. Neste caso, Tamakori esperou a mulher terminar de
comer para se dirigir a ela e comunicarlhe que acabara de se deliciar com a
carne do Peixe-boi, com quem ela mantinha relaces sexuais. Contado deste
modo, o uso da banha lembra, em alguns aspectos, a pritica do “Adjaba”,
em que também se consome algo nio desejado, no Ambito de uma rivali-
dade entre um homem e uma mulher. Por outro lado, a diferenca maior
reside em esta prética ser uma disputa aberta, mesmo que, muitas vezes, se
surpreenda o outro para servir (até enfiar) uma comida geralmente ruim. De
qualquer modo, Tamakori mostra-se bem capaz de matar a Gente-animal e
tratd-la como a caca que serd no futuro. Djo’o afirmou que nido aparece mais
nenhum outro Peixe-boi, isto &, definiram-se as relacdes com alguns animais
potencialmente sedutores do dominio das 4guas. Vale reparar que tal fim
elimina, provavelmente, esta fonte de sexualidade mais ‘animal’ que nio
interfere diretamente com a sexualidade feminina.

a caca a mosca

Aqui necessitamos de um pequeno desvio, a primeira vista curioso.
Uma vez, Djo’o contou rapidamente algo em Kanamari, numa fala em que
figurava Ritinha, o Tsupuna (Peixe-boi), mas em que também se referiu ao

IMAGO MUNDI KANAMARI



manaron, taabi e bim. Quando pedi explicacdes em portugués, ele resumiu o
mito do Peixe-boi. Perguntei, entio, sobre o bim, o mutum, e como entrava
nesta historia. Apds alguma confusio, estabeleceu-se que Tamakori estava
cacando, ou melhor, matava e produzia caca de um modo deveras singular.
Tamakori abria o seu pénis, a mosca manaron entrava e Tamakori a matava,
colocava todas as moscas numa carreira, para rezi-las e transforma-las em
mutum, nambu e cujubim. Esta era a comida de Tamakori. Dias depois,
Djo’o acrescentou que Tamakori chamava o manaron para comer dentro do
pénis, matando-o ao fechar o 6rgio. A impressio que da, é de que a referén-
cia a técnica de Tamakori seja, talvez, anterior ao episddio do Peixe-boi. O
método sexuado de caca estabeleceria um contraste com a fabricacdo, pro-
vavelmente até com a invencio, do arpdo, que seria uma resposta a seducio
sexual oriunda do dominio aquético, ajudando a definir também alguns dos
seus habitantes como caca potencial.

Vimos que, na época da Gente-animal, Tamakori escapa ao dilema
entre a fome e o canibalismo que impera para os homens em outros mitos
(capitulos anteriores). Também vale destacar a facilidade aparente deste caca-
dor, que, nio obstante capturar uma caca de qualidade inferior, parece fazé-lo
facilmente, além de transformé-la em caca de qualidade média, comparada
com a caca de grandes animais como o peixe-boi, mais raros, e que, como o
mito mostrou, exigem muito mais esforco (a mosquinha em questdo ¢ abun-
dante). A ideia de comer mosca, é¢ bom que se diga, ¢ menos estranho do que
parece. Reporta-se a prética para outras areas das Américas, onde participou,
com um peso consideravel, na dieta de algumas populacdes préhistoricas.
Sabe-se que na América do Sul a entomofagia existe e os insetos podem
ser importante uma fonte de proteina (Huyghe 1992). Uma interpretacio
adicional consiste em considerar como um aspecto importante do mito a
invencdo da arma e da técnica de caca, bem como a definicio da propria.
Ao presentear & mulher o prato especial (como veremos adiante, este traco
¢ constante, 0 que parece marcar o prato como uma comida excepcional e
significativa nas relacdes entre homens e mulheres), o amante se consome
sob forma animal, o que antes teria sido um ato bem mais canibalistico.

Outro aspecto curioso, que merece um aprofundamento, concerne ao
uso do pénis como instrumento de matanca, instrumento de caca. Quando,
finalmente, aparece o 6rgio e nio uma das analogias que distingui antes, ele
se revela um meio de morte, para atracio de fora para dentro, em contras-

EDWIN REESINK



te com o meio normal de reproducio, mediante a ejaculacio do sémen. E
como se o pénis de Tamakori funcionasse ao contrario de um pénis humano
normal, ao atrair formas de vida para dentro de si e as expelir mortas. Esta
mudanca de funcio acaba por fornecer carne de caca, o que, como é 6bvio,
também compete aos homens como contribuicio fundamental na divisio
sexual de producio. O modo sexuado de caca evoca, em contrapartida, o
episodio do pénis de Kirak, que perde o érgio e “morre”, numa estreita ana-
logia com o pénis de Tamakori e a vulva da primeira mulher. Tudo se passa
como se o uso do pénis de Tamakori permanecesse num estigio equivalente
ao 6rgio feminino, antes de se remover a periculosidade que ainda contém,
apos a transformacio inicial da sua origem. Esta ideia se mostra consistente
com a noc¢do de que Tamakori relaciona-se mais com a acdo transformadora
e as condicoes primordiais continuas, do que com a matéria que ¢ transfor-
mada. Tamakori associa-se com a modalidade inicial de reproducio, a trans-
formacdo nido sexuada no cosmo, abrindo o caminho para a modalidade
sexuada de reproducio.

Talvez se possa pensar numa analogia entre a reproducio humana, o
que inclui o uso normal do membro masculino na atividade sexual, e 0 uso
diferenciado por parte de Tamakori, mas que também compartilha das ati-
vidades masculinas fundamentais. Ou seja, talvez seja valido entender o uso
singular do pénis como uma analogia entre sexo e caca, ambos essenciais na
intermediacio entre os géneros. O funcionamento normal do sexo garante
que com o sémen o feto cresca no utero feminino, um “trabalho duro”,
segundo os homens, e que exige um numero razoavel de relacdes sexuais.
Tamakori constitui a grande excecio, ao ndo se empenhar nesta atividade,
mas se caracteriza como excelente cacador, dirimindo qualquer duvida sobre
sua condicdo masculina. Se, como asseveram muitos comentérios relativos a
outro contexto e nio a respeito deste mito, Tamakori ndo gosta de sexo mas,
por outro lado, coloca diretamente a crianca dentro da mulher, fica menos
estranho que ele possa usar o seu membro como instrumento de caca efi-
ciente, ja que a transferéncia de sémen e a entrega de caca constituem duas
tarefas basicas masculinas por exceléncia, analogas, o que nio ¢ o mesmo
que afirmar que sdo substituiveis. Evidentemente, as mulheres esperam as
duas coisas dos seus maridos, e, a acreditar nas observacoes das mulheres,
um bom cacador consegue mais facilmente um bom casamento. Tal qualida-
de, entretanto, compde somente uma parte do complexo de tracos que indi-

IMAGO MUNDI KANAMARI



cam a maior ou menor atracio prética exercida por um homem. Atualmen-
te, por exemplo, a capacidade masculina de produzir borracha, ou madeira,
que assegura a compra de manufaturados, revela-se de grande importincia.
A habilidade na caca certamente constitui parte significativa desta avaliacio,
talvez mais relevante no passado e por isso preservada nos mitos, mas nio se
limita a este fator. Por fim, voltando ainda ao caso em foco, pelo que entendi
de Djo’o, a mosquinha em questio seria de um tipo de mosca que ¢ atraida
pelo suor e penetra nos orificios. Por outro lado, Jodo Manelao afirma que
ela costuma voar em torno de uma surucucu das mais venenosas (“de boca
podre”), dando a impressio que a cobra morreu. A primeira observacio ex-
plicaria porque a mosca entra na abertura, mas a segunda associaria o mem-
bro de Tamakori a uma periculosidade excepcional.

Wahpaka e a sedugcdo da Anta

Depois deste desvio, seguirei com o mito com o qual Djo’o prosseguiu,
ao terminar o mito do Peixe-boi, a historia de Wahpaka. Tal associacio se
compreende de imediato, pois no mito figura um segundo animal sedutor -
o seu companheiro de criacio que, como ja referi, nio submergiu mas boiou
- i.e. a anta. Vale assinalar que estamos saindo das aventuras de Tamakori
e Kirak: os protagonistas humanos prefiguram uma familia indigena nor-
mal, mesmo que os tempos ainda sejam extraordinirios. Uma versio mais
elaborada de Djo’o inicia-se com uma familia de “primeira gente”, morando
numa casa, em uma clareira, e com os seus componentes desempenhando
normalmente suas tarefas. Um dia, a filha solteira visitou um igarapé e uma
Anta chamou sua atencio. A ultima estava no outro lado e trouxe uma gran-
de pera de warapikom, mas ela aceitou o presente e logo mantiveram relacoes
sexuais (pera é a palavra que os Kanamari usam para cesto). O narrador con-
firma que Wahpaka era “sabida”, e que deixou uma pera vazia por ai, nessa
mesma drea. Ou seja, ele sugere que o movimento inicial partiu da moca e
que a Anta se aproveitou de uma oferta velada. Esta combinou retornar em
cinco dias e Wahpaka levou a pera com buriti para casa, onde ela, a mie, o
pai e 0 irmdo consumiram as frutas.

Ninguém da familia sabia o que acontecera. Wahpaka foi tomar ba-
nho e pintou a cara para cantar Warapikom depois. Menciona-se que a mie
varria o terreiro e que o pai pescava antes que a Anta retornasse. Ora, tra-

EDWIN REESINK



ta-se de uma situacio familiar de gente “como ndés”, e com o referencial
sociocultural desenvolvido. Em alguns momentos os narradores explicitam
as funcdes rotineiras dos membros da familia e também a coleta de fruta,
por parte da moca, cabe no quadro de normalidade. Para expressar sua satis-
facio, Wahpaka se embelezou e cantou Warapikom, festa em que se celebra
a abundincia de comida, inclusive de frutas. Nas festas e nos rituais as mu-
lheres recebem boa quantidade de produtos do mato, como Wahpaka. O
presente da Anta encaixa-se, assim, num dom que um homem gosta de
presentear e uma mulher deseja receber. Atualmente, as mulheres exigem
presentes dos maridos e, ou namorados, o que, as vezes, pode ser claramen-
te relacionado com a troca de favores sexuais (particularmente no caso dos
namorados).

E sabida a preferéncia da anta pelas frutas do mato e a forca formidéavel
de que este grande animal dispde. Neste sentido, a luz do seu papel como
fornecedor de frutos, estabelece-se uma analogia com o mundo das relac-
des sociais. Nas variantes mais curtas, em especial, este aspecto diminui em
saliéncia. Por exemplo, na versio de Pairo, a Anta simplesmente visitava a
moc¢a A noite, No seu mosquiteiro, na sua casa. Aqui se pde mais acentua-
damente um outro aspecto concomitante, ou seja, a Anta possui um 6rgao
sexual descomunal e isto atraiu a moca. Em outros termos, seu aspecto mais
destacado ¢ a capacidade sexual, e quando o mito se condensa em seus as-
pectos mais essenciais, isto ¢ resguardado. Por implicacio, o potencial sexual
esta em primeiro plano, sendo que a troca mais social dos dons das frutas
complementa a forca sedutora da Anta. Esta poténcia alcanca um tal nivel
que a moca engravidou logo no primeiro encontro. Poderiamos até especu-
lar que, pela teoria da construcio do feto pelo sémen, a quantidade deste

“leite” também fosse fora do comum e facilitasse a concep¢ao®.

58 Além do mais, segundo Jodo, para engravidar postula-se a necessidade da mulher
também atingir o climax. Se for confirmada esta teoria, automaticamente Wahpaka des-
frutou do membro da Anta para sua satisfacio. E possivel que ela tenha uma relacio com
os fluidos femininos. Entre os Airo-Pai, Tukano ocidentais, o feto ¢ formado pelo aporte
de esperma em conjuncio com os fluidos uterinos (Olschewski 1922: 86). Entre os Wari’,
as secrecdes vaginais durante a relacio sexual sio conjugados ao sémen, promovendo a
identidade sanguinea (Vilaca 1992: 116). Ou seja, ao que tudo indica, a teoria Kanamari
conota uma participacio mais efetiva da mulher na reproducio, complementando a én-
fase substantiva masculina mencionada.

IMAGO MUNDI KANAMARI



Ao retornar, a Anta trouxe uma pera cheia de bacuri, que na “fala do
bicho” se chama poriaro. A Anta falava, mas de modo estranho, diferente da
gente, caracteristica de um animal com tracos humanos e animalescos simul-
tineos. Ele chamou a moca para buscar a pera e voltou mais duas vezes (com
patawa e wapitso), antes de carregi-la para o mato. A abundancia de frutas
era tal que s6 a Anta bebia agua, ao passo que a moca sé comia warapikom,
sem precisar beber nada. O pai e o irmio rastrearam o casal, demorando
para encontri-los. Wahpaka fora atraida tio fortemente pela Anta que, ao
ouvir o barulho dos cacadores, acordou-a para fugir de novo. O pai gritou-
lhe que na proxima vez ela devia ignorar os sinais de perigo dos cacadores e
Wahpaka disse que obedeceria. Na versio mais longa do mito, os persegui-
dores desistiram da cacada neste momento.

Deste modo, o casal se embrenhou um tempo no mato, sem que os
perseguidores os alcancassem efetivamente. Trata-se, estd claro, de um rapto
consentido, uma seducdo baseada no amplo fornecimento a jovem de dois
itens requisitados na troca, que satisfazem uma mulher. Wahpaka ainda era
solteira e representava uma fertilidade a ser aproveitada para a reproducio
social, com o pai influenciando, pelo menos em algum grau, a escolha do
seu parceiro de casamento. Ela, por outro lado, fora atraida pela abundancia
oferecida pelo maior animal mamifero da floresta, privando a familia de
uma peca-chave na reproducio humana e social. O pai de Wahpaka se irri-
tou tanto ao falhar a primeira tentativa de recuperar a filha que até ameacou
mata-la, mas ela obedecera quando ele encontra os rastros outra vez no mato
e retoma a perseguicio. Wahpaka nio avisou a Anta e os homens mataram-
na. A Anta estava dormindo no “baucheiro” (mata caida), como uma anta
costuma fazer, enquanto Wahpaka tirava palha para uma pera. O cacador
quase flechou a moca - ndo fica claro se intencional ou casualmente - e
indicou que ela devia tapar o ouvido da Anta. Deste modo, o pai matou a
Anta e comecou a tirar o couro e a carne para levar. Wahpaka, entretanto,
parece se arrepender e entristecer com a morte do companheiro. Ela chorou
e pediu ao pai para cortar o “pombo”, “com couro e ovo”, isto &, o érgio
sexual inteiro, que levou para casa e l1a costurou com linha de tucum, para
escondé-lo da familia e recrid-lo furtivamente.

Ao que parece, o pai e seu ajudante nio teriam conseguido matar a
Anta sem a ajuda da filha, mas a opcio desta pela sociedade nio se revelara
através de uma adesio ao campo do social e suas regras. Desde o inicio, de-

EDWIN REESINK



pois da morte, ela planejou criar o pénis do companheiro. Quando a mae
perguntou se ela ja havia comido toda a carne, ela mentiu. Ao invés de
voluntariamente comer o membro e cortar definitivamente a relacio com o
animal, ela criou a sinédoque por exceléncia do animal. Colocou o membro
numa pera seca e cobriu-o com folhas para escondé-lo, recipiente bastante
apropriado em face do apelo que exerceu no comeco da relacio entre a moca
e a Anta. Esta ultima nio demorou a crescer e logo frequentava a rede da
primeira a noite, enquanto de dia dormia num amontoado de mato caido,
a beira do terreiro. Wahpaka, a guisa de desculpa, dizia que nio ia dormir
ainda para brincar um pouco com seu jacaré. A variante resumida frisa algo,
implicito neste comportamento, ou seja, como se divertia a noite, ela nio
queria trabalhar na roca e preferia dormir de dia.

Em outras palavras, ela trouxe a Anta escondida para o espaco social
e negligenciou, de novo, suas funcoes regulares dentro do grupo social, em
razio do excesso de sexualidade natural importada para o interior deste.
Wahpaka persistiu em ndo assumir seu papel social correto e ndo cumprir
as suas tarefas. Por sua vez, a Anta se movimentava entre o limite do espaco
social e o seu centro, sendo a casa, no cotidiano, marcadamente feminina.
Um dia a mie varreu o terreiro - algo normalmente feminino, mesmo fora
da casa, e sobre a mie parece nio incidir nenhuma duvida a respeito da
correcio do seu desempenho - quando se deparou com o amontoado onde
dormia a Anta. Ela se propds a remover o material, mas a Anta reagiu e
bateu com a cabeca na “quarta” da mulher. Esta agressio provocou a mae,
que esquentou agua na cozinha - aquele tipo, a vasilha de cerdmica, cujo uso
para este fim exige mais lenha e esforco do que uma panela de aluminio - e
jogou-a quente no animal, causando sua morte.

Assim, trazer a Anta para dentro da sociedade, em vez de retira-la para
o mato, também nio solucionou a contradicio ensejada por um animal
excessivamente sexual e ‘natural’. Como no espaco interno social predomi-
na, no cotidiano, o lado feminino, a mée, consciente de suas tarefas, esbarra
no intruso, no decorrer do seu desempenho normal. O fogo e o esquentar
de dgua costumam servir para cozinhar a carne de caca morta, a famosa
transformacio do natural em estado cultural pronto para o consumo, e di-
ficilmente ha algo melhor para funcionar como arma de uma mulher em
defesa da sociedade contra a penetracio natural que a ameaca. Deste modo,
0 pai perseguiu e matou a Anta como ca¢a, no mato, e a mie se empenhou

IMAGO MUNDI KANAMARI



em matar a Anta no seu espaco, e com os meios que lhe sio proprios. Com a
morte, ocorreram os sinais que, segundo os Kanamari, acompanham a mor-
te de uma pessoa e até de uma caca grande (trovoada, chuva, vento grande).
Wahpaka se encontrava no mato, com outras pessoas, a procura de warapi-
kom, num momento significativo, em que ela mesma saiu para coletar as
frutas, tendo em vista que a Anta havia se estabelecido no espaco social.

Os sinais meteoroldgicos avisaram-na e ela compreendeu imediata-
mente o que acontecera. Triste, retornou a casa, sem trazer nada, até que
a sua raiva passou. Wahpaka pediu e recebeu urucu, e pintou sua cara e a
perna, terminando por se decidir a se tornar uma espécie de gaviio. A mae
ainda tentou impedi-la, mas nio conseguiu, e ela e o pai ficaram com pena
da filha. A pintura de Wahpaka se assemelha aquela do gavido e este se deno-
mina com o mesmo nome. Ou seja, ndo ha solucio para a contradicio entre
o excesso de sexualidade natural e o mundo social, e a tinica via de saida para
a moca, com perda 6bvia para a sociedade, é se tornar um animal associado
a anta: este gavido acompanha a anta de perto e dizse que até come seus car-
rapatos’’. Tanto a versio resumida de Pairo, como as variantes mais extensas,
concordam entre si sobre o enredo bdsico da seducdo natural e do fim da
histéria, com a transformacio da moca em gaviio.

a atragéo da caca

O nome de Wahpaka lembrou a Joio Manelao uma histéria um tanto
diferente, que ouviu de sua mae. Uma menina de trés dias de nascida ins-
truiu o pai a leva-la ao mato e ficar a espreita para matar caca. Ele levou a
menina para a floresta, encontrou o coatipuru (bada) e o coati “vermelho”,
e pediu o rabo deles. Depois, forrou o chao com folha de banana brava
(também utilizada para fazer os pacotes de folha) e posicionou a filha numa
forquilha de trilhas. Como a perna dela doia, ela gritava e isto atraia todo
tipo de caca para o pai flechar. Este se preocupava com a filha porque nio
sabia que ela era “adivinha”. O cunhado (WB) nio alcancava sucesso na caca
e pediu ao pai que o deixasse levar a sobrinha, mas ele se empolgou tanto

59 Vi o passaro uma vez, e ele tem o bico e pernas de cor entre laranja e vermelha,
sendo de tamanho entre médio para cima.

EDWIN REESINK



na perseguicio de uma anta que deixou a menina desprotegida. Uma anta
a levou e Wahpaka avisava-lhe quando os rastejadores se aproximavam, em
face do que a anta a jogava nas costas e fugiam. Nunca mais as pegaram.

As diferencas com a primeira variante discutida sdo grandes e 6bvias,
a comecar pelo tema central do mito que gira em torno do sucesso na caca.
Até hoje, segundo o narrador, um cacador que sai de manhai e se depara pri-
meiro com um bada, sabe que tem sucesso garantido, ao contririo de topar
com uma preguica ou com um tamandud pequeno. O que motiva esta asso-
ciacdo com um coati talvez sejam as suas caracteristicas de carnivoro diurno,
ativo e 4gil, tanto na terra como nas 4rvores (e anda tanto em bando como
sozinho, dependendo do sexo e idade, Santos 1984: 217-219). Bem mais obs-
cura € a associacdo com o coatipuru, uma espécie de esquilo. Lévi-Strauss
propde a funcio de “operador bindrio” para este animal e, embora também
ignorando o fundamento da associaciio, ele conota a margem entre vida e
morte (1981: 555). Para os Kanamari, avista-lo significa que “vai morrer anta
hoje”, prenunciando, entdo, uma boa caca.

Evidentemente, a menina se revela um prodigio, quando, recém-nasc-
ida, ja fala e conhece a sua qualidade de atrair os animais, marcando-a como
bem excepcional. Mais do que isto, a0 mesmo tempo ela chora como um
bebé, pela dor de uma perna que ainda nio pode usar para andar sozinha.
O choro, talvez, seja um som dos mais proximos aos sons animais e desper-
ta a atencdo da caca, garantindo uma abundancia regular e tranquila. De
certa forma, ganha-se a impressio de que a menina representa o estigio
humano mais préoximo do estado animal (recém-nascida, imovel, chorosa),
em contraste com a Anta da versio anterior (adulta, moével, falante), uma
figura que avanca, do estado mais natural, na direcio do social humano. A
menina opera uma espécie de ponte humana na natureza, o que possibilita
caca abundante (e bem assexual), ao passo que o segundo opera no plano
de uma ponte animal na sociedade (em primeiro lugar, da sexualidade). As
duas pontes se rompem (sem intencio ou intencionalmente), e o resultado
se mostra semelhante & ndo recuperacio de Wahpaka pelos seus parentes.
Mas, € claro, a Wahpaka moca busca uma satisfacio sexual desenfreada,
ameacadora das regras fundamentais de reproducido da sociedade. Os pais
dela sentem pena porque ela ultrapassa o social e assume somente o seu
lado ‘animal’. A atracio e a transformacio, de fato, sdo perigosas para a
reproducio da sociedade.

IMAGO MUNDI KANAMARI



A segunda Wahpaka também estabelece relacoes privilegiadas com a
natureza, mas em nenhum momento intervém o nivel sexual, ao contrario,
ela ¢ muito mais o produto de uma reproducao bem sucedida: um casamen-
to, com filha. A ponta de lanca humana beneficia a reproducio geral da
sociedade com a caca fécil e rica, e a acio desastrada do cunhado prejudica
todos (cuidando mal de sua ZD, potencial “nora”). Entretanto, nem tudo se
perdeu: em tempos de pentria, de falta de sorte na caca, contar este mito
de felicidade contribuird para o sucesso na cacada do dia seguinte. Voltar a
contar a histdria trard a sorte que fazia falta; contar a primeira versio devera
servir de lembrete para nio se transgredir, de modo equivocado, a mesma
fronteira entre a sociedade e a natureza. Neste sentido, as duas vertentes
divergentes se complementam.

conclusao

Iniciei este capitulo com a transformacio da mulher de pau, tema re-
corrente em vérias mitologias, mas que aqui parece adquirir certo carater
especifico, na medida em que se relaciona com a funcio exemplar de Ta-
makori, tanto metaférica quanto metonimicamente - precisa casar e utiliza
seu dedo para atingir o estado corpdreo atual - , mantendo, simultaneamen-
te, distincia ao nio praticar sexo, e preservando a modalidade nio sexuada
de reproducio. Como visto, a discussio sugere que ele permanece ligado a
esta primeira modalidade de transformacio, sendo a atividade sexual inau-
gurada pelo imprescindivel Kirak. Este, em contrapartida, mais proximo dos
humanos e seus desejos, causa a segunda transformacio corporal feminina,
necessaria para liberar a sexualidade humana e abriu o caminho para a mo-
dalidade da reproducio sexuada, o que implica a possibilidade de aumento
de populacio e a sucessio das geracdes.

Como se estivesse tratando de um modelo de um Djapa em miniatu-
ra, o mito do Peixe-boi reduz o social a um esboco minimo: dois irmios, a
relacio basica de consanguinidade, e um casamento, a relacio efetiva de afi-
nidade. Os irmdos cerram as fileiras contra a seducio externa, mediante um
plano exclusivamente sexual e sem conotacio de afinidade, e terminam rede-
finindo o sedutor como caca e rompendo qualquer relacio social potencial
com o mundo subaquatico. Este enredo repete-se para o mito de Wahpaka.
Observe-se, no entanto, que a mulher de Tamakori j4 era casada, nio recebia

EDWIN REESINK



presente e nido cogitou fugir com o amante, desempenhando regularmente
as suas outras tarefas e, no fim, ndo ha nenhuma indicacio de que tenha
havido uma mudanca conjugal. O caso de Wahpaka inclui mais elementos
sociais, uns por parte da Anta, outros de maior incompatibilidade entre a se-
ducio e a vida social. A sexualidade excessiva nio controlada termina com a
eliminacdo do sedutor, mas também com a perda da filha que se transforma
em acompanhante do amante.

O ultimo aspecto reforca a compreensido do segundo mito de Wa-
hpaka, como invertendo os tracos perigosos que causam prejuizo para a
reproducido do grupo, particularmente a sua atracio fatal pela sexualidade,
e modifica seu papel de deixar atrair na direcio do nio sociocultural, num
pivo que atrai os habitantes deste mesmo dominio para si mesmo, em bene-
ficio da continuidade da reproducio material do grupo. A atracio exercida
se mostra fatal para os animais (inclusive a anta) e os ameaca com a morte,
ao invés de eles ameacarem a continuidade da vida de um grupo humano
que também se parece com um Djapa em miniatura. Neste caso, o mecanis-
mo favoravel se desfaz pelo desleixo de um parente e ‘afim’ interno, num
padrio que encontraremos mais adiante na Parte IV.

De todo modo, a introducio da modalidade de reproducio sexuada
imediatamente causa o surgimento do problema do controle da sexualidade
e, mais particularmente, do controle da sexualidade feminina. Os dominios
subaquaticos e terrestres provocam ameacas a ordem social ao atrair, num
apelo mais fisico do que social, mulheres estratégicas para a reproducio do
dominio sociocultural. A sexualidade suscita a questdo de como se deve re-
gula-la no casamento, e como e quem deve exercer o controle. Aqui ji ficou
claro que as mulheres devem ser vigiadas e controladas pelos homens, e o
préximo capitulo mostrara os limites deste exercicio.

9. Mulheres, Homens, Queixadas, Cupins

introducdo

Tamakori fabrica a mulher e esta comete um adultério que se restrin-
ge a uma troca sexual. Tamakori se vinga, mas a pune somente mediante
o consumo involuntirio do amante, transformado em carne de boa qua-
lidade, e o casamento continua. Wahpaka se deixou atrair pelo excesso de

IMAGO MUNDI KANAMARI



sexo (conjuntamente com comida apreciada) do seu amante natural, nio
se atém as suas obrigacdes sociais (pouco trabalha e ndo casa), e acaba se
retirando da sociedade. Os relatos se mantém ao nivel da familia (os pais)
e do casamento mais diretamente afetado (Tamakori), apesar de que, nio
surpreendentemente, os casos também exemplifiquem duas variantes de se-
ducio natural (adultério, recusa do casamento), que valem como modelo
para a sociedade, em termos mais gerais. Neste capitulo, estendo a reflexiao
bem mais explicitamente para o plano da totalidade da sociedade e para as
duas metades que a compdem. Em contrapartida, os dois mitos que fecham
o capitulo, levantam a problematica dos géneros mais em termos dos mitos
que acabamos de examinar.

Se os mitos do capitulo anterior presumivelmente sio amplamente
conhecidos pelos Kanamari - somente Kurau nio ofereceu espontaneamen-
te o mito de Wahpaka, o que nido quer dizer que nio o conheca - aquele
mais genericamente afeto a grande oposicio complementar da sociedade,
homens e mulheres, demonstra seu significado singular pela maior quanti-
dade de referéncias e um ntimero maior de narradores, até incluindo alguns
menos representados no corpus maior (i.e. Aro, Muyawan e Tewin). A im-
portancia se mede também pelo seguinte acontecimento. Uma noite, Kurau
contava varios mitos, por iniciativa propria ou a pedido, e quando terminou
de narrar um, hesitou na procura de outro, para prosseguir. Sua mulher,
que presenciara a gravacio, na casa deles, nio demorou em apresentar uma
sugestdo: “Kotsa”. Bastou esta palavra para o marido deslanchar a narrativa,
como se fosse uma palavra que condensasse um mito inteiro. Neste contex-
to, parecia o mito de uma palavra sd, todas as implicacoes sendo desencadea-

das por ela (cf. Lévi-Strauss 1978: 144).

a origem das queixadas

O inicio do mito diverge de uma versio para outra, mas persiste um
traco invariante. As mulheres estavam sempre trabalhando na roca, as vezes
referida como um pouco distante da maloca, e os homens nio participavam
no seu trabalho. As mulheres capinavam, ou brocavam e, pelo jeito, sempre
aproveitando para tirar macaxeira. Na versio mais detalhada (M21.4), de
Kurau, elas arrancaram macaxeira e trabalharam para fazer massa e botar
em peras, no igarapé. Os homens estavam todos empenhados em trabalhar

EDWIN REESINK



a madeira para fazer banquinhos (hoje pouco comuns e de feitio dos mais
simples). Ou seja, os dois géneros aparentam se ocupar com tarefas que lhes
cabem normalmente. Depois do trabalho, as mulheres foram tomar banho
perto dai, e em algumas versdes elas se pintaram neste momento, em outras
ainda nio. Em outras variantes, as mulheres tomaram logo a iniciativa de
bater n’4gua com a mio e até de chamar logo “Kotsa”, “eu quero peixe Kot-
sa”. Neste caso, a iniciativa da relacio partia das proprias mulheres. Trata-se,
geralmente, de versdes mais sintéticas.

Porém, uma versio bem elaborada, de Kurau (M21.1), difere deste
ponto de vista, mas em compensacio deixa muito claro que elas iam para
a roca perder tempo, sem trabalhar, antecipando o que nas outras versdes
surge somente depois do primeiro encontro com as Lontras. Deste modo, as
mulheres se surpreenderam com a chegada das Lontras, ja cheias de peixe,
e se refugiaram subindo nas arvores, na beira do rio. J4 vimos no mito do
Peixe-boi como o alto da arvore é um lugar de observacio por exceléncia, e
elas espiaram dai os Kotsa. Elas discutiram as suas intencdes, tinham medo
que quisessem mata-las, mas eles mostraram os peixes trazidos e uma, instiga-
da pela irmi, criou coragem para descer. Logo descobriram as verdadeiras
intencoes, todas desceram e acabaram tendo relacdes sexuais com um dos
Kotsa. Assim, neste inicio se atenua, pelo menos em parte, a transgressio
delas, sua falta ocorrendo muito mais pelo nio cumprimento das tarefas de
roca, que em outras variantes aparece muito mais como resultado posterior.
Mais do que isso, de um dialogo reportado numa versio resumida (M21.5),
evidencia-se que as Lontras ameacaram as mulheres, perseguindo-as para ce-
der a seus favores. Argumentaram que elas ja haviam recebido peixe e, se nio
cedessem, eles iriam contar tudo aos seus maridos, e que estes iriam acredi-
tar no ilicito, quer tendo havido ou nio.

Em suma, a seducio das mulheres varia na medida em que se atenua
a sua falta comportamental, embora, com excecio de uma versio de Ku-
rau, permaneca alguma falha no desempenho de suas tarefas. Observe-se
que nio h4 nada comparavel a uma falha inicial por parte dos homens. Por
outro lado, os Kotsa se comportam num papel eminentemente masculino
e ja vimos algo sobre a troca de dadivas entre os géneros. Kurau explicou
isto com a maior clareza, comentando que eles trouxeram muito peixe, de
todo o tipo, “para trocar com boceta”. S neste momento ele lembrou da
hesitacdo delas, que antes ele descrevera como tendo tomado até a iniciativa

IMAGO MUNDI KANAMARI



da relacio. De um modo ou de outro, mais ou menos claramente, mesmo
quando os narradores nio se referem a isso de modo explicito, em termos
gerais registra-se a impressiao de que o mito sempre envolve alguma fraqueza
ou falha por parte do género feminino, talvez até¢ quando chantageado.

Ao contririo dos mitos anteriores, a seducio ndo se restringe a troca
sexual, mas envolve a troca por comida, a abundancia de peixe oferecida.
Aqui se esclarece que o relacionamento se localiza mais na relacio de troca
de peixe por sexo, do que na atracio sexual inerente aos proprios Kotsa. O
argumento do dialogo entre os Kotsa e as mulheres contém a mesma moral:
aceitar o peixe de um homem estranho acarreta a contrapartida, bastando
isso para convencer o marido do suposto fato. Se antes a sexualidade fe-
minina adultera se caracteriza como mais estritamente sexual (a mulher de
Tamakori), passando pelo apelo sexual e alimentar da Anta (mas na chave de
frutos, o vegetal), a seducio pela “carne de peixe” (como se diz em Kanamari)
afeta diretamente a base social das relacdes entre mulheres e homens. O pei-
xe, como uma variante de carne, mesmo que um pouco menos valorizado do
que a caca mas apreciado e bem mais constante, presta-se bem a este papel.
O Kotsa ¢ a espécie maior das lontras (até uns dois metros)e a ariranha, é um
eximio pescador que vive, apropriadamente, em grupos e constitui familias

(Santos 1984: 225-227).

Em algumas versdes menciona-se a presenca de uma mulher mais ve-
lha, que participou de tudo, mas ganhava peixe de qualidade inferior as ou-
tras. Kurau chegou a afirmar que o seu parceiro seria a lontrinha, a espécie
menor, o que confirma a conotacio ja delineada: qualidade sexual menor,
qualidade da contrapartida menor. As duas mencdes a este pormenor ca-
bem, entio, dentro da mesma logica. Elas voltaram a aldeia carregadas de
peixe e inventaram a desculpa de que os teriam achado num velho curral de
pesca perto da roca. Todos os narradores desmentem logo esta desculpa e en-
fatizam que o curral estava seco. Elas aprontaram a comida para os maridos
que nio suspeitavam de nada e, num caso, uma mie explicou tudo ao filho
jovem, desconfiado. Vale notar que o fato nio é normal no cotidiano con-
temporaneo. Por intermédio dos Kotsa, as mulheres usurparam uma tarefa
que cabe e se reserva aos homens. Elas podem, as vezes, participar da pesca,
como coadjuvantes, mas nunca a praticam sozinhas e por conta propria.
Pelo contrario, em alguns momentos certas pessoas externaram o ponto de
vista de que a sua presenca prejudica a pesca. Uma mulher concordou e

EDWIN REESINK



disse que nio ¢ bom mulher pescar. Normalmente nio cabe as mulheres a
provisdo de carne, em suas diferentes formas.

Desta maneira, ndo é por acaso que, ao sonhar com mulheres indo
pescar, Kurau interpretou-o pela logica da inversio do sonho, afirmando que
este previra a chegada de doenca epidémica (significativamente também uma
disrupcio grave na sociedade, vinda do lado externo, como o mito confirma-
rd logo em seguida). A desconfianca se justifica plenamente, pelos valores
atuais, e a pesca das mulheres passa somente a ser aceita pelos homens num
primeiro momento. O evento se repetiu algumas vezes e a desconfianca dos
homens cresceu. Alguém, as vezes o filho jovem, se deu ao trabalho de verifi-
car o curral velho e o estado da roca, constatando que o primeiro estava seco
e o segundo em abandono. De fato, apesar de enviadas para cuidar da roca,
as mulheres negligenciaram completamente a sua tarefa, contentando-se em
se pintar e ter relacdes sexuais com os Kotsa.

Por outro lado, as mulheres nio descuidaram da cozinha. Entretanto,
se nio agissem desta maneira, os homens iriam descobrir o seu segredo ime-
diatamente. Mais do que isto, tal ato implica em desfrutar da abundéncia ad-
quirida em decorréncia da troca com os pescadores animais. Evidentemente,
a mesma excepcionalidade permanente fez com que elas se tornassem as
grandes provedoras da carne para cozinha e terminou por denunciar a situa-
cdo. No fim das contas, persistindo este estado, as mulheres poderiam substi-
tuir os maridos pelos amantes, passando perfeitamente sem os primeiros.
Interromper-se-ia a troca fundamental entre os géneros, que funda o préprio
casamento e a producio complementar do social. Para se certificarem do
que se ocupavam exatamente as mulheres, quando nio se dedicavam a sua
tarefa horticultural - o que, afinal, também interromperia o fluxo da maca-
xeira e o kuya que retribui a contribuicio masculina - os homens apelaram
para o xamanismo. Um deles soprou tabaco no nariz do xama (geralmente
irmaos e, as vezes, os dois exercem o0 xamanismo), e este vomitou uma cobra
da sua barriga.

Na Parte I ja desenhei um quadro introdutoério do xamanismo e expli-
quei que o xami Kanamari dispoe de “pedras” animais, djohko, através das
quais ele é capaz de mandar executar certas tarefas. A cobra em questio, por
outro lado, nio figura normalmente no rol das pedras que os xamais atuais
possuem. A escolha, no entanto, pode ser entendida, pelo menos em certa
medida, porque esta cobra, a korama’am, ¢ a “dona das cobras”, inclusive as

IMAGO MUNDI KANAMARI



venenosas, em funcio de seu poder de matar as outras cobras, apesar de nio
ser ela mesma venenosa. Portanto, esta cobra nio é uma cobra qualquer,
e o seu caso indica a presenca de um bom xama e a gravidade do fato. A
comparacido com o dedo de Tamakori induz a possibilidade de alguma co-
notacio filica, j4 que se posiciona na mesma funcio estrutural, o que faria
da cobra um ajudante digno de servir a causa masculina. Em contrapartida,
o apelo ao xamanismo ¢ significativo por se tratar de uma esfera atualmente
predominantemente masculina e de dimensdo que preserva a transformabi-
lidade do “primeiro mundo” até os dias de hoje.

A cobra se posicionou no mesmo tipo de posto de observacio, as arvo-
res na beira do rio, e testemunhou a chegada dos Kotsa e o inicio das relacoes
sexuais. Durante este ato, ela se deixou cair ao chio, passou pelo meio da
fila das mulheres engajadas com os seus parceiros, para ir ao encontro do
seu “dono”. Esta aciio causa certa surpresa. Talvez ela conote uma certa su-
perioridade masculina, xamanica, porque uma filha avisou a mie de que a
cobra era do seu pai mas, apesar de uma perseguicio, elas nao alcancaram o
olheiro. Mais do que isto, observa-se aqui um papel paralelo da filha, jovem
aparentemente, no que concerne a mie, com o papel anterior do filho jovem
em relacdo solidaria com seu pai, também avisando-o. A linha de divisdo
cliva as relacoes familiares e as geracoes bem ao meio: pai e filho se opoem
a mie e filha, a diferenca de género se sobrepde aqui a relacio de afinidade
do casamento e a relacio de descendéncia “cruzada”. Se o episddio mostra
algo em particular, é este prentincio da clivagem que predominara no mito,
ao final.

a morte das Lontras

A cobra se comunicard com o seu “pai”, relatando o que viu. Isto &,
o xama pode considerar o djohko como um filho e, por isso, as versdes dao
o xama alternativamente como “dono” ou “pai” da cobra (respectivamente
M21.3 e 21.4). A cobra contou tudo e o pai avisou o filho e todos os ho-
mens. Sabendo a origem do peixe que ja haviam comido tanto, a partir deste
momento eles recusaram a comida feita pelas mulheres. Eles estavam com
raiva e partiram para a vinganca, preparando-a sem deixar transparecer seu
objetivo as mulheres, apesar da recusa de comer. Os homens fabricaram uma
armadilha (que se chama maiakom) para pegar peixe (em desuso atualmente),

EDWIN REESINK



feita com varinhas de madeira, afunilado. Quando o peixe entra, somente
pode voltar de costas e ai as varinhas, presas na boca e viradas para dentro, o
impedem de sair. O mesmo tipo de armadilha serve para porco, tatu, ou paca.

Feitos os preparativos, os homens decidiram que chegara o momento
de implementar o plano. Eles mandaram as mulheres cumprir uma tarefa
no rocado, até o anoitecer, e se pintaram como elas para atrair os Kotsa
a beira do igarapé (mais comum do que o rio), batendo com as maos e
gritando pelas Lontras. Eles se posicionaram na beira d’4gua, ajeitando a
boca da armadilha entre as pernas e amarrando o pénis para tras. Como
substituiram um mesmo numero de mulheres, principalmente suas esposas,
eles imitam Kirak, mas apelam para o truque e nio usam arpio. Os Kotsa
chegam e se aproximam dos homens disfarcados, que esconderam a boca da
armadilha um pouco abaixo da linha d’4gua, e se enganaram, entrando de
cabeca. Somente um deles escapou, por causa de uma falha na construcio
da armadilha e gracas a este a espécie continuou. E interessante observar que
as Ariranhas entram de cabeca nestas vulvas e vaginas falsificadas, o que d4
margem a certas exploracdes de cunho metaférico. Convém nio exagerar
nestas analogias, pois a narrativa parece enfatizar, particularmente, a manei-
ra pratica de capturar os cacadores de peixe para eliminar a concorréncia,
numa atividade que devia ser privativa do género masculino humano. Den-
tro das linhas ja discutidas haveria duas possibilidades:

- Por engano, adultos que pretendem relacoes sexuais voltam a um ttero
“ . ”» ’ . . .
masculino”, que os matara. A mulher de Tamakori, no seu primeiro
contato sexual, engoliu todo o membro de Kirak nos seus érgios geni-
tais, de modo semelhante, e este se transformou em peixe ao ser reti-
rado. Isto reforca uma analogia entre os 6rgios genitais femininos e a
armadilha usada.

-Mais, pela sua forma alongada, da mesma maneira, a armadilha assume
uma semelhanca falica disfarcada que evoca o pénis matador de Tamako-
ri, apesar das diferencas consideraveis (carnivoros ativos a procura de
sexo / mosquinha a procura de comida), ambos constituindo um ttnel
que aperta e causa a morte. O que une as duas associacdes € a nocio do
perigo potencial dos 6rgios sexuais e a relacio intima entre sexo e morte.

Parafraseando, conclui-se que nada melhor para capturar um cacador
do que o seu excesso de entusiasmo por manter relacdes sexuais, fato que

IMAGO MUNDI KANAMARI



levou os Kotsa a ignorar completamente o perigo e a confundir a aparéncia
pelo real. O grande cacador de peixe acabou morrendo numa armadilha que
normalmente serve para apanhar a sua presa costumeira. [ronicamente, qua-
se se extingue a espécie ao ser ela mesma enganada e tratada como se fosse
peixe. Com isto, a vinganca ganha um sabor especial, também literalmente,
mais uma vez, quando sua carne batida ¢ servida as mulheres, por meio
dos pacotes embrulhados de folhas, como prato singular do dia. Novamen-
te, os cacadores viram caca e as amantes os consomem, inadvertidamente,
pela boca (semelhante ao Peixe-boi, embora na zoologia se saiba que este é
herbivoro). Mas, como a relacio entre os transgressores implica ou numa
troca que afetou a base social das trocas entre os géneros, diferentemente da
mulher de Tamakori (consistente com a alimentacdo vegetal do amante), os
homens resolveram niao somente eliminar a concorréncia (nunca mais, ao
que parece, os Kotsa se atreveram a repetir o feito), mas punir as mulheres
com mais forca (como quase aconteceu com Wahpaka).

a transformacdo das mulheres

Apos tomar banho, as mulheres chamaram os seus parceiros, mas ne-
nhum apareceu. A mie comentou com a filha que seu “namorado” devia
estar pescando em algum igarapé afastado (M21.7). Elas, assim, ao que tudo
indica, ndo desconfiaram do ocorrido. Subindo o barranco em direcio a
casa, elas cruzaram com uma trilha, ja bem estabelecida, de um animal des-
conhecido, e acharam até alguns dos seus cabelos (ib.). Elas admiraram as
evidéncias da trilha dos queixadas e, em certas versdes, depararam-se com
uma taquara ensanguentada (M21.1 e .4). Na verdade, estes indicios de um
animal ainda nio existente foram obra dos homens para enganar as mulhe-
res. Eles ndo comeram nada dos rivais mortos, alegaram estar de barriga
cheia de queixada e que havia muita carne batida para as mulheres come-
rem. Estas consumiram a carne, pensando que comiam a melhor caca, quan-
do na verdade comeram os bons cacadores de peixe.

Nesta altura da sequéncia de atos de tomar a aparéncia pelo real, de
enganar e ser enganado, as mulheres ainda nio souberam de tudo o que
aconteceu, e os homens prepararam um indicio inconfundivel para transmi-
tir sua vinganca. Eles retiraram os testiculos dos Kotsa e penduraram os
“ovos” sobre a porta de entrada da maloca, para que apodrecessem ai. Ha

EDWIN REESINK



poucos dados sobre a construcio antiga da “casa grande”, mas ela continha,
em principio, todo o Djapa e cada um destes ocupava uma maloca propria.
Isto indica que o mito se refere, num certo sentido, a sociedade como um
todo, o que é confirmado pelos Kanamari, quando dizem que desta primeira
gente toda mulher vira queixada. O terreiro, lugar das festas e rituais, que
separam homens e mulheres, localizava-se fora da maloca, dentro da qual se
desenrolava a vida familiar. O lugar da porta, sempre, obviamente, um lugar
de passagem, provavelmente se situava numa transicio do interno (a familia
e a cozinha) para o externo (o ritual e o publico), um espaco que se defron-
tava, mais adiante, com o dominio da floresta.

Na versiao de Djo’o (M21.2), mais resumida, os homens penduraram
os testiculos na cozinha, para que a 4gua podre caisse sobre o braco de uma
mulher, com o que a énfase recai mais sobre a esfera feminina, para dentro
da qual colocaram diretamente algo nio muito comestivel. Esta “comida”
nio deveria nem ter entrado neste espaco, ou deveria ter seguido o trajeto
normal do tratamento de caca e de carne. Qualquer que seja o lugar, os
testiculos demoraram uns dias para apodrecer e expelir o seu liquido podre.
Neste interim, os homens fabricaram acoites com tala de tucum, o que vem
a ser algo bem parecido com os espinhos duros do “cabelo” dos queixadas,
e os esconderam perto da maloca. Um dia, um homem fingiu que sofria
de um espinho no p¢, sentou-se a porta e pediu para a sua mulher ajudar a
tird-10®°. Quando o liquido podre pingou sobre a mulher, ela viu os ovos e o
homem a acusou de transgressio. Ele segurou-a (até pelo cabelo) e a acoitou
com os espinhos preparados. Todos bateram nas suas mulheres “a vontade”.

A punicdo das mulheres causou sua “morte”, com o corpo coberto de es-
pinho. Implicitamente, da-se a entender que o ato violento extrapolou certos
limites. As mulheres sofreram de tal forma que Kurau chamou os paiko (os “ve-
lhos”) de “danados” e até de “malvados”, o que conota uma acio bem negati-
va. Se elas “morreram” ¢ porque provavelmente desfaleceram, e ao acordarem,
resolveram se transformar em wiri, queixada, j4 que os corpos se cobriram com
espinhos que se assemelham ao “cabelo” deste animal. Todas as mulheres,

60  Alids, a dor no pé evoca a segunda Wahpaka, cuja dor na perna provoca choro e at-
rai a caca: dor e choro atraem atencio. Existe um choro ritualizado quando alguém sente
uma dor aguda. Seja que hora for, estando dentro do mosquiteiro, o choro sinalizara a
dor e mobilizara gente, inclusive os xamas. Neste sentido, é possivel apontar a analogia
de atrair a atencio publica.

IMAGO MUNDI KANAMARI



inclusive as meninas, viraram wiri e, explicitamente em algumas versoes, impe-
diram os seus filhos novos de as seguirem. Uma parcela da sociedade, todo o
género feminino, se transformou em um bando de queixadas. Isto quer dizer
que, ja antecipando a transformacio, os homens as enganaram, levando-as a
crer que comiam carne de caca da melhor qualidade, o que, se tivesse lugar
neste momento posterior, se revelaria um autoconsumo, um autocanibalismo!
Os homens, predadores maximos, anteciparam e obtiveram a existéncia do
animal que, como mostra Lévi-Strauss, representa o sumo de caca predada®.

No fundo, elas consumiram carne de si mesmas, daquele animal em
que os homens talvez até tenham previsto que elas iriam se transformar, em-
bora isto ndo seja certo. Os homens tinham feito uma imitacio de uma tri-
lha de wiri, e Muyawan observou (M21.7) que elas se transformaram enquan-
to marchavam sobre a trilha e gritavam alto. Mais uma vez, o ato de assumir
a forma fisica semelhante a do animal complementa-se com a assuncio de
um comportamento tipico do mesmo animal. Ademais, uma das maneiras
mais comuns de um bando de queixadas se locomover pela floresta, é¢ andar
numa longa fila pela trilha do mato. Ha uma transformacio que se excluiu
deste movimento geral das mulheres: a mulher mais velha transforma-se em
caca de qualidade inferior, o tamandud bandeira, normalmente considerado
como nio-comestivel. Ela s6 levou tucum do chicote como rabo, e nio pelo
corpo todo, como no caso do couro dos queixadas. Vale observar que o ta-
mandud é reputado a viver de modo solitirio e a ndo atacar o homem sem

ser provocado (Santos 1984: 94.96)°2,

61  Dados quantitativos compilados por diversos estudos e comparados revelam que a
quantidade de mamiferos terrestres ¢ mais frequente do que, as vezes, se supos. Isto &,
especialmente abaixo de uma altitude de 600 metros, como o médio Jurud, os cacadores
dependeram, em primeiro lugar, dos porcos e, em segundo lugar, das antas. O queixada
contribuia trés vezes mais do que o caititu (Moran 1990: 153). Entre os Maku, a estatisti-
ca de Silverwood-Cope mostra que a sua captura ¢ incidental, mas de peso consideravel
dentro do que matam (1990: 69-70). Entre os Maku os cacadores preferem se juntar,
proporcionando um carater social excepcional 4 caca do queixada, correspondente ao
fato, fora do comum nos animais do solo, de constituir grandes manadas (ib: 56-59). Os
Kanamari também preferem se juntar em um grupo. Por tudo isso, ¢ quase que inevitvel
a conjuncio da razdo pritica com a simbélica.

62 Veja Lévi-Strauss (1974b: 132,137), em que também se estabelece associacdes entre
gente velha, especialmente mulheres, e o tamandua. Observa-se que a relacio dd-se com
a lontrinha, ndo com as lontras, conforme a mesma diferenca apontada por Lévi-Strauss
(1974b: 199), de que aquela vive mais solitdria, e esta em grupos maiores.

EDWIN REESINK



a origem de um gavido

Depois desta transformacio de mulheres em queixadas, sobrou um
casal de meninos pequenos, sendo que a mie se dirigiu ao menino, dizen-
do-lhe que nio levasse consigo nenhuma pessoa do sexo masculino. Ou
seja, ela recusou 0 menino pequeno que normalmente ainda se acha muito
fortemente ligado 2 mae. Nas versdes de Kurau, uma irmazinha do meni-
no também ndo conseguiu seguir a mie quando os dois correram atras do
bando e um tronco caido de uma arvore impediu-lhes a passagem. Eles cho-
raram e conversaram entre si que experimentariam o grito do gavido, e se
transformariam neste passaro. Ela se transformou na fémea, ele no macho,
e cada um ensaiou seu grito caracteristico, semelhante mas diferenciado. O
gavido, o paw3sr3kom, de tamanho médio, é o chamado “gaviao de queixada”
e “sinal de wiri”. Deste modo, os filhos pequenos constituem um casal de
gavido que hoje acompanha o bando de queixadas e cujo canto ¢ sinal seguro
da presenca deste. Como disse Kurau, “para nos saber também”.

Isso complementa as observacdes sobre a pequena Wahpaka: trata-
se de uma relacdo intima, talvez intrinseca, entre o gavido anunciador e o
animal anunciado, o que faz com que, compreensivelmente, o grito de Wa-
hpaka (a segunda) atraia a caca. Na versio de Muyawan, esta mesma transfor-
macio toma uma feicio um tanto diferente. O pai cobriu as criancas com
um hori (a menina) e um bokokom (0 menino), ambos objetos de cerdmica
que dido até nome aos meninos. As criancas nio queriam ingerir a comida
do pai, sob os objetos, e ouviram o grito das mulheres-wiri. Elas lembraram
que o pai acoitara a sua mie e causara a sua saida e, por isso, experimenta-
ram virar gavido. Elas enganaram o pai, dizendo-lhe que queriam comer fora
da cerimica e escaparam, apesar de sua tentativa de impedi-las. Os objetos
culturais, fabricados pelas mulheres, ndo prenderam as criancas que, ao con-
trario, escolheram o lado de sua mae, privando a sociedade dos homens de
sua ultima esperanca®. O uso destes objetos, por um lado, recorda a utiliza-
cdo de uma cuia para receber o esperma, por outro, a analogia entre o utero

63  Digase de passagem, que Kurau ainda apontou outro acompanhante de wiri. Tra-
ta-se do “coruja olhido”, kadjo, cujo canto se assemelha ao som de cortar a tripa do que-
ixada. Aqui ele acrescentou que a coruja “chama” o wiri, reforcando a ideia de que existe
uma atracio pelo som do grito, como no caso de Wahpaka.

IMAGO MUNDI KANAMARI



e o pote encontra expressio em outros casos (v. Olschewski 1992: 78-9; nos
vizinhos Kaxinawa vale o mesmo, McCallum 1989: 150)%.

final: o destino dos homens

Somente restaram homens na maloca, uma situacio deveras estéril,
e ndo tardou que eles ficassem com saudades (mahuan) de suas esposas. Na
variante de Kurau eles se arrependeram da violéncia cometida na vingan-
ca, que resultou em seu proprio prejuizo. Nenhuma mulher sobrou de suas
acoes e eles ficaram em casa, comentando que foi “besteira” o que fizeram
e que agora as mulheres iriam mata-los. No entanto, na versio que contém
0 comentario, ndo se concretiza esta ameaca, as mulheres nio mataram ne-
nhum homem. Na tinica versdo em que isto acontece, os queixadas encurra-
laram um homem, na roca, e este se refugiou trepado em um mamoeiro ou
uma bananeira. E interessante lembrar que a roca tem forte participacio
das mulheres e que as arvores frutiferas podem lhes pertencer. Elas derruba-
ram a arvore e mataram o homem, atacando inclusive uma arvore da qual
antes cuidavam. Os queixadas retornaram a aldeia e a roca e comecaram a
desfrutar do trabalho investido anteriormente. Se tiverem colocado massa
dentro do igarapé, alimentar-se-do desta e, assim, desmanchario toda a roca
(macaxeira, banana, mamaio). A sua atitude nido é estranha: um bando di-
vaga numa area bastante ampla, demora para voltar pelo mesmo lugar e o
rocado atrai sempre sua atencio. Por exemplo, os Kanamari afirmaram que
uma roca abandonada estava sendo pilhada pelos porcos®.

Provavelmente devido ao contexto, a versio em foco ficou incompleta
e, talvez, Djo’o até tenha conhecimento da complementacio de Joio Mane-

64  Ou, ainda, a pratica dos Karib das Guianas, que domesticam animais trazidos do
mato embaixo de potes (particularmente passaros), deixando-os durante dois dias sem
comida e tirando e alimentando-os depois. Apos esse tratamento ja sio mansos (Magafa

1988: 189).

65 A relacio de caca e antigos rocados ¢ amplamente documentada. Entre os Kalifia,
aumenta-se a roca bem além do necessario do consumo humano, prevendo a participacio
futura dos porcos do mato. De certa forma, a roca torna-se uma fase na caca (Magana 1988:
222). Veja adiante, no mito da origem do tabaco para outro exemplo (Parte IV, cap.11).

EDWIN REESINK



lao para esta acio. Segundo este, a sua mie contava que os queixadas come-
ram o homem morto. Ou seja, praticaram uma vinganca com sabor caniba-
listico, tratando, propositalmente, o cacador como caca, bem no estilo em
que os homens agiram em relacio aos seus concorrentes. Comer o homem,
ao contrario da caca real, ndo ficard sem efeito e causard o surgimento da
glandula perto do rabo, aquela que produz o forte cheiro dos porcos! Esta
marca corporal associa os queixadas, pelo seu cheiro, ao podre e ao nio-
comestivel. Mais uma vez, embora por via diferente, um homem produz um
sinal de podridio, como os testiculos anteriormente, que também anuncia-
vam uma espécie de canibalismo pelas mulheres. O ponto corporal chama-se
ahoronim, algo como “coisa queimada”, porque a pele ao redor do ponto nao
tem pelo. Uma queimadura que se associa facilmente as qualidades anterio-
res pelo cheiro que pode produzir®.

Nas outras versdes ndo apareceu este pormenot, mas houve concordan-
cia quanto aos eventos basicos. Os queixadas buscaram a sua vinganca e a so-
ciedade, inteiramente masculina, sofreu um ataque de intencoes mortiferas.
Em certo momento, variavel, alguns homens, um conjunto de irmios e um
cunhado, decidiram ir a roca para comer frutas, como o mamio. Cabe assina-
lar que no grupinho se representam algumas das relaces mais importantes
para um homem da mesma geracio. No caminho, eles encontraram uma
formiga, mitsi, traduzida como taioca. Esta formiga ferra e marcha em colu-
na, a maneira de passar por ela consistindo em correr rapidamente para o
outro lado (como, em certa ocasiao, vi dois homens fazerem). Gritando de
dor, eles acabaram levantando voo, transformando-se em um jacu. O jacu
assemelha-se aos galiniceos (ou faisdes) e vive em bando, e quando assustado
corre e voa gritando (Santos 1979a: 150-152). Observe-se que a correria e a
gritaria prenunciam a ave em que eles se transformaram, como os wiri ao

66  De fato, vale lembrar que a velha transformada em tamandud terd como sua dieta
uma possivel vinganca: pode comer cupim. Ademais, sabe-se que um bando de queixa-
das apresenta um perigo real, ao ponto de ser mais temido do que um jaguar, que nio
ataca se nio for provocado (Lévi-Strauss 1970: 97). Veremos adiante que o mau cheiro
de alguns porcos impede seu aproveitamento como comida, particularmente aquele que
serve de vigia: para alcancar a melhor e mais farta carne precisa-se superar um obsticulo
ndo-comestivel, inutilizdvel justamente gracas a um traco ligado ao canibalismo de um
homem. Veremos que o Adjaba, canibal dos humanos, também se associa ao mau cheiro.
Pelo menos em algumas instdncias associam-se mau cheiro - canibalismo - podridao.

IMAGO MUNDI KANAMARI



longo da trilha, muito embora a ave seja considerada uma caca de qualidade
no maximo média e até reputada meio boba.

A impressdo que se firma ¢ que elas, no seu retorno em busca de vin-
ganca, terminaram por dar cabo de tudo, eliminando, de fato, toda a base
vegetal sobre a qual se apoia a reproducio da sociedade e pela qual as mu-
lheres, em grande parte, se responsabilizam. Chegando a aldeia, os homens
escaparam da ira dos queixadas escalando os paus mais altos da maloca. Os
wiri insistiram, demoraram, e os homens, imobilizados, transformaram-se
em cupins. Nio ha futuro para a reproducio da sociedade e os homens bem
que merecem ser transformados em um grupo de insetos que é capaz de, li-
teralmente, destruir a maloca com sua comilanca, acabar de vez com os vesti-
gios do mundo social e de seus produtos mais visiveis e caracteristicos: a casa
grande, a base para a existéncia social e cultural de todo e qualquer Djapa.

Nio resta duvida de que um dos aspectos mais salientes na avaliacio
dos narradores refere-se ao desequilibrio causado pela falta de mulheres e
que também se manifesta na reacio excessiva dos homens. As relacoes entre
homens e mulheres fundamentam-se no desempenho normal e corriqueiro
de suas tarefas complementares e nas trocas, possibilitadas por estas, concre-
tizadas no fluxo de bens entre os géneros. Se houver interrupc¢io deste fluxo,
a clivagem resultante extinguird a sociedade como um todo. O resultado
afeta o mundo social como um todo e demonstra que nio ha saida para uma
sociedade se as duas metades constituintes nao se moderarem e submeterem
as trocas mutuas. As mulheres podem ter a possibilidade de serem seduzidas
por atracdes naturais e se tornar, como a virtualidade no ultimo mito, in-
dependentes dos homens, o que lhes conferiria uma autonomia potencial.
Vale lembrar que elas mantém uma posicio de forca nada desprezivel na
sociedade Kanamari. Os homens, por outro lado, consoante a ideologia de
que detém uma certa superioridade, empregaram sua forca mas, comprova-
damente, correm o risco de que sua vantagem, quando excessivamente ma-
nipulada, redunde na esterilidade de um mundo sem mulheres.

mais um mito de queixada: o bando

Para examinar melhor o préximo mito, é necessario lembrar que ele
explicou o bando de queixadas como um bando de fémeas. Compde o con-
junto das narrativas um mito possivelmente complementar, que somente

EDWIN REESINK



um narrador, numa ocasiio excepcional, relatou. Muyawan, ao terminar o
mito anterior, se recordou de um mito que um indio Tukano, Tsunhuak
Djapa, lhe contara uma vez, na area dos Tukano, algumas dezenas de anos
antes, quando estavam cacando juntos. Ele narrou-o num raro momento
de inspiracio, em Kanamari, na minha tltima visita 4 aldeia, de modo que
nio o reconheci em tempo para fazer sair outras versoes, se existentes. Os
Tukano sdo excepcionais no conjunto dos Djapa, por serem principalmente
cacadores e coletores, o que faria pensar se tratar de um mito particular deste
grupo mas, na traducio, Jodo Manelao mostrou conhecimento do enredo,
em termos gerais, e da etnozoologia em jogo®. Por outro lado, no mito ante-
rior, Muyawan se revelou um narrador capaz de esquecer eventos cruciais ao
mito e, a0 mesmo tempo, de acrescentar pormenores importantes que, s
vezes, sdo omitidos em outras variantes. Por fim, a sua maneira de narrar o
mito, truncado para alguém que ignora seu contetido, fez com que, juntos,
discutissemos a melhor interpretacio, sem que se possa garantir uma recons-
tituicio totalmente segura.

O que depreendemos, foi o seguinte. Nio havia queixada e os cacado-
res trouxeram somente macaco preto. Ja estavam com vontade de comer
queixada. Alguém fez um liquido de “tucuma” para verificar se era amargo
ou ndo. Talvez ai haja alguma inten¢do de enganar ou fazer troca de alguém,
e algo aconteceu, que nio fica claro. Os cacadores sairam e conversaram
entre si sobre onde estaria a caca, e um irmio preferiu ir atrds, ao passo
que outro aconselhou cautela quando eles topassem com Nodji (que sera o
vigia), porque este podia vé-los. Logo um homem, Pima ji chegava com seu
canto. Nodji estava com o bando e Pima veio se juntar a este. Talvez o fato de
juntar relacione-se, de alguma maneira, obscura para nos, ao inicio do mito.
Pima viu o cacador e lhe perguntou se estava alegre, chamando-o de itsakwa
(ZS,DH), e foi visto por este dormindo na palha de uma palmeira, diante do
que resolveu voltar no outro dia.

67  Convém recordar a adverténcia de Jara, ao discutir as concepcdes diferenciadas entre
queixada e caititu que, enquanto a etnozoologia se baseia nas observagdes reais, em contra-
partida, ela é parcialmente construida a luz de razdes simbolicas. Os Kalifia exageram nas
diferencas entre as duas espécies. O queixada ¢ mais onivoro, come a roca de mandioca e
¢ mais nomade. O caititu ¢ mais herbivoro e frutivoro, mais calmo, sedentirio e vive em
grupos menores. Essas diferencas vém a calhar com as diferencas nos seus papéis nos mitos.
Veremos, por exemplo, mais adiante, que o caititu se relaciona com tubérculos no mato.

IMAGO MUNDI KANAMARI



Ai se diz que o pai mandou a filha, em companhia de seus filhos que
emitiam gritinhos de porquinhos, para outro canto e tendo esta avisado
também o irmao (Kapiori). Ele parece ser o préprio Pima, que estava se tor-
nando o chefe do bando de queixadas. A filha ainda mencionou todo tipo
de batata, que é uma grande atracio alimentar para queixada. Uma mulher
colheu palha e fezse um tapiri, que parece ter servido como esconderijo para
os cacadores. O narrador refere-se a0 macaco e o Wiri, ndo ficando claro se
estavam cacando um ou outro, ou se encontraram acidentalmente os Wiri.
Pima, porém, viu o tapiri, e foi la para tirar a palha, desconfiou do esconde-
rijo e acusou os outros, gente, de quererem comé-lo e ao seu pessoal (os
porcos). Os outros juntaram-se e arrumaram a palha de novo, tendo Pima
visto de novo “o que nio presta”, e dito a0 homem que este ja estava vendo a
sua pele 1a no alto. Ou seja, ele afirma que percebeu 0 homem como cacador
em potencial.

Pima parece estar ai em pleno processo de transformacio em quei-
xada, tendo emitido um grito de wiri quando o bando saiu. Mas, de novo,
foram atras dos queixadas, que se defrontaram com a palha e novamente a
desmancharam toda. O cacador estava 14, em pé, e jurou para seu ito (MB,
WF, o reciproco de itsakwa), que ele nio pretendia nada violento, que ele
“ndo era valente”. Como ja mencionado, este termo ¢ usado para indicar
boas intencdes e falta de agressividade em discursos dirigidos a potenciais
rivais e a estranhos, como quando se entra numa aldeia desconhecida. O
uso de termos de parentesco de potencial afinidade, genro-sogro, sinaliza
uma relacdo de potencial cooperacio, tensdo e separacio. Estes termos junto
com o nokt3, o nio valente, prenunciam a imagem de uma clivagem que
surgiu e esta se aprofundando. Ainda desta vez os cacadores escaparam da
ira dos Wiri, proclamando suas boas intencoes de ndo cobicar os queixadas
como caca. Mas a divisdo se torna irreversivel, aparentemente, pelo desejo
e a insisténcia dos cacadores, avidos para terem uma carne diferente da dos
macacos. Pima se preveniu e mandou o Nodji vigiar a presenca da gente.
Os Wiri correram, gritaram no seu modo tipico e o narrador observa que
“é wiri mesmo”.

Chegamos, entio, a0 momento em que os Wiri se separaram definitiva-
mente dos homens, virando queixada, e instauraram a atual relacio, que
inverte a ndo agressio professada pelo cacador no dltimo didlogo. Rompe-
ram-se todas as relacoes pacificas, gracas a percepcio, justa, das verdadeiras

EDWIN REESINK



intencdes dos homens. Assinala o narrador mencdes a uma filha, seus filhos
e um filho, aparentemente os parentes de Pima. O bando seria o resultado
de um nucleo de familia consanguinea e a linha divisoria seria tracada numa
transicio para a afinidade (quer seja potencial, quando o cacador estende
uma cortesia, ou por relacio existente anteriormente no grupo). Por fim,
alguém parece dizer algo sobre os gritos dos cunhados (ibu - ZH, WB, primo
cruzado), o que reforca a interpretacio exposta. Na ultima acdo, o cacador
foi atrds do bando, pulou para o outro lado do igarapé, pos-se a esperar e
virou djori, cupim.

Como os wiri tornaram-se definitivamente queixadas, a manada se
embrenhou no mato e comecou a percorrer grandes distincias. Um cacador
que se dispusesse a espera-los, iria gastar muito tempo. Jodo Manelio apon-
tou para uma semelhanca nesta transformacio que se refere a posicio de
espera: o cupim de terra, sentado, com os bracos perto do corpo, assemelha-
se a uma pessoa expectante. Ele lembrou que a mie contava o mito dos Wiri
similarmente ao primeiro discutido aqui, mas que, no final, um homem vai
para a roca e, ao se encolher face ao perigo dos Wiri, também se transforma
em djori. Jodo Maneldo, consequentemente, sugeriu que o mito Tukano fos-
se uma variante do mito anterior das mulheres. H4 alguns indicios a favor
desta hipotese: ndo existia queixada no inicio e, se interpretamos o mito
corretamente, o bando se formaria a partir de um conjunto consanguineo
liderado por um homem mais velho. No caso de se limitar aos Tsunhuak
Djapa, a variante poderia ser relacionada como uma variacio um pouco
mais divergente no conjunto cultural dos Djapa, consistente com o modo
de vida cacador e ndo-horticultural dos Tukano (atualmente com rocas mui-
to incipientes).

Entretanto, nio podemos descartar totalmente a hipotese alternativa
de que o mito complementa o anterior, providenciando o vigia e o lider que
se reputa como compondo parte essencial de qualquer bando. Segundo Jodo
testemunhou na companhia de indios Kanamari, estes nio esquecem que os
queixadas ja foram gente e chamam-nos até t3k3na ikunanim, o mesmo termo
que se utiliza para com o morto. Uma funcio evidente do mito anterior con-
cerne & explicacio etioldgica da origem de uma das mais apreciadas espécies
de caca e, quando bem cacada, a mais abundante no fornecimento de carne.
Os queixadas de hoje sio as mulheres de ontem, e este fato repercute até
nas cacadas atuais. Os homens até dizem que sdo “nosso parente mesmo”,

IMAGO MUNDI KANAMARI



do mesmo sangue. Tanto assim que, quando os cacadores escutam o grito
dos wiri pela primeira vez (e que se parece com gente), eles embranquecem,
o sangue foge, sentindo calor em seguida®®. Forcosamente, eles se lembram
que os wiri deixaram de ser humanos e que Tamakori os liberou para a caca.
O vigia e o lider cuidam da seguranca. O bom cacador mata primeiro o vigia,
para que nio dé o alarme aos outros, embora o bicho seja pequeno e mal-
cheiroso, nao-comestivel (talvez uma espécie de caso extremo de mau cheiro,
a glindula mencionada no mito anterior limita-se a tornar impropria a area
ao seu redor). Depois, se for possivel matar o lider, matam para desorientar
os outros e abater mais animais.

Em suma, provavelmente, todos os Kanamari partilham de um
conhecimento etnozoolégico sobre o paiko Pima e o vigia Nodji, o que in-
clui, portanto, a possibilidade de que eles figurem em mitos nio recolhidos.
Acrescente-se que temos somente um conhecimento precario sobre este acer-
vo, mas que retine algumas informacdes interessantes. Para os wiri informa-se
que quando o cacador consegue matar uma porca prenhe e virar a cabeca
para trds, para o lado de onde procedia, os porcos continuario rondando
a area, voltando a procurar pela porca e tocando-a, no intuito de virarlhe
a cabeca para ficar no rumo certo. O cacador abate os wiri toda vez que es-
tes retornam, mas os “donos do porco” os acompanham de perto e nio se
deve matar demais. Assim, o préprio cacador pode encarregar-se de virar a
cabeca da fémea, para que o bando abandone a 4rea e os donos nio se zan-
guem com ele. A ideia de “donos de animais” ¢ uma nocio Kanamari, mas
a caracterizacio dos donos como t3k3na ikunanim (gente pequena, como as
almas, mas que podem assumir o tamanho de um adulto) talvez tenha a ver
com uma adocdo externa (caipora), que se encaixa em nocdes preexistentes
Kanamari. De qualquer modo, s os wiri gozam deste privilégio, o que frisa
novamente sua importancia.

68  Como outros animais também foram gente, o mesmo pode acontecer com outras
cacas. Ele deu o exemplo da anta. A referéncia as “almas” pode ser entendida de duas
formas. Primeiro, uma semelhanca mediante cruzamento de uma fronteira do humano
para outro modo de ser. Segundo, mediante gente que “nio presta” e se perde no mato,
de quem se pensa que nio ¢ devorada pelos animais, mas que vira ela mesma “bicho”,
por exemplo, wiri, no caso da mulher. Ideia, ademais, consistente com a mitologia. Assim,
nio creio que se trate de mortos transformados, como no caso Kulina, mas que a referén-
cia se deve a semelhanca, em algum aspecto (o grito), e ao que ji foram no passado.

EDWIN REESINK



a origem do caititu

Em contraste, o outro porco do mato, o caititu, hitsam, recebe muito
menos destaque. A principal diferenca entre as duas espécies concerne ao
fato de que a segunda forma bandos de tamanho bem menor, que impres-
sionam bem menos. Compare-se o mito de sua origem, que somente surgiu
bem mais tardiamente, em campo: o que ressalta aos olhos ¢ que a prota-
gonista que virou caititu é uma mulher que, no intuito de fornecer o com-
plemento vegetal da refeicio, transgrediu certas regras de comportamento.
Até o fato de que as trés versdes de que disponho divergem entre si mais do
que as versdes do mito dos Wiri, é passivel de ser interpretado como uma
indicacio de que os queixadas predominam na vida social e cultural, gracas
a sua relevincia na construcio social da realidade.

Na primeira versio contada (M57.1 de Pairo), a trama ¢ simples e se-
gundo as linhas j4 esbocadas. Uma mulher mandou a filha “cagar” no ter-
reiro, em vez de ir ao mato, apesar da vergonha dela, para que a mie rezasse
o dejeto e depois a filha pudesse arrancar makund, cara, para comer. A mae
j4 ndo saia mais da rede e mandava a filha fazer tudo, até que decidiu virar
hitsan®. Mandar usar o terreiro como area de defecacio e arranque de batata
para depois se imobilizar dentro da casa, constituem transgressdes suficien-
tes para justificar a transformacdo da mae num animal que vive procurando
todo tipo de batata no mato.

As outras versdes complexificam o enredo. A variante de Kurau ¢ me-
nos truncada e mais fluente (M57.3). No inicio, nio havia nenhum vegetal
para comer com a carne, comia-se casca de pau. Uma mulher-hitsan casou
com um indio e, para suprir a casa, ela penetrou no mato para cagar e seus
dejetos se tornarem wadja, uma batata do mato que se assemelha a car e se
chama, como era de esperar, card do mato. Ela levou a cunhada e ensinou-
lhe como cavar e arrancar o cara, que ela produzia sem que a outra visse
como procedia. Na volta, cozinharam as batatas para suplementar a carne
que o marido (irmio) trouxera. Os indios gostaram, porque nio tinham

69  Pairo terminou, estimulado por uma pergunta, dizendo que outros também vir-
aram caca. Muito embora compativel com os termos Kanamari, parece invencio sua que
aproveita, pelo menos em parte, o final do mito dos queixadas, numa inspiracio stbita.

IMAGO MUNDI KANAMARI



nada parecido disponivel, e pediram para que continuassem a “tirar” cara
para comer. A mulher, porém, desistiu de trabalhar para os outros e decidiu
se embrenhar no mato como hitsan. Ela deixa um, ou mais irmios casados
e os indios na saudade, e, a ndo ser pelo método ‘selvagem’, impraticavel no
fim, ndo se encontra razio social para a sua saida.

Neste aspecto, a variante de Djo’o (M57.2) difere das duas anteriores.
A mulher se encarregava de produzir o complemento vegetal apreciado, mas
o sogro dela se precipitou, comeu os restos de uma caca e nio esperou o casal
(com a nora produtora do vegetal), que estava fora de casa. Esta falta ¢bvia
de reciprocidade, justamente no plano complementar a contribuicio femini-
na, levou a nora a interromper a alianca do casamento, com o que os indios
voltaram a sofrer a mesma caréncia do inicio do mito. Observa-se, portanto,
que se trata de uma alianca malsucedida, ao introduzir uma mulher-caititu,
com capacidade nio-horticultural de producio de planta selvagem de simi-
lar domesticado, na sociedade. Este ‘modo de producio’ corporal invertido
(produtor do vegetal que normalmente deve sustentar o corpo), ndo conse-
gue se ancorar no interior da sociedade. E questionavel que um tal ciclo de
vegetal-dejeto-vegetal seja vidvel a longo prazo, e a sua eliminacio, significa o
reconhecimento desta impossibilidade.

conclusao

No primeiro capitulo desta Parte, passei pelo exame dos mitos dos ani-
mais sedutores em que se os efeitos para a sociedade se mostram semelhan-
tes, persistem algumas diferencas. Tamakori puniu o animal sedutor com a
morte, e a esposa com o consumo literal de seu amante, mas nao excedeu a
vinganca ao ponto de eliminar a unica mulher no mundo, naquele momen-
to, € interromper seu casamento. Wahpaka foi seduzida pela atracio sexual,
conjuntamente com a abundancia de bens oferecidos pelo macho, mas a
sua transformacio em animal mostra-se limitada a ela: a perda de uma mu-
lher solteira mas nio o fim da sociedade regulada, de onde ela sai. A ‘Anta
aqudtica’ foi eliminada como competidora e, ao que tudo indica, redefinida
como “caca”. O ‘Peixe-boi terrestre’ também termina por ser consumido e,
neste sentido, transforma-se em “caca”, embora, como veremos mais adian-
te, Parte VI, em outro mito ocupard o mundo em forma animal.

EDWIN REESINK



A diferenca mais saliente do mito de origem dos queixadas encontra-
se no seu carater englobante, interno a sociedade, e na inversio do agente
que se transforma em caca. Nos mitos anteriores, a seducdo afeta o social
principalmente pela atracio que sua poténcia exerce sobre uma sexualidade
feminina ndo domesticada, mas a reacio masculina tenta corrigir esta bre-
cha. Tamakori, mais rigoroso, o que o0 mantém como agente mais potente no
mundo, elimina o concorrente e recupera o controle da mulher. No mito da
Anta, o grupo social se vinga mas perde uma fonte de fertilidade vital. Em
contraste, o mito dos queixadas vai ainda mais além, e a metade masculina
da sociedade elimina a concorréncia mas também provoca a reacio de todas
as mulheres: elas nio se contentam em se transformar num passaro (o ga-
vido) que acompanha o ex-amante (ele mesmo assume sua condicao animal),
elas mesmo se metamorfoseiam num grupo de animais sociais que retine
tanto aspectos de sociabilidade, quanto o de ser “caca”.

O que causa a reacio forte dos homens ¢ a ameaca implicita de sua
substituicdo pelos sedutores aquéticos. E interessante notar que o mundo
subaqudtico se revelou mais perigoso, até aqui e neste aspecto, do que o
dominio do mato, por envolver a possibilidade de modificar uma relacio
sexual em uma relacio efetivamente afinal, um casamento em que Gente-a-
nimal assume as devidas funcdes masculinas. Nao é por acaso que os Kotsa
sd0 animais sociais também, em oposicio ao Peixe-boi e & Anta: congruen-
temente, sdo poucos os protagonistas do lado do social nos primeiros dois
mitos. A ‘mensagem’ basica do ultimo consiste em mostrar a existéncia de
uma complementaridade entre os géneros, que implica numa troca constan-
te e didria que nio pode ser interrompida, sob pena de uma clivagem que
dividira a sociedade em duas partes igualmente inférteis, desprovidas dos
meios da reproducio social humano. A conduta das mulheres parece mais
fortemente desaprovada, mas a resposta dos homens merece igual desapro-
vacdo. Mesmo que haja reconhecimento de uma forca maior masculina, o
final do mito comprova a relatividade da proposicio.

O outro mito de origem dos queixadas, ou do complemento masculi-
no do bando, reforca sua caracteristica de ter uma organizacio interna que
se assemelha a sociabilidade humana e permite considerd-los tanto como
excepcionais, por terem donos de animais particulares, como animais so-
mente um grau afastados do estado humano. Ou seja, a caca por exceléncia,
animais preferidos para fornecer a carne, item indispensavel a sobrevivén-

IMAGO MUNDI KANAMARI



cia humana e a propria manutencio do circuito de trocas entre os géneros,
consiste de um bando a um passo do humano e essencialmente feminino.
A primeira sociedade se inviabilizou mediante um conflito interno, que a
dividiu em duas metades invidveis mas, no final, expulsar as mulheres permi-
tird, gracas a sua transformacio, a futura manutencio da correta ordem na
fundamental relacdo social entre os sexos. Neste sentido, este mito inverte a
relacdo de afinidade potencial dos primeiros mitos e da situacio no seu ini-
cio: se No comeco o externo se expressa através de afins potenciais masculi-
nos, agora a predacio humana se exercera sobre uma caca que se assemelha a
um grupo caracterizado como feminino e vinculado por uma afinidade real
anterior. De certa maneira, o incdmodo de predar o epigono da caca atual,
deriva de sua posicio de afim feminino em primeiro grau, sobreposto a um
animal afastado do humano também em um grau.

EDWIN REESINK



Conclusao Parte lll

Nas conclusdes dos dois capitulos anteriores, ja comparamos, com
relativo detalhamento, as versdes dos trés mitos de animais sedutores nos
tracos contrastivos das relacdes sociais envolvidas e nos resultados aos quais
conduziram. Vale a pena retomar o mito de origem dos queixadas e coloci-lo
num jogo, a primeira vista espelhar, do mito de origem do mesmo animal
descrito para os Kulina. A comparacio, na terminologia do “E cru te le cuit”,
que discute o mito aparentado das lontras Bororo e que declara que este ani-
mal raramente figura como sedutor, formula-se da seguinte maneira: os dois
mitos usam a mesma “armadura”, 0 # A | a disjuncio socioldgica entre os gé-
neros; transmitem a mesma “mensagem”, a “origem dos porcos selvagens”, o
animal de carne de caca por exceléncia; para a transformacio, o mito Bororo
emprega a “funcdo” dos grunhidos dos porcos, o “codigo acustico” (1991a:
97-99). O ultimo codigo também funciona para os Kanamari e Kulina. Para
os primeiros, vimos como as mulheres, ao se transformarem, gritam na trilha
e, para os segundos, quando elas se levantam (depois de “morrer”), ja dio
o grito caracteristico. Mas, simultaneamente, os dois mitos divergem, numa
distincdo socioldgica, quanto aos meios de transformacio e aos resultados
alcancados. Ou seja, uma comparacio mais minuciosa detectara diferencas
em mitos com a mesma mensagem, mesma armadura e até o mesmo codigo.
Para facilitar a comparacio, tracei um diagrama lévistraussiano, mas em que
s6 figuram os segmentos divergentes, deixando de lado os convergentes (v.
pagina seguinte).

Mito { o filho avisa o pai A pede O tirar | pinga
Kanamari | { os homens mandam a espinho do pé | podre

{ cobra
Mito { os jovens pedem aum | A pede O tirar | pinga sangue
Kulina { velho para mandar a piolho fresco

{ cobra

IMAGO MUNDI KANAMARI



A batem nelas e "mor- | todos os A agem | a pele do porco resulta do

rem" chicote vegetal

A agarram e as matam | os velhos resistem | eles jogam fora as redes

com rapé os jovens insistem | delas que viram suas peles

elas atacam e amea- | elas matam um, adquirem glande | nio sobra nin-
cam matar eles viram passaro e cupim guém (animais)
elas voltam e eles [ excesso de porco podre, eles viram | os animais se
matam as "esposas" | urubu, criam outros animais dispersam

Diagrama 3. Comparacio dos segmentos divergentes Kanamari e Kulina do mito da origem
dos queixadas.

Apesar das notaveis semelhancas, os dois mitos, variantes préximas
acima de qualquer duvida, nos pormenores exibem algumas diferencas sutis.
Nos Madiha ha uma clivagem entre os mais novos e os mais velhos que ja se
exprime no momento de mandar o espido. Quando da vinganca, os homens
mais velhos hesitam, tolerantes e com mais vontadede ficar com as suas mu-
lheres aparentemente velhas, mas conhecidas e queridas esposas. E possivel
que ai se reflita algo da realidade, em que os jovens maridos se enciumentam
bem mais facil e radicalmente do que um homem que ja cumpriu o ciclo
de reproducio doméstica. Para Pollock, a fase reprodutiva do casal jovem
agudiza a afinidade real, dado que ¢ preciso ‘afinizar’ as relacdes, enquan-
to que passada a fase, para o casal velho ocorre uma ‘reconsanguinizacio’
(1985¢). Talvez o aspecto sexual do casamento diminua em importancia. E
interessante observar, que estd em jogo a classe dos velhos, e que as “velhas”
se transformam todas em tamanduss, ao passo que para a variante Kanamari
basta uma sé mulher velha.

Nio se menciona no mito Kulina que as mulheres foram enganadas e
comeram seus amantes antes que se tenha amarrado a carne crua na porta.
Os homens Kulina parecem nio preparar a carne para ser cozida e tudo
acontece mais rapido: pinga sangue, agarram as mulheres logo e assopram
rapé de tabaco. O meio de transformacio diferente, apesar dos gritos e das
redes para completa-la, relaciona-se com a atual posicio dos queixadas como

EDWIN REESINK



as almas transformadas dos mortos, e com o papel do xama como seu condu-
tor até¢ a manada’™. Com isso, a parte da devoracio se desloca para o além-vi-
da também: as mulheres nio comeram os amantes, disfarcados de carne que
elas mesmas ainda virdo a ser mas, no futuro, os queixadas comem as almas
recém-chegadas para que se transformem neles mesmos. A posicio mascu-
lina é tio fortemente marcada que, além de nio se ocuparem de qualquer
tarefa feminina ou da preparacio do seu estagio anterior, os homens cacam
muitas “esposas” e nio dio conta de toda a carne, que sobra. Nio esta claro
se todos eles se transformam em urubus para comer a carnica, ou se alguns
permanecem e criam outros animais de caca (na sua rdpida analise, Pollock
nem menciona o final). A acio dos queixadas é passiva, so voltam e preci-
sam ser espantados. Quase toda acdo ativa cabe aos homens, espantando,
matando em excesso, comendo e criando mais caca. A vinganca dos porcos,
quando muito, é pdstuma.

Este mito se insere no argumento de Pollock a favor da complementa-
ridade e necessidade mutua entre os géneros, na concepciao Kulina. O dom
metaforico méximo do homem ¢ a carne da caca, particularmente a de quei-
xada, e a contraprestacio feminina ¢ a caicuma. Neste sentido, as concep-
coes dos dois povos coincidem. No entanto, da discussio do mito emerge a
concepcao de uma assimetria mais acentuada entre homens e mulheres Ma-
diha do que entre os Djapa. No mito Kanamari os homens se impdem com
inteligéncia e forca fisica, mas as mulheres os enganaram primeiro e, numa
versio, até canibalizam um dos oponentes depois de sua mudanca em ani-
mal, numa clara demonstracio de contra-forca. O resultado ¢ a esterilidade,
o fim do social e a incomunicabilidade entre duas espécies bem diferentes.
No caso Kulina, os homens matam as mulheres e as transformam num ani-
mal associado as almas, o que parece criar uma distidncia, até sobrenatural,
que as impede de exercer um papel ativo neste mundo (além de ‘afinizar’
muito mais claramente o animal de caca por exceléncia). Por hipotese, na

70 Como todas morrem pela aspiracio do rapé, nio deve ter havido nenhuma xama
entre elas. Pelo pouco que sei, no Jurua todos os xamis atuantes sio homens. Curioso é
que no mito de origem Kulina uma mulher tenha desempenhado papel tio importante, e
talvez haja equivoco em chamé-la de primeira xama, podendo existir uma explicacio com-
plementar para a situacio atual. De fato, Pollock afirma que, se uma mulher prepara rapé
de tabaco, este perde em poténcia, o que indica sua dificuldade de ser xama (1985b: 37).

IMAGO MUNDI KANAMARI



concepcio Kulina, a relacio de género seria concebida como complementar,
mas assimetricamente inclinada em favor dos homens.

Nos dois casos, a iniciativa pelas transformacdes pertence aos seres
qualificados como homens. Nio obstante, ao contrario dos Kulina, a ‘guerra
dos sexos’ Kanamari tenha terminado num rigido empate, em compensacio,
Tamakori e seu irmio “companheiro” manifestam que o ser humano, em
primeira instincia, ¢ um ser masculino. Se a ‘pratica’ Kulina no mito do con-
flito entre os géneros humanos ja realcou uma assimetria entre estas metades
de um Madiha, para os Kanamari a diferenca se restabelece pelo par transfor-
mador. Como visto, os Kanamari partilham o ideario de que os homens siao
mais fortes, mais trabalhadores e, neste sentido, superiores as mulheres. Eles
também trabalham mais duramente na acumulacio de sémen e garantem a
reproducdo de novos membros do grupo. De certa maneira, Tamakori, por
ser unico e masculino, retine em si mesmo a proeminéncia sexual mas, por
outro lado, como visto na Parte II, Kirak se aproxima mais dos humanos e,
neste sentido, talvez seja mais representativo.

Apesar de assumir tarefas femininas quando na auséncia de uma mu-
lher e, de algum modo, englobar o ser humano em seu todo, Kirak também
¢ homem. No momento da feitura da mulher de pau, seu desejo sexual é o
desejo normal humano, em contraste com a intencio de Tamakori. Ao que
parece, Tamakori casa para ter uma esposa que complete a divisdo sexual de
trabalho, importante para sua funcio modelar, excetuado o aspecto que o
separa dos humanos. Kirak deseja o seu complemento: para iniciar o peque-
no Djapa dos irmios, ele precisa de uma mulher em todos os aspectos, par-
ticipando-se, pela sexualidade, na sucessido das geracoes. Ou seja, 0 homem
pode ser o primeiro, notadamente na figura da divindade mais englobante,
mas a verdadeira reproducio exige a complementaridade, patente no mito
dos queixadas. Afinal, Tamakori detém a capacidade de por a crianca na bar-
riga sem passar pela sexualidade, mas os homens s6 podem “trabalhar duro”
se tiverem uma mulher a ser ‘trabalhada’.

Por hipétese, é possivel, e existem alguns indicios, que haja uma medi-
da de tensdo entre a simetria e assimetria relativas refletidas na vida cotidia-
na: a mesma tensio entre o pai de Wahpaka e sua filha se reproduz atual-
mente, do mesmo modo que entre marido e mulher a fidelidade sempre
estd em jogo. Mas mesmo Tamakori nio matou a sua mulher ao buscar
puni-la: o dualismo no caso ¢ desigual, mas predominincia nio significa

EDWIN REESINK



hierarquia absoluta e o polo ‘inferior’, imprescindivel, revela uma tensio
entre complementaridade e assimetria que para os Kanamari parece pender
para o lado do primeiro, tanto em nocio atitudinal quanto valorativa. Desse
modo, a modalidade sexuada de reproducio cria uma oposicio tensional
que introduz uma etapa essencial no quadro evolutivo proposto ao fim da
Parte anterior. Na verdade, ela se interpde entre a origem dos Kanamari e o
ultimo estagio dos seres atuais, a0 mesmo tempo que adiciona um elemento
de grande importincia na corrente divisio de género e concomitante divisio
sexual de trabalho.

IMAGO MUNDI KANAMARI






PARTE IV
afinidades

aguaticas, selvaticas
e arbdreas







Parte IV: introducéao

Na Parte anterior comecei com um mito que tratou da relacio de um
animal sedutor com a mulher de Tamakori, e a reacio deste ao rechacar uma
atracdo puramente sexual externa, possibilidade introduzida pelo imprescin-
divel complemento ao ser ‘homem’ e a consequente modalidade de repro-
ducio sexuada. Nos mitos seguintes, o foco da atencio recaiu sobre outros
animais sedutores e a crescente ameaca que acarretam para a ordem social,
originada na complementaridade entre os géneros, concluindo-se que a di-
visio sexual funda uma oposicio sociocultural béasica, sem a qual nio se
viabiliza a prépria sociedade. Entretanto, as relacdes entre a sociedade e os
animais que habitam os diversos dominios circundantes aos seres humanos,
ndo se esgotam nos mitos ja discutidos, e o corpus contém uma série de mitos
que exploram a possibilidade, até entdo mais implicita do que claramente
posta, pelo menos até o tltimo mito sobre a mulher caititu, de estabeleci-
mento de relacdes duradouras de casamento e afinidade com gente-animal.

Para passar em revista o leque de virtualidades propostas pelos mitos,
retomarei o mito do rocado do Urubu, em que Tamakori e Kirak contraem
uma alianca externa, que contrasta com o mito que abriu a Parte anterior,
e que mantém a funcio exemplar do par, ao mostrar, pelo menos uma vez,
como procedeu num movimento de alianca inverso. A partir deste mito, que
ainda se enquadra no primeiro tempo, em que os dois ‘herdis’ se aventura-
vam pela terra, iniciarei o trajeto que cobre as aliancas com o céu, que dara
origem A macaxeira, e com as dguas, de que se trata no proximo capitulo,
que dardo origem aos botos e a redefinicio das relacoes com os queldnios.

No capitulo seguinte, continuarei com o mesmo tema da alianca, mas
de uma perspectiva que passa ainda mais pela concep¢io do incesto e da
exogamia, e suas consequéncias para as relacdes entre os Djapa. Aqui, reflito
sobre as interrelacdes entre a tentativa de estabelecimento de relacoes ex-



ternas e a guerra, a paz, a devoracio canibalistica, a relacio com os animais
(particularmente do dominio da mata), a morte e o xamanismo. Por fim,
no terceiro capitulo desta Parte, trato da mesma tematica num mito que é o
equivalente Kanamari do mito de referéncia das Mythologiques, em que o
papel principal ¢ reservado a Preguica (Mawin), e que configura a conclusio
de uma série de distincdes no ambiente circundante: mato terrestre, mato
arboricola (a Preguica), d4guas paradas (lago), aguas correntes (rio) e céu.

10. Afinidades (Urubu, Boto, Tracaja)

introdugdo

Ao discutir o mito da roca do Urubu e a busca de flecha por parte de
Tamakori, pus em relevo somente alguns aspectos, mas outros pormenores
interessantes permaneceram de lado. Tamakori e Kirak, apds a viagem pelo
rio, moraram numa casa com uma Cotia. Eles a chamavam de tsotso, (FZ) e
sogra (WM), e ela os guiou para perto da roca do Urubu. Tal fato ndo ¢ de
estranhar, dado que se considera a cotia uma notéria visitante noturna de
rocas, para desfrutar dos seus produtos”. O termo usado conota uma certa
distincia e ambivaléncia, uma relacio de cooperacio e de possivel antago-
nismo. Nio ha mencio a uma outra mulher presente, isto é, uma parceira
possivel para o casamento. A categoria de tsotso se inclui no rol dos parentes
incestuosos, donde se conclui que a auséncia de uma mulher na categoria
apropriada vai permitir a alianca tempordria que inverte a direcio do sedu-
tor animal quando ela esta presente (de homem sedutor a filha sedutora).
Neste sentido, em termos logicos de sequencialidade, este mito precederia
a origem da mulher de Tamakori, o que é consoante com sua insercio no
final da viagem dos irmios. A tentativa de assegurar uma parceira por meio
de uma alianca externa e da uxorilocalidade numa maloca de gente-animal
teria, desta maneira, falhado antes, e d4 relevo a necessidade de autonomia
na reproducio da sociedade e de um Djapa.

71 E curioso notar que os Maku conseguem, caso inico entre os trés roedores maiores,
chamar a cotia quando, por exemplo, o animal, de madrugada ou no escurecer, se encon-
tra roubando mandioca no roca (Silverwood-Cope 1990: 56-7).

EDWIN REESINK



a roga e as flechas Urubu

A Cotia buscava macaxeira na roca do Urubu, mas escondia a perinha
que tinha tecido e em que juntou as batatas. Para tanto, ela cavou um buraco
no chio e o cobriu de folhas, para disfarcar. Assim, ela tentou esconder a ori-
gem das batatas até de Tamakori e, quando este chegou aonde ela estava no
mato, ela se ocupava em tecer uma pera para a coleta de frutas. Ela indicou a
arvore cheia de frutas e pediu ajuda na coleta, e os dois (Kirak estava junto)
escalaram o pau. Entretanto, ela recomendou que nido espiassem para um
determinado lado, no intuito de esconder a localizacio da casa e da roca do
Urubu. Ou seja, ela envidou esforcos neste sentido também quando escondeu
a macaxeira. A fruta em questio talvez tenha relacio com a mesma conduta,
porque é comestivel e em gosto se aproxima ao da macaxeira assada. Isto ¢, ao
esconder a macaxeira verdadeira, a Cotia dirigiu a atencio para a obtencio de
uma fruta que a substitui, de algum modo, embora, talvez, imperfeitamente.

A atividade da Cotia se torna mais compreensivel pelo fato de que rou-
bava a macaxeira dos outros mas, além disto, ela se esforcava para nio revelar
a maloca de um povo diferente, que se mostrard valente e perigoso, agindo
até¢ de uma maneira protetora para com seus “sobrinhos/genros” (BS/DH).
Da arvore, do alto, ja caracterizado como posto de observacio privilegiado,
Tamakori, apesar de seu assentimento em nio fitar certo lado, avistou a
maloca dos Urubu. L4 havia roca, até uma “frechal”, planta utilizada como
suporte principal de uma flecha. Tamakori resolveu juntar carocos de fruta
e, para isto, furava os carocos no meio e os enfiava num galho. Ele mandou
Kirak se ocupar com a coleta de frutas e ele mesmo pegou o conjunto de ca-
rocos, que ficou pesado, para jogar bem em cima da maloca do Urubu. Vale
reparar que, embora comestivel, a mesma fruta nio se inclui na categoria de
warapikom. Tal exclusio faz com que Tamakori ndo utilize o caroco de uma
fruta que serviria para rituais e festas, principais meios de sociabilidade entre
os diferentes Djapa.

Jogar estes carocos pesados, por duas vezes, sobre a casa do povo do
Urubu marca bem a potencial hostilidade envolvida. Deve-se lembrar que
nestes momentos usa-se em Kanamari “Urubu Djapa”, de modo semelhante
aum Djapa humano e que, naquele tempo, os Urubu constituiam um grupo
Djapa de gente-animal. Os Urubu reagiram logo e sairam gritando de sua
casa, portando armas. Eles estavam nok, o estado de agressividade para com

IMAGO MUNDI KANAMARI



inimigos, que facilmente redundara em violéncia. Nio ¢ dificil interpretar o
ato de jogar semente no teto da maloca, mas ¢ curioso que entre os Apurina
se atirasse semente de palmeira no teto da casa de inimigos para avaliar a
sua forca, pela reacio desencadeada por este sinal de guerra. A depender da
reacio, atacavam ou se retiravam (Gongalves (org.) 1991: 134). Nesse caso,
ndo resta duvida quanto a intencio e a capacidade dos habitantes da maloca
dos Urubu. Nio dispomos de nenhuma informacio sobre a existéncia deste
género de acdo praticado por Tamakori entre os Kanamari, mas o ato aqui o
leva a avaliar o estado de espirito e a capacidade de guerrear dos Urubu. Tal-
vez o episddio refira-se a alguma tética conhecida entre os antigos Kanamari.

De qualquer forma, Tamakori e Kirak desceram e todos voltaram para
casa. No dia seguinte, Tamakori disse a Kirak que iria buscar flecha na malo-
ca do Urubu, e se pds a caminho. Quando ele andou um pedaco, encontrou
uma Nambu na sua frente. Esta tem uma “casa”, ou seja, a “galinha” deve
ser também uma das “primeiras gentes”. A Nambu o chamou, exortando-o
a beber de seu kuya, pelo termo itsakwa, ZS/DH. Ela pretendia, como a Co-
tia, exercer uma influéncia benéfica, protegendo-o. Observe-se que os dois
animais se complementam na forma de um casal de tio/sogro que mantém
o0 aspecto positivo da relacio sobrinho/genro: a mulher na esfera da casa e
da alimentacdo vegetal, 0 homem na esfera exterior da intermediacio com
outros Djapa, e da morte. Em funcio disto, justifica-se um encontro numa
trilha dentro do mato, espaco externo a casa e intermedidrio entre os Djapa.

Tamakori concordou em beber a caicuma da Nambu e esta pegou uma
cuia, tirou dgua e “lava o cu dele” até encher o recipiente. Tamakori bebeu
todo o liquido, ndo sobrou nada, e a Nambu constatou que agora seu itsakwa
nao morrera mais e pode seguir seu caminho. Nio esta de todo claro como se
deu a associacdo entre a Nambu e um liquido que se presume ser “podre”, a
nao ser o detalhe de que nao tem rabo, facilitando a lavagem (Santos 1979a:
29). Faltam-nos elementos Kanamari para compreender a relacio que Lévi-S-
trauss (1991a: 294) ja discerniu em outras culturas indigenas. Também para
Lévi-Strauss (1981: 557) trata-se mais de uma deducio transcendental do que
deducido empirica, na auséncia de elementos etnozooldgicos, embora ele su-
gira a possibilidade de se tratar de uma caca sem banha, carne sem a esséncia
da carne de caca. Por outro lado, no que toca a caicuma, ela consiste de um
liquido com certa espessura, e nio de excrementos, o que leva a pensar numa
analogia animal com a caicuma produzida pelos humanos. Como a nambu
também se alimenta de sementes e frutinhas, talvez o processo de digestio se

EDWIN REESINK



aproxime ao processamento humano, e o kuya resulte de uma transformacio
natural do warapikom, semelhante ao processo cultural dos humanos.

De qualquer modo, justifica-se considerar o kuya da Nambu como o
produto mais bem acabado de um processamento natural de frutas. Isso nos
leva a duas associacdes: por um lado, o warapikom de frutas normalmente
¢ utilizado para cimentar aliancas politicas externas, também uma forma
de protecdo; por outro, estima-se ser o kuya humano um fortificante por
exceléncia e, por analogia, o kuya da Nambu funcionaria do mesmo modo.
A estes aspectos, que conotariam a seguranca pretendida, junta-se ainda a ca-
racteristica de ficar podre. De certa forma, o processamento do cru ao podre
natural j& antecipa o que os Urubu também visam alcancar posteriormente.
Para se aproximar da maloca, Tamakori assumiu a forma de um peixe e en-
trou n’dgua do porto, antes que as duas bonitas mocas, filhas do Urubu, che-
gassem para tomar banho. Elas enxergaram o peixe, tentaram pegi-lo, mas
falharam e Tamakori saiu d’agua para reassumir sua forma humana (M5.1).

Numa versio mais detalhada, Kurau se esqueceu deste episodio e,
quando indagado a respeito, o substituiu por uma chegada batendo sapopem-
ba, como se faz para anunciar a chegada de gente (ou no ritual Pizda, por
ocasido da chegada dos cacadores, antes de entrarem na aldeia). Af Tamakori
insiste em ser gente e nega, explicitamente, sua identidade para o Urubu,
antes de aceitar casar com uma mog¢a da maloca. A chegada no porto revela-
se interessante porque ele esta escondido sob uma outra aparéncia, e nio s6
nega a sua identidade como deixou que as mocas se empenhassem em captu-
ré-lo. Ja que elas ndo conseguiram o intento, fica claro que Tamakori se deixa
casar com uma delas por sua livre vontade. Nio deixa de ser significativo
que o peixe em questio tenha o tamanho de uns quinze centimetros, o que
o narrador indicou com uma mio junto com um dedo estendido. Como o
tsapapohnim provavelmente é uma piaba, nio parece coincidéncia a analogia
com o pénis de Kirak, do que se originou um peixe: assim, provavelmente,
sdo da mesma familia (Santos 1981a: cap.VI)™.

72 Lévi-Strauss observa que brincadeiras n’4gua facilmente tém conotacio de uma ab-
ertura erdtica (1974b: 193). De certa forma, trata-se de um pega-pega do érgio masculino,
muito apropriado para o que segue. Para um mito Munduruku, em que o Sol e a Lua
fazem o pénis dos homens ser flacido, Lévi-Strauss alega que isso implica em reverter a in-
fancia (ib.: 201). Aqui as associacdes sio outras. Mais préximo fica um mito Munduruku
em que o homem que nio se engaja em sexo, termina jovem, enquanto outro, que tem
uma erecio e mantém relacdes sexuais, acaba velho e feio (ib.: 205-206).

IMAGO MUNDI KANAMARI



De fato, algo essencial se desenrolou naquela noite, quando os recém-
casados se retiraram para a rede, na maloca. Destacou-se a beleza da moca,
mas o teste para Tamakori consistiu em nio se sentir tio estimulado a ter
uma erecio e manter relacdes sexuais. O teste, alids, foi conclusivo, a moca
insistiu e mexeu, a vontade, para excitd-lo. Porém, Tamakori se manteve fir-
me e ndo se engajou numa relacio sexual. Ao lado da rede de algodio - que
o Urubu plantava e as mulheres teciam, demonstrando seu dominio hor-
ticultural - colocou-se uma cuia para receber o “leite” de Tamakori. Se o
esperma “derramar” ai dentro, da substincia vird logo uma crianca. Como o
Urubu, de manhi, nio achou nada, ele quebrou a cuia. Prefigura-se a inten-
cio devoradora do Urubu na destruicio de um utensilio cultural que teria
servido para auxiliar na passagem de genro para presa apodrecida.

Vale observar que, ao ser substituido o ventre pela cuia, este utensilio
ganha, deste modo, uma dimensio extra no mito da mulher de Tamakori:
um recipiente para receber esperma masculino ¢ bastante apropriado para
chamar o Peixe-boi. Passado o teste, o Urubu, pai da moca e sogro de Ta-
makori, mandou o genro aceitar uma brincadeira, em troca da qual ganharia
as flechas que desejasse. Dentro da maloca, todos os Urubu se aprontaram
para atirar as flechas em Tamakori. Este, entretanto, passou urucu, se trans-
formou em beija-flor (uma espécie pequena) e descobriu um buraquinho no
teto, quase invisivel, para escapar. Apesar da grande quantidade de flechas
atiradas, Tamakori saiu ileso. Depois de prender o genro dentro da sua ma-
loca e “brincar” com ele, o Urubu reconheceu que Tamakori merecia ganhar
muitas flechas. Ele, por outro lado, somente escolheu umas dez, dizendo,
quando perguntado, que voltaria algum outro dia. Ao retornar a casa, divi-
diu as flechas em partes iguais e presenteou Kirak com a metade.

Kirak, naturalmente, nio se satisfaz e quer conseguir algumas flechas
por conta propria. Assim, ele saiu de manha cedo e quando topou com a
Nambu, bebeu somente um pouquinho de kuya, rejeitando o resto. Diante
disso, a Nambu lhe disse que iria morrer. Quem beber como Tamakori, nio
morrerd, nem tera uma relacio sexual, porque o membro sé tera “o couro” e
nio “a carne”. Na versio mais resumida, Kirak se transformou no peixe iya-
na, o tubarana. Trata-se de um peixe um pouco maior do que os anteriores
(no maximo 50 cm), que é um cacador de peixes menores. Em compensacio,
0 peixe costuma cacar em aguas rasas e corre até pela flor d’4gua, o que seria
um traco para explicar sua presenca no porto (Santos 1981a: 70-71). Note-

EDWIN REESINK



se que o modo de aproximacio de Kirak se assemelha ao de Tamakori mas
que, fiel ao que discernimos antes, o peixe em que se transforma relaciona-se
analogicamente com o primeiro: semelhante mas nio idéntico.

As mocas também ndo o apanharam e Kirak saiu d’4gua por sua von-
tade e logo casou com uma delas (obtém-se a impressio, em uma versio, de
que cada um casou com uma irma diferente, o que explicaria a presenca de
duas filhas do Urubu). O pai logo concedeu a mio da moca e arrumou-se
um lugar para o novo casal. Um casal jovem, uma moca nova e atraente,
condicoes de que resultou terem se deitado rapidamente e Kirak se apron-
tado imediatamente para o ato sexual. Pelos seus antecedentes, seu compor-
tamento nio surpreende, mas na hora de atingir o climax, ele tirou o pénis
e o “leite” se esparramou na cuia, constituindo-se logo em uma crianca.
Os Urubus se animaram: amanha ele morrera! Realmente, de manha, na
mesma brincadeira, Kirak se transformou em badjoba, abano tecido de palha
de palmeira, e acabou sendo alvejado e morto. Os Urubu puseram-no, todo
quebrado, num camburio, junto com o filho, para que apodrecessem. A
mosca manaron, aquela do pénis de Tamakori, apareceu para colocar larvas
(bitsi) e acelerar o processo, confirmando a sua associacio com a podridao™.
A moca, filha do Urubu, primeiro comeu o olho de Kirak e, em seguida, os
Urubu devoraram tudo e jogaram os ossos fora.

O fim de Kirak merece alguns comentarios. Primeiro, parece justifi-
car-se a conclusio de que o apetite sexual de Kirak se relaciona, por um lado,
com o fato de nio ter tomado o kuya e, por outro, com o nascimento bem
acelerado da crianca. Kurau estabeleceu a relacio entre o ato de beber e de
nio ter erecdo, para o caso de Tamakori. Conforme a teoria Kanamari da
concepcio, o sémen acumulado constroi o feto, o que torna compreensivel
a fertilidade no mito (lembramos a Anta de Wahpaka). Subjaz a esta dife-
renca entre os protagonistas algo que pode ser fundamental, ou seja, Kirak
comporta-se como homem normal, sexuado, e produz um filho, uma des-
cendéncia potencial. J4 Tamakori comporta-se como um ser Unico, sem pais,
ndo tem filhos por via sexual, que conserva sua forca transformadora e nao

73 Entre um grupo Karib de Suriname, a “mosca verde” ¢ o mensageiro dos urubus,
e desempenha a funcio de avisa-los da existéncia de carnica (Jara 1988: 22). Portanto, a
associacdo entre os dois animais ndo surpreende.

IMAGO MUNDI KANAMARI



motrerd, nem agora, nem quando se retirar desta terra. Em que pese haver
contribuido com uma filha para Kirak, ele se exclui, de fato, da vida sexual
e, portanto, da sequéncia das geracoes™. Pelo visto, esta disposicio enseja-
lhe a possibilidade da imortalidade, pois, na concepcio Kanamari, engajar-
se na sexualidade implica em desgaste para os parceiros (“muito trabalho”,
segundo os homens), e fara surgir uma nova geracio que tomard o lugar da
antecedente.

Nio € outra a visdo presente na lembranca, varias vezes referida, de
que o pai deve ensinar o filho e de que, no decorrer o tempo, de pai a filho
chega-se a geracio do narrador. Num processo acelerado, Kirak submete-se
ao desgaste e envelhecimento normal dos seres humanos, que termina com a
morte. Evidentemente, os Urubu se empenharam em maté-lo, nio havendo
uma morte natural, em idade avancada, como também seria concebivel. No
entanto, em primeiro lugar, praticamente toda a morte Kanamari ¢ atribu-
ida a acdo dos djohko, mandados pelos estranhos exteriores, o que signifi-
ca uma morte ‘cultural’. Em segundo lugar, Kirak contraiu um casamento
exogimico e a hostilidade potencial entre os Djapa e o ideal endogimico
mostra ser este tipo de unifio altamente perigoso. Somente depois do teste,
Tamakori se tornou tawari, um amigo, e lhe dio presentes, enquanto que Ki-
rak literalmente apodrece para ser o “kuya do Urubu” (M5.4)”. Na verdade,
apodrecer também ¢ liquidificar, a caicuma do Urubu até ¢é reforcado com a
acdo dos bitsi, como acontece ao se misturar uma batata vermelha na caicu-
ma de macaxeira. Deste modo, o “kuya do Nambu” protegeu Tamakori, ao
‘apodrecé-lo’ antes de se tornar alvo da transformacio no “kuya do Urubu”.

74 E interessante observar como uma metafora Kaxinawa se aplica ao que ocorre no
mito: apds o ato sexual, o pénis do homem ¢ como uma flecha quebrada. McCallum
interpreta a assercio como uma neutralizacio temporaria, por parte das mulheres, da ca-
pacidade dos homens para violéncia, em funcio de cacar ser um processo de seducio (‘af-
inal’) do cacador (1989: 154-155). No mito acontece algo semelhante, i.e. a neutralizacio
da capacidade de responder 4 violéncia similar & da caca, mas a énfase recai mais sobre a
interdicio da endogamia e a sequéncia geracional, embora coincida em desaprovar deixar
de se seduzir por um animal ou gente-animal.

75  Tamakori estabelece a relacio correta: ndo entra numa alianca matrimonial externa
com os Urubu Djapa, mas acerta a troca em outros niveis. De certa forma, ele recusa a
afinidade real e persiste na afinidade virtual.

EDWIN REESINK



Por fim, ja mencionei como Tamakori reconstruiu Kirak a partir das partes
duras do seu corpo, sendo que se transformou em calango para busca-las. O
calango se chama kadjohkirak, ou seja, algo como “pintado como jacaré”, iro-
nicamente um similar em aparéncia ao homem cujos restos mortais buscou.

a origem dos venenos de pesca

A associacio do urubu com plantas domesticadas e com o podre,
expressa-se também muito claramente na origem dos venenos de peixe, o
makiari e o kupind. Na versio de Djo’o (M42.1 e 2), ele situa a tomada de
conhecimento do makiari e do kupind num momento em que os indios nao
conheciam ainda a horticultura. O Urubu trouxe a raiz do makiari do mato
para mostrar ao sogro. O makiari ¢ um cipé que pode ficar bem grosso e
lenhoso. O sogro levou a raiz logo para o lago, pois o rio tinha vazado e a pes-
ca nos lagos ¢é particularmente rica. L4 ele bateu o cipo, botou dentro d’4agua,
e nio demorou para o peixe “estd virando” (o que quer dizer que os peixes
sentem falta de oxigénio e tentam capta-lo no ar, ou morrem asfixiados). A
pesca foi boa porque o veneno era forte e também matou peixes maiores.
O Urubu, nesse tempo, estd claro, era gente mas, fiel a sua natureza futura,
deixou que os peixes apodrecessem para somente entio se alimentar deles.
Um jovem, seu “cunhado”, viu o Urubu neste momento e resolveu flecha-lo,
acertando-o no olho. O Urubu “morre”, mas depois reavivou, soprando-se
e se recuperando. Ele se queixou ao seu sogro e, em represalia, tirou a forca
do makiari, hoje em dia o mais fraco dos venenos. Vale reparar que o Urubu
aparentemente ¢ casado com a filha de um sogro indio, como acontece com
o Urubu responsavel pela transferéncia das plantas domesticadas. Também
vé-se que a mesma hostilidade demonstrada pelos Urubus manifesta-se aqui
para com o genro Urubu, embora talvez se justifique considera-la atenuada,
em funcio da sua dddiva’™.

O sogro se zangou com seu filho, ja que o cipd se enfraqueceu por
causa do seu ato hostil. A relacio nio se rompeu e o Urubu, num outro

76 Acertar o olho Urubu, evoca o ato de um outro Urubu, num mito anterior, carac-
teristico real do animal, de bicar primeiro o olho de uma presa. O cunhado trata-o como
caca, mas em analogia com o tratamento da carnica pelo préprio urubu. Mais um indicio
de que o urubu, pelo seu regime alimentar, incorpora a podriddo que o alimenta.

IMAGO MUNDI KANAMARI



dia, mostrou ao sogro o kupind, em um rocado no mato. O vegetal também
se chama huaca entre os regionais, e é um arbusto do qual se colhem as
folhas, que sio colocadas num buraco, no chio, para serem batidas e, em
seguida, desmanchadas n’4agua, sob a forma de bolas. E, em geral, utilizado
em igarapés, com bons resultados. Note-se, ainda, que o arbusto pode ser
plantado na roca, além se ser encontrado no mato. O interesse do Urubu ja
ficou bem patente e quando os homens matam peixe por este método, so-
bra peixe, ou ainda morre peixe depois, servindo para alimentar os urubus.
Como nio aconteceu nenhum incidente desagradavel, o kupind nio perdeu
a forca. Neste momento, a alianca funciona a contento e traz beneficios para
os seres humanos.

A versio de Kurau difere, em alguns aspectos, da mencionada até ago-
ra. Aqui os indios foram pedir o veneno ao Urubu, prometendo-lhe dei-
xar peixe para apodrecer, em troca. O Urubu deu-lhes primeiro um tipo de
makiari mais fraco e os indios voltaram para pedir uma variante mais forte.
O Urubu atendeu ao pedido, mostrou o makiari tam (makiari mesmo), e
armados somente com um pedaco preto de raiz mataram muito peixe. Os
indios insistiram que queriam algo mais forte ainda, uma vez que o makiari
demora para produzir efeito, e o Urubu forneceu o kupind, que causa um
efeito rdpido no igarapé. Ao contrario da primeira variante em que este ul-
timo aparece como detentor de conhecimento, todos estes venenos agora
derivam do corpo do Urubu, mais precisamente de suas penas: uma das
primeiras penas deu origem ao makiari mais fraco, umas do meio da asa a
variante mais forte e uma das ultimas, ao kupind. Nao é facil imaginar uma
conexio simbolica para esta sequéncia, de frente para tras, talvez se tratando
simplesmente de uma relacio mais geral entre o primeiro mais visivel e o
que vem atras, mais escondido, ou, alternativamente, entre o que esta mais
a superficie e o que estd mais na profundidade.

Invariavelmente, as versdes se apoiam no estabelecimento de uma re-
lacdo forte entre o Urubu e a podridio, um ‘ser podre’, ao ponto que as
suas penas pretas, numa causalidade corporal renovada que evoca a Nambu,
carregam os venenos que causam a podridio dos peixes. A associacio entre
veneno e podridio sugere que a acio do primeiro n’4gua tenha conotacio
de ‘apodrecer’: talvez uma espécie de processo digestivo das 4guas, na mesma
série do kuya da Nambu e do Urubu. Na segunda variante, o narrador se
restringe ao makiari forte, em pescaria coletiva. Como o Urubu se identi-

EDWIN REESINK



ficasse corporalmente com o veneno, o papel de um genro gente-animal, que
toma conta do veneno, cabe ao Jakwari (dono dos queldnios, v. adiante). Por
fim, sem nenhuma explicacio etiologica, Kurau mencionou um veneno que
mata toda a vida aquatica, chamado kanahuam, que teria o nome regional
de “sacd”.

a origem da macaxeira

A relacio apontada por Djo’o em uma das versoes, entre o inicio do
tempo sem horticultura e os venenos, tem uma razio de ser. Normalmente,
quando se indaga a respeito da primeira macaxeira, o staplefood exemplar das
plantas da roca, obter-se-d a resposta que o Urubu trouxe o tawa. Na primeira
vez que Djahuma contou este mito, ao encerrar, ele apontou para a panela
cheia de macaxeira cozida e disse: “foi isso que Urubu trazer”. No inicio da
conversa, ele explicara que algumas coisas somente chegaram a ser conheci-
das com a penetracio dos carit, e ao ser perguntado sobre a roca, comecou a
expdr que Tamakori mandou a maniva, o tawa, num feixe grande 14 do céu.
Isto ¢, afinal de contas ndo ha uma contradicio, para ele, entre os mitos ja
discutidos na Parte III (a busca da macaxeira no céu, por Nog), e a versao do
urubu. Os indios ja rocavam o mato, arrancando, com a mio, as plantas me-
nores e derrubando as drvores com a ajuda do fogo. Neste tempo, comia-se
“casca de pau”, de “cedro de 4guia” (tsimaha), que d4 uma casca grossa e tam-
bém palmito cozido de “moro-moro” (koona, passivel de ser comido cru)”.
Eles cozinhavam em panelas de cerdmica, morokom, atualmente em desuso.

Um dia, um Urubu sobrevoava a clareira da maloca e avistou uma me-
nina pequena. O pai dela a pegou e mostrou para o Urubu, dizendo que ali
estava sua mulher e propondo casé-los. E interessante notar, que a narrativa
se reporta aos tempos antigos, em que os casais se comprometiam a casar en-
tre si seus filhos, desde a mais tenra idade’. Algo semelhante acontece aqui,

77  Observe-se que a casca de pau tem varias utilidades e, se serve para comer como ve-
getal, torna mais compreensivel a sua transformacio em passaros, operado por Tamakori.

78  Para os Kulina, Pollock (1965c) afirma que isso se fazia particularmente entre cunhados
efetivos (ZH - WB), mas que dificilmente chegava a se concretizar. Pela logica dravidiana, dois
casais Kanamari relacionados também deviam ser “afins” em metade dos parceiros. Pelas
informacdes disponiveis, os Kanamari poucas vezes mantinham o compromisso.

IMAGO MUNDI KANAMARI



porque a menina ainda era muito nova e o Urubu precisou lancar mio de
paciéncia, durante varios anos. Um dia a menina “ja corta cabelo” e ja “ta
de bode” (menstruacio, M43.2, versio de Djo’o), e o Urubu voltou para
conversar com ela (o detalhe do cabelo reforca a incongruéncia apontada
para o Jakwari, na viagem pelo rio, Parte II). A menina estava sozinha na
maloca, todos os outros haviam se embrenhado no mato, procurando pal-
mito. Na versao de Kurau (43.5), eles travaram um didlogo, apds a aproxi-
macio lenta do Urubu, rememorando o compromisso antigo. Ele lhe deu
0 que trouxera, macaxeira, banana, beiju e tapioca, para que ela mostrasse
ao0s pais.

O Urubu se aproximou no momento em que o0s outros se empenham
na busca de vegetais naturais (numa outra versio é patawa). A atracio pro-
cede de dentro para fora e o genro potencial tomou o cuidado de chegar
discretamente e deixar presentes de todo tipo de planta da roca para os seus
futuros sogros. Na versao de Djahuma, o Urubu a aconselhou a esconder as
dadivas das outras pessoas da maloca e a mostra-las somente aos pais. Ele
também lhe avisou que voltaria no dia seguinte para se encontrar com o seu
sogro, trazendo mais coisas. Quando a mie chegou, a filha lhe disse que iria
se casar com aquele homem mesmo e lhe mostra, aos poucos, o que ganhara.
Juntas, elas chamaram o pai para contar o acontecido. Observe-se que a pri-
meira pessoa com quem ela partilhou o segredo foi a mie, apds o que ambas
se reportaram a autoridade do pai, que deve dar seu consentimento. Como
ele oferecera a menina e se depara com abundancia de vegetais desconheci-
dos, consentiu logo e decidiu esperar o genro no dia seguinte.

A mie, entretanto, discordou do conselho recebido pela filha,
argumentando que casca de pau ¢ ruim demais para acompanhar a caca (ja-
caré, tatu, peixe) que os homens trouxeram. Seguindo as regras da partilha,
apropriadamente sob o comando da mulher, e que, salvo muito excepcional-
mente, nio seriam possiveis de rompimento dentro de uma maloca, se divi-
diu a macaxeira entre os seus habitantes, pelo que, pela primeira vez, pude-
ram comer uma refeicio decentemente equilibrada para os padroes Kanama-
ri. O narrador ainda comentou que viviam dois tuxauas na maloca, sendo o
pai da moca o principal, o que induz a pensar que este exerce seu justo papel
de intermediador com o mundo exterior, visando o bem-estar de todos. Vale
observar, neste sentido, que numa visita de uma tarde aos arredios do alto
Jutai, os Warikama Djapa, os Kanamari constataram a existéncia do mesmo

EDWIN REESINK



sistema, sendo o tuxaua ‘junior’ uma espécie de portavoz. Talvez o mito
preserve a lembranca de um sistema semelhante.

Nio consta se o Urubu se opds a divisio operada por sua sogra. Quan-
do ele retornou, o sogro entabulou conversa com ele e logo lhe disse que
a filha era uma mulher e que devia casar no mesmo dia. Todas as versoes
enfatizam, neste ponto, que o Urubu se apresentou como homem, jovem,
e as vezes se especifica que era bonito e pintado. Djo’o acrescentou que um
dos seus adornos nido era conhecido e que o Urubu o introduziu entre os
Kanamari. Trata-se do tsirop3r3, confeccionado de um molusco de rio que,
ao ser polido, acaba tomando a forma de uma lua crescente para ser intro-
duzido no septo nasal. Este adorno caiu em desuso, embora Djo’o afirme
que as geracdes anteriores a dele ainda o usavam. Isto ¢, na sua versio, evi-
dencia-se que, pelo menos uma parte do padrio de beleza e da horticultura
foram adquiridos conjuntamente, advindo dai as bases para a verdadeira so-
ciedade humana. Uma sociedade pré-horticultural, que exigia de investimen-
to grande parte de tempo em andar pelo mato (todos foram, exceto o pai,
no segundo dia), 4 procura de um alimento inferior, defrontava-se com um
Urubu que possuia abundancia de produtos, em qualidade e quantidade, e
um conhecimento aplicado, de tal modo, que nio soa estranho que ele pes-
soalmente tenha se apresentado com certa superioridade em algum aspecto
(Vale lembrar que em Kanamari “muito bom” e “bonito” sio sindbnimos).
Djahuma, neste ponto, lembra que o Urubu era Tamakori, algo omitido nas
outras versoes. A possibilidade desta sugestio nido surpreende, pois, nada
mais légico que um ser bonito e dono de grande abundancia seja relaciona-
do com o mestre de tudo.

De qualquer modo, o Urubu conversou com seu sogro, percebeu o
estado de pendria e se prop6s a remediar a situacio. Ele casou e logo, como
disse Kurau, estava tendo relacoes sexuais com sua mulher. O Urubu nio
trouxe somente macaxeira e bananas maduras, dentre outras coisas prontas
para o consumo. L4 do céu, ele também se encarregou de transportar semen-
tes e maniva para plantar, e “nunca mais se perder neste mundo”. O indios
j& experimentavam plantar um rocado, ja implementavam toda a operacio
plantando “pau de veado” (bahtsi nawa tawa, macaxeira do veado). S6 que
esta planta crescia bem mas nio produzia nenhuma raiz semelhante a batata
de macaxeira. A escolha da planta faz pleno sentido, j4 que a maniva se pare-
ce com a macaxeira (pelo menos para um leigo, quando Daura me indicou o

IMAGO MUNDI KANAMARI



“primeiro tawa”). Os Kanamari, portanto, se mostraram mais do que pron-
tos para receber a horticultura que aqui nio se introduziu, como antes, pela
transformacio da planta selvagem analoga & variante domesticada, mas pela
importacdo da planta verdadeira, num espaco ji preparado, na tentativa de
produzir com o vegetal natural similar. Evidencia-se que o Urubu era “dono”
das plantas cultivadas mas nio detinha a forca transformadora de Tamakori,
demonstrada na Parte II.

Enquanto a plantacio se desenvolvia, o Urubu sustentou o consumo
da casa com remessas de sua roca, [4 do céu. Até o capim da roca ele entre-
gou, introduzindo o trabalho da capina da roca. Tudo corria bem e nada
da plantacio se perdeu, e quando a macaxeira quase atingia o ponto para
o consumo, a mulher do Urubu estava prestes a dar a luz. Antes do nasci-
mento, o Urubu instruiu as pessoas para que dessem o primeiro banho do
menino com agua quente e folha de mandioca. Entretanto, em vez disto, o
recém-nascido ganhou um banho frio e de repente morreu. O Urubu se zan-
gou e, apesar do apelo do sogro por que permanecesse, dado que, no futuro,
podera ter mais filhos, se retirou totalmente. Na sua retirada, ele “secou” a
roca, no intuito de que toda a plantacio morresse preta e ressecada. Assim,
o pessoal ficou sem o produto do seu trabalho, o sogro sem o genro, e a
mulher sem marido e filho.

O banho do menino com 4gua fria contraria o atual costume (segundo
Jodo Maneldo), de esquentar a dgua para que seja a0 menos morna, o que
¢ praxe até que caia o umbigo®™. Neste sentido, entio, o tratamento dispen-
sado revela-se inadequado para um ser humano e a reacio do pai se justifica.
Aparentemente, a d4gua fria causou a morte e estimulou o Urubu a romper a
alianca. Um outro costume normalmente figuraria neste mesmo momento,
isto ¢, 0 homem e a mulher que executam o primeiro banho se tornam ikidak
da crianca. Ora, o ikidak muitas vezes ¢ uma pessoa do mesmo nome e literal-
mente significa algo como “meu velho”, o que aponta para uma concepcio
de similaridade entre o mais velho e o mais novo, portadores do mesmo
nome. Em outros termos, o banho estabelece, provavelmente, uma relacio
analoga, mesmo quando nio se constitua, necessariamente, como momento

79  Entre os Kaxinawa também se lava o recém-nascido com dgua esquentada (McCal-

lum 1989: 100).

EDWIN REESINK



de nominacio e os padrinhos nio exibam o mesmo nome. O banho instau-
ra, normalmente, uma relacio, além da relacio mais bioldgica com os pais.
Os “padrinhos” assumem a obrigacio de ajudar a nova crianca, uma relacio
cultural modelada pela relacio dos pais com os seus cuidados normais, pa-
ternos e maternos.

O mito nio menciona nada a respeito deste ato, mas a crianca mor-
reu por nio ter sido posto ao seu servico o fogo humano para esquentar a
dgua necessdria. No fundo, a falha cometida expde uma nio-aceitacio da
sociedade humana, com os seus instrumentos culturais, justificando-se o ra-
dical rompimento por parte do Urubu: tanto nio utilizar o fogo quanto a
possibilidade de ndo desfrutar da relacio cultural que amplia a rede social
da crianca logo ao nascer, sdo indicios de que a alianca proposta nao pros-
pera. Se seu filho nio ganha aceitacio humana, o outro produto da alianca
igualmente nido prosperars, e ele destréi a roca. Evidencia-se uma 6bvia ana-
logia entre a concepcio e o nascimento humanos, a fertilidade humana, e o
crescimento da plantacio, representado pelo produto principal, a macaxeira,
que requer cerca de nove (ou dez) meses para amadurecer mais plenamente,
ou seja, a fertilidade vegetal®. Vale rememorar que no mito da roca do Uru-
bu o filho de Tamakori, que nio nasceu, e o nascimento do filho de Kirak
anunciavam o destino final dos respectivos pais, o que ressalta a mesma
identificacio proxima de pai e filho.

Esta implicado no mito que o Urubu acionou um meio para atingir
a roca, o que configuraria ou um calor excessivo, ou uma falta decisiva de
dgua. Para ambas as possibilidades existem alguns indicios que relacionam
o Urubu com estes fendmenos. O urubu nido gosta de tomar banho mas,
segundo Jodo Manelio, se ele tomar banho de sol, no calor, no dia seguinte
certamente caird uma grande chuva. Nio se definiu claramente a que espé-
cie de urubu pertence o protagonista. No mito anterior, Kurau especificou,
uma vez, que se tratava do Kodak Padja Bwawa, o “urubu novo”, também

80  Entre os Karib da Guiana hd a nocdo de que o nascimento do primeiro filho deve
coincidir com a primeira colheita da roca de mandioca. Este fato levou Magafia a esta-
belecer uma relacio entre a estacio das chuvas, a abertura da roca e a alianca matrimonial
em oposicio A estacdo seca, a primeira colheita e a consanguinidade (1988: 23-24). Sem
uma clara relacio com as estagdes, o final do mito corrobora as mesmas relacdes e procla-
ma, dessa maneira, que a afinidade contraida ndo prospera numa relacio de consanguin-
idade, representada pelo filho.

IMAGO MUNDI KANAMARI



conhecido como urubu branco. Esta identificacdo ¢ plausivel porque houve
referéncias, em outras ocasides, ao fato de ser este urubu o tinico passaro
a dormir e viver no céu, ao contrario dos outros urubus. Deste modo, evi-
dentemente, torna-se um excelente mediador entre céu e terra, para a qual
desce também. Isto, muito provavelmente, o identifica como uma espécie
de urubu-rei, do qual se sabe que costuma demorar mais para descer e se
apresentar no local de uma carnica, do que o urubu preto, mas quando se
junta ao bando, logo se impde sobre os outros animais (v. Descourtilz 1983:
29-30). A mesma fonte o caracteriza ainda como arredio ao homem, o que
estd de acordo com a sua lenta aproximacio antes do casamento.

Estas observacoes, portanto, facilmente fornecem os passos para uma
associacio celeste, e até de dominancia, entre o Urubu e a localizacdo origi-
nal da horticultura, bem como o lugar de onde advém a chuva e os raios de
sol, enquanto que a coloracdo (particularmente na cabeca) o destaca entre
o preto menos chamativo dos urubus majoritarios. Compreende-se melhor
como o urubu se posiciona como um dono da horticultura, e até de um
elemento cultural ligado a cabeca, e no mito anterior também como dono
de uma maloca, como um Djapa, com rocado e flechas®'. Nos dois mitos a
alianca ndo se perpetua: no primeiro, entra um genro que obtém objetos
culturais, flechas, pela sua destreza, e um outro acaba sendo canibalizado
a moda natural do Urubu; no segundo, o Urubu gente-animal entra na so-
ciedade mas acaba rejeitado, apesar do esforco bem maior, especialmente
no inicio, por parte dos humanos, na atracio e, pelo sogro, de manutencio
da alianca.

No segundo mito, a sobrevivéncia da horticultura dependera de uma
quantidade minima de maniva deixada a parte na floresta e que foi recupe-
rada, rocando-se ao seu redor depois que as plantas ji tinham nascido. A
alianca rompida causou o regresso a vida pré-horticultural, 2 pouca macaxei-
ra antes abandonada, o que também, de certa forma, implicou no retorno a

81  Nisso, os Kanamari também nio estio sozinhos. Entre os Karib da Guiana, mais
uma vez, os urubus sio os chefes do céu. Ademais, para os Kalifia, os urubus servem como
modelo para a sociedade humana, na estrutura social. Para Magafia, a transformacio do
fresco para o podre ¢ a analogia externa da transformacio de fresco para cozido (o que
evoca a caicuma do Urubu e o mito do Mawin, v. mais adiante). Esse povo também deixa
peixe podre para os urubus comerem (Magafia 1988: 292-293).

EDWIN REESINK



um estigio pré-social. Na auséncia de Tamakori nio se trata de transformar
o similar selvagem em domesticado, mas da transformacio do simulacro de
horticultura em uma roca verdadeira e da recuperacio da planta domesti-
cada do ambiente natural. Ausente a forca transformadora de Tamakori, a
acdo do Urubu consiste em transferir as plantas de um dominio para outro,
enquanto que, no segundo momento, se trata de renovar a transferéncia
das plantas de um pedaco de mato (ndo de uma roca) para o espaco trans-
formado do rocado. Neste tltimo aspecto encontra-se uma semelhanca com
Tamakori, que age também no sentido de importar plantas do espaco natu-
ral. A sociedade verdadeira, mais completa, somente se desenvolveu a partir
deste momento.

a aliangca com o dono das aguas e a origem do boto

Falta, entdo, retomar as relacoes da sociedade com o dominio das
dguas, que ja se comprovou ser de alto poder de seducio mas sem que hou-
vesse empenho em algum tipo de alianca, que implicasse mudanca do local
de moradia e uma forma de casamento. Tal mito existe na histéria de Jakwa-
ri, que Kurau apresentou, dizendo que “aquele Jakwari casar uma mulher”.
Na verdade, o Jakwari em questio ¢ o mesmo que Tamakori jogou no rio,
depois que ele “matou” Kirak na praia, apertando seus testiculos. O objetivo
de Kirak era se apropriar do menino para se aquecer quando estivesse com
frio. Ora, esse Jakwari se tornou um ser que habita uma casa dentro d’agua
e ¢ “o dono dos kaws”, o senhor dos animais queldonios (M17.3). Segundo
Djahuma, tal oficio ele exerce junto com o jacaré, o que indica a nocio de
poténcia que habilita um ser para a fun¢io. Também ndo ¢ por acaso, que
a mesma figura foi mencionada entre os habitantes da aldeia abaixo d’agua
no mito dos queixadas.

Numa primeira versio mais resumida do mito de Jakwari, Kurau
descreveu, no inicio, como um indio se excedia ao apanhar tartaruga e traca-
ja. O cacador construiu um curral, uma armadilha para pegar tartaruga, pei-
xe-boi e peixe. Nas primeiras noites, ele alcancou um alto nivel de captura, o
que levou o narrador a qualificar esta quantidade como sendo “demais”. Em
outras noites nio achou nada (como o homem usou tarrafio também, prova-
velmente o narrador refere-se a uma cerca feita de estacas, que se fecha com
a tarrafa). Na quarta vez, o indio tirou um meninozinho, com cabelo lon-

IMAGO MUNDI KANAMARI



go e de beleza propria. A descricio conforma-se, portanto, as caracteristicas
anteriormente dadas para o Jakwari e o dono dos queldnios, na viagem do
par de irmios primordiais pelo rio. O Jakwari se associa ai, num primeiro
momento, mais ao rio do que ao lago, o que se confirmara no final, quando
se transforma em boto no rio. Mas, por outro lado, a distincio entre dguas
paradas e correntes nio parece tio rigorosa e o mito de origem do matd-mata
associou o queldnio, em primeira instincia, ao lago. Sendo assim, o dono
desta categoria relaciona-se com o lago em segundo lugar, como ocorre para
os queldnios também com o rio.

Quando o homem pegou o menino para retird-lo d’agua, uma piranha
o mordeu no dedo, ele sangrou e até manchou a canoa. Este incidente talvez
se relacione com o fato de o homem ter ultrapassado o razoavel na captura
de tartarugas e peixes, provando que o mundo das dguas é capaz de reagir e
infligir perdas. De certa forma, como se considera o sangue como algo essen-
cial e que da forca, ele retribuiu, com um pouco de sua forca, a vida que dai
retirara antes. Este modo de ver encaixa-se no conceito Kanamari de “pagar”
na mesma moeda. Como o homem ganhou um ser aparentemente humano,
uma outra analogia possivel é com um parto, também com perda de sangue.
Recordamos ainda, o sexto dedo de Tamakori que se transformou num ser
vivo de sangue, pintado com sangue na cabeca (provavelmente o pica-pau-de-
cabeca-vermelha, Descourtilz 1983: 85).

No mesmo momento, Oba, o primeiro homem, nio cedeu ao apelo
do seu irmio para ficar com o menino, argumentando que a sua filha era
capaz de crid-lo. Possivelmente ai ja se encontre um sinal da discordia poste-
rior que Jakwari causard, ji que entre consanguineos préximos a recusa do
pedido pode soar como ofensiva. A filha solteira cuidou do menino que,
como de costume, dormia na mesma rede. Ele cresceu e ela teceu adornos,
como braceletes, para embeleza-lo. Quando ele ficou maior, eles se casaram
e outros homens da aldeia sentiram-se desgostosos por uma solteira do seu
grupo casar-se deste modo. Ou seja, os homens se enciumaram pelo fato de
se subtrair uma mulher as candidatas potenciais do casamento endogamico.
Conforme este ideal, ela deveria casar com um primo cruzado, dentro do
seu proprio grupo. Diminuir a quantidade de mulheres casaveis, mesmo
em uma, pode implicar em perda real para algum homem, numa comuni-
dade demograficamente pequena. Um “outro”, vindo do exterior do Djapa,
tomou o lugar de um homem legitimado pela injuncio.

EDWIN REESINK



A filha que criou 0 menino o chamava de irmio e este respondia com
o reciproco. Como se consideravam irmios no inicio, justifica-se o compor-
tamento inicial dela, mas eles continuaram a se chamar assim apos o casa-
mento, bem como Jakwari chamando os seus sogros de pais. Se nio houvesse
a interdicio do incesto, o desejo de casar com o préximo, expresso no ideal
de troca com o primo cruzado bilateral, a modalidade mais préxima de ca-
samento sem infringir a injunc¢do, no limite terminaria em casamento entre
irmios. Este casamento encaixa-se neste principio Kanamari mas, é obvio,
o casamento singular em questio quebra a troca de mulheres, inerente ao
ideal do parceiro prescrito, e efetua uma completa independéncia da fami-
lia de pais e filhos. Ao nos depararmos antes com a possibilidade, mais ou
menos explicita, de incesto, depois da enchente que matou todos os outros,
tratava-se de uma prética forcada pelas circunstancias. Aqui, portanto, a cria-
cio e o tratamento mutuo de “irmios” estabelece um certo conflito com o
casamento posterior e, tecnicamente, poderia ser qualificado como incesto,
ndo forcado pelo contexto.

Agindo como parte de um casal, o narrador frisou que, apesar do
tratamento mediante termos consanguineos, eles nio eram irmios, mas
marido e mulher, desfazendo, assim, a sobreposicio em favor do nio in-
cestuoso. Um dia, eles se juntaram a outros para pescar num lago, e ela se
ocupava em fabricar um bracelete na beira d’4gua, quando outros pesca-
dores entregaram ao Jakwari uma porcio de peixinhos enfiados num galho,
para que eles comessem mais tarde. Ele aceitou e os colocou em um canto.
Nas duas versdes de Kurau, trata-se de espécies de peixes diferentes e até a
maneira de maneji-los se modifica, mas permanecendo constante o fato de
que sio peixes de tamanho pequeno. Os outros parecem ja ter voltado para
a aldeia, quando a ‘irma’ terminou seu trabalho e chamou o marido para
tomar banho.

Aparentemente, Jakwari participou pouco ou nada na pescaria, quan-
do o normal seria ele mesmo ter juntado seus peixes e nio ganhar dos ou-
tros®. O fato de ganhar peixes evidencia que os homens nio o excluem do
circuito de trocas. Com o banho, entretanto, Jakwari revelara sua verdadeira

82  Situacio reservada para um antropologo que assiste a uma pescaria coletiva, em
que os homens nio querem que ele deixe de cumprir a tarefa masculina por exceléncia!

IMAGO MUNDI KANAMARI



natureza, diferenciando-se dos pescadores. Ele tomou um banho em que
mergulhou n’4gua e depois empurrou uma tartaruga para a beira. A mulher
lhe disse que a tartaruga nio era suficiente para levar para os pais e ele mer-
gulhou de novo, para retornar com uma tartaruga grande (literalmente em
Kanamari, kaws nhanim). Uma variante explicitou que ele até avisou que iria
mergulhar durante muito tempo e que ela nio se preocupasse com isso. Ele
capturou rapidamente uma caca excelente e construiu um curral na beira
d’agua para guardar 14 o que nio iria levar. Com tanta fartura, os peixinhos
acabaram apodrecendo no mato, ja que nio foram levados para a aldeia.

Ou seja, Jakwari domina a esfera d’4gua com tal superioridade que ele
ignorou os peixinhos inferiores dados pelos outros. Ademais, este parece ser
o contraste relevante, embora seja possivel pensar que a doacdo de peixe infe-
rior ndo implicaria a intencdo da reciprocidade da troca, mas um insulto em
face do valor inferior da dddiva. Em outras palavras, a diferenca entre uma
dadiva metonimica e uma dadiva metaférica (Schwimmer 1974). Nio deixa
de transparecer na narrativa, que Jakwari buscava a aprovacio da mulher e
que ela o estimulou a abastecé-la de maneira tio compensatéria. Ele carre-
gou primeiro uma tartaruga menor para a aldeia e, antes de entrar, comecou
a cantar Warapikom para que sua mie soubesse que trazia caca boa. Ela se
animou e a noite foram cantar Warapikom no terreiro. Jakwari cantava a
cancio da tartaruga, da espécie que ele havia capturado. Numa das versoes,
o pessoal se animou face a perspectiva de comer o animal grande, ja preso,
e numa outra, repetiram a festa na noite seguinte. De qualquer maneira, os
outros homens resolveram aproveitar a festa para se livrar de Jakwari. Ou
seja, queriam se vingar do “outro”, tomador de mulher bonita e superior
na tarefa masculina por exceléncia, que desprezara aquilo que conseguiram
neste campo, e ainda por cima, se revelara grande cantador também.

No momento de seu maior triunfo social, os homens chamaram Jakwa-
ri para partilhar do rapé de tabaco. Eles propuseram-lhe aspirar pelo nariz,
mas, inicialmente, ele se negou, alegando que nio conhecia, nunca tomava
tabaco e que iria morrer por causa dele. Os homens insistiram que nio po-
dia ser verdade, que tomasse pelo menos um pouco. Jakwari cedeu e morreu
logo. Kurau comentou a respeito: aonde ja se viu kaw3 tomar tabaco? Ou
seja, a sua natureza animal nfio suportou uma substincia que ¢ das mais
fundamentais para o bem-estar da sociedade, por sua funcio no xamanismo.
Provavelmente nio ¢ por acaso que o nome do seu pai, quem, simetricamen-

EDWIN REESINK



te, o introduziu no mundo social, seja Oba, “tabaco”. Ao mesmo tempo,
comprova-se que Jakwari nio é nenhum djohko, ja que as pedras necessitam
de uma provisio constante de tabaco. Obviamente, soprar tabaco faz parte
do aprendizado de um aspirante a xami, e sabe-se muito bem que a sua acio
pode derrubar o pretendente. Jakwari morreu e imediatamente os homens
o enterraram. As pessoas continuaram no terreiro (ou na praia), e sua mu-
lher se casou tio rapido que logo se retirou para ter relacdes sexuais com
seu novo marido.

Observe-se, portanto, que a mulher, que, afinal, recebia todos os
cuidados de Jakwari, aceitou até de bom grado seu desaparecimento, nio
respeitando nenhum periodo de luto. Os Kanamari tém até um ritual para
encerrar o luto de uma pessoa enviuvada, enterrando os pertences do morto
no meio do terreiro, no terceiro dia do ritual Pizda que, naquele momento
se transforma em ritual de despedida definitiva do morto (nunca tivemos
oportunidade de assisti-lo). Apesar de criar e casar com Jakwari, a ‘irma’
vitlva nio expressou nenhum sentimento aparente devido a um marido hu-
mano. Como um dos homens que o mataram se casou com ela, restabele-
ceu-se a endogamia e ele devia ser um ‘parceiro prescrito’. Note-se, alids, que,
tecnicamente, Jakwari poderia ser um “irmao” do concorrente, estando na
mesma posicdo em relacio a mulher. Entretanto, embora isto possibilitasse
aos Kanamari incorporar, na pratica atual, um outro Kanamari a rede de
relacoes da aldeia, tal virtualidade nio encontra respaldo no mito.

Jakwari ndo encontra aceitacio verdadeira dentro da sociedade e mes-
mo um estranho que fosse criado dentro de uma familia humana, nio se
transformaria em um genro que entra de fora para dentro e viabiliza sua po-
sicdo social, de modo estavel. A alianca também se rompeu porque provocou
contradicoes em demasia, e o “cunhado” - neste caso a énfase recai sobre os
concorrentes da mesma geracio e ndo sobre o bindmio pai/sogro, evocando
os sedutores aquaticos da Parte anterior - termina eliminado do grupo local.
E digno de mencio, que expressdes “como nos também”, ensejam tomar o
grupo local como um Djapa exemplar para a sociedade Kanamari. Jakwari
reavivou, como os iniciantes, e voltou para a aldeia, perguntando a sua mae
sobre sua mulher. Ao descobrir que ela ja se entregara a outro, avisou-lhe
que se retirasse para terra alta e se dirigiu para o terreiro, onde ensinou os
outros a cantar a cantiga de Jakwari. Ele agarrou dois homens, um do seu
lado esquerdo e outro do direito, para dancar e cantar. Em algum momento

IMAGO MUNDI KANAMARI



parecem tratar-se dos dois antagonistas anteriores, mas num outro ponto do
relato se especifica que um deles, aquele que casou, pereceu na enchente, e
nio fica claro quem é quem.

Jakwari chamou uma enchente do rio e, enquanto cantava bonito, a
dgua ia invadindo o terreiro, encobrindo tudo. Ele e os dois companheiros
se transformaram em boto, mapikars. Um cachorrinho e um papagaio que
passou voando avisaram, pelo choro e pelo grito, que a dgua ja vinha, mas
ninguém prestou atencio. Todos os outros se afogaram e foram comidos
pelo jacaré, salvo os pais dele que se refugiaram na terra alta, embora uma
referéncia obscura indique que a mie teria sofrido algum corte na perna
(deixarei de lado uma possivel simetria com o que aconteceu com seu mari-
do, no inicio). A vinganca de Jakwari reduziu a sociedade a um minimo mas,
por outro lado, as cancdes que ele cantou eram desconhecidas e se integra-
ram ao acervo do ritual Pizda. Os cantos de parte importante do dominio
aquatico advém de um dos préprios donos de animais e o que este ensinou
as pessoas se transmitiu de geracio em geracio. Kurau encadeou este mito
com referéncias rapidas a sua versio da enchente de Tamakori e é possivel
reconhecer, facilmente, que vérios elementos deste mito se incorporaram
a relatos ja discutidos. Vale lembrar, nesse sentido, a mencio do boto en-
tre os animais perigosos, listados no mito do Peixe-boi como moradores do
fundo das dguas. Como traco em comum, os donos de animais, como visto,
sdo concebidos como mais fortes e perigosos do que os animais dos quais
tomam conta, e o boto é carnivoro. O Jakwari, entretanto, se transformou
na espécie chamada “boto preto”. No entendimento Kanamari, este animal
anda sempre em trés, e dai, ¢ claro, a etiologia implicita do acompanha-
mento de dois homens.

a origem do boto vermelho

A outra espécie, mapikars pshnim, “boto vermelho”, tem uma historia
etioldgica propria e curiosa, mas da qual dispomos somente de uma variante
incompleta, o que faz pensar que a importincia do primeiro seja maior. O
mito indica a razdo: Jakwari é um senhor de animais, com poderes préprios,
enquanto o boto cor-de-rosa (ou ‘boto branco’) deriva de um bando de mu-
lheres e criancas. Um grupo de mulheres cavou embaixo de uma samatima,
na beira do rio, até que caiu neste. Depois que a arvore flutuou n’agua,

EDWIN REESINK



elas a abordaram e botaram seus filhos ai também, entre os sapopembas.
A samatima é reputada por ser uma maiores arvores da floresta, e por criar
largas sapopembas para ajudar a sustenti-la. Embarcados todos, os homens
se reuniram e perseguiram o tronco descendo o rio, tentando prendé-lo e
deté-lo, mas os seus esforcos foram em vdo. As mulheres viraram boto, cada
uma mantendo a cor da pele na sua nova aparéncia (de morena a branca)®.
Enquanto desciam o rio, cantavam e ensinavam a cantiga do boto, sendo
mais uma vez o préprio animal o responsavel. Neste curto relato, falta a ra-
zdo da transformacio, com as mulheres inventando um meio de transporte
para se separarem de seus maridos, supondo-se que, como na maioria dos
mitos, exista alguma.

a armadilha da alianga com os quelbnios

Ha, no entanto, um mito que combina o tema do afim gente-animal,
a ser atraido, e o tema de uma caca preferida, para uma gente-animal do do-
minio da agua. Jakwari realmente casa e entra na sociedade, mas neste caso
trata-se de uma virtualidade, de uma alianca buscada por um homem que
se acerca de quelonios. Como Jakwari é o “dono” dos mesmos “bichos de
casca”, o mito se encontra em posicao suplementar ao primeiro. O inicio até
se assemelha, quando dois homens foram pescar ao longo do dia, pegando
somente peixes ndo muito apreciados (os mesmos que, numa variante, de-
ram ao Jakwari), e um deles acabou ficando pela beira do lago. Este viu duas
mulheres, mocas bonitas, sentadas ao sol, num pau acima d’4gua. Quando
ele se aproximou, elas cafram n’dgua. ou seja, elas agiram como tracaji se
comporta até hoje e, na verdade, pertencem a esta espécie. Ele continuou no
lago até de noite, o peixe ja ficando podre. O nome do homem era Kawam
Nohmam - as duas versdes coincidem aqui e, em larga medida, no resto da
narrativa, M16.1 de Kurau e M16.2 de Pairo, e o que segue combina as duas,
complementando-se entre si.

No dia seguinte, tudo se repetiu de novo, elas permanecendo arredias.
Ele levou somente algum peixe para casa. A esposa reclamou que os outros

83  Essa espécie agrega-se, pelo menos de vez em quando, em grupos. Isso explicaria o
carater grupal da transformacio, em oposicio ao que vimos para o boto escuro.

IMAGO MUNDI KANAMARI



nio passaram o dia no lago como ele, mas trouxeram bastante comida en-
quanto ela ndo comera nada. Ou seja, ao se empolgar com as mocas, ele nio
cumpriu seus deveres conjugais. As mocas conversaram com seu pai, l4 em
baixo d’agua, e este as liberou para falar com o homem e trazé-lo para conver-
sar com ele. Certo dia, elas o convidaram, assegurando que nio estio “com
raiva” (de novo, nokt3). Ele receou descer n’agua, mas elas o tranquilizaram,
dizendo que la tem casa e tudo. Na versio de Kurau, o homem introduziu,
no mato, um djohko na barriga, antes da descida. Elas o conduziram, cada
uma segurando um braco e, deste modo, todos mergulharam. Quando che-
garam “no porto”, o beliscaram na barriga para ele ficar em pé, j4 que nio
havia mais 4gua. L4 ¢ “igual como aqui”, mas de uma maneira particular,
porque o jacaré e a cobra funcionam como “cachorro”, embora comam gen-
te. O mundo debaixo d’4gua se espelha no mundo da terra, mas o contetido
exato do similar pode ser diferente®.

O homem e o pai das mocas conversaram. O Tracaja falava como gen-
te e afirmou que 14 em baixo tinha tawa, caca, tudo. Quando o indio lhe
respondeu que tinha muita banana, o Tracaja se interessou e pediu que ele
limpasse um grande caminho da beira do lago até [4. O homem consentiu
e combinou de avisa-lo buzinando hori quando a trilha e o terreiro perto de
sua maloca estivessem prontas, com muita banana para comer. Conclui-se
que a atracdo e intermediacio iniciais correm por conta da presenca das
mocas, mas o que se propds nio foi um casamento, embora a dddiva das
bananas caiba perfeitamente numa obrigacio de genro. A alianca move-se
mais na direcio de uma relacio politica, entre povos, ou Djapa. O humano
oferece os produtos da roca, dos quais ja dispde, e convida os outros para
partilhar da sua riqueza vegetal e construir uma relacio aparentemente paci-
fica, segundo os cAnones das relacdes externas entre Djapa (v. Parte I).

O homem avisou o pessoal da maloca e juntos trabalharam para apron-
tar tudo. Como provedor de carne, este comportamento o faz se redimir do
desempenho fraco anterior, porque desde o inicio deste trabalho pretendia-
se apanhar o maximo possivel de quelonios, caca cobicada. Uma vez tudo ar-
mado, o homem se p6s a buzinar o hori no porto, ao lado do lago, e todo tipo

84  Segundo uma versio de Pairo, tudo l4 embaixo ¢ de tamanho bem menor também
(o que evoca uma certa simetria com algumas diminuigées no céu).

EDWIN REESINK



de kaws saiu d’agua e comecou a caminhar pela grande trilha preparada. No
caminho, no entanto, o passaro tsuipa estragou parte do plano, cantando
que a gente queria comer tartaruga e tracaja, e parte deste contingente esca-
pou, ao ouvi-lo. O passaro, alids, talvez seja o surucud, identificacio incerta,
cujo habito de se postar a meia altura das arvores e ficar ai parado bastante
tempo, e sua incomestibilidade, pudessem ajudar na compreensio desta as-
sociacio (Descourtilz 1983: 70-5). Nunca mais os queldnios confiaram na
oferta de comer banana com gente, como acrescentou Pairo, o que implica,
mais uma vez, que o resultado final parece ser a transformacio de gente-ani-
mal em seu estado animal atual, definido como uma caca preferida®.

Aro, que terminou a histéria de Kurau, ainda comentou que um
capitari (tartaruga macho) foi amarrado e amansado por uma mulher. Ela
lhe mostrou o “periquito”, a genitilia, elogiado como “coisa boa”, e casou
com ele. Trata-se, entretanto, de uma vitva, uma mulher que podia ter tido
dificuldade em arranjar novo marido, de maneira que esta alianca visou pre-
encher uma lacuna real na sociedade. Seduzido pelo sexo, o homem-tarta-
ruga se transformou em marido, caso quase excepcional entre as seducoes
e aliancas vistas nos mitos. Ao que parece, somente a forte atracio sexual
serve para explicar o fato, o que ndo surpreende tanto, tendo em vista a
importancia atribuida a sexualidade, tema que aflora sempre nas relacoes
entre sociedade e dominios circundantes, e entre os géneros. Vale ressaltar
que, neste caso em que foi bem sucedida a transferéncia e o casamento, é a
propria caca que se transformou em homem e mudou de residéncia, confor-
me as tentativas atuais nas aldeias Kanamari de sempre atrair gente de fora
para dentro (v. Parte I).

conclusao

A introducio da horticultura lembra o ultimo mito da Parte anterior,
quando houve a tentativa frustrada da mulher caititu que, assim, deixou a
sociedade incompleta na sua base de reproducio. A alianca que introduziu

85 Um coadjuvante no relato do mito, bem conhecido aparentemente, acrescentou
que as casas dos kaws sio grandes e feitas de pedra, bem como de tijolo. As casas se pare-
cem, assim, com as casas humanas, mas construidas com material diferente.

IMAGO MUNDI KANAMARI



uma mulher-animal nio frutificou numa horticultura verdadeira, mas numa
coleta similar a atual predilecdo, por parte dos caititus, de procurar tubér-
culos selvagens. Isso podera servir para cacadores e coletores como os Tsu-
nhuak Djapa, que também aproveitam espécies de tubérculos comestiveis
do mato, mas que o mito condena como uma afinidade que nio efetuou a
transicdo para uma horticultura sustentavel. A mulher do mato, desta cama-
da do mundo, nora na sociedade humana, resolveu o problema da alimen-
tacdo vegetal temporariamente, ao passo que o homem do céu, da camada
superior, um “outro mundo”, resolveu o problema de modo convincente,
conferindo a plantacio uma reproducdo duravel. A alianca temporéria do
Urubu, no seu papel de genro e na direcio de fora para dentro, revela-se
mais eficiente do que a tentativa de atracio da mulher-caititu, do mato para
o social. Sem duvida os homens parecem mais eficazes e o dominio do céu
fonte de origem mais segura, elementos que, ao que tudo indica, se relacio-
nam com Tamakori e sua moradia apds terminar seu periodo na terra.

Mas, em todos os casos, a alianca e a comunicacio entre os dominios
terminam por ser cortadas, tanto entre sociedade e mato, como entre so-
ciedade e nivel celestial. Uma ruptura tio forte, que o caititu virou caca e
a macaxeira so se salva para a sociedade, porque uma quantidade minima
estava fora do circuito paralelo de fertilidade da mulher do Urubu e da roca
dos homens (aquela apoiada na ajuda do mesmo Urubu). Somente no que
concerne a mulher, ha mencio, em uma das variantes, a um outro homem,
o seu irmio, que permanece casado na sociedade, no fim do mito. Aparente-
mente, é mais concebivel a passagem de um homem-animal externo para
dentro do espaco social, do que 0 mesmo transito para uma mulher-animal
e a consequente fixacio em forma humana. Mesmo assim, ¢ digno de nota,
como, até este momento, num conjunto amplo de contraentes afins exter-
nos, tAo poucos casos se tenham efetivado na passagem definitiva de (gente-)
animal em gente, sendo o contrdrio a praxe para a explicacdo etiologica das
espécies. Nio obstante tenha ficado estabelecido antes que gente e gente-a-
nimal se misturavam - e gente neste sentido sendo anterior aos animais - ,
a reversio de animal para gente ¢ muito mais dificil apds a transformacio
primeira em animal.

No céu vive-se como aqui na terra, mas a alianca contraida tempora-
riamente transferiu a horticultura para a sociedade, permanecendo o mun-
do de cima com a diferenca de ser habitado pelos mortos, como veremos no

EDWIN REESINK



préximo capitulo. As dguas constituem uma barreira a transpor, semelhante
a uma subida ao céu, e o mundo debaixo das dguas espelha-se também no
mundo da terra. A analogia se estende, de acordo com uma informacao de
um narrador, na semelhanca com certos elementos que, no mundo subaqua-
tico, também se reduzem em tamanho. Mas, a diferenca entre os dominios
existe e, apesar de ter “tudo” 14 embaixo, a horticultura humana produz uma
abundancia que atraiu os kaw3 (Tamakori ja provou a sua predilecio por
frutas, v. Parte II). Neste sentido limitado, a diferenca terra:agua reproduz a
diferenca inicial céu:terra, sendo que, supostamente, a reproducio vegetal se
tornou mais um privilégio da sociedade terrestre.

11. Djapa (Incesto, Morte, Xama)

introdugcdo

Casamento externo e animais, particularmente caca, correm em linhas
paralelas e as vezes se confundem, mas, como visto no fim do capitulo an-
terior, raramente verificamos um casamento bem sucedido. A endogamia
como valor prevalece firmemente para a sociedade, e em principio, para to-
dos os antigos grupos Djapa. Por um lado, em certos momentos, e em graus
diferentes de nitidez, ela atingiu, nos tempos historicos, o limite maximo do
incesto. O casamento entre parentes, entretanto, observa a interdigéo do
incesto, muito embora, atualmente, sejam contraidos muitos matrimonios
formalmente interditados. O valor da prescricio do parceiro terminologico
persiste, como também nido ocorrem unides de parentes consanguineos re-
almente préximos. Djo’o, apds contar o mito pan-americano das manchas
da lua, notou, logo em seguida, em tom de lamento, que um bom tuxaua,
antigamente, teria contido este tipo de afrouxamento. No passado, todos
concordam, as regras teriam sido mais rigidamente seguidas e controladas.

Ao condenar a pratica atual, Djo’o esclareceu que hoje isto é “picado”,
e que Tamakori saberd disso e diminuira o pénis do morto chegado ao céu.
Bom somente é a “filha do sogro”, com a qual se mantém relacoes sexuais
permitidas e de quem se pode pedir a mido ao pai. Para Djo’o, o mito se
relaciona diretamente com um presente condenavel. A endogamia e o seu
inverso se relacionam diretamente com a autonomia do Djapa, e nos mitos
seguintes envolvem a guerra e a paz, a morte e a origem do xamanismo e o

IMAGO MUNDI KANAMARI



seu papel nas relacdes externas e na possibilidade de cura. Consequentemen-
te, os mitos tocam inclusive nas relacdes dos vivos com o céu habitado pelos
mortos, expandindo a analogia ja apontada no capitulo anterior, além de
versarem sobre as relacoes dos vivos entre si e o dinamismo temporal xama-
nico na atualidade do presente. Veremos que o problema da historicidade se
apresenta aqui de modo mais agudo.

as manchas da lua

O mito foi contado rapidamente. Numa casa onde morava s6 uma
familia, a filha da casa recebia um visitante noturno desconhecido com
quem mantinha relacoes sexuais. Para saber quem era a pessoa, ela preparou
jenipapo, deixou embaixo da rede e passou no rosto do amante, a noite. No
dia seguinte ela descobriu que o amante era seu irmio, que, envergonhado,
se mudara para a lua, onde as marcas no seu rosto serio vistas especialmente
na lua cheia. Em certo momento, Djo’o afirma que wadja (lua) é Tamakori,
em outros atribui-lhe o fato de colocar a lua no firmamento. Colocé-la ali,
serve, no seu entender e com a concordincia do co-narrador, como lem-
brete permanente “para nds saber”. Na narrativa se dissocia, pelo menos
em boa parte, Tamakori de wadja, mediante a distincio entre Tamakori e o
“anjo” que toma conta dos movimentos reais da lua (M45.1 até 4; elementos
presentes na visita do americano a lua, Parte II). Ao que parece, mesmo Ta-
makori sendo a lua, a culpa nio recai nele.

a guerra com os Kaxinawa

A quebra da injuncio contra o incesto termina por expulsar da socie-
dade o infrator, que, aparentemente, se relaciona muito fracamente com
Tamakori, também dado como a Lua, provavelmente em funcio do seu pa-
pel de instaurador e guardiio de valores sociais. No exterior do social se
localizaram as grandes ameacas a vida social, como se comprovou reiterada-
mente, e a expulsio dos infratores condiz com a premissa de que o exterior
contém um alto potencial anti-social. Um certo dia, Djahuma, tuxaua de
Nau4, homem com excelente memoria, contando sobre os tempos antigos,
passou a narrar um acontecimento revestido do maior antagonismo possivel:
uma guerra real externa com os Kaxinawa. Os Kaxinaw4, “Djapa”, gostavam

EDWIN REESINK



de brigar e desceram o rio até uma grande maloca Kanamari. Ao chegar,
buzinaram com taboca, avisando que vinham para a guerra, e as mulheres
Kanamari gritaram e fugiram para o mato, com medo. Um homem, usando
um escudo de couro de anta muito duro (mokdak), tomou a frente e conse-
guiu se defender de todas as flechas inimigas até que seu estoque se esgotou.
Ele era um homem que sabia “rezar”, como quase nio se sabe mais hoje em
dia (o narrador também ¢ xama, o que lhe confere mais autoridade). Dessa
maneira, ele sobreviveu as flechadas e até aos cacetes dos Kaxinawa, apesar
de 0 mesmo conflito (talvez niao neste dia) ter matado alguns homens, den-
tre os quais um tuxaua.

A luz destas afirmacoes, parece justificivel considerar que existe uma
certa ‘mitificacio’ do heroi guerreiro, que suportou tudo sozinho e deti-
nha conhecimento de como invocar eficientemente a ajuda de Tamakori.
Os Wadjo Paranim, Potso e Naatok Djapa aliaram-se, logrando estancar o
ataque do exterior, demonstrando alguma competéncia na guerra, indispen-
savel para a sobrevivéncia de qualquer sociedade indigena naqueles tempos
antigos. Depois, os Kaxinaw4 vieram de novo, mas com intencdes de estabe-
lecer a paz: todos os homens e os chefes se reuniram, e os Kanamari reclama-
ram que nio haviam iniciado esta guerra. Como o outro lado afirmou que-
rer por um fim as hostilidades, selou-se a paz. Apesar das perdas inicialmente
infligidas, os Kanamari reagiram e se aglutinaram para resistir com sucesso,
comprovando que a concepcio de sua origem em comum viabilizava aliancas
politicas efetivas: nio mediante a hierarquia do sistema segmentar mas da
unidade bésica de segmentos iguais e igualitarios.

Dois anos depois, os Kaxinaw4 vieram passear, trazendo suas mulheres
e portando adornos para trocar com os Kanamari. Estes plantaram uma
roca grande e, desta vez, receberam os visitantes como se deve recepcionar
os “outros” com quem se mantém uma alianca politica e pacifica. Conver-
saram, beberam caicuma, cantaram, ficaram animados, tudo, enfim, o que
se prescreve para a boa recepcio que transforma os desconhecidos em alia-
dos, os tawari. A observincia desse procedimento correto contrasta com o
comportamento anterior dos Kaxinaw4, e evocou no narrador o comentario
de que eles infringem regularmente as boas normas da conduta social. Na
aldeia deles, acrescenta, os “Djapa” gostam de comer gente, de preferéncia
gente gorda, e de combinar este consumo com o beber rami. Assim, ele os
acusa de até desenterrar os mortos que os parentes proximos enterraram,

IMAGO MUNDI KANAMARI



introduzindo o corpo num camburio e cozinhando-o até que a carne fique
bem mole, ou, ainda, de matar suas proprias criancas para satisfazer este
desejo canibal. Quando ha uma moca nova e crescida, alguém passa veneno
no seu cabelo e ela morre ao tomar banho. Ai, como eles costumam fazer um
curral fora da casa, cheio de ossos, aproveitam para pendurar os ossos hu-
manos e tirar os dentes para confeccionar um colar. Alguns Pano da regido
(Mayoruna, por exemplo) realmente colecionam ossos dos animais abatidos

na caca (Erikson 1990).

O requinte do colar se inseriu na narrativa pelo estimulo das referén-
cias aos outros adornos que os Kaxinawd trouxeram para os Kanamari, de
dente de cachorro, jacaré, cobra-d’agua e macaco. Os Kanamari jia conhe-
ciam micangas, presentes do padre que os visitou, conquanto eles ainda es-
tivessem, 4 época, em estado “bruto” e nio conhecessem a “fala do Brasil”.
Caso nio se trate de uma insercio posterior, este elemento permite localizar
o evento por volta da segunda década deste século. Entretanto, como nesta
altura da histéria os Kaxinawa (podem ser, perfeitamente, outros Pano) ja se
encontravam muito desbaratados pela frente extrativista, é de se esperar que
o relato se situe pelo menos antes do inicio do século, no tltimo quartel do
século passado. De todo modo, trata-se de um confronto com indios Pano
antes da implantacio definitiva do dominio dos kariwa.

Ao indicar esses outros como canibais, de forma gratuita e até ‘endo-
gamicamente’ (dentro do seu proprio grupo), o narrador os repudiou total-
mente como antissociais terriveis. Ele ressalvou, no meio, que os Kanamari
nunca praticaram algo deste género, com o argumento “nos caca, né”. A
caca configura o meio adequado de predacio para o acesso a carne e niao
o canibalismo indiscriminado. O narrador acrescentou que os Kanamari
nio visitaram a maloca dos Kaxinaw4, cuja diferenca sociocultural, marca-
da desta maneira, torna mais compreensivel o fato de terem merecido um
mito de origem, em que derivam de um itapuru associado a carne podre.
Tudo isso contrasta com as relacdes entre os Djapa, para o exterior, mas
intra-Kanamari, referida na Parte 1. As boas relacoes entre os Djapa que
sdo, indiscutivelmente em principio, t3k3na, gente, compdem-se de trocas
de visitas com toda a animacido que isso implica, sem, no entanto, se esten-
der ao plano matrimonial. A alianca de amizade consolida-se mediante a
troca nos niveis simbolico e econémico, nas visitas reciprocas dos e nos
grupos locais.

EDWIN REESINK



Com esta modalidade relacional constroi-se o estado de ndo-agressio,
o nokts referido, que inclui a ‘paz xamanistica’. Os niao conhecidos, como
os do Pauini mencionados pelo mesmo narrador, com os quais inexistem
lacos, sdo perigosos e fontes de ataques xamanisticos. Conversar, conhecer
outra maloca e participar conjuntamente dos rituais, constitui a receita para
dissipar as desconfiancas iniciais. Referi ainda, na Parte I, aos enfrentamen-
tos entre os Djapa com a pratica do “peixe-boi” para testar a forca de cada
lado. Nio coincidentemente, o seu nome em Kanamari ¢ mokdak, couro de
anta, o mesmo que funcionou como escudo de defesa. Na Parte anterior,
vimos a Anta e o Peixe-boi como sedutores animais e como o0s externos sio
potenciais sedutores e, neste sentido, afins virtuais (internamente realiza-se
0 “Peixe-boi” entre afins reais): o couro de anta e o “Peixe-boi” associam-se
diretamente 4 seducio e afinidade. Para os Kaxinaws, inicialmente, além da
afinidade virtual, havia s6 a guerra e o couro de anta como escudo contra a
violéncia direta e eliminadora desta. Nio por acaso, sio canibais explicitos,
o fato de terem sido deslocados para uma distincia vicinal, que eliminou a
guerra direta, nio excluiu a continuidade da violéncia do canibalismo dos
Kaxinawa.

a origem do tabaco e do xamanismo

Ao falar do assunto, o narrador fez a associacio com o mito de origem
do tabaco, em que se delineia um conflito original entre malocas de gente-a-
nimal e se mistura o problema da exogamia com o canibalismo, como mavel
do xamanismo. Naquele tempo, havia duas malocas com gente-animal, a Paca
e 0 Veado moravam em uma, e a Anta e o Jabuti na maloca vizinha. O tltimo,
alias, também se denomina Djo’o, nome dado a Kirak por uma das vertentes
mitologicas na aldeia de Queimado do alto Jutai (do narrador Djo’o, paren-
te do tuxaua). Todos estes eram “primeira gente”, mas ao final serdo “tudo
caca”. O filho da Paca se casou com a filha da Anta e foi morar na maloca dos
sogros. De fato, como o genro deve ao sogro, quando nio se observa a endo-
gamia, o logico - e o que se verifica na prética, como ocorreu com Kurau - se-
ria uma forma de uxorilocalidade, pelo menos temporaria, para cumprir uma
espécie de ‘servico de genro’. E claro que isto implica morar em outra aldeia,
antigamente seria outra maloca, em que, teoricamente em tempos historicos,
somente habitavam nio-parentes potencialmente perigosos.

IMAGO MUNDI KANAMARI



Como todos os externos antigos nio eram, segundo os ciAnones
Kanamari, parentes consanguineos, o casamento exogimico transformava
aqueles situados numa afinidade virtual em afins reais, mas urge perguntar
se tal laco dirime a ameaca sempre virtual. Ao realizar-se a exogamia, o pai
do menino, genro da Anta, ao visitar a maloca vizinha, depara-se com a
concretizacio do perigo: o filho da Paca estava sendo cozido dentro de um
camburio, no fogo da Anta. Esta lhe convidou a partilhar da refeicio, mas
o Kiwa (paca) se recusou porque percebeu o acontecido. Na versio de Djo’o
(M56.2), a Paca parece desconfiar porque o pessoal da Anta fez uma grande
animacio, buzinando e buscando buriti para fazer camisas de festa. A Anta
deu a desculpa de que o seu genro estava cacando, mas o Kiwa nao se deixou
enganar®®. O pai disse que nio iria deixar por isso mesmo, que vai enterrar
o filho e se vingar do Mok (anta). A Paca voltou para sua maloca e, conforme
alegou como pretexto a Anta para nio comer seu proprio filho, comeu o
que sua mulher preparara. No inicio, a Anta niio se comporta como gente, o
que ainda é, mas se utiliza da oportunidade proporcionada pelo casamento
exogdmico para uma conduta anti-social de predador indiscriminado®.

A vinganca da Paca exigiu a introducio do tabaco e do rapé, meios
indispensaveis ao xamanismo. Implicitamente, apesar do modelo ideal das

86  Naio consegui esclarecer porque, na variante de Djahuma, a Paca percebeu a cilada.
Ele afirmou, rapida e obscuramente, que a mie do rapaz ja se pintara de jenipapo quando
o pai chegou. Como deve ser um sinal de luto, somente se pode conjecturar que tenha
havido os sinais de morte, corretamente interpretados por ela. Recordo que a morte
provoca chuva e trovio, como no mito de Wahpaka. Vale também notar que entre os
Matis os mesmos sinais ocorrem, sendo o trovio uma mensagem da chegada do morto
a0 seu destino. Ademais, matar uma anta também faz chover (Erikson 1990: 259,267).
Kurau foi o tinico a mencionar que o ikunanim, a “sombra” de alguns animais, ao morrer,
também sobem ao céu (dentre os quais a anta). Segundo Jodo, matar uma caca grande
pode provocar os sinais da morte. Nio somente isso demonstra porque a Anta causa este
efeito destes sinais, mas aponta para a proximidade de alguns animais dos humanos.

87  Tratase de uma das variantes Kanamari do fato, muito comum nas mitologias
amazonicas, do sogro canibal que, ao ceder unilateralmente uma mulher, abre um crédito
contra os tomadores. Desse modo, o cacador, atributo referido pelo sogro Anta, vira caca.
Ao contrario de muitos outros casos, ndo hd mencdo a provas as quais o sogro submete
o genro, nem passagem de bens culturais do sogro ao genro, ou tomadores de mulheres.
Em contraste, o xamanismo caracteriza-se por ser uma reacio de vinganca por parte dos

altimos (Viveiros de Castro 1990b: 41).

EDWIN REESINK



relacoes exteriores serem pacificas na proximidade e perigosas e xamanis-
ticas a distAncia maior, a relacio de casamento nio assegurou um elo es-
tavel e nao-agressivo entre as malocas vizinhas. Mesmo para os vizinhos
proximos, a unido nio fortaleceu a alianca que normalmente regeria o
relacionamento entre vizinhos que se frequentam reciprocamente. Ademais,
diga-se de passagem, que isto pode ocorrer na pratica da vida atual, pois,
rara e confidencialmente, ha referéncias a casos em que se atribui ataques
xamanisticos a grupos locais com os quais, supostamente, se mantém rela-
coes de troca e se trava conhecimento. O mito corrobora esta atitude mais
velada e induz a pensar que, no fundo, todos, externamente aos Djapa sio
suspeitos em potencial.

No mito em foco ndo hd concordancia completa face ao valor modelar
de que cada Djapa deve viver, em primeiro lugar, fechado em si mesmo, em
principio capaz de autorreproducio, porque duas espécies animais coabitam
nas malocas. Talvez o evento seguinte revele alguma justificativa para esta
aparente transgressio de morar somente com os seus (e nio com mais de
uma espécie). Antes de mais nada, vale lembrar que se usa, em evidente ana-
logia, Kiwa Djapa para “o povo da Paca”, ou Mok Djapa (Povo da Anta) para
indicar que uma espécie equivale a uma comunidade de parentes, iguais e
idénticos. No entanto, quando a Paca retorna para sua maloca e planeja vin-
ganca, ela precisa da ajuda do seu companheiro de maloca, o Veado capoeira
(bahtsi parawa). Preserva-se, pois, a cooperacio entre animais diferentes, mi-
tigando o efeito da desconfianca total que o mito proclama pela conduta da
Anta. Nas duas versdes, o Veado casou com uma irma da Paca, o que faz com
que sejam cunhados e se preserve uma cooperacio idealmente concebida
para este laco, mesmo que tenha falhado para o exterior. Os afins internos
(reais, na mesma geracio) ao grupo local comportam-se segundo a ajuda que
se espera entre cunhados.

Como havia relativa “mistura” na maloca, o cunhado ‘interno’, seu
ZH direto e nio afastado (o Veado), ajudou a Paca em oposicio ao WF do
filho (a Anta), e franqueou o acesso ao tabaco forte que possuia. A origem
do tabaco resulta, entio, muito mais da necessidade de recorrer ao xama-
nismo do que de outra motivacio possivel, tal como servir de estimulante,
sob a forma de rapé, que é mantido sob o labio inferior diariamente pelos
Kanamari. A Paca era xama, tnico qualificado para a operacio mediante a
qual o pai do filho morto aspirou o tabaco pelo nariz, vomitou e tirou duas

IMAGO MUNDI KANAMARI



cobras da barriga. A Paca postou as cobras na beira do igarapé, uma mais
embaixo, outra mais em cima, e quando a Anta veio para tomar banho, elas
a morderam e mataram. Muitas outras Antas, homens e mulheres, morre-
ram e o Kiwa retirava os corpos, soprando para niao deixar nenhum traco de
sangue, com o objetivo de nido despertar desconfianca e ndo alertar as Antas.

Apesar da dissimulacio, as Antas desconfiaram do sumico de sua gen-
te, e uma mais gorda, cheia de banha, mandava outra buscar agua, com
medo de tomar banho no igarapé. A Paca recolheu as cobras, mas as substi-
tuiu por uma arraia. Depois de algum tempo, o irmio da Anta maior - recor-
de-se que a nacio morava junta - a convenceu de que nio persistia perigo. A
Anta foi, caiu n’agua e, como acontece atualmente, nadou e mergulhou até
que a arraia a ferrou e matou®. O Kiwa chamou todo seu pessoal, para dar
sumico ao corpo, invocando a ajuda da Caba, Waikom Djapa, e limpar tudo.
Kurau, numa variante cujo registro se perdeu em viagem, acrescentou algo
acerca das Cabas moqueando as Antas na beira da roca, mas sem que a Paca
ou o Veado participasse desse festim. Na versio de Djo’o, o Veado pds uma
cobra inofensiva contra a Anta, ao passo que a Paca colocou a eficaz arraia
contra a mesma (marcando-a como melhor xama), para que dividissem, em
partes iguais, a Anta morta e a assassem também. Nio se refere, porém, ao
fato de que a tivessem consumido naquele momento.

O que se comprova, apesar da titica xamanistica como meio de vingan-
ca, ¢ que o Kiwa e o Bahtsi trataram o Mok como caca, bem similar, por-
tanto, ao tratamento dispensado ao genro. E interessante observar como
os protagonistas principais, entre os quais se desenrola a acio, sio da gera-
cao dos homens mais velhos, provavelmente os lideres de suas malocas, em
consonincia com a dimensio politica do conflito e com a influéncia que o
pai normalmente pretende exercer sobre o casamento dos filhos (e com sua
prépria dimensao politica). Pelo menos na versiao de Kurau, até este momen-
to tratar o outro como caca ainda ndo conduziu a acdo ao seu fim logico, o

88  Lévi-Strauss (1974b: 309) considera que o seu material mitico revela a arraia como
um “pénis sedutor invertido” e que o uso deste para matar a anta serve para transforma-la
em “outro”. De fato, mata-la confirma a interrupcio de qualquer reciprocidade possivel,
e o final da dispersio dos animais significa o distanciamento total nas relacdes. Diferente-
mente, no entanto, do material de Lévi-Strauss, nota-se que a Anta atraiu um genro com
a sua filha, ndo sendo o potente sedutor, como anteriormente no caso de Wahpaka.

EDWIN REESINK



consumo da Anta gorda, epigono, em funcio da banha e tamanho, de uma
caca de primeira qualidade e corporificacio de todas as Antas. O que sobrou
deste Djapa se zangou profundamente e, para provar a culpa do Kiwa, levou,
com o seu pessoal, uma garrafa de rapé na sua visita a maloca da Paca. Mas,
e por causa disso nio comeu nada, quando sopraram tabaco no seu nariz e
a Paca vomitou, sé acharam fruta e macaxeira, sua comida normal atual. O
mesmo ocorreu com o Veado e todos os outros habitantes da maloca, mas
na vez das Antas, acharam um pedaco de paca no vomito. Apesar das evidén-
cias, as Antas negaram a acusacio que a Paca logo formulou, e retornaram
para sua maloca.

Ficou evidenciado que a Paca se restringira a sua dieta normal, que
a caracteriza na sua forma animal de hoje, valendo o mesmo para o Ve-
ado. Eles agiram, comprovadamente, mais como gente ao nio fazerem a
equivaléncia entre a gente vizinha e caca, erro cometido pela Anta. A alimen-
tacdo atual de todos os trés animais consiste de vegetais, nenhum sendo
carnivoro. O que talvez ajude a entender a escolha dos protagonistas ¢ o fato
de que a paca frequenta, as vezes, a roca de gente e que o veado possivelmen-
te frequenta rocas abandonadas (lugares de crescimento de tabaco; entre os
Barasana cultiva-se o tabaco nos locais de casas abandonadas e queimadas,
o que nio deixa de ser numa clareira abandonada; Hugh-Jones 1979: 226-
227). A anta, segundo um cacador experiente, é capaz de reagir agressiva e
perigosamente quando atingida, e atacar, com perigo de vida, o cacador. Ou
seja, ao contrario dos primeiros, ¢ um herbivoro potencialmente agressivo
(cf. Adams 1963: 36). E interessante notar, ainda, que ecélogos perceberam
uma relacio justamente entre vegetacio antropogénica (resultante da acio
humana) e os trés animais, principais protagonistas deste mito (o préprio
nome veado capoeira ¢ significativo). Miniflorestas antropogénicas atraem
a caca, criando zonas bioldgicas de transicio favoraveis “(...) a antas, veados,
pacas e cutias” (Moran 1990: 217). A associacio, portanto, nio ¢ fortuita
mas, provavelmente deriva da etnozoologia.

Desse modo, as Antas voltaram para casa sob a acusacio de serem
canibais. Na primeira narrativa, o narrador abreviou um pouco o relato e
mencionou uma “reuniio” que durou até de madrugada, terminando na so-
lucdo de virar animais, antas, e se espalhar pelo mundo inteiro. Isto ¢, todas
as Antas habitavam a mesma maloca, conforme o valor préprio a um Djapa,
até que se transformaram em animais e se dispersaram. O canibalismo jus-

IMAGO MUNDI KANAMARI



tifica esta mudanca de estado e aqui se destaca um traco que opde a “caca”
aos humanos, ou seja, o fato de que os animais se dividiram para habitar os
rios e igarapés do mundo (alguns mencionados), enquanto a forma humana
de ocupar o espaco ¢ a de se concentrar num mesmo local com os seus seme-
lhantes, na mesma casa. A Paca e o Veado seguiram o exemplo pouco tempo
depois. Concentracio versus dispersio marca a distincdo entre humano e
animal. Sabe-se que os maiores mamiferos terrestres vivem solitariamente,
com excecio, significativamente, dos porcos do mato e o queixada em parti-

cular Moran 1990: 154).

A versio de Djo’o fornece alguns pormenores a mais. Primeiro, a reu-
nido ¢ um ritual Pizda, inclusive com as vestes e a buzina kui (de casca).
Tal ritual é bem apropriado, por descrever nos seus cantos uma longa série
de animais, ressaltando um seu traco dos mais salientes, e podemos supor
que cantam principalmente o seu préprio canto, prenunciando e, de certa
forma, induzindo a2 mudanca; mais, como os botos cantando antes da sua
transformacio em animais, provavelmente se cantou os seus “passes” pela

)®. O Jabuti se associa a Anta, na visio

primeira vez (cada um possui o seu
Kanamari, por ser considerado como seu pitsim, carrapato, tanto assim que
quando um cacador de anta topa com o primeiro, dizse que foi a anta que
o deixou para tras e nio serd mais alcancada (fato comprovado na pratica
por Jodo Manelao). Como o Jabuti ndo dancou direito, a Anta lhe cortou a
perna, justificando sua forma atual. Ao visitarem a Paca e o Veado a maloca
da Anta, alguns dias depois do ritual, encontraram 14 somente uma velha
(que chamam apropriadamente de sogra, tsotso). O Veado até queria mata-la,
caindo numa tentacio canibal, o que nio se deu, mas mostra que a quebra
da endogamia e a vinganca os condenaram também a se transformar e deixar
de ser gente. Quando o Veado voltou para a maloca, no intuito de matar a
velha, ela também nao estava mais l4. Ironicamente, ao virar animais, todos
sdo bem apreciados pelos cacadores humanos.

89  Na versio de Djo’o, parece que o Kiwa e o Bahtsi também participaram neste
mesmo ritual, reforcando a interpretacio. Parece consolidar-se uma vertente “linguistica”
de transformacio. Como nomear as coisas, cantar o “passe” induz a transformacio do
animal objeto do canto. Talvez, o proprio verbo cantar possa ser interpretado desta for-
ma: waikpa se decompde em waik-, cantar, e -pa, ‘virar’, com a conotacio de transformar.

EDWIN REESINK



o conflito entre os macacos-prego

Exogamia, matar para comer, canibalismo, o ritual Pizda, as relacoes
entre Djapa, tudo isso converge para dar conta da introducio do tabaco,
rapé, do xamanismo e da transformacio de gente-animal em caca. No fundo,
tudo que se localiza no exterior de um Djapa parece ser caracterizado como
perigoso e dai, talvez, a énfase do narrador principal (Djahuma) em mostrar
como € que se processa a troca para o estabelecimento de uma paz estavel
entre Djapa. Nio ¢ por acaso, por exemplo, que depois de uma reuniio no
Jurua e o contato mais direto com os Kanamari do Xerua, nio se atribuiu
mais ataques xamanisticas aos indios de l4. Evidentemente, outros meios de
matar existem, como a guerra relatada, e 4 boca pequena correm histdrias
(poucas, comparadas com o xamanismo) sobre envenenamento por meios
vegetais para a eliminacio de inimigos. Os Kanamari costumam atribuir a
tatica do veneno aos Kulina, arqui-malvados. Esta acio, como lembrou Jodo
Manelio, s6 funciona quando ja ha intimidade suficiente para poder mis-
turar o veneno na comida ou bebida. Que tal ato seja concebivel, apesar de
ser pouco comum e nio atribuido aos Kanamari, transparece claramente no
mito dos Wadjo.

Trata-se de dois tipos de “macaco prego”, o Paranim, “branco”, e o Tik-
nim, o “escuro” ou preto, portanto, diferentes mas parentes proximos. Uma
mulher, com seu filho pequeno, saiu em busca de frutas e deixou a crianca
sentada, apesar de seu choro. Um Wadjo tiknim passou e introduziu pehe, ve-
neno para flecha de zarabatana, sob a unha do menino, que morreu. A mie
conseguiu reviver o filho, chupando seu dedo afetado, e eles retornaram a
aldeia. O pai, uma vez informado sobre o0 acontecido, queria vinganca, mas o
filho lhe lembrou que os outros eram muitos e que era melhor espiar antes.
Cada um morava na sua maloca, cacando e coletando frutas, e se tratava, de
fato, de dois Djapa vizinhos. O Wadjo paranim fez mingau de fruta, convi-
dou os Tiknim e os confrontou com o evento, acusando-os de estar nok, o
que os visitantes negaram, nokt3. O Paranim nio se convenceu e terminou
por romper relacdes. Por fim, como no mito anterior, as dois povos se espa-
lharam para comer frutas pelo mundo inteiro (M64).

Este mito, embora somente contado por uma pessoa, confirma a con-
clusio do mito antecedente. O xamanismo, se vale considerar isso como

IMAGO MUNDI KANAMARI



tal, restringiu-se ao ato de chupar o dedo e sugar o veneno, e a vinganca se
limitou ao confronto e rompimento da amizade. Uma versido mais elabora-
da combina os temas mais fortemente, assemelhando-se mais ao mito do
tabaco e da dispersio. A mie resolveu se vingar e tirou do seu peito, de
modo andlogo ao leite, fogo, para incendiar o mato na direcio da maloca
do malfeitor. Como a vitima é uma crianca pequena, aos cuidados da mae,
que se afastou um pouco demais, ¢ justo que esta mesma pratique a vingan-
ca e utilize o leite como “querosene” para alimentar o fogo (¢ bem possivel
que a crianca ainda amamentasse de vez em quando, como se observa hoje
em criancas de trés ou quatro anos; num mito Kulina, o leite de um ser
irado, por nio conseguir uma crianca, situacdo inversa, ¢ tio quente que
incendeia a aldeia, CIMI 1986: 27). O fogo se alastrou e queimou as arvores,
que tombaram na direcio da maloca dos Tiknim. Neste momento dé-se algo
relacionado a um outro tipo de xamanismo: para contornar a ameaca, os
Wadjo cortaram casca de drvore, omamdak, para bater e imergir em 4gua, a
fim de beber a infusio e soprar e rezar (pfu, pfu, tso tso) contra o fogo. Desta
maneira apagaram-no.

Esta defesa do agressor original para que nio morressem todos, evo-
ca uma pratica xamanistica infelizmente pouco conhecida. O xama se em-
brenha no mato, e bebe uma casca de pau que se reputa mais forte do que
o rami (seria uma espécie de Virola?). Ele sopra, de modo provavelmente
semelhante ao descrito no mito (o canto do rami termina com a repeticio
de tso), chamando a doenca de febre de criancas pequenas para si, e curan-
do-as do assolamento febril. Percebe-se facilmente um uso anilogo no mito
para afastar o fogo, enquanto que a febre talvez seja considerada como
um tipo de fogo no corpo. Talvez até tenhamos aqui a origem da pratica,
embora nada no mito autorize a hipdtese, o fato do pivo ser uma crianca
pequena apontando para esta possibilidade. O narrador em questio se
permitiu resumir grandemente a segunda variante, o que abre a possibi-
lidade de ter omitido a razio da agressio original, aparentemente gratuita.
Se nio for o caso, bastou a rivalidade inerente entre os Djapa para que
fosse aplicado o veneno. Da agressao resultou o fim da concentracio e a
dispersdo atual em funcio do constrangimento ecologico da dispersao das
arvores frutiferas, cujo ciclo influencia diretamente os padrdes de ocupa-
cdo de varios animais.

EDWIN REESINK



a origem do fogo

Enquadra-se neste mesmo elenco de preocupacoes e temas interligados
o curto mito da origem do fogo. Pelo seu tamanho e pouca frequéncia pode
concluir que a introducdo do fogo na sociedade ndo recebe uma atencio
muito elaborada, mas a sua obtencio obedece 4 mesma logica dos outros
animais que infringiram as injuncdes da vida social. Mitos sintéticos, cur-
tos e claros, as vezes se resumem ao essencial e consensual, aproximando o
contetido explicito 4 mensagem que carregam (Oliveira Filho 1988: 107).
Segundo a versio de Kurau (M20.1 e 3), os macacos possuiam o tnico fogo
no mundo, protegendo-o com valentia e nio o entregando para ninguém.
O Kadjo (uma coruja ou caboré), com sua habilidade de voar atirando-se
de um galho e se atracando com algo no chio, conseguiu tirar um ticio.
Como gente-animal, o pissaro-homem “deu uma reza grande”, reforcando
sua capacidade (e lado humano) e confirmando, novamente, a presenca da
‘fala’ em todas as acdes decisivas na transformacio do cosmo. Na primei-
ra vez, o sapo Ho, mandado pelos macacos, apagou o fogo, e na segunda
tentativa o Kadjo levou-o para mais distante e o guardou numa seringueira
seca. Como anteriormente também se verificou nas origens de peixe, caca
e plantas domesticadas, foram necessdrios dois estigios antes da aquisicio
definitiva de elementos provenientes do exterior ao sociocultural. O Kadjo
passou o fogo aos homens que, por gratidio, nio matam este passaro até
hoje. Por causa de queimaduras, alguns macacos ganharam as partes pretas
que os seus corpos exibem atualmente.

Talvez seja com relacio ao ultimo ponto que a variante de Djo’o
(M20.2) da como donos do fogo exclusivamente o Hudja, o “macaco pre-
to” na linguagem regional, e o Kamudja, o guariba. O primeiro, macaco
aranha, ¢ conhecido por jogar galhos em protesto a presenca humana (Ma-
cedo 1991: 23), o segundo é um notdrio barulhento e incontinente. O nar-
rador também substituiu a ave por um passaro noturno que roubou o fogo
a noite. Ao final, o mito ¢ mais elaborado e explicito do que as versdes an-
teriores: os Macacos guardaram o fogo armados com paus e outras coisas,
expressando verbalmente sua agressividade, muito mais ainda na segunda
tentativa, quando ameacaram matar o pdssaro, e, uma vez derrotados no
seu propdsito, permaneceram junto ao seu fogo até que a lenha acabou.
Consequentemente, transformaram-se em animais e se espalharam pelo

IMAGO MUNDI KANAMARI



mundo. Mais uma vez uma gente-animal, um Djapa de Macaco, por se
negar a dadiva do instrumento por exceléncia transformador do natural
em cultural, consolida-se como animal disperso na terra. O Macaco, como
“dono do fogo” original, defendia o seu monopolio, que o mantinha como
gente-animal, mas a avareza induziu-o a uma conduta anti-social incompa-
tivel com esse estado e a concentracio humana se dissolveu na dispersao
animal. Por fim, o que parece estar em jogo é o fogo em si e ndo temos
noticia de um mito sobre a aquisicio da técnica de fazer fogo: o fogo se
extingue por falta de lenha.

a origem da morte definitiva

Nos ultimos mitos a causa da morte se localiza no relacionamento
com o exterior, ja referida como causa principal para os Kanamari. Ao mes-
mo tempo, sendo a causa um djohko (ataque de desconhecido, raramente
de conhecido), ou o veneno (traicio de aliado), como seria de esperar,
a origem da morte liga-se a um evento em que figuram Tamakori e Ki-
rak. Numa primeira versio, a morte existe hoje exclusivamente em funcio
da conduta humana equivocada, naquele momento, por parte de Kirak.
Quando o filho de Tamakori morreu, ele o enterrou, mas nio chorou e
o filho voltou depois, vivo novamente. Quando o filho de Kirak morreu,
apesar da adverténcia de Tamakori, Kirak chorou e o morto nio retornou
(M31.1). Percebe-se 0 mesma encadeamento causal ji apontado em outras
instAncias, quando o primeiro estigio funciona como motivo para desen-
cadear a consequéncia a que esta associado (por exemplo na chamada do
amanhecer, Parte II).

Na variante de Djo’o (M31.2), Tamakori morreu primeiro, mas parece
ter rezado a si mesmo e voltado vivo, batendo sapopemba para avisar da sua
chegada. Apesar de rezar, Tamakori pensou que dormia e que nao tinha mor-
rido. Provavelmente, na visio Kanamari, dormir assemelha-se a morte pela
perda de consciéncia (ja referida como “morte”) e, no caso de Tamakori, isto
lhe permitiu o retorno. Quando Kirak morreu, por outro lado, ele nio sabia
rezar para voltar e Tamakori o deixou morrer, o “mandalou] pra frente”, para
o céu. Mais ainda, Tamakori nio morreu, mas sabia rezar para subir ao céu
de corpo inteiro. Ou seja, Tamakori domina a morte mesmo ao “morrer”
uma vez, mantendo a imortalidade ja apontada, o que inclui um poder sobre

EDWIN REESINK



avida e morte de Kirak, liberando sua subida ao céu na modalidade humana
atualmente prevalecente. Kirak ¢ o primeiro a experimentar o modo de vida
e de morte humanos. Bem diz Djo’o: “Cadé nds? Mesma coisa”. Tamakori,
por outro lado, quando retorna a vida sem saber ter morrido e rezado, de-
monstra ser uma espécie de ‘mortal imortal’. Ele nio domina consciente-
mente a morte de si mesmo, o que indica limitacdo a sua onipoténcia, mas
se diferencia marcadamente dos mortais comuns.

Tamakori, em suma, controla vida e morte, de si mesmo (em termos)
e de outrem. Toda a baixada de Tamakori e Kirak e as suas aventuras ante-
riores na terra terminam sob este privilégio: apds participar ativamente da
origem e transformacio do mundo, até sua retirada “desse mundo” proce-
de sob seu comando. Quer ele suba pela forca de sua reza, quer ele acabe
descendo o rio e subindo pelas bordas da terra, como indicado antes, ele
alcancou o céu devido a sua propria capacidade. A partir dai, Tamakori
influi permanentemente na vida cotidiana, mas, l4 da segunda camada ce-
lestial, nio mais como uma pessoa fisica presente. Como mencionado, ele
recebe os que acabam de morrer na terra e, na visio de Djo’o, quando a
pessoa merece, ele reza seu corpo para recompd-lo e mandé-la para a aldeia
dos parentes.

Com a sua subida, Tamakori se retirou “deste mundo”, instaurou a
morte definitiva e uma nova época, em que os seres humanos morrerio
e viajardo para a sua camada celestial, para reassumir uma forma de vida
enquanto morto. Na sua chegada, segunda algumas informacées, Tamakori
se empenha numa triagem, mandando embora aqueles que nio se compor-
taram segundo as valores sociais. Djo’o lembrou o “picado” (pecado), como
um ladrio, e que o culpado iria para o inferno, o “cio”, numa 6bvia adaptac-
o cristd. Mas, pouco depois, prosseguindo o comentario apds o mito da
morte permanente, ele lembrou do incesto e acrescentou que os infratores
voltam 4 terra e se transformam em queixada e cupim. A segunda posicio
relaciona-se com o final do mito (Parte III) que gira em torno do excesso de
desejo sexual e da quebra de reciprocidade entre homens e mulheres, sendo
sua escolha dos animais para os infratores reveladora da mesma légica com
que abri este capitulo. Ou seja, depois da morte também ha a possibilidade
de se transformar em animal e, vale acrescentar, os Kanamari supdem que
os infratores de regras sociais que, ainda vivos, somem no mato, se trans-
formam diretamente em animais (possivelmente os mesmos).

IMAGO MUNDI KANAMARI



a visita ao céu

Ao contrario de outros xamanismos, no caso Kanamari os xamas nio
detém a capacidade de subir ao céu para visitar os mortos, ou se entreter
com Tamakori. Normalmente a pessoa morre, sua “alma” sobe e a sua carne
e 0ssos viram terra. Algumas pessoas afirmaram que o transporte do morto
até [4 em cima seria feito com a ajuda de um djohko, que um xama introduz
no corpo para este fim e que depois de cumprir sua funcio, retorna ao dono.
Em vérios momentos ja se testemunhou a forca dos djohko e o seu uso, com
esta finalidade, tem credibilidade (mas deve ser averiguado melhor).

Existe um relato principal sobre um xama poderoso que realizou a
facanha de subir ao céu e voltar vivo. Como inicialmente referi no exemplo
da subida de Tamakori, Djo’o comparou o xama, Djanim, a “Tamakori mes-
mo”, o que suponho ser afirmacio metaférica para ilustrar sua capacidade
extraordindria. As variantes narradas para esta subida coincidem em grande
parte, mesmo que, inspiradas pelo ambiente social de um momento em que
o perigo do djohko predominava, vérias pessoas tenham contado a aventura
(M46.1,3,8,9). O filho do xama, Kiripam, faleceu e Djanim resolveu subir
para interceder junto a Tamakori. Ele “botou” um djohko grande na barriga
- geralmente trata-se do t3hnim (garca grande), e as vezes também do paw3r3
(um gavido) - fechou os olhos e subiu. Chegando 14 em cima, tirou o djohko e
entrou na maloca dos mortos. Logo uma mulher o convidou para manter re-
lacoes sexuais, aparentemente um passatempo apreciado no céu. Porém, ao
se consumar o ato, no momento em que o pénis foi introduzido, a mulher
gritou que nio aguentava: seu membro era duro demais (neste momento da
narrativa muita gente sorria). O corpo do morto, também conhecido como
Kohana (Parte 1), parece menos forte do que o corpo terrestre (mais duro).
Também, vale lembrar a intervencio que Djo’o atribui a Tamakori, dimi-
nuindo o pénis do recém-morto. Por estas razdes, a mulher descobriu que
Djanim veio “vivo” e ndo passou pela morte.

Djanim alcancou seu objetivo e seu filho, cujo corpo ficou aos cuidados
de um colega na terra, voltou a vida. Djanim passeou uns dias 14 no céu, bem
ao gosto Kanamari, e trouxe coisas de 14, tais como cana, cubiu (koimaron,
fruta boa para aprendizes de xamd, e que nio por acaso tem um gosto um
pouco 4cido, ao contrario do doce incompativel com a pedra; Clement 1992:
37), jenipapo, enfeites (dentre outros, um de fios tecidos que caem sobre os

EDWIN REESINK



ombros e se cruzam no peito, chamado mapiri nhanim, cobra grande) e o kui,
uma buzina®. Ele ainda participou da festa. Ao retornar a terra, ele buzinou
um aviso, como fez também para anunciar sua chegada em cima. Ele jogou
ou desceu com estas coisas, para convencer os incrédulos da realidade de sua
visita. Depois contou sobre tudo o que vira, como, por exemplo, o cunhado
que encontrou e como a maloca estava pronta mas ainda nio coberta.

Outras pessoas se interessaram em conhecer o céu também, mas
Djanim explicou que os Kohana nio queriam ninguém “inteiro” (de ple-
no corpo, como no incidente), ou ainda, que Tamakori nio desejava esse
transito (em um caso alegando uma razio que, na verdade, era somente
para engané-lo), ou ainda, que alguém abrira os olhos na subida e caira. De
qualquer modo, Djanim levou a mulher uma vez, Bimtiwi, para conhecer
as plantacoes e o ritual. Novamente se empenharam na festa: os homens
traziam muita banha de tartaruga para as mulheres, tiravam wakoama, “ca-
misa” para o danc¢ador, enfim, praticavam o ritual como deve ser executado.
Quando desceram de novo, em duas versdes foram recebidos por um circulo
de gente, para festejar o retorno. Djanim, entdo, mandou tirar buriti para
confeccionar camisas e ovo de tracaja para comer. Em todas as variantes ele
comprovou seu grande dominio xamanistico ao mandar a “pedra” lontrinha
pegar peixe, na sua forma animal, enquanto, a0 mesmo tempo, 0s outros
pescaram s pouco peixe. A lontrinha costuma juntar as suas presas antes de
iniciar sua refeicdo (Lévi-Strauss 1974b: 201).

Alguns narradores especificaram que o ritual em questio era o Koha-
na, atualmente um ritual praticado para chamar os mortos, as “almas”,
conhecidas sob este nome. Implicitamente, em um caso explicitamente, o
que o xami aprendeu com os Kohana ¢ dado como o ritual deles mesmos, o
Kohana. Como mencionado na Parte I, neste ritual os djohko Kohana cantam
por intermédio dos homens cantadores, e tudo indica, portanto, que o ritu-
al deriva sua origem da aprendizagem do grande xami, que o repetiu logo
que retornou a terra para ai permanecer, a comunicacio sé se verificando

90 O ornamento que cruza o peito encontra-se nos Matis, onde ¢ um presente significa-
tivo das mulheres dado aos homens. E possivel que o uso pelos mortos lhes seja exclusivo,
embora nio saibamos a seu respeito no passado. Isso seria interessante, tendo em vista
que Erikson (1990: 217-218) desconfia de uma relacio entre o ornamento e o coracio. O
diwahkom, o coracio, é a parte do corpo que sobe para o céu e a parte de um animal-djo-
hko, que foi morto em forma animal, que retorna ao dono.

IMAGO MUNDI KANAMARI



de cima para baixo, exatamente por meio do ritual. Como se da no ritual
Pizda, os protagonistas que figuram nos cantos ensinaram os “passes”, dai a
expressao Kohana na konin, “a fala/palavra dos Kohana”. Djanim obedeceu a
injuncio e nunca mais subiu. Por um lado, tal proibicio implica numa perda
da eficiéncia do xamd, como sua intervencio provou. As proprias pedras que
se encarregaram do transporte — por razdes nio claras, Kurau sugeriu velada-
mente que Djanim as teria levado consigo na sua morte (ou melhor, que a
pedra o carregou para cima) - nio figuram mais entre os djohko disponiveis
para os xamas atuais.

Por outro lado, a injuncio estabelece uma clarificacio da fronteira
entre os vivos e os mortos, concordando-se que a vida no céu ¢ “igual a
nos aqui’, porém, mais uma vez, se evidencia que dentro desta concepcio
de similitude operam algumas diferencas que fundam a alteridade entre os
dois lados. Agora, quem morre vai para o céu, para virar gente de novo, mas
Djanim continua sendo uma excecio, mesmo ao morrer normalmente. Ao
invés de subir como “alma”, quando a noite caiu o seu corpo enterrado saiu
da cova, dentro da maloca, segundo o costume antigo, e, com um grande
estrondo (os sinais meteorologicos ja conhecidos), subiu diretamente para o
céu, até causando um buraco no teto da casa. Em funcio deste fato, afirma-
se que ele foi ao céu de corpo inteiro, diferentemente dos mortos comuns.
Em retrospectiva da Parte I, verifica-se aqui que havia mais de uma razio
para o “americano” usar “pedra” como combustivel e uma boa razio para
que se encarasse sua empreitada tanto como dificil quanto perigosa. Ou
seja, a concep¢do ‘antiga’ informa o quadro de interpretacio desta viagem
aparentemente ‘aculturativa’.

Padre Conceigao e a historia

O fim do Padre Conceicao - ou Contesino, que quase com certeza é
o padre francés Constantin Tastevin - encaixa-se na mesma logica. Segundo
Muyawan, que, quando menino, o conheceu pessoalmente, foi ele quem ins-
truiu os Kanamari a enterrar seus mortos fora da maloca, invocando a legiti-
midade de descendente direto de Tamakori, “Deus”. O mesmo narrador diz
que ele morreu afogado e nunca mais se achou o corpo, apesar de todo o es-
forco dos kariwa pelo seu resgate. Claro, disse o narrador triunfalmente sobre
esta insisténcia inutil, “ele ja foi para o céu inteiro”. Final interessante quando

EDWIN REESINK



se sabe que o padre retornou a Franca e morreu ld. Como Tastevin se apresen-
tou como intermediario privilegiado junto a Deus e decidamente influiu na
interpretacio do mundo dos brancos, a sua figura histérica surge na narrativa
como pessoa de forca sobrenatural excepcional. Muito justamente, ja que se
apresentou como mediador privilegiado dos Kanamari com o sobrenatural, o
Padre ganhou uma morte idéntica ao passamento do maior xama conhecido.

Do mito de Djanim, com a transferéncia de conhecimento e objetos
resultante da conexdo entre céu e terra, obtém-se a impressio que ele se
situa nos tempos antigos, na série de Tamakori. Todavia, todos concordam
que Djanim era Kadjikiri Djapa (exceto uma pessoa), sendo que Djo’o afir-
mou que ele morreu no rio Pedra, no Jutai, e Muyawan que seu pai pediu
para Djanim botar pedra nele para aprender o oficio, no Jurua. Ou seja, os
dois coincidem ao atribuir-lhe uma datacio recente, nio obstante o chamem
de “primeiro pajé” e o situem no contexto do “Primeiro Mundo”. Mesmo
os eventos ainda alcancados pelos mais velhos, como Muyawan, ja sio da-
dos como pertencentes a historia sob o termo “Primeiro mundo”, embora
se diferencie os mitos de Tamakori e outros como sendo anteriores a estes
episoddios. Mesmo assim foi possivel Djahuma comentar que o mito do ta-
baco era antigo mas que nio fazia tanto tempo assim. Tudo indica que se
distingue um desenrolar histérico, em linhas gerais, nio muito rigidamente
sequencial, e que a profundidade dos tempos antigos nio implica a ideia
de tempos longinquos. Isto sugere porque se viabilizou a interpretacio de
Tastevin como neto de Tamakori e porque, passada a onda maior a respeito
de Djanim, ainda tenha aflorado uma referéncia a um outro xama que al-
cancou o céu também.

o outro contato com os Kohana

Menos referido, o outro xama ganha menos destaque por ser menos
significativo socialmente, como pessoa e pela sua atuacio xamanistica. Ele
também era Kadjikiri Djapa, de nome War3’im, mas vivia num tempo mais
turbulento, em que o seu grupo se tinha deslocado para Aracati (bem abaixo
de Eirunepé, hoje a maior parte do grupo mora no Itacoai), sendo que ele
morava sozinho e fazia questo disto. A noite, ele ia buscar mulheres Kohana
para cantar com ele no terreiro. Mulheres, alids, reputadas como bonitas,
que s6 vinham por ele ser solteiro e que traziam o préprio kuya, 1a do céu,

IMAGO MUNDI KANAMARI



porque a caicuma da terra pesava demais e se a tomassem, nio poderiam
mais voltar! Ou seja, por um lado persiste a virtualidade de ultrapassagem da
barreira entre a terra e o mundo de cima, mas, por outro lado, impuseram-se
certas condicdes que restringem o contato e, pelo que contam, parece que a
presenca das mulheres Kohana nio durou muito tempo. Nio ha referéncia a
ganho de conhecimento ou objeto, como ocorre no caso de Djanim.

Os atuais xamis nido repetem a facanha, embora se comente sobre
tentativas feitas, até num esforco conjugado, para atingir o objetivo. De cer-
to modo, o feito de Djanim estabeleceu relacoes entre os niveis do mundo,
terminando por colocar vivos e mortos em relacdes semelhantes as de dois
Djapa, o que os mitos anteriores exemplificaram para as relacdes entre essas
unidades. Hoje os Kohana, sob a forma de djohko, constituem parte das cole-
coes de pedras dos xamas e, as vezes, expressam a vontade de cantar no “bu-
cho” dos homens, assemelhando-se, neste sentido, a visitantes que vém par-
ticipar de uma festa para selar ou confirmar uma alianca entre Djapa. Seria
interessante saber se, sendo Djanim uma figura historica ‘real’, da sua acio
se originou o ritual naquele momento histérico - uma criacio, portanto, até
possivelmente relacionada as mudancas do ‘contato’ - ou, se ele repetiu algo
preexistente. A existéncia de outro posterior a ele representa uma indicacio
a favor da ultima possibilidade, mas ndo tenho elementos suficientes, neste
momento, para escolher uma das alternativas.

conclusao

Neste capitulo emergiu particularmente a reversibilidade da exogamia
e endogamia. No capitulo anterior passei em revista a alianca temporaria,
ndo sexual, de Tamakori e a alianca malsucedida de Kirak, em funcio de sua
pratica da sexualidade com a consumacio externa do casamento na maloca
do Urubu. Aqui a Lua nio conteve sua sexualidade nos limites sociais in-
ternos ao grupo da unidade postulada basica e auto-reprodutiva. O excesso
de desejo, que ultrapassou o limite mais estreito interno, ¢ simbolizado per-
manentemente nas manchas da lua visivel. Pelo menos para alguns, os que
o infringem, atualmente, incorrem no mesmo equivoco e responderio pelo
seu ato perante Tamakori, num destino post-mortem anilogo ao da Lua,
sendo expulsos da convivéncia dos mortos bem comportados em vida. O
principio, estd claro, é 0 mesmo que ji encontramos nos mitos quando os

EDWIN REESINK



infratores terminam sempre a um passo de pelo menos um grau afastado da
humanidade, ou como Kirak, na sua exemplaridade, morto.

Nio surpreendentemente, neste capitulo o mesmo padrio subjaz aos
mitos de origem do tabaco, da briga entre os Wadjo e a passagem do mono-
polio do fogo dos macacos para os humanos. No tltimo mito detecta-se um
esquema jd distinguido, quando, mais uma vez (vide por exemplo a Onca,
dona do peixe, ou até a familia que recebeu a primeira macaxeira e uma
quantidade minima deste produto que assegurou sua continuidade para os
humanos) uma categoria de seres detém a posse de outro elemento crucial:
um fogo original, como os elementos primordiais também eram tnicos, o
constante sendo o movimento do uno ao multiplo. Esta armadura, de certa
maneira, nio difere de outro traco ressaltado anteriormente, ou seja, quase
todas as vezes que uma gente-animal transgride uma injuncio e se metamor-
foseia em animal, trata-se da mudanca simultinea de uma unidade localizada
e concentrada para uma ocupacio dispersa sobre a terra. Isto €, ndo somente
a dispersdo contrasta com o padriao humano da unidade social concentrada,
mas concomitantemente se expressa, COmo invariante, a passagem do uno
(todos 0os membros da gente-animal numa s6 maloca) para o multiplo (des-
feita a casa e a ocupacio de todo o espaco terrestre).

O caso de Kirak ja demonstrou a sobreposicio entre exogamia e
canibalismo, e 0 mito de origem do tabaco reforca a constatacio da profun-
da desconfianca existente para com tudo e todos fora do circulo restrito da
unidade fundamental. Os Kaxinawa representam a terceira posicio distante,
em que a distAncia associa seguramente o canibalismo da pior espécie 2 uma
gente que mal merece ter sua inclusio na categoria de “gente” (na parte II).
A exogamia, a ultrapassagem do outro limite da alianca, que transforma
aliados virtuais em reais, sistematicamente se mostra uma relacio de ameaca
potencial predatoria para quem sai do seu grupo. A posicio externa ao pro-
prio grupo significa uma auséncia de consanguinidade e uma relacdo de afi-
nidade virtual que nio deve ser transformada em afinidade real, sob pena do
afastamento em um grau servir de pretexto para uma relacio de predacio.
Como estamos no campo das relacdes externas e o xamanismo se relaciona
intrinsecamente a distiAncia externa, a exogamia da Paca levou ao canibalis-
mo da Anta e dai a utilizacio do tabaco para a invencio do xamanismo.

O xamanismo se originou no conflito externo e sua razio de ser se
constitui na relacio predatoria resultante. Neste sentido, o xamanismo tam-

IMAGO MUNDI KANAMARI



bém ¢ corporal, porque afeta diretamente o interior do corpo, e é uma re-
lacio de predacio, porque, de certo modo, os djohko devoram o corpo que
penetraram, e causam a morte. Neste sentido ainda, se os Kaxinawa sio
depravados canibais endogdmicos, e nunca se mencionou nada semelhante
para os Kulina, a sua posicio de Outro préximo nio os distancia tanto,
quando levamos em conta o fato de que sio predadores xamanicos por exce-
léncia: na verdade, trata-se de outra modalidade de predacio corporal. Alids,
o que agrava a infracio da Anta, e da Paca na sua reacdo, ¢ que vizinhos
Djapa idealmente nio praticam esta agressio xamdinica, o que demonstra
um modo de manter este ideal e a tensdo latente de suspeita generalizada
para com todos externos ao grupo. Pelo menos assim é possivel argumentar
que a associacio de xamanismo predatorio com o distante desconhecido (do
modelo na Parte 1) se mantém no conflito entre a Anta e a Paca.

A importancia do mito de origem do tabaco mede-se portanto, pelo
fato de que, ao ceder a tentacdo canibalistica (todos fora da ‘espécie’ sdo afas-
tados suficientemente em semelhanca consanguinea para serem ‘predaveis’),
se introduziu um xamanismo que constitui a maior causa mortis entre os Ka-
namari. A morte definitiva estabelece-se com a acdo de Kirak de chorar pelo
morto, o que induz a pensar que ndo é por acaso que o ritual de término do
luto, ja referido (capitulo anterior), estd ligado a afirmacio de que constitui
o momento a partir do qual se deixa de ter saudade e de chorar pelo faleci-
do. Como no mito do tabaco, no final do Pisda os animais assumem sua
forma atual, este mesmo ritual sendo aproveitado para o término do luto, o
que nio deixa de ser fundamentalmente a mesma metamorfose: num outro
ex-humano pleno, pondo em analogia a transformacio definitiva em animal
e a aceitacio da transformacio definitiva em morto.

Se a origem do tabaco funda a relacio de predacio autorizada para
com alguns dos principais animais de caca (semelhantes aos outros, desde
o queixada aos macacos), fixando a relacio entre o social e o dominio do
mato, em termos gerais, com o corte ontoldgico entre humanos e animais, a
morte definitiva e xamanica fixa o estatuto ontologico analégico dos mortos.
Como vimos antes, nas aguas do Peixe-boi, no rio, e nas dguas do lago dos
Queldnios, enfatizou-se o cariter seco do mundo debaixo d’agua e o fato de
ser um dominio (como demonstra Jakwari, pescado no lago mas causando
a enchente do rio, os dois ambientes estreitamente ligados) semelhante mas
diferente simultaneamente do mundo social. De certa maneira, a semelhan-
ca do mato se desfez no tempo mitoldgico a partir da armadura mencionada,

EDWIN REESINK



embora veremos na Parte V um tipo de equivalente atual. Mas para o céu a
mesma analogia (que “é como aqui mas ...”) se apresenta: depois de ser fonte
da horticultura, mediada pelo Urubu, a morte do filho causou uma ruptura
que interrompeu a relacio entre terra e céu, confirmada com a atitude de
Kirak perante a morte do seu filho. Em ambos os casos a morte do filho
precipitou a ruptura e a instauracio de uma linearidade ao invés de uma cir-
cularidade: a mesma que beneficia Tamakori e que o torna o Uinico imortal.
A mesma ruptura inicia a semelhanca dissimilar para com o dominio do céu.

E interessante observar que a missao de Djanim concernia em tentar
recuperar a vida do seu filho. Num mundo de reproducio sexuada e com a
exclusio de um circuito terra-céu-terra que renova a vida e é uma forma de
imortalidade que dispensa a necessidade desta modalidade de reproducio,
cresce a importincia do filho como representativo da geracio que garante
a continuidade da vida e do grupo social. A énfase que recai novamente
sobre a geracio adjacente ¢ significativa porque a introducio da reproducio
sexuada realmente se mostra incompativel com a imortalidade e ter filhos
deve ter como consequéncia a existéncia da morte. Esta, por sua vez, deve ser
resultado de uma acdo de Kirak, principal divindade intermediaria entre o
humano e o sobrenatural, comprovando sua relacio com a temporalidade, e
em funcio disso a primeira morte definitiva ¢ a do seu filho. Tamakori, en-
quanto isso, permanece detendo o poder ultimo sobre vida e morte, compro-
vado quando ele “manda Kirak na frente”". Nio aleatoreamente, Tamakori

91  Vale acrescentar algo ao modo como Kirak se tornou responsével pela ‘vida breve’ dos
homens. Ele chorou pelo morto, contrariando a instrucio de Tamakori, o que impediu a sua
volta. Isto ¢, um retorno de modo semelhante ao que se demonstrou ser possivel no mito
de origem da noite, quando os dois irmios se comem mutuamente, mas ambos retornam,
depois da refeicio de sua carne em forma animal. A carne, a substincia parece substituivel,
viabilizando o ressurgir da morte. Kirak, entretanto, chorou quando deveria ter pretendido
que nada acontecera. Ora, dois aspectos se destacam aqui. Primeiro, trata-se de uma mo-
dalidade de ressuscitar, & que a andlise do material disponivel a Lévi-Strauss lhe permitiu
atribuir uma solu¢do em termos positivos, por exemplo sentir ou ver (1991a: 161). Aqui, pelo
contrario, a solucio era a de nio fazer algo, solucio que o mesmo material atribuiu a outra
modalidade, a de devolver a juventude aos vivos. A causalidade Kanamari diverge, assim,
da apresentada proposta de Lévi-Strauss, mas ela ¢ consistente com a ideia mais geral de
causalidade implicita nos mitos. Por exemplo, Tamakori criou os passaros que anunciam a
chegada da manha, no intuito de criar a sequéncia natural de eventos diarios. Ou seja, existe
a concepcio implicita de uma sequéncia normal em certos processos, e basta introduzir o
primeiro estigio para que se inicie a sequéncia na sua totalidade. Ao ndo chorar, Tamakori
usou o principio causal para negar a morte; ao chorar, Kirak desencadeou o processo atual,
reconhecendo a perda do morto para os vivos e que, portanto, este nio voltara.

IMAGO MUNDI KANAMARI



se retira para o céu ao ocorrer a ruptura entre terra e céu, sendo o Unico que
ndo passa pela morte para alcancar a camada celeste.

Djanim salvou seu filho ao intervir diretamente no céu, preservando
o produto da reproducio sexuada, fundamental para a sequéncia regular
das geracoes, necessdarias num mundo com esta modalidade de reprodu-
¢do, mas rompendo o limite entre os dois “mundos”, ao usar os djohko para
repetir o que somente Tamakori conseguiu. Este interveio para acabar com
esta possibilidade e manter a fronteira entre vivos e mortos, mesmo que
isso implicasse em diminuir a eficacia do xama e reduzir a sua atuacio a
dimensao horizontal. Mesmo assim, como mostra também Wars’im, con-
tinua-se acreditando firmemente na sua eficicia geral e até que seja possi-
vel um dia restabelecer a ligacao. A visita de Djanim foi de grande impor-
tincia, porque comprovou a semelhanca diferente dos mortos e informou
sobre seu modo de vida. Além disso, ela estabeleceu o contato possivel, o
ritual Kohana, em que os Kohana de certa forma visitam a terra, cantando
sobre o céu.

Por fim, Djanim permaneceu um humano excepcional ao subir de
corpo inteiro depois de sua morte definitiva. Ou seja, aonde os humanos
normais nio sobem “inteiro” mas em forma de alma, provavelmente com
a ajuda de pedras, de um modo mais essencial e nio de todo corporal,
Djanim sobe de uma maneira intermedidria entre os comuns e Tamakori:
de corpo inteiro mas morto. A aceitacio da posicio destacada do Padre
Tastevin se expressa desta mesma forma, e o que une os dois protagonistas
¢ que ainda estdo na memoria alcancavel dos mais velhos, sendo Djanim o
mais antigo. Aceitar o Padre como neto de Tamakori e, em contrapartida,
Djanim como figura historica (em vias de mitificacio) deriva de uma con-
cepc¢io de tempo do Primeiro Mundo como constituido de poucas geracoes
anteriores as geracdes dos mais velhos ainda vivos, e até chegando a incluir
no fim deste tempo eventos deste limiar, alcancavel pela memoria dos mais
velhos (como fez 0 homem mais velho quando localizou o Padre, que co-
nheceu, neste Mundo)”.

92 O avanc¢o da “mistura” e a aceitacio de elementos externos ao Djapa ao qual
supostamente se pertence, mede-se muito claramente no caso de Djanim. Todos o aceit-
am unanimamente, e todos atribuem-lhe ser Kadjikiri Djapa (exceto uma pessoa), reputa-
do como, atualmente, habitando, principalmente, no Itacoai.

EDWIN REESINK



Esta concepcio aponta para a nocio de que nio é casual que os mitos
de xamanismo se situem numa posicio temporal intermediaria depois da
morte definitiva e da saida de Tamakori. Como visto, o xamanismo d4 di-
namismo ao campo das relacdes externas atuais e, na verdade, ¢ a dimensio
que preserva o dinamismo da transformabilidade dos tempos antigos (de pe-
dra para animal ou ser, e vice-versa, note-se a semelhanca com os carocos, es-
séncias duras que deram origem aos povos!): xamanismo € intrinsecamente
dinidmico e, portanto, relacionado a temporalidade. A sua capacidade trans-
formadora introduz dinamismo nas relacdes externas e, a0 mesmo tempo,
dinamismo nos estados de satde das pessoas e da virtualidade e realidade
da morte, ou melhor no bem-estar geral do grupo local. A historia do grupo
local ¢ profundamente ligada a sua histéria xaméanica, o que nio ¢ diferente
do que os mitos deste capitulo demonstram.

12. Mawin

introdugdo

O Mito que equivale ao paralelo Kanamari mais proximo do mito
de referéncia de toda a obra das Mythologiques recebeu o numero O,
apesar de a sua insercio na sequéncia corresponder ao numero 56. Ele
se inclui entre os mais conhecidos, parcialmente devendo sua frequéncia
no corpus a minha procura em verificar a extensio do seu conhecimento.
Depois da primeira versio de Konin (M0.1), bem contado e muito bem
registrado por Ma. Rosario Carvalho, estimulei Djo’o a contar a sua ver-
sio (MO0.3), mas as versdes em Kanamari, de Muyawan (M0.5) e Kurau
(MO.7) surgiram espontaneamente por sua propria iniciativa. As ultimas
sofreram um pouco de improviso, particularmente a de Muyawan ¢é breve
e confusa na sequéncia, mas também Kurau nio estava em sua melhor
forma no momento da gravacio e se atrapalhou um pouco. A variante de
Djo’o, na verdade, resultou muito mais de um dialogo, numa gravacio,
que se complementou com comentdrios adicionais, em seguida. Por fim,
Joao Manelao (M0.8 e 9) comentou amplamente as versdes em Kanamari,
fornecendo, na realidade, uma variante suplementar. Usando-se a primei-
ra versio como fio condutor, integrar-se-io elementos complementares
Nnos momentos OPOrtunos.

IMAGO MUNDI KANAMARI



o mito

1. “E tempo de sorva, de hiwi, da drvore de sorva, hiwimam e o pé carrega
muito fruta madura”.

A arvore da sorva produz, além de frutos, um litex que até se pode mis-
turar a borracha verdadeira, da seringueira, para aumentar o peso e que, em
tempos passados, se vendia separadamente. Deste modo, a arvore se assemelha
a seringueira que encontramos numa posicao importante em relacio a origem
do peixe. O tempo dos frutos (segundo Tewin) se estende do final do verdo até
o inicio do inverno, e quando maduros os hiwikom, “caroco de sorva”, caem
no chao. O fruto ndo é somente comestivel, mas é, na linguagem regional dos
Kanamari, “manso”, de cor escura e pitsi, doce. Estas qualidades definem o
fruto como bastante desejavel e ja vimos a relevincia dos frutos, do Warapi-
kom em geral, e dos carocos anteriormente (Parte 1). Hoje, as pessoas se em-
penham, as vezes, em expedicoes, homens e mulheres muitas vezes juntos, em
busca de frutos maduros, para comé-los no local e trazer parte para a aldeia.

No mito de Konin, o pessoal andava no mato, cacando, quando repa-
rou em um pé de sorva baixo e cheio de fruto, o cacador resolvendo voltar
no dia seguinte. Ele cacou com “primeiro arco”, expressio que situa o evento
em tempos passados, e matou macacos para abastecer a casa. Ai, apos “assar,
cozinhar, comer”, ele conversou com sua mulher sobre a sorva, em seguida
ao que foram dormir. Vale observar que estes paiko, primeiros indios, eram
bons cacadores, afirmacdo corroborada por um naturalista que visitou os
Kanamari do Itacoai nos anos cinquenta (Carvalho 1955: 52-53). Os atuais
Kanamari do Jutai admiram e invejam as qualidades de cacador dos Tukano,
dos quais dizem que sdo capazes de afirmar, antes da cacada, com que animal
irdo retornar e cumprir a palavra. Observe-se também como a nocio de vida
boa nos padroes Kanamari compreende matar caca, assar, cozinhar e comer
bastante carne, para dormir satisfeito, o que define - aqui e em outros mitos
- a rotina cotidiana de bem-estar almejada.

2. O homem decidiu realizar uma expedicdo familiar com suas duas mulheres

para “ajudar a comer” a sorva.

Como bom marido, ele partilhou a abundancia da arvore localiza-
da no mato, fora das trilhas por onde andam, normalmente, as pessoas.
Ou seja, partilhou a riqueza natural de frutos da natureza e foi comendo e

EDWIN REESINK



juntando aqueles caidos no solo. O narrador frisou que tinha muito fruto
caido e que as mulheres teciam uma pera para encher de fruto, enquanto
iam comendo muito, simultaneamente. A abundancia e a énfase na demora
sdo ilustrados por uma frase do paiko quando viu o pé pela primeira vez: “eu
vou comer essa sorva, comer s6 do chio”. Insinua-se, na narrativa, que basta-
ria ter recolhido o que ja despencara de cima, nio se necessitando demorar
tanto, ou subir no pé baixinho.

3. O homem sobe na drvore para coletar mais frutas de sorva.

Veremos que vdrias vezes que alguém escala uma drvore, a sua pre-
tensdo € de introduzir distAncia e afastarse do perigo, ou do alto servir-se
de um posto de observacdo para fatos ilicitos. Num mito Adjaba, assunto
da Parte que segue, um homem subiu e se colocou numa posicio andloga
aos macacos; aqui ele subiu e alcancou um resultado, no fundo, mais pree-
minente ainda: coletar frutos quando se sabe que os macacos (e a preguica)
adoram se locupletar de frutos e frutas. Num certo sentido, o homem nio
somente se posicionou num lugar associado ao perigo e a uma comunicacio
entre o alto e o solo, mas fez uma clara alusao a concorréncia com os habi-
tantes arboricolas. Vale lembrar que a etnozoologia Kanamari contém uma
categoria genérica que inclui os animais desta zona ecoldgica. Toda vez que
um homem sai do chio, seu ambiente natural, e no qual seu maior oponen-
te consiste do Pi3da, justamente por ser o maior predador concorrente, ele
penetra numa zona perigosa (também tépico da Parte que segue). Neste caso,
ele entrou em competicio direta com os habitantes legitimos da 4rea.

4. Chega a Preguica e se posiciona embaixo da drvore frutifera.

Mawin, a preguica, ¢ um animal que anda normalmente sozinho e
¢ reputado como comedor de sorva e outros frutos como cacau, popa (no
dialeto regional) e, na sua auséncia, apela para olho de palha novo (quando
brota) e até um tipo de capim (tsiki). O Mawin se locomove raramente sobre
o chio, as vezes para atingir outra arvore com frutos. Os Kanamari classi-
ficam o mawin - mais uma vez com as variantes “escuro, vermelho e branco”
- como um animal de mau cheiro e, por causa disto, como ndo comestivel.
Estes pormenores o qualificam como uma gente-animal que pode se encarre-
gar de uma funcio andloga a2 de um dono de animais, como os predadores
ou as espécies maiores de conjuntos menores diferenciados, por exemplo

IMAGO MUNDI KANAMARI



os tamandusds, cujo chefe é o maior, o bandeira (como os felinos, todos nio
comestiveis)®.

5. Mawin dialoga com paiko e pede para jogar frutas de cima para ele, que
estd embaixo. O homem procura atingi-lo fisicamente e consegue matd-lo.

Mawin era gente e chegou andando pelo chio, quando pediu ao paiko,
em cima, para lhe jogar sorva também, para “ajudar a comer mais o caboclo”.
Aparentemente, Mawin propds partilhar a abundancia dos frutos e ainda se
apresentou numa forma humana. Compartilhar com ele a riqueza natural
implicaria em té-lo como parceiro de troca num dos planos mais salientes
em que esta se apresenta, e, de certa maneira, em reconhecer o seu direito,
ou até sua humanidade naquele momento. O paiko recusou uma relacio
de sociabilidade, e jogou um fruto no intuito de maté-lo. Ao que parece, o
paiko, com sua acdo demarca a distincia e divergéncia fundamentais entre
homem e gente-animal, redefinindo a relacio nos termos atuais e como ja
afirmado no inicio, quando matou o macaco. Nio ha relacio de troca ou
sociabilidade possivel com animais no dominio do mato, sejam terrestres
ou arboricolas, e o paiko antecipou esta situacio. Na segunda tentativa, ele
alcancou o objetivo e “matou” o Mawin. Ele acertou, segundo umas versoes,
o coracio da Preguica com um fruto verde. Na primeira empregou um ma-
duro, mas, por ser mole nio teve eficicia, e jogar um verde, ainda duro, na
segunda tentativa, traduziu bem seu propésito (a nao comestibilidade traduz
a recusa da relacdo social).

93 O fato de um animal tio marcadamente das arvores estar associado com macacos,
primeiro nio é de estranhar pelo uso do mesmo habitat. Em segundo lugar, sabe-se que os
animais arboreos costumam ser gregérios, salvo a preguica, e os animais do solo solitarios,
exceto, principalmente, o queixada (Jara 1988: 19-20). Acrescente-se que dados ecoldgicos
destacam que a fauna vertebrada é predominantemente arborea (40-70%) e que animais
frugivoros necessitam de uma drea 25 vezes maior do que os folivoros. Ou seja, essa zona
ecoldgica ¢ importante para a adaptacio humana. Entre os Maku esta populacio animal
contribui com mais de 60% da captura, os animais do solo sendo mais rapidos, escassos
e espantadicos (Silverwood-Cope 1990: 53). Mesmo descontando-se que a adaptacio dos
ultimos ¢ no interfluvial, a zona e o uso da zarabatana constituem uma area de atencio
social justificavel em termos praticos.

EDWIN REESINK



6. O Mawin revive e se vingd.

O Mawin, entretanto, lentamente se recuperou do golpe no coracio.
O homem permaneceu 14 em cima, em situacdo liminar, e as mulheres se
engajaram na coleta no solo, ao passo que o Mawin rezou e a drvore cresceu,
ficou bem alta enquanto todas as folhas e frutos cairam. Ao mesmo tempo
que o tronco e os galhos se desnudaram, em volta do pé tudo também ficou
limpo. Ou seja, 0 homem ficou isolado numa arvore do tamanho de uma
samatima, num pé completamente “seco”, e sem nada préximo ao seu redor.
O crescimento e a total limpeza do pé evocam um pau chamado djohkomam,
a “arvore dos djohko”, arvore xamanistica, potencialmente cheia de djohko e
caracterizada pelo seu terreiro limpo, em volta. Todavia, quando indagado a
respeito, Djo’o negou qualquer influéncia xamanistica na acio da Preguica e
alegou que bastava rezar. Por outro lado, estudos ecoldgicos constataram que
h4 uma clara relacio entre a estacio seca e uma maior queda de folhas de
arvores, e algumas espécies até se desnudam completamente (Moran 1990:
134,195). Ou seja, a nocio em si ndo ¢ estranha na floresta amazonica.

Ja encontramos muitos indicios do poder da palavra e da relevancia de
“rezar” até no cotidiano, o que leva a pensar que este ato, e outros semelhan-
tes anteriores, se devem a sua eficdcia. Existe pelo menos um verbo para rezar
em Kanamari, mas o “rezar” pode ser descrito simplesmente, como fez Djo’o
aqui, com a referéncia ao “falar” (verbo comum, hoki), ou ainda a “palavra”
(que parece ter certa conotacio de fala, konin). Mesmo que a referéncia para
com o xamanismo nio seja de denotacio, o paralelo ndo deixa de ser algo
relevante, ja que, atualmente, este representa a dimensio em que se concen-
tra a mesma capacidade de transformacio dos primeiros tempos. Correndo
em linhas paralelas, rezar pela palavra e agir pelo djohko se assemelham e nao
¢ estranho que, em algum mito na proxima Parte (Pizda Wana), vé-los-emos
operando conjuntamente nas mesmas acoes, parecendo se sobrepor. Em al-
gumas versoes, quando Mawin se apropriou das mulheres do paiko, ele rezou
para que crescessem cabelos nas suas costas, para que, portanto, se pareces-
sem com ele, com sua cabeleira ampla (pouco apreciado, sinal de “bicho”).

7. O homem quase morre e ¢ finalmente descoberto no seu isolamento, no topo
da drvore.

O homem isolado no alto nio dispunha de nenhum meio para descer,
ja que a arvore crescera e seus galhos inferiores se distanciaram demais do

IMAGO MUNDI KANAMARI



solo, o tamanho do tronco nio permitindo descida, enquanto as vizinhas
se afastaram e se tornaram inatingiveis. Deste modo, Mawin o isolou por
completo, e pior, desprovido de qualquer coisa comestivel. Sem comida e
sem liquido para beber, paiko enfraqueceu e praticamente apodreceu. De
fato, Djo’o atribuiu a 4rvore estar podre, indicado pelo seu estado desnudo.
Apodrecido, o pau prefigurou o que ocorrera com o homem preso nos seus
galhos despidos. Sem agua, ou, até que tenha acabado, reduzido a beber um
pouco d’dgua acumulada num buraco, o homem bebeu sua prépria urina.

Ou seja, ele apelou para o que normalmente seria rejeitado, tentando
‘reciclar’ o que seu corpo expeliu, numa tentativa de se auto-prover que, se
bem sucedido, dar-lhe-ia autonomia total, prescindindo do ambiente circun-
dante. Evidentemente, o que se comprova aqui é que nenhum ser humano
¢ isolavel do mundo e pode se subtrair as trocas circulares dos fluxos de
energia. Ninguém detém a capacidade de se isolar, sob pena de deteriorar
logo o seu estado, enfraquecer e apodrecer. No fundo, a predacio, vegetal
e animal, mantém as formas animadas vivas. A narrativa marca bem que o
tempo de isolamento se estendeu e que paiko sofreu tanto que estava proxi-
mo de morrer. Sofrendo ao sol, ressecava ainda mais, “apodrecendo” até a
sua pele. No fundo, de certa maneira ele morreu, tendo em vista seu estado
fisico e o afastamento do social e do mundo em geral. Em Kanamari, um
narrador utilizou o verbo “morrer” para caracterizar o estado final corporal
que o homem terminou assumindo.

Somente um Pica-pau finalmente o descobriu, mas, embora perten-
cente a uma espécie maior do que aquela do dedo do Tamakori (t3w3k3),
nio tinha tamanho para transporti-lo. O Pica-pau nio podia transportar
paiko, porque “sua canoa” era pequena demais. Trata-se de uma gente-pas-
saro, simultaneamente gente e passaro. Ele se dirigiu a0 homem como “it-
sakwa”, sobrinho/genro, e recebeu o tratamento reciproco “ito”, sogro/tio
cruzado. J4a encontramos anteriormente esta relacio de respeito e ajuda,
especialmente por parte da geracio mais velha, e que simultaneamente pos-
sui um elemento de ambiguidade por se tratar de um afim terminoldgico.
Em principio, um membro de outro Djapa nio poderia ser um consangui-
neo, nos tempos antigos, segundo os Kanamari, e ao colocar-se na posicio
de potencial genro, paiko conota a possibilidade de executar servicos para
0 sogro.

EDWIN REESINK



O Pica-pau resolveu colaborar avisando ao Urubu que havia um ho-
mem preso a arvore’. Quando este chegou, ele pousou primeiro num galho
que quebrou, porque fino e seco. O paiko avisou o Urubu a tempo, mas
s6 na segunda tentativa ele aterrizou firme sobre o pé de sorva, indicativo,
talvez, de como a arvore e o homem estavam frageis e no fim. O paiko fez
seu relato e o Urubu se decidiu ajuda-lo. O Urubu também era gente que
ao mesmo tempo voava, adiantando que tem muita caicuma. Ele possuia
uma canoa suficientemente grande, o que nos remete aos passaros d’agua
que comecaram a flutuar na flor d’agua depois de ganhar suas “canoas”.
Aparentemente, entdo, ¢ possivel tracar uma analogia entre flutuar n’4gua e
voar no ar, particularmente prépria para um planador como o urubu, o que
induz a atribuir aos passaros do ar igual meio de transporte (que Djo’o chega
a chamar, para o Urubu, de batelao). O meio de transporte por exceléncia,
portanto, é a canoa, reforcando sua importincia também pela baixada de
Tamakori e Kirak (final cap.5).

8. A descida de paiko pelo Urubu.

Para descer, o homem se segurou no Urubu e este ndo lhe permitiu
abrir os olhos durante o voo. Este detalhe remete-nos novamente a analogia
com os xamis, ja que para subir e descer do céu com a ajuda de djohko pre-
valeceu a mesma exigéncia. Emerge, assim, um padrio consistente em que
ser transportado por outrem, e nido por forca prépria, implica em se render
ao meio e se limitar na comunicacio com o mundo, logo no sentido que ¢
o mais relevante para verificar o que acontece consigo mesmo. Vale observar
que, segundo Jodo, Mawin, de algum modo, tapou o olho do paiko, cegou-o
enquanto tirava todo pau ao redor da arvore, para isold-lo e impedilo de
descer. Ora, este detalhe também aproxima a subida do homem ao mesmo
tipo de transporte, e sugere que, como os xamis, se nido alcancou o céu,
pelo menos atingiu uma altura respeitavel que o deixou nio muito longe da
camada celestial.

Vale recordar ainda que as almas se deslocam para o céu e que esta
associacio reforca a ideia de que ele “quase morre” e de que seu retorno a

94  Paiko pode dizer ao Pica-pau e ao Urubu que “Deus”, Tamakori, colocou ele 14 em
cima, porque toda reza se dirige, apela e depende de Tamakori.

IMAGO MUNDI KANAMARI



terra é a volta da morte iminente. Um Urubu, ¢ claro, ¢ um bom candidato
a tomar conta de um moribundo isolado no alto e dar carona para ele. Ele
instruiu paiko a sé olhar de novo quando bem firme no chio, ao lado do
igarapé, perto de sua casa. Outros Urubus chegaram, em algumas versdes
cheios de alegria pela perspectiva de um banquete, e uma filha do Urubu
se aprontou para dar uma bicada no olho de paiko e comé-lo. Isto, alids,
conforma-se a conduta normal do urubu, que primeiro ataca o olho, por-
que assim se certifica da morte do animal (e o impede de se movimentar,
no caso de estar inerte mas ainda vivo). As variantes diferem, mas o né da
questio ndo muda, somente se situa em momento posterior, quando a filha
ou algum Urubu reclama de nio ter comido o paiko logo no inicio: o Urubu
explicou que este homem ainda vai matar muita anta para comerem, e, de
algum modo, explicitou o que se afirma claramente, dai a expressio “pagar
a passagem dele”.

9. O restabelecimento do paiko e a sua estada entre os Urubu.

A ideia em foco gira simplesmente em torno da retribuicio do paiko
ao seu salvamento. Em vez de ele mesmo servir de ‘prato podre do dia’, o
Urubu sabia que, ao cuidar do paiko, ele iria cacar depois para retribuir
com carne podre. Entio, os Urubu deram-lhe banho, um pouco d’4gua para
beber, levaram-no para casa e instalaram-no numa rede para que iniciasse
sua recuperacdo. De tdo fraco que estava, o homem sequer podia andar ou
beber com forca propria. Konin, por exemplo, enfatizou a demora do proces-
so de recuperacio das forcas mediante a ingestio diaria de kuya de banana.
Os Urubu, casados e com filhos e até uma mulher solteira, moravam todos
juntos na mesma casa, no melhor estilo Djapa, como ji ocorrido nos mitos
em que figuraram antes. Eles exibem tracos que autorizam concluir pelo seu
estado de “gente”, como a casa e a abundéncia de arco e flecha, mas, diferen-
temente, nos produtos da roca destaca-se a banana, e, eventualmente men-
ciona-se mamio, anands e cara. Falta referéncia a macaxeira, pois o homem
recebeu para seu sustento principalmente banana e caicuma de banana. Esta
auséncia caracterizaria uma falta crucial para a horticultura Kanamari, para
o complemento vegetal da refeicio e para a forca da caicuma®. O contraste

95  Kurau deu um unico indicio de que poderia haver macaxeira nesta casa, a0 mencio-
nar a tapioca, mas a sua énfase continuou na banana.

EDWIN REESINK



com o Urubu-genro do céu é revelador, neste sentido, e talvez possa ser
entendido como resultado de um deslocamento da associacio para o seu
lado podre. De qualquer maneira, o homem se restabeleceu e melhorou seu
estado de podridao.

10. A contraprestacdo do paiko pelo seu resgate, quando vai cacar para forne-
cer carne ao Urubu.

O paiko iniciou a caca para matar algum animal e, sinal de sua lenta re-
cuperacdo, primeiro matou sapos Ho. Note-se a semelhanca com a aprendi-
zagem do primeiro homem e de Kirak que passaram por uma série bem
semelhante, para aprender a ser homem e assumir a sua funcio social (v. Parte
[1). Desta maneira ele comecou a cacar e depois se empenhou em matar
anta, deixando a carcaca no mato para o Urubu buscar. Ele retribuia, entio,
o seu salvamento, “pagando” sua conta aos Urubu com caca. Observe-se,
de passagem, que o episddio andlogo no mito 1 de Lévi-Strauss se enquadra
perfeitamente no mesmo raciocinio: os urubus comem os lagartos podres e
a parte talvez mais podre do corpo do rapaz (as nidegas), sendo ele mesmo
um podre como o paiko, e em troca, os passaros o depositam embaixo. Note-
se que, assim, nio ha nenhuma necessidade de apelar a alguma comparacio
com outro mito, ou de invocar um sentimento altruistico para explicar o
comportamento dos urubus. Aqui, o paiko iniciou uma série (varidvel se-
gunda as versdes) de cacadas para matar antas para eles comerem. Ele se
integrou a casa, para o que contribuiu o fato de ter firmado uma alianca com
uma filha solteira do Urubu, mantendo relacdes sexuais com ela a noite.

Por outro lado, simultaneamente surgem indicios de que o Urubu es-
tava em vias de, gradativamente, se tornar animal, perdendo seu lado de
gente. A roca, ao que parece, ndo era uma roca completa e o homem ganha-
va o tempo todo, para comer, somente banana e kuya de banana. Mais: no
que concerne a fala, tanto o Mawin como os Urubu, o que se evidencia nos
relatos em Kanamari, ndo estavam a altura da verdadeira fala. As suas falas
sdo permeadas de palavras idiossincraticas, o que ainda poderia ser variac-
o dialetal, mas a prontncia deixava a desejar; o Urubu engolia as palavras
e ambos falavam de modo nasalizado, “fanhoso”, como Jodo o expressou
em portugués. Mais ainda, o paiko agia de modo humano, como explicou o
mesmo, cortando a orelha e rabo, tirando tripa, coracio e bofe para mostrar
e preparar uma primeira refeicio em casa, batendo ainda sapopemba para

IMAGO MUNDI KANAMARI



indicar que matou caca grande. Os Urubu, entretanto, nio s6 ndo aproveita-
ram o que trouxera, como nio buscaram a caca morta no mato, deixando-a
apodrecer e quando todos foram 14, para comer, comeram-na crua, com san-
gue e tudo. Os Urubu ji agiam como os animais da atualidade, nio respei-
tando as regras que marcam o comportamento humano.

11. O rompimento do paiko com os Urubu.

Neste aspecto os narradores frisaram que os Urubu nada trouxeram do
mato para o homem que cacou a anta para eles. Carne, o alimento essencial
para a boa refeicio, ndo lhe deram de maneira alguma, e ele teve de sair
para pescar e suprir minimamente a lacuna. Em outras palavras, nio existia
reciprocidade por parte dos Urubu, e, apesar de ser genro de fato e cacador,
desempenhar suas funcdes conforme estes papéis e da gratidao devida, pai-
ko, em contrapartida, nada ganhava da caca morta. Por isto, sem a partilha
de carne e restrito a banana, paiko, apds morar af algum tempo, geralmente
indicado como longo, considerou sua divida paga. Um dia, ele procurou
um outro indio no mato, para contatar alguém de fora e iniciar percurso de
volta para casa. As variantes versam diferentemente sobre este trajeto. Na
versio de Konin, paiko matou mais uma anta, encontrou um parente, os dois
comeram a anta e combinaram de construir uma carcaca falsa de anta, com
o couro sé, e voltou a casa como se nada tivesse acontecido’. L4 ele anun-
ciou que matara mais uma, e quando todos os Urubu sairam em busca da
caca, ele juntou rede, arco e flechas e se pds a caminho.

Vale observar que levou objetos culturais nio possuidos pelos Urubu,
ato que se justifica em face da falta de partilha da carne. Em funcio disto, o
couro, vazio de contetido, mostra-se bem apropriado para concretizar a falta
cometida pelo Urubu, e todas as versdes convergem sobre este truque. Tam-
bém, em face da discussio sobre o couro de anta no capitulo passado, deixar
“couro de anta” enfatiza o lado antagdnico da afinidade, tanto real quanto
virtual. Quando os Urubu se deram conta do engodo e de sua saida, a filha

96  E curioso notar que Tamakori iria se tornar genro do Urubu, quando, na sua casa,
A noite, aconteceu algo semelhante. Seu pénis é descrito como “sem carne” e “s6 couro”,
para que nio seja consumido o casamento. Por nido funcionar sexualmente, Tamakori
nao sera servido como prato para o Urubu. Paiko rompe sua afinidade real com o “couro
s6” da anta morta: nos dois casos, a falta de carne (“sem carne”) impede ou termina a
alianca real.

EDWIN REESINK



reclamou que devia té-lo comido no comeco, mas o pai replicou que ele con-
tribuira com sua parte, a série de antas, e liquidara sua divida. O Urubu se
recordou ainda que ele tinha parente, afirmando que se nio tivesse, té-lo-ia
deixado ser comido. Ou seja, expressa, com bastante clareza, a premissa geral
de que o homem somente pode viver num grupo de parentesco - um Djapa
de fato - no qual se apoia para a sua sobrevivéncia em todas as dimensdes,
inclusive, a relacio politica com o exterior, tem a predominante nesse mito.

12. A passagem do paiko do mato para sua aldeia.

Nas outras versoes, a passagem do Urubu a sociedade deu-se de forma
mais gradual e, no meu entender, mais consoante com a énfase dada ao
grande afastamento sofrido, até este ponto presente na propria narrativa de
Konin, referéncia principal até agora. O homem demorou no alto e quase
morreu, demorou para se recuperar, e dispendeu tempo nas cacadas para
completar sua divida. Tudo indica, portanto, que a quase morte e a con-
vivéncia prolongada num grupo de gente que pende para o lado animal e
consistentemente falha em termos dos verdadeiros valores humanos, propor-
ciona ao mito o meio de por em relevo a distincia que separa este grupo da
sociedade real humana em que paiko se encontra. A sociedade imperfeita
dos Urubu colocou o homem a caminho do retorno a vida social, mas isso
nio o satisfez. A distincia diminuiu mas continuou grande e seria natural
esperar uma série de passos neste passagem. Em parte, Konin cumpriu isto
na retomada lenta das cacadas, mas o mais elaborado comentario acerca da
passagem adveio de Jodo, que listou uma sequéncia facilmente reconhecida
como a de um gradiente (grosso modo) do mais préximo ao mais afastado
e de maior porte: o lagarto (kadjokirak, do terreiro), ho (alvo mais ficil no
mato), tsip3 (nambu), hitsam (caititu), bahtsi (veado), wiri (queixada), e final-
mente mok (anta).

Sequéncia semelhante se distingue, com maior ou menor ntimero de
“gente-animal” nas diferentes versdes, para os encontros no seu retorno. Ali-
4s, 0 mesmo comentarista, que se baseia no que ouviu da mie Kanamari,
foi o tnico a mencionar que, ao chegar paiko as costas do Urubu, na bei-
ra do igarapé, este interveio com uma dura ameaca para impedir que uma
mosca (a “varijeira”) botasse seus ovos no paiko. Esta mosca é conhecida por
sua predilecio por carne putrefata, para que os vermes devorem a carnica
(Santos 1982b: 29). Por um lado, isso confirma a relacio ja conhecida entre

IMAGO MUNDI KANAMARI



mosca e carnica com a podridio (mesmo que nio tenhamos certeza que se
trata da mesma espécie da caca de Tamakori), por outro, frisa mais ainda o
estado lastimavel de paiko e a sua distincia da forma fisica perfeita, sua quase
decomposicio corporal.

A versido dada por Djo’o elaborou pouco mais a passagem do grupo
social e fisicamente imperfeito do Urubu para a sociedade humana, em-
bora Muyawan também mencionasse a Caba e o Mucura. Eles atribuiram
o papel do primeiro encontro a Caba, Waikom Djapa (Povo da Caba), e a
sua ajuda o truque do couro enganador. Na versio de Djo’o, paiko ofereceu
partilhar a anta com a Caba, que também era gente, e esta consentiu em co-
mer a carne. Na versio de Muyawan nao fica de todo claro se isto aconteceu
ou, como seria o caso do proximo animal, o Mucura, ocorre uma rejeicao
da oferta mas, pelo dialogo, parece que participou na refeicio. A ajuda da
Caba faz lembrar que numa outra ocasiio, no mito da origem de tabaco,
apresentado no capitulo anterior, ela figurou como coadjuvante para fazer
desaparecer as provas da matanca da anta, embora haja duvida a respeito
de sua participacao incluir comer carne. No comentirio de Jodo sobre a
versio de Muyawan, ele afirmou que paiko matou duas antas, depois de sair
da aldeia, para dividir com o povo do Wai, na maloca destes. Comendo
juntos, com caicuma, o homem gostou da atitude dos Wai, e ai se discerne
que, ao dar o primeiro abrigo ao segundo a caminho de casa, e partilhar a
refeicio, melhorou o aspecto da falta de reciprocidade alimentar registrada
anteriormente. Melhorou igualmente a sociabilidade, nio obstante os Wai
Djapa nio tenham se tornado plenamente satisfatorios, persistindo para eles
também a fala truncada, da gente-animal.

O outro animal encontrado no caminho ¢ dado como “mucura” por
Muyawan, e kaparahdak, “mucura”, por Djo’o. Djo’o primeiro deu a espécie
como sendo kamators, “mucurazinha”, possivelmente um marsupial de me-
nor tamanho chamado catita (Conte s.d.: 1). O homem matou mais uma
anta, chamou este Povo para comer, mas este nio comia carne de anta. A
versio de Muyawan explicita mais este aspecto da recusa, e como o Mucura
(Gamb4) maior ndo despreza sangue e carne, é provavel que o mucura a que
se referiu também seja da espécie de menor porte. O “mucurazinha” agra-
deceu a paiko, chamou-o de amigo, mas recusou a oferta argumentando que
aquela anta ¢ a “alma de um Adjaba”, o corpo de um anormal, portanto.
De fato, sua dieta normal inclui grilo, barata e gafanhoto (segundo Djo’o;

EDWIN REESINK



cf. Santos 1984:cap.1). Djo’o nio explicou a razio, mas acrescentou que os
animais se dispersaram. Ou seja, defrontamo-nos com a indicacio de que,
pela analogia com os mitos precedentes nesta Parte, também se processou
uma transformacio simultinea de gente-animal (com malocas) em animais
dispersos pelo mato. Ninguém mencionou isso explicitamente, mas para o
Urubu a légica apontada da ‘animalizacio’ resultaria no mesmo fim.

Na narrativa de Muyawan extrai-se a impressio de que o homem gri-
tou para ver se tinha gente nas vizinhancas, com quem dividisse sua caca,
sendo primeiro ouvido por quem nio comeu (Mucurazinha), e s6 depois por
quem partilhou a carne (Wai). Se tendermos a dar mais crédito a uma das va-
riantes (identificacdo da catita por Djo’o), para em outro momento inverter
a atencdo (sequéncia Muyawan), devemos reconhecer que se trata de uma re-
composicio fragil, mas nio totalmente desprovida de argumentos. Realmen-
te, ja se constatou que houve equivocos na narrativa de alguns narradores,
e tanto Muyawan como Djo’o podem ter-se enganado (especialmente, pelo
contexto, o primeiro), ou até podem ter acertado os dois e a sequéncia ser
opcional. Por fim, Jodo ainda comentou, na traducio, que a Caba teria se
recusado a comer carne, argumentando que o olho da anta se assemelha ao
olho de gente, e que a carcaca, portanto, poderia ser de gente transformada
em anta. Tendo em vista a concordincia das versdes precedentes, isto pode
ter sido um equivoco e o raciocinio se aplicar ao caso da Catita.

O Unico a elaborar este ponto foi Djo’o que, depois de anunciar um
animal e voltar atras, observou a sequéncia com certa seguranca. Paiko pos-se
a caminho de novo e deparou com um Kawadjo, Coati. Este lhe convidou
para comer peixe, ao invés de aceitar partilhar uma anta. Aqui eles se tra-
taram reciprocamente de ibu, primo cruzado/cunhado, o que os coloca na
mesma geracio, o homem nio mais estando no nivel inferior (o que nio
deixa de ser o atestado de uma certa emancipacio, comparada com a relacio
com o Urubu). O homem nio demorou a perceber que o Coati chamava de
peixe as minhocas que ele “pescara” com a fumaca do fogo que acendera ao
chio”. Minhoca nio se troca por peixe, sendo que o homem logo percebeu

97 A mesma ideia desta técnica (fogo para tirar minhoca) encontra-se entre os Kraho
(Lévi-Strauss 1974b: 124). Talvez seja algum hébito do coati que inspirou a mesma asso-
ciacdo.

IMAGO MUNDI KANAMARI



a confusio ‘metaférica’, comendo somente um pouquinho e pernoitando
apenas uma noite na casa. Mais a frente ele escutou a trombeta da “taboca”
do Makor3, Jacamim, buzinando para o outro se engajar também na coleta
de pupunha. L4, paiko se deparou com ele, cada um passando a carregar
um cacho, e partiram para a casa do novo “sogro”. O Jacamim se afastou,
no entanto, e escureceu antes de paiko chegar. Ele passou a noite no mato,
ouvindo o barulho da casa, e sabendo-a proxima.

Novamente, a caracterizacio dos animais vai ao encontro das infor-
macdes contidas na zoologia oficial. O coati ¢ dado como um animal vivaz,
diurno e némade, que mora sozinho ou em bando, terricola e que cava
muito bem a terra a procura de alimentos, como minhocas, caracteristicas
admiravelmente aplicéveis ao caso (Santos 1984: 216-219). Os machos sio
especialmente aptos a serem encontrados sozinhos. Obviamente, paiko,
entrando em contato com estes animais, ndo progrediu muito em dire-
cdo a sociedade humana, apesar de ser “gente” e denominar sua comida
com nome de peixe. Também, sendo morador que erra pela floresta, for-
temente associado ao mato e a comida intragavel, o uso da terminologia
s6 poderia ser um pequeno passo nesta direcio. Ja o relacionamento com
0 Jacamim parece constituir um progresso maior. Estas aves terrestres as
vezes se reinem em bandos, demonstrando espirito alegre, semelhante a
agrupamentos humanos. Sio notorios comedores de frutos, e pelo som,
produzido pelo que ¢ chamado de “buzina”, ainda mais se assemelham

(Santos 1979a: 164-167).

O Jacamim exibe, entio, tracos que o aproximam de elementos impor-
tantes nas festividades humanas, bem ao contrario do solitirio ‘pescador’
do mato. Os Jacamim receberam-no bem, com caicuma de pupunha, e ele
permaneceu até a noite, quando dancaram Warapikom e ele namorou uma
das muitas filhas do “sogro”. Ou seja, a casa e seus habitantes se mostraram
seres bem sociais, assemelhando-se a um Djapa distante, com o qual se tra-
va relacoes amistosas. Depois, o Jacamim, quando o homem lhe pediu a
direcio para partir, apontou-lhe o caminho de sua casa. O mesmo tipo de
gradiente que distingui antes para a aprendizagem enculturativa se delineia
aqui, do mais solitdrio para o mais social e do mais arboreo para o terrestre
(o catita vive nas arvores, a caba tem a casa no alto, o coati anda nas arvores
e no chio e o jacamim voa mal e é mais terrestre; s6 falta ainda uma ultima
etapa, a cotia).

EDWIN REESINK



13. A chegada do paiko e a confeccdo de sua arma.

Por ultimo, paiko ainda passou pela casa do Tsuma, a Cotia. La ele
conversou com esta e ganhou tapioca para comer. Como a Cotia é uma
notéria ladra de roca, ele ja sabia que ela se abastecia na roca de gente. Alias,
tal traco j4 se revelara antes, quando ela era “sogra” de Tamakori. Finalmen-
te, paiko chegou em casa, para ser recebido com kuya e animacdo. Na versio
de Konin, a recep¢io foi mais calma, s6 havendo mencio ao fato que ele se
deparou com o irmio, quando quis verificar como estava o pé de sorva e ter
noticia da mulher. Todas as versdes concordam que paiko se informou ai do
que acontecera na sua auséncia e ficou sabendo do roubo das suas mulheres
pelo Mawin. A particularidade na variante de Konin é que o informante
foi um “companheiro macaco”, uma gente evidentemente muito apropriada
para saber destas coisas, mas, tendo em vista a matanca posterior, um pou-
co enigmatica neste papel. Paiko reparou o pé de sorva, que voltou ao seu
tamanho normal e com frutos maduros (o que nos induz a pensar que pelo
menos um ciclo de amadurecimento passara). O outro paiko lhe ensinou, en-
tdo, como preparar sua arma. Ele confeccionou uma zarabatana, de paxitba,
bem como flechas, de tala de tucum, e o outro ainda lhe ensinou como fazer
o veneno com que se engraxa a ponta da flecha.

Konin nio especificou o processo, nem as plantas utilizadas. Quando
indagado a respeito, Djo’o indicou um caroco que, apds raspado e cozido, é
misturado com outro “veneno do mato”, informando, inclusive, que o que
parecia ser o nome do veneno na verdade seria o nome da planta principal
que serve de matéria-prima. Sem se dispor a esclarecer mais, é possivel que,
ao ser o mito contado em Kanamari, com mais calma do que nas duas versdes
gravadas, possam surgir instrucdes mais precisas. A se justificar esta especula-
cdo, aqui também teriamos um conhecimento resguardado que ja ndo se ob-
serva na pratica (Jacopin 1985). Relacionado a este ponto, nio hd indicacio a
favor, salvo falar do “primeiro veneno”, mas é possivel, também, que a aplica-
cio consista da propria invencio da zarabatana e do veneno, o que nio seria
de estranhar: para facilitar a vinganca humana e a definicao dos papéis atuais.

14. A vinganca do paiko e a morte de Mawin.

Paiko, devidamente equipado, agora estava em condicoes de praticar
a caca com zarabatana, instrumento por exceléncia de caca no alto das
arvores e arma silenciosa, que permite atirar varias vezes sem espantar os

IMAGO MUNDI KANAMARI



animais visados. Ele se escondeu perto do pé de sorva, e, porque bem
escondido, os macacos que vigiavam o caminho nio notaram nenhum
sinal de humano na sua vizinhanca. O Mawin “cria” todo tipo de macaco,
alusdo a ja discutida semelhanca da Preguica com um dono de animais, e
como se nega que ele seja um dono na atualidade, possivelmente perdeu o
posto. Paiko atirou e matou muitos macacos e o préoprio Mawin. Observa-se
uma simetria com o inicio do mito, quando ele utilizou um meio ineficaz
para matar o Mawin do alto para baixo, em contraste com a sua invisibili-
dade para matar com uma arma eficiente e silenciosa de baixo para cima.
Na versio de Konin, o homem nio matou suas mulheres, que andavam
junto ao marido, nem seus filhos, todos regressando a aldeia para comer
macaco na casa do irmdo (mais uma vez o consanguineo mais proximo e
o mais solidario).

No fim, o pé de sorva desapareceu junto com a auséncia de “sua
gente”. Na variante de Djo’o, o pé também morreu, numa associacio inte-
ressante entre arvore e habitante, quase uma simbiose, e para ele, outro
Mawin colocou outro pé. Ressaltam-se dois aspectos neste ponto. A pregui-
ca é conhecida como tendo forte sentido de territorialidade, o que explica
o seu interesse pela arvore (aumentado pela sua pequena mobilidade) e sua
reacdo violenta ao nio ser tratada com o devido respeito a sua posse’®. Ade-
mais, a preguica é um predador vegetal, um folivoro mais que um frutifero
que depende de certas arvores. A primeira caracteristica aumenta grande-
mente sua base alimentar (um territério 25 vezes menor, Moran 1990: 135),
mas a segunda a restringe de tal forma que sua densidade populacional
talvez a aproxime dos que dependem mais dos frutos e se movimentam pela
floresta em funcio da oferta dispersa e mais ou menos sazonal dos frutos.
Desta forma reforca-se a sua associacio com os bandos mais sociais e flexi-
veis dos macacos.

98  Esta associacio torna mais compreensivel a descricio da palmeira, que protegeu o
Piyoyom da morte quando caiu o primeiro céu, como “amigo do céu”. Mesmo que nio
saibamos a razio da associaciio, isso sugere uma relacio intima entre espécie e habitat,
que, talvez, se fundamente até na observacio pratica de que sem habitat adequado uma
espécie nio sobrevive. No caso do Mawin ¢ so inverter a orientacio da associacio.

EDWIN REESINK



conclusao

Nas outras versdes, Mawin produziu um filho com uma das mulheres,
que paiko matou por nio ser humano o bastante, e em dois casos parece
ter matado pelo menos uma das mulheres pelo mesmo motivo. Estas va-
riantes se inserem em uma armadura agora familiar, em que Mawin tem
“parte de bicho”, contaminou a mulher e no final se processou a separacio
permanente, opondo-se a distdncia correta entre gente e animal. Mawin se
transformou numa preguica, que nio mais cria macaco, vive sozinha, nio
deita mais de costas, como fazia para pedir sorva madura, mas, pelo contra-
rio, dorme enrolada para proteger o coracio. Também as relacdes potencial-
mente afins, do comeco do mito, entre homem e dominio arboricola sio
redefinidas. Por outro lado, normalmente ndo se come preguica, pois o seu
olho continua sendo similar ao olho humano (ele “parece com nossa alma”),
e o cheiro de sua carne ¢ ruim. Ou seja, algo do seu estado anterior de gente
-animal permaneceu e da ao animal um status mais ambivalente nos dias de
hoje. No geral, confirma-se que os animais se transformaram, de um estado
precedente, em animais atuais, alguns menos completamente do que outros
e, as vezes, até os animais “mesmos” se contaminam com esta virtualidade,
encerrando em si o perigo do canibalismo.

A analogia entre usar um fogo para espantar a minhoca e fazé-la emer-
gir da terra, e a pesca pde em paralelo as duas atividades, semelhantes no
retirar a caca de baixo para cima. Mais, o ato lembra a pritica, registrada nas
festas e nos rituais, de nomear os animais com nomes diferentes, em que,
em certos casos, se denomina um peixe pelo nome de um animal de outro
dominio. Em alguns aspectos, os dominios das 4guas e do mato correm em
paralelo, ambos sdo dreas de procura de carne, de acenos de alianca de ca-
samento e de relacdes sexuais nos mitos anteriores, guardados por animais,
donos de outros animais, que podem se opor as investidas e oferecer real
perigo. O Coati, neste sentido, nio representa a nio ser um caso particular
do mesmo tipo de relacio entre os dominios e 0 homem.

Por um lado, como se verificou no capitulo anterior, a diferenca entre o
dominio do rio e do lago ndo recebe tanto destaque que, mais profundamen-
te, parecam passiveis de agregacio num sé ambiente, do mesmo modo que
a diferenca entre o nivel do solo e do alto se enquadra numa divisio néo
muito nitida (os Macacos viviam no chio enquanto gente-animal). O Mawin

IMAGO MUNDI KANAMARI



chegou por terra também, e a distincdo relativamente ao dominio do mato
parece mais secundario e mais valida para a atualidade. Mas, ja se delineou
diferencas neste paralelismo, e embora em grandes linhas se justifique por
em analogia os dominios - céu, mato, dguas, todos subdivisiveis em segunda
instancia, o que o mito do Mawin elabora para o mato - tal fato deriva do
padrio de comparacio em que o ponto central ¢ o mesmo: o dominio da
sociedade. Ou seja, o Coati confunde o subterrinea com um lago, algo até
compreensivel tendo em vista a analogia de buscar o que estd embaixo da
superficie, mas a mitologia mostra que os seres que habitam os diversos do-
minios sdo semelhantes mas ndo idénticos. Em suma, as posicoes analdgicas
dos dominios extra-sociais justificam semelhancas muito grandes, mas nio
implicam em anular totalmente as diferencas.

EDWIN REESINK



Conclusao Parte IV

Nio deve ter passado despercebido que ha uma certa analogia (porém
nio total) entre o mito de Jakwari/ o mito da mulher caititu (a afinida-
de com protagonistas de outros dominios), de um lado, e o mito do boto
vermelho/ o mito dos queixadas (clivagem entre os géneros humanos), do
outro. Observe-se que o primeiro e o ultimo se destacam por sua frequéncia
e elaboracio maiores. Entretanto, apesar de sua semelhanca basica, no pri-
meiro caso tratam-se de seres de outro dominio que contraem matrimonio
para dentro do grupo social e providenciam algo especifico do ambiente de
sua origem em beneficio do grupo, mas acabam retornando ao seu dominio,
a diferenca consistindo nio somente no objeto que produzem (queldnio/
vegetal) e concomitantemente na diferenca de género, mas particularmente
no que se transformam: dono de animal versus animal cacével. As 4guas
sdo representadas meramente por donos de animais, o dominio do mato ¢
mais elaborado, tanto em termos da distincao secundéria de mato em solo
e arboreo (Mawin), quanto no maior nimero de protagonistas de animais e
outros seres (como vimos, muitas espécies figuram nos mitos, em contraste
com os peixes). Na proxima Parte (V) se complementara o quadro do domi-
nio do mato.

Além das observacoes ja feitas nas conclusdes parciais desta Parte,
vale, novamente, estabelecer comparacio com a mitologia Kulina. Vejamos
os dois mitos que mais se assemelham aos paralelos Kanamari. Um concerne
a um ser aquatico equivalente ao Jakwari, que, numa trajetéria muito seme-
lhante termina morto e provocando uma enchente. A diferenca é que o ser
Kulina, Ssassabo, conhece os cantos dos peixes, nio se transforma em boto
e a agua se relaciona, de modo obscuro, com seu suor (Adams 1962: 133-
136). Uma segunda versao elabora toda uma série de eventos a posteriori da
enchente, o que inclui um periodo de escuridio e frio e uma noite longa,
bem o contrario do dia permanente dos Kanamari (ib.: 137-139). Mais inte-
ressante, no entanto, neste jogo, a primeira vista espelhar e, no fundo, mais
de inversio do que o mito dos queixadas discutido na Parte anterior, sio
algumas consideracdes a respeito das suas divindades.

IMAGO MUNDI KANAMARI



A tradicdo oral dos Kulina do Purus descreve-os como habitantes do
mato, da terra firme, nio familiarizados com canoas e navegacio no rio (ib.:
22) Os Arawa parecem bem préximos entre si, em termos linguisticos. Por
exemplo, parece que os Kulina entendem alguma coisa da lingua dos Deni
do Xerua. A proximidade com os Arawa do Purus ndo estd muito clara, mas
¢ provavel que se trate de um conjunto cultural importante, e quase nao
estudado. Para um resumo da situacio e da parca informacio etnogréfica, v.
Kroemer 1985. Para sua localizacio antiga, consulte-se também o Handbook
(Steward (org.) 1963). A diferenca entre a orientacdo para rio ou terra firme
expressa-se claramente na total auséncia de mencio a viagens de canoa na
mitologia, com excecio de duas canoas depois de uma enchente, mas ocupa-
das por carit e gente Pano (Adams 1962: 137-139). Nao ocorre nada seme-
lhante a uma viagem de canoa como a de Tamakori, embora em um mito
que versa sobre “Quird” e “Tamaco”, antes da criacio dos povos, estes herois
viajem para longe (Cimi 1986). A figura de Quira, cujo nome seria Kira(k),
e do seu irmio Tamaco (Tamakori) ilustram algo deste jogo de espelho com
os Kanamari. Nio ¢ ao Tamako, mas ao Kira que se d4 normalmente como
a personagem preeminente na mitologia. Isto poderia parecer uma simples
inversdo, consistente até com a logica da oposicio de vizinhanca, mas o ma-
terial deixa entrever, até onde é possivel, uma relacio diferente entre eles.

Em certo momento comenta-se que Quira sabe tudo e Tamaco nio
sabe nada ou sabe pouco, e que o primeiro se responsabilizou pelo apareci-
mento das gentes, a partir de “coquinhos” de palmeira (Adams 1962: 100-
103). Mas em outro ponto, Quira chama Tamaco de irmio mais velho e o
narrador declara que este criou os nio-indios (peruanos, brasileiros; ib.: 203-
205). No mito mais extenso sobre os dois - nota-se sua auséncia em criacoes
de outros elementos -, desta vez do rio Envira, apesar da lideranca caber ao
Quira, Tamaco transforma uma cabaca em passaro, mata uma mulher-onca,
cria o milho, coleta e trata os cocos de palmeiras que vdo virar indios Kana-
mari, Kaxinawa e os diversos Madiha (Quira se encarregou dos peruanos,
brasileiros e de outras nacdes de carit; Cimi 1986). A relacio entre os dois
parece mais simétrica, menos marcada pela predominancia assimétrica de
Tamakori. O mito menciona, ainda, uma irma dos dois e Pollock afirma
que, na sua atual morada no céu, um terceiro irmio habita junto a eles
(1985a: 59). Mais ainda, segundo o mesmo autor (ib.), Quira nio interfere
na vida cotidiana: depois da criacio, ele se distanciou e o céu so interessa

EDWIN REESINK



aos Kulina como fonte de chuva e de animais aquaticos, o que vale também
para os Kanamari, mas somente para a camada celestial inferior, é que o seu
interesse maior estd na camada superior.

O que ¢é o céu para os Djapa, ¢ o mundo subterrineo para os Madiha.
As almas se direcionam para l4 e ai acabam devoradas pelos, e transforma-
das em, queixadas. O xama leva a alma até 14 embaixo (num paralelo com a
possibilidade de um djohko realizar o transporte do morto Kanamari), e pelo
menos um xamai atual afirma que morou la no tempo de sua aprendizagem
(dai a diferenca do mecanismo da passagem das mulheres aos queixadas no
mito da Parte anterior, por meio xamanico). A semelhanca do dori Madiha
com o djohko inspira respeito e temor dos Djapa, mas a sua orientacio sub-
terrinea diverge em muito do modelo Kanamari. Os mitos fundantes, é ob-
vio, diferem concomitantemente: para o mito de origem do tabaco somente
temos um mito que aponta a anta como dono original e com enredo nada
semelhante ao dos Kanamari (Adams 1962: 108). Para o mito de origem do
xamanismo, os Kulina do Jurud contam um mito em que um marido leva
a mulher para o mato, a amarra e abandona, colocando formigas na sua
genitilia. O irmio dela desconfia, procura-a e acha, mas, ao tirar as formigas,
ele se excita e ela consente em ter relacdes sexuais com ele. Depois ela desiste
da atividade sexual e se torna uma xama, e, quando num ritual descobre o
ex-marido, ela abre a terra e assim se origina a maloca dentro da terra (1988;
inf. pessoal da equipe Kulina do Cimi no Jurua).

Neste mito, entdo, as relacdes entre os géneros, a consanguinidade e
a afinidade dentro de um Madiha surgem como determinantes, em flagran-
te contradicio com a énfase Kanamari que vincula a origem do tabaco e do
xamanismo ao conflito entre aliados interDjapa. Provavelmente ¢ possivel
discernir uma correlacio com o exercicio cotidiano do xamanismo. Pollock
afirma que os ataques xamanisticos vém de fora, mas estio sempre ligados a
tensoes dentro do grupo, particularmente nas relacdes consanguineas, para as
quais nio existe um canal formalizado de expressio. Quando ocorre uma mor-
te, a culpa final recaird sobre um componente cognato do grupo local, alguém
que nio atenda bem aos valores do parentesco e que até pode ser morto pelos
outros em funcio da acusacio (1985a:cap.5.4). A ultima comparacio sugere
que ¢é possivel, para os Kulina, chegar a uma relacio paralela entre mito e pra-
tica xamanistica que comecei a esbocar para os Kanamari, e que as diferencas
entre as estruturas culturais podem ser sistematicas em suas transformacoes.

IMAGO MUNDI KANAMARI



Ou seja, o mito trata da tensdo intra-Madiha como causa de origem,
semelhante a como, em ultima instincia, um consanguineo interno, ao nio
desempenhar bem o papel que cabe a um parente, termina por ser culpado
da morte. Ja vimos para o mito de origem dos queixadas que o pensamento
a respeito de parentesco entre os Kulina enfatiza mais a consanguinidade
do Madiha e que Pollock entende que o casamento constréi uma afinizacio
temporaria dentro da unidade e durante a fase reprodutiva do casal. A termi-
nologia de parentesco dos Kulina mostra grande semelhanca com a dos Ka-
namari, mas ¢ mais ‘dravidiana’ ao manter a diferenca de idade na geracio
de ego. Para os Kanamari, tudo indica que se mantém os afins terminologi-
cos sem consanguinizacdo e incide uma menor énfase sobre uma hierarquia
entre os irmios, consanguineos por exceléncia. Para os Kulina, o agente final
da morte parece ser outro consanguineo, mas afinizado na pratica, intragru-
po (uma desconfianca maior ainda e conforme uma hierarquizacio consan-
guinea interna), enquanto para os Kanamari é um agente extra-grupo mais
ou menos distante, num espaco do desconhecido e de afinidade virtual.

Isso ajuda também a pensar porque Quira e Tamaco tém mais um
irmdo na sua morada celeste. De certo modo, a distincdo de idade implica a
existéncia de um irmio mais velho, um mais novo, e um terceiro que seria o
do meio. Menos conjectural, parece que podemos constatar uma diferenca
consideravel, embora imperfeitamente aferivel, com o par ‘heroico’ Kana-
mari. Os ultimos irmios nio tinham irma nem irmio e se tratam recipro-
camente pelo mesmo vocativo. Para os Kulina a relacio em que se modela
o Madiha, a unidade, ¢ a dos siblings, em especial dos irmaos homens. Este
traco sugere que o par Kanamari também exemplifique um modelo reduzido
de um Djapa. Acrescente-se a isto que, além de serem os dois irmaos prototi-
pos da categoria de gente e de sua unidade sociocultural basica, constatou-se
uma assimetria fundamental nesta relacio. Em todas as comparacoes entre
o que ocorre com Tamakori e com Kirak, se realcou a unicidade do primeiro
e que o segundo concentra em si o futuro ser humano. Ora, Tamaco nio
s6 joga um papel diferente, mas Quira é quase passivo perante o cotidiano
atual. Tamakori, ao contrdrio, definitivamente pertence a uma categoria ex-
tra-humana, ¢ um ser verdadeiramente sobrenatural. Mesmo que, para ser
sobrenatural se imponha que ele se exclua da sexualidade, seu corpo man-
tém uma funcdo modelar, como demonstrou a perda do sexto dedo. Ou seja,
o ser sobrenatural é ser masculino, e, como vimos na Parte anterior, mesmo

EDWIN REESINK



numa posicio mais ambivalente, também Kirak se define inquestionavel-
mente com O Mesmo status.

Nesta Parte fecha-se o ciclo da participacio modelar de Tamakori, com
o ja discutido inicio da morte definitiva. Tamakori se mantém fora do cir-
cuito da temporalidade, ou, talvez melhor, fora da direcionalidade temporal
ao se subtrair 2 modalidade de reproducio fisico-sexual, que encerra a pas-
sagem da substincia fisiologica. Ele representa um ser ‘zero’ de toda Trans-
formacdo (mais que Criacio; cf. Lévi-Strauss 1991b: 67) Sem ancestrais, e
sem ter relacdes sexuais, ele se abstém de entrar na sucessio das geracoes
com a contribui¢io normal do homem comum, enquanto permanece como
um “pai” (as vezes é chamado de “pama Tamakori”). Nesta Parte também ¢
complementada a demonstracio de sua unicidade com sua modalidade de
imortalidade, o que o faz ser o tnico a reviver por conta propria e determi-
nar autonomamente a sua subida para o céu. Como ser primordial tnico,
ele acaba também por ser o tinico que mora no céu sem ter sido morto e
mantém seu corpo original. Somente ele atravessa o tempo com seu corpo
inteiro e igual a si mesmo.

Por outro lado, verifica-se o ocorréncia de uma légica de transfor-
macido material, uma logica substantiva da qual nem Tamakori escapa. Ele
nio é onisciente, como no caso em que a sua mulher cometeu adultério
com o Peixe-boi e ele ndo sabia o que ocorria fora de sua vista, mas inventou
um meio de se certificar. Utilizou o sexto dedo, arrancou-o e transformou-o
em espido, num ato bastante significativo. Primeiro, ndo ser onisciente nio
implica estar fadado a ndo descobrir. Segundo, também seu corpo se alte-
rou antes de assumir sua forma definitiva. Tudo no mundo se transformou,
inclusive Tamakori, e, de certa maneira, quase sempre mediante uma moda-
lidade substantiva de transformacio. Disto resulta outro indicio de substan-
cialidade, ou seja, o de corporalidade e conhecimento estarem interligados.
Tamakori transforma seu dedo num passaro médio arbdreo, dotado do atri-
buto de viver na esfera do meio e do alto das arvores, ponto de observacio
privilegiado.

A comparacio com o que acontece com Kirak se reporta primeira-
mente a variante da perda do sexto dedo por parte deste. Kirak perde o dedo
involuntariamente, apds ser morto mais uma vez e depois que sumiram os
ossinhos do dedo. Ele morre por nio seguir a risca os conselhos de Tamako-
ri, impulsionado pelo desejo de comer plantas cultivadas (Mito da roca do

IMAGO MUNDI KANAMARI



Cachorro, Parte II). Para Tamakori o ato depende de sua decisdo e nio se
caracteriza pela perda mas pelo ganho de um passaro ativo que o assistira
numa tarefa. Neste sentido, vale a comparacio com o episédio, do mesmo
mito, em que se praticou pela primeira vez o ato sexual. J4 sugeri uma certa
analogia entre o pénis de Kirak e a origem do pica-pau. Tamakori deseja
confirmar o comportamento de sua esposa, que suspeita venha mantendo
relacdes sexuais com outro, mas Kirak deseja exercer sua propria sexualida-
de. Pela via de uma reproducio corporal que elude a modalidade sexuada,
Tamakori é “pai” de um passaro, como se seu corpo se desdobrasse em {cor-
po atual normal + um excedente corporal transformavel}. Kirak inobserva a
primazia de Tamakori - constantemente expressa em ser o primeiro a fazer
algo -, entra no ato sexual, mas nio logra transferir a substincia da repro-
ducio humana quando ¢ arrancado seu 6rgio.

Ao fim desta primeira tentativa de reproducio sexuada, Tamakori a
complementa mediante a transformacido do proprio membro em peixe. Este
modo de reproducio sexuada deixa Kirak com uma 6bvia falta no seu corpo,
e o mundo com um peixe, bom de comer, mas nio um produto que nor-
malmente assegure a continuidade da espécie. Para Tamakori, a mudanca
do seu corpo resultou num corpo ‘normal’, e pelo uso do seu ‘excedente’
ganhou a informacio que desejava, enriquecendo o mundo com o péssaro.
Em consonéncia com o que ja foi discutido, esta é a inica vez em que nos de-
paramos com uma reproducio ‘substancial’ de Tamakori, em analogia com,
e reforcando sua distincia da, ‘reproducio sexuada’. Em todos os casos Ta-
makori afasta-se da sua propria reproducio sexuada e se responsabiliza pelo
modo de transformacio substantiva, inclusive substituindo o pénis de Kirak:
conclui-se que ele detém indiretamente, sempre a um grau de distincia, o
controle da reproducio sexuada, permitindo aos Kanamari afirmar que Ta-
makori decide sobre a vida e a morte dos humanos.

O paralelo com o xamanismo sugere também neste a presenca de uma
substancialidade j4 mencionada. Sabe-se que o aprendiz precisa aprender a
alojar e desalojar os djohko no seu corpo, e as sessdes de aspiracio de rapé
que lhe causam forte choque corporal e até desmaios (“mortes”) o ajudam
neste processo. Ja mencionei a risada da mulher de pau - motivada pelos
erros de Kirak ao fazer trabalhos de mulher - como indicio de que ela tinha
um conhecimento consubstancial quanto a correta execucio das tarefas fe-
mininas. A aprendizagem de Kirak aponta para a mesma direcio, a de como

EDWIN REESINK



o conhecimento humano acarreta um componente de experiéncia corporal
que se exprime também na atividade do corpo. Tamakori sabe, é paciente e
comedido, d4 conselhos sem se impor e, além de tudo, mantém seu corpo
intacto (exceto para obter conhecimento através do pica-pau). Ou seja, ele
controla o seu corpo a tal ponto que sobrevive sem sofrer danos de terceiros
(ataques dos Urubu), e se empenha, com sucesso, em todo tipo de acio pro-
dutiva. Se ele ‘nasceu’ com este saber, porque ninguém lhe ensinou, entio,
talvez o seu conhecimento seja inato e consubstancial.

Fortes indicios de uma ancoragem de conhecimento no corpo e de
uma certa substancialidade do saber aproximam os Kanamari, neste ponto
particular - o que ndo parece muito comum - aos Kaxinawa (Kensinger
1991). Tanto entre estes Pano, como entre muitos povos indigenas figura
um aspecto complementar do saber: a posicio central da linguagem, o falar
e ouvir, como condicio para a sociabilidade (ibid). Para os Kulina, Pollock
(1985a: 97) argumenta que o conhecimento praticamente se equipara a fala.
J4 vimos, em vdrios pontos, o quio importante ¢ a linguagem e a escolha da
lingua. Ora, a referéncia para a lingua ¢ Tamakori, que ndo somente sabe
muito e ensina praticas, mas sabe o nome de todas as coisas e as transmite a
Kirak. Como diz Lévi-Strauss (1981: 550), nomear ¢ classificar e, consequen-
temente, introduzir descontinuidade. Neste sentido, comandar a introducio
da lingua - denominar os objetos e seres, o que denota e conota caracteris-
ticas - significa construir o mundo com suas diferencas relevantes. Mais
uma vez, neste particular, se demonstrou também que o “Deus” predomina
fortemente, mas nio de modo absoluto: uma desigualdade a seu favor, na
auséncia de onisciéncia e onipoténcia, que sempre preserva o espaco auto-
nomo de Kirak; ou seja, sem converter a forca e o saber (intrinsecamente
ligados) em meios de poder ao invés de autoridade.

Os animais se transformaram em caca (e pesca) depois de terem sido
descritos como “gente” também, mas sempre apods transgredir injuncoes
sociais. Ou seja, a criacio do mundo é uma transformacio do material ve-
getal (ou térreo) em “gente” e esta “gente potencial”, em termos gerais e
com poucas variantes, se dividiu em gente mesmo e animais. Os animais de
caca preferidos foram “gente” antes de se espalharem pelo mundo. Os atuais
t3k3na comem as antigas gentes-animais, os kariwa comem os primeiros ka-
riwa-animais. Como em muitas culturas indigenas, inclusive a Kulina, carne
representa o alimento por exceléncia. J4 esta patente que comer um similar

IMAGO MUNDI KANAMARI



significa praticar um ato de canibalismo imperdoavel. Se ha um principio de
logica substantiva que diz que “(...) one is what one eats” (Viveiros de Castro
1992a: 285), neste caso ele parece propor que nio se consuma o seu igual,
mas que, também, nio se alimente do que seja desigual demais.

De fato, por um lado, uma gente-animal como o Urubu se transforma
lentamente em animal enquanto se alimenta de comida ‘cozida naturalmen-
te’, quando a substancia digerida causa a transubstanciacio em animal come-
dor de podre (no mito da roca do Urubu, mas o mesmo se marca claramente
no mito de Mawin). Por outro lado, o mesmo Urubu fornece, em uma varian-
te, os venenos da pesca, tirando-os como penas do seu corpo, quando se passa
a ideia de que incorporou a prépria podriddao a sua substincia. Existe um
problema de circularidade nesta determinacio, o alimento determina o con-
sumidor, ou, aquele que consome engloba o que é consumido (ibid). Como a
mitologia postula uma unidade subjacente a todas as modalidades da vida, no
tempo inicial do Primeiro Mundo todo ato de comer equivalia a predar sobre
os iguais. A introducio da descontinuidade abriu a possibilidade de comer o
que ¢ diferente, e o que diacronicamente tem a mesma origem. Para isso foi
necessario impor a diferenca, mas a semelhanca diacronica continua na seme-
lhanca dos corpos da caca com os corpos humanos e suas carnes. Deriva daf
uma certa ‘md consciéncia’. Nio ¢é por acaso que se afirma que os Kanamari
nio predam gente “porque nods caca”, nem que se hesite antes de atacar um
bando de queixadas, tampouco que se pronuncie o verdadeiro nome da caca
nos cantos de festas e rituais, antes ou depois das cacadas.

Os mitos mostram que as posicoes de afins cognatos e afins reais per-
tencem ao espaco que proporciona outra base para a solidariedade, entre “so-
gros” e “genros” e entre “cunhados”. No ser diferente permanece, a0 mesmo
tempo, a pertinéncia do antagonismo e o conflito potencial embutido. Nio ¢
por acaso que Honoran perde o acesso ao tnico peixe do mundo por causa do
seu “sobrinho afim”, ou pela acio do seu cunhado. No caso da segunda Wa-
hpaka, quem estraga novamente a facilidade da caca ¢ o cunhado do pai, “tio/
sogro” da menina. Em um passo mais distante ainda se localizam os ‘afins
virtuais’, aqueles mais afastados, que ocupam, em funcio disto, uma posicio
mais ambigua: podem transitar para o lado negativo da drea dos inimigos,
ou podem se aproximar e assumir o lado positivo presente nos afins reais. A
afinidade, como vimos nos mitos, revela-se consistentemente como a lingua-
gem sociopolitica das relacdes exteriores (cf. Viveiros de Castro 1990: 50).

EDWIN REESINK



Sabemos do principio de que cada Djapa ¢ uma unidade endégama, que
troca com os tawari, os amigos, tudo que faz valer a vida, até favores sexuais,
mas sem que se misturem as substincias num casamento. As aliancas reais efe-
tuadas nos mitos nem sempre ocorrem sob o signo da negatividade absoluta,
ja que cantos rituais foram aprendidos e, em um caso, houve a passagem para
a horticultura. Mas, em todas as instincias importantes as tentativas fracassa-
ram e todas as transferéncias, até aquelas cruciais para a condicio humana,
tiveram seu custo. Transformar, no mito, afinidade potencial em real com os
habitantes de outros dominios implica em transferir bens e conhecimentos:
até no caso do céu - com Djanim, que tentou experimentar logo uma mulher,
e War3im, que s6 traz mulheres bonitas - ha um aspecto de afinidade presente
na relacio com os mortos (mas nio tio forte quanto entre os Kulina). Mas so-
mente no caso da tartaruga, a atracio e a beleza do sexo feminino domesticam
uma gente-animal em beneficio de uma vitiva (descontando a referéncia muito
ligeira ao irmio da mulher-caititu). [dealmente, a troca se processa no nivel da
sociabilidade, com a linguagem da afinidade franqueando o acesso a passagem
para o aspecto positivo que encerra. E o caso dos animais sedutores relegou a
ameaca de uma afinidade sexual, até subversiva, ao segundo plano e redefiniu
a posicdo da atracio sexual destes dominios.

Em suma, na mitologia, o gradiente da /consanguinidade - afim cogna-
to - afim potencial/ subjaz as relacdes internas e externas, e, particularmente,
se sobrepde ao gradiente da distancia social (cf. Viveiros de Castro 1990). A
linguagem da afinidade é o idioma da tensdo entre uma relacio social de tro-
ca pacifica e uma relacio de troca antagonistica. J4 lembramos que a quebra
da injuncio da endogamia costuma resultar na disjuncio da gente-animal
em gente e animal, salvo quando a alianca se contrai com gente que toma a
iniciativa de atrair de fora para dentro uma gente-animal. A relacio sempre
permanece instavel, indo para a equacio entre genro e caca, na origem do
tabaco e xamanismo, ou para uma relacio de apoio temporirio em troca
de algo precioso (uma mulher que gesta o seu filho, para o Urubu genro;
as antas podres em troca da passagem para o chio e a vida, para o paike do
mito de Mawin)”. Um afim potencial ¢ um diferente distante, e na incerteza
que acarreta, facilmente resvala para o canibalismo. De fato, observa-se nos

99  Devemos lembrar que outras gentes-animais, como as do paiko do mito de Mawin na
sua volta a sociedade, se posicionam como afins potenciais, que ajudam sem qualquer ato de
“pagar”, mas agem conforme Djapa aliados, entre os quais vigoram as relacdes de troca ideais.

IMAGO MUNDI KANAMARI



mitos, como em varias episddios, oncas, seres aquéticos e urubus se aprovei-
tarem de contextos de picos de desorganizacio humana para predar os seres
humanos, ou ameacar fazé-lo.

Ao mesmo tempo, tanto o mito da Anta e da Paca, como outros (v.
Parte seguinte) mostram que, no fundo, os Kanamari partilham do traco
amazdnico da desconfianca generalizada de tudo que esteja situado no
exterior de sua prépria unidade local (Viveiros de Castro 1986: 274). Tal
fato se expressa na tensdo e dinimica das relacoes inter-Djapa, intra-Kana-
mari. Postula-se a unidade cognatica dos Kanamari, mas os Djapa distantes
e desconhecidos, estruturalmente afins potenciais afastados, sio a fonte
privilegiada dos ataques xamanisticos. Os distantes podem se aproximar
mas os aliados também se afastam na direcao do afim potencial distante
em comportamento. No fundo, toda a 4rea do exterior ‘afinitario’ conota
uma dindmica tensional. Vale lembrar ainda que o ataque xamanistico
implica num ataque corporal: afinidade virtual, distAncia, predacdo caniba-
listica se imbricam num campo tensional e dinimico que sempre incide
na corporalidade.

Por fim, revisemos, na perspectiva do parentesco e afinidade, a posi-
cio excepcional de Tamakori. Nio somente ele nio teve afins reais, mas
se tornou ele mesmo o primeiro credor da afinidade, na sua relacio com
Kirak. Mas a “gente” Kanamari se dirige a ele com o termo do mais alto
grau possivel de consanguinidade ascendente, pama (F). Como ja visto, Ta-
makori realizou o feito de criar fisicamente as “gentes” e ainda realiza papel
indispensédvel na atual reproducdo humana, de modo que chama-lo de “pai”
se mostra muito justo. A intensidade das “rezas”, com a protecio e influ-
éncia inerentes, impede que seja um afim: ele deve ser um consanguineo,
um solidario sem ambivaléncias, apesar de nio somente regular toda a vida
mas também a morte. Neste sentido, a relacio de consanguinidade se pos-
tula como preeminente na mitologia. De forma analoga a distincdo entre
homens e mulheres, Tamakori e Kirak mostram a relacio fraternal como o
primeiro modelo de relacido social, antes da existéncia da relacio de afinida-
de. Mais do que isto, Tamakori sozinho, sem ancestrais, sem descendentes
e ndo passivel de morte, neste momento primordial simboliza, no limite,
um tipo de valor ideal (para um Djapa, talvez): homem, autossuficiente,
imortal, sem afins e até sem consanguineos, consubstancialidade tinica dele
consigo mesmo.

EDWIN REESINK



Kirak, que sempre vem em segundo lugar, nio pode ter uma relacio de
co-descendéncia direta com Tamakori, que se depara com ele quando passa
no mato (sem para isso tomar a iniciativa). Por um lado, isto aproxima Kirak
de Tamakori, por ndo ter ancestral; por outro, viabiliza sua insercio como
“irmio mais novo”, “companheiro”, constituindo uma relacio modelar e
modeladora da sociedade consanguinea. Somente no terceiro momento o
campo social se alarga com a afinidade e a paternidade ‘real’: pela criacio
dos Kanamari (completos, e, portanto, com casamento e afinidade e com
outros que serdo afins potenciais); pela criacio da mulher de pau, marcada
pela introducio da reproducio sexuada (o que possibilitara a Kirak se casar).
Ou seja, nesta terceira fase, os adventos da alianca efetiva e da descendéncia
caminham juntos.

Na mitologia, o idéntico a si mesmo, sem afins e similares, ocupa o
primeiro lugar. A segunda pessoa também resultou de uma origem sem
afinidade e paternidade, e a relacio dos dois se traduz pela consanguinida-
de Somente depois a alianca e a descendéncia surgem, associadas entre si.
Conceptualmente, portanto, no esquema mitoldgico, a consanguinidade ¢
superior a afinidade. A segunda pessoa também resultou de uma origem sem
afinidade e paternidade, e a relacio dos dois se traduz pela consanguinidade
Primeiro, Tamakori ao fim de contas nio ¢ humano. Por ser extra-humano,
ganha status de sobrenatural e merece a importincia que desfruta entre os
Kanamari, e pode ser o tnico que, de certa forma, ¢ capaz de ‘viver entre si’,
ao modo autarquico sonhado pelas culturas amazdnicas (Lévi-Strauss 1979a:

503-504,507).

Em segundo lugar, discerne-se aqui o prototipo dos eventos de toda
a linha de desdobramentos posteriores que examinei na mitologia. Como
vimos, todos os componentes primordiais do cosmo sofreram modificacoes
substanciais, e ja se indicou a possibilidade da concepcio de toda a vida ter
sido semelhante ou até idéntica, sob o indice vital do sangue. Ora, tudo que
antecedeu indica que o que perpassa todos estes desdobramentos é a opera-
cio da transformacio de materiais naturais sob a ‘logica substancial diferen-
cial’. Tamakori extrai as gentes e os apetrechos culturais para a construcio da
Cultura dos componentes da Natureza, como também tem sido frequente,
em outros mitos, a transferéncia da Natureza de bens e conhecimento essen-
ciais 4 Cultura. Neste processo, é constante o mecanismo da metamorfose,
espécie de transubstanciacio das substincias unicas e idénticas anteriores,

IMAGO MUNDI KANAMARI



para a introducdo da descontinuidade necessaria. Dividir o continuo permi-
te a construcio de relacoes e, assim, da vida e da vida social, estabelecendo as
condi¢des para a diferenca e a troca. Vimos que, desta maneira, a mitologia
explica o mundo e o atual estado das relacdes entre seres que se originaram
do processo de desdobramento que ela descreve.

EDWIN REESINK



PARTE V

0S perigos
da floresta







Introducao a Parte V

Na Parte anterior discuti sobre as relacoes exteriores que versavam so-
bre a oposicio entre gente e gente-animal, entre gente-animal entre si e, mais
raramente, entre “gente” (Kanamari) e outra gente. Uma mesma armadura
relativamente simples subjaz a estes mitos, ou seja, de como as gentes-ani-
mais terminam metamorfoseadas em animais por infringir preceitos morais
humanos. Evidentemente a sua transformacio sempre implica, portanto,
numa regressio para um estado menos valorizado e a distdncia de um degrau
da humanidade: justifica-se, assim, sua inclusio no dominio extra-social cir-
cundante e sua constitui¢io como predados e ndo predadores dos humanos.

O mito de Mawin se destaca dentro desta série por que, apesar de ser
etioldgico, ndo sugere tio marcadamente uma falta inicial por parte da Pre-
guica, que abre a interacio propondo uma reciprocidade. Talvez a negacio
de paiko em aceité-la, sinalize que bastou a oferta de relacio com uma zona
ecoldgica que ndo permite reciprocidade, porque seu carater social subverte-
ria a regressio fundamental constitutiva da relacio gente para com animal.
O Mawin, enquanto preguica, continua ndo comestivel, e nisto se assemelha
aos donos de animais que comandam as posicoes hierarquicamente superio-
res (vimos que ocupa uma série de caracteristicas semelhantes, mesmo nio
sendo um dono). Tudo indica que a linha fronteirica entre gente e animal
é fragil, como comprova toda mitologia, e que alguns animais em particular
se aproximam mais dos humanos do que outros. Os donos de animais sio
semelhantes por serem predadores como os humanos e “cuidarem” de seus
animais (além da justificativa do mau cheiro de sua carne). Ou seja, os pre-
dadores e, particularmente, os carnivoros, se aproximam mais dos humanos
por ocuparem a posicio analogica na relacio de predacio, que talvez seja
constitutiva da prépria definicio do lugar do humano no mundo. Nio ¢
de estranhar, portanto, que o maior predador e carnivoro mais potente do
mato mereca uma série de mitos a seu respeito, assunto do capitulo que



segue. O mato contém, além do perigoso Jaguar, mais um ser que representa
uma periculosidade alta, o Adjaba. Este “bicho” se distingue de todos os
animais mencionados até este momento por sua corporalidade muito seme-
lhante ao ser humano. E um ser ‘etno-antropolégico’ e, em funcio da sua si-
milaridade, a relacio de predacio vai ser significativa nos mitos do segundo
capitulo desta Parte, permitindo compreender algo de seu relacionamento
com a sociedade.

13. Pizda (Mato, Agua, Irmao)

introdugcdo

Em alguns momentos, ja nos deparamos com referéncias a oncas em
suas diversas formas. Tamakori topou com Matso, uma ong¢a um tanto enig-
matica, semelhante & onca e ao cachorro, e que Kurau ainda identificou
como um “ledo”. Provavelmente, trata-se de uma onca ‘imaginaria’, passi-
vel de ser reconhecida na foto de um felino similar, estranho ao habitat

Kanamari'®

. Também no mito do Piyoyom, o Matso figurou, em algumas
versoes, aliando-se ao sapinho, ajudando direta ou indiretamente a derru-
bar o céu (Parte II). Em retrospectiva, é interessante compari-lo com o caso
similar do cariti: em duas variantes o Matso assobiava pelo mato quando,
ndo obstante ter sido avisado para nio imitar a Onca, alguém assobiou e
provocou a queda definitiva do primeiro céu (ja quebrado). Assobiar envolve
algum som que causou, talvez por sua prépria sonoridade, a quebra da cama-
da e a morte de muita gente. O que torna esta associacio compreensivel, estd
pouco claro. Uma analogia possivel, mas especulativa, ¢ a técnica de caca de
passaros, como o nambu, que emprega a imitacdo do assobio para atrai-lo
(h4 noticia de que até se pode surpreender com uma onca que se orientou
pelo som emitido pelo cacador, Santos 1979a: 28). Para Lévi-Strauss, as ins-
tincias em que se assobia ou cospe conotam momentos de comunicacio
discreta, abaixo do nivel linguistico (1970: 135). No caso do velho céu, mes-
mo uma comunicacio discreta faria com que os “mundos” se aproximassem

100 A existéncia de oncas que a zoologia oficial consideraria como “imaginaria”, doc-
umenta-se até nos Maku, hébeis e competentes cacadores, com grande conhecimento do

seu ambiente (Silverwood-Cope 1988: 162).

EDWIN REESINK



demasiadamente e vimos na Parte anterior outros indicios de que nio se
deseja essa facilidade de transito.

Consideram-se os varios tipos de oncas como da maior periculosidade.
No primeiro mundo, segundo um rdpido comentario inserido num relato
maior (M35), o Jaguar comeu tantos indios que o Konohmam, o irara, avisou
os primeiros que havia muita onca, estando implicita a ameaca de que iam se
acabar todos como suas vitimas. Os sobreviventes correram todos para casa
em busca de reftgio. Talvez a acdo do irara tenha sido em proveito proprio,
ja que ele ¢ famoso pelo seu gosto de comer banana na roca. O mesmo esti-
mulo, o perigo e os ataques do Jaguar no primeiro mundo induziram Kurau
a associacdo com a historia de Yodji (um evento ‘histérico’ real). Este indio
trabalhava na colocacio de um caritt mas, ao se ver sozinho com o kariwa
que alisava uma faca, fugiu. Ao andar no mato, duas oncas o perseguiram
durante um dia e uma noite, e ele s6 escapou por se manter sobre as drvores
(M59). Desde o inicio do mundo, passando pelo tempo de transformacio,
e até hoje, teme-se o jaguar. O que pude, entre os Kanamari, comprovar, no
dia em que a aldeia inteira se pds em alvoroco pela noticia da presenca de
um jaguar na vizinhanca.

O Jaguar, Piada, se singulariza por ser o maior predador carnivoro ani-
mal, ao ponto que, como testemunham as indicacoes precedentes, é visto
como o maior concorrente para o homem. Por isto, entende-se que o Pisda
Kanaronim, o “grande jaguar pintado”, cuide de todos os outros animais na
floresta como seu “dono”, comandando a cadeia de ‘donos de animais’, em
que outros felinos e animais fortes (muitas vezes predadores) tomam conta
de sub-conjuntos determinados. Existe até uma onca d’agua, “dona dos ani-
mais” aqudticos, além dos j4 mencionados, que parece ser um equivalente
do seu par na terra. Adicione-se a tudo isso que o Pi3da é o principal djohko
de um xama que, parece ser geral, o considera como “um filho”. O xama
manda-o executar qualquer tarefa que lhe convenha e até matar gente se in-
clui entre suas capacidades. Muito mais razio ainda, entio, para temer uma
onca rondando a aldeia. Diante desses indicios, compreende-se porque o
ritual Pisda consiste do rol dos passes dos animais do mato, e porque os ho-
mens cacadores responséveis e participantes num ritual, e mesmo em outros,
podem ser chamados de pisda. Nos mitos que se seguem, neste capitulo,
comprova-se o cardter predador exemplar do Jaguar e a sua contribuicio aos
rituais que portam o seu nome.

IMAGO MUNDI KANAMARI



o conflito entre o Coati e o Tatu

Veja-se 0 pequeno mito e o comentario de Pairo sobre o carater exemplar
do jaguar. Em resumo, o Kawadjo, Coati, estava cacando no mato e se encon-
trou por acaso com o Matsira, Tatu canastra. Este o convidou para comer e be-
ber caicuma de fruta na sua casa, e lhe ofereceu uma rede para passar a noite. S6
que o Coati nio teve a hospitalidade prometida e dormiu sobre o chio. Quan-
do o Matsira descobriu que o outro possuia um anus, pediu para que o ajudasse
a furar um no lugar devido. O Kawadjo se aproveitou e o furou até a garganta,
matando-o. Por um lado, estamos de novo diante de uma hostilidade similar as
relacdes inter-Djapa, mas o que interessa mais aqui é que o narrador logo qua-
lificou o Coati como “pisda muito”. Primeiro, o Kawadjo ¢ cacador; segundo,
ele se parece fisicamente com uma espécie de onca. Ao acrescentar “Matsira
Pisda”, ele classificou o Tatu por algo semelhante a um adjetivo - como uma
onca - e explicou que o tatu também come todo tipo de fruta (pratica também
reportada ao jaguar), e “matar todo coisa assim”, e até pesca n’agua. Um “pis-
da” ¢ um ser que se assemelha a um jaguar em certos aspectos, particularmente
é relevante ser um matador e/ou um carnivoro, um predador.

a dona do peixe

Em face da sua importincia central, ndo é surpreendente que as oncas
protagonizem vérios mitos, em diversas capacidades. Depois de contar a ori-
gem do rio, Kurau uma vez emendou sua fala com a histéria de uma Onca que
era dona dos peixes no mundo (M 19.1). No inicio do mundo, a Onca plantou
uma seringueira na beira d’agua, e da arvore cairam carocos e folhas que se
transformaram em peixes. Desta maneira, mediante um processo ja discutido,
a primeira Ongca se manifestou como a dona dos peixes mesmo. Evidentemen-
te, da onca atual sabe-se que pesca e ndo dispensa um jacaré, o que a qualifica
plenamente para ser a dona original dos peixes também. Um indio de nome
Honoran descobriu o lugar, bastante afastado da sua casa. O nome dele é o
de um passaro, o soco-boi, um habil pescador que, segundo uma informacio
de Kurau, na aparéncia lembra o pintado de uma onca e canta ao amanhecer
(informacio zoologica o d4 como pescador noturno, Santos 1979a: 70-71).
Porém, nas duas versoes realca-se que se trata de gente, apesar do seu nome ser
um atributo apropriado para quem se mostra logo um bom pescador.

EDWIN REESINK



Depois de achar o igarapé e iniciar a flechada de peixes, a Onca chegou
e o instruiu a flechar somente os peixes mais pretos, maiores, e nio os peixes
mais brancos e menores, mais novos. Indicio, mais uma vez, de uma atitu-
de ‘ecologica’ de comedimento na exploracio da natureza. A Onca provou
que realmente cuidava dos peixes, demonstrado logo com a sua imposicio
sobre o pescador de acertar direito suas flechas, exigindo os primeiros peixes
para si mesma, até ser satisfeita, e consentindo que ele levasse somente um
numero limitado de peixes para abastecer sua casa. Na outra versio, que
passo a seguir agora por fornecer mais detalhes, destaca-se que o remanso de
peixes era bem longe da sua casa, na cabeceira de um outro igarapé, e que
havia abundancia de peixe (por exemplo de matrinchd, peixe de igarapé por
exceléncia). Como uma boa dona de peixe, a Onca controlava todo o acesso
e recomendou a0 homem nio revelar nada a ninguém.

Na sua casa comia-se pouco peixe, ou peixe de qualidade inferior, e o
seu cunhado (WB) lhe perguntou como conseguira a boa pesca. Honorsn o
despistou e o pessoal da casa (em M19.2) continuou a trabalhar na roca, até
que a falta de peixe agucou o apetite. Todo o tipo de parentes moravam na
casa, irmdos, cunhados, “sobrinhos”, “sogros”, ou seja, aparentemente compu-
nham um Djapa completo. Depois de repetir a pescaria, o sobrinho lhe per-
guntou sobre o seu segredo e ndo se satisfez com a resposta, porque o igarapé
préximo, onde teria pescado, nio comportava esse tipo e qualidade de peixe.
Face as insisténcias, o pescador consentiu em levé-lo, com a condicio de que
s6 olhasse. Obviamente, a desculpa dada ndo poderia continuar a ser aceitavel
para os coabitantes e a reciprocidade do parentesco o obrigaria a partilhar o
segredo, modo, inclusive, provavelmente, de nio gerar ciumes pelo contraste
do seu sucesso com o relativo fracasso dos outros, numa 4rea masculina por
exceléncia. A solucio faz sentido ja que ele apresentou o rapaz 8 Ong¢a como
seu “genro”, filho de sua irma e seu “serapim”, i.e., portador do mesmo nome.
Ou seja, o rapaz, além de ser ZS e potencial DH, morador na mesma casa,
ainda o chamava de ikidak, o que caracteriza, como ja visto, em principio, uma

relacio privilegiada, talvez uma espécie de si mesmo na geracio adjacente!™..

101 Além do jia mencionado, vale notar que entre os Pano, como entre os Kaxinawd
(McCallum 1989: 109-111), o sistema onomdstico também aponta para uma concepcio
de similaridade entre os portadores dos nomes, mas difere no sentido de que sempre se
trata de geracdes alternadas ao invés de geracdes adjacentes. Nos Kanamari, a énfase recai
sempre sobre geracdes adjacentes e numa relacio de cuidado paternal ou maternal para
com a geracio mais nova.

IMAGO MUNDI KANAMARI



A cena se repetiu, a Onca comeu sua parte crua e se retirou para seu
buraco, enquanto o indio encheu uma pera de peixe para levar para casa.
La, repartiu os peixes para todas as familias e, depois de comer, ¢ claro,
bebeu caicuma. O tempo passou de novo, o pessoal da maloca cacava paca
e pegava algum peixe no igarapé perto da casa, enquanto trabalhavam na
roca de dia e dormiam de noite. O sobrinho falou para seu ikidak que pre-
tendia procurar peixe (como literalmente se diz “pescar” em Kanamari).
O tio o advertiu que nio fosse, que esperasse por ele, para que pudesse
flechar os peixes e o sobrinho carregi-los, senio a Onca o mataria. O ra-
paz insistiu que sabia flechar bem e que nio estragaria o peixe. Apesar do
conselho, ele decidiu ir ao igarapé que sé os dois conheciam. Ele se pds a
flechar matrincha quando a dona veio. Ao que tudo indica, ele os flechava
mas os peixes se soltavam (ou tirava antes de obter licenca da Onca) e a
Onca viu logo que a sua maneira de flechar ndo prestava, diante do que
matou e comeu o desastrado. Como o rapaz nio retornasse a casa, Ho-
noran compreendeu o que ocorrera, e saiu a sua procura no dia seguinte.
L4 ele ndo encontrou mais nada, peixes e Onca haviam se mudado para
um lugar distante.

Em suma, ao cumprir obrigacdes sociais e franquear o conhecimento
ao seu ‘igual mais jovem’, o indio parecia ter resolvido o dilema, mas seu
‘sucessor’ nio se lhe equivalia em destreza. O dono dos peixes agiu com todo
o cuidado ao preservar algo como uma etiqueta da boa pesca, com a provavel
implicacio de sua validade para o pescador atual. O narrador acrescentou
que no presente, s NO Jurua tem tanto peixe assim, o que é conforme a opi-
nido geral de que a abundancia nos igarapés do Jutai nio se compara com
aquela dos igarapés do Jurua, como em Trés Unidos. Ou seja, o narrador,
que de fato prefere o Jurua como habitat, aproveita para explicar porque 14 a
pesca atinge niveis superiores, justificando a sua preferéncia. Observa-se, por
outro lado, que na versio mais curta de Kurau, o homem manteve o segredo
para si, mas o seu cunhado intuiu a direcio geral do lugar e o descobriu por
conta propria. Deste modo, o indio nio resolveu seu dilema de partilhar ou
nio o segredo do sucesso da pesca: no tltimo caso, manter o segredo termi-
nou implicando também na perda do acesso ao peixe. A seringueira morreu,
0s peixes sumiram e a verdadeira solucdo s6 adviria quando os peixes se es-
palhassem no mundo (ndo obstante se mencione que havia peixe em outro
lugar, este era de qualidade inferior).

EDWIN REESINK



a Onga canibal

No mito que trata da dona dos peixes, a Onca ¢ um jaguar mesmo, e
Honoran, que poderia ser gente-animal pelo uso de flecha semelhante ao
bico-de-passaro, ¢ dado como gente por Kurau'®?. Mas, houve um tempo em
que o pisda era gente-animal e Kurau, inspirado, contou dois mitos em que
uma onca figura “como indio também”. No primeiro, a historia se enquadra
nos Mitos em que se contraem casamentos exteriores € 0s perigos que isso
acarreta (M59). A Onc¢a, como gente-animal, tanto assumia a forma de uma
onca, quanto a de uma pessoa, passando a vontade entre as duas formas.
Ele, como homem, foi pedir uma moca ao pai desta, para casar, ou seja,
para leva-la e comé-la em casa. O pai, desconhecendo o propdsito, consentiu
e ele levou a moca, bem nova e sem filhos. Ja bem longe, ele pescou uma
boa quantidade de peixe e mandou a mulher preparar um fogo para assar o
peixe e cozinhar a macaxeira. Quando estava tudo pronto, ela chama Awan,
que parece ser o nome dele, mas este fingiu ter um espinho na garganta e,
quando ela veio ajudé-lo, a esmagou pela cabeca. Este ato, alias, se assemelha
bastante ao que ocorre quando uma onca se atraca com um cacador, jogan-
do as patas nos ombros e atacando a cabeca (Santos 1984: 246).

O estratagema do espinho de peixe permitiu atrair a vitima, apelando
para seu dever de esposa, em vez de agir totalmente na forma animal. Uma
rapida comparacio com o homem na porta da casa, no mito dos queixadas,
permite ver a semelhanca entre os episédios, em que pese o primeiro atrair
a atencdo para o pé, ja que a locomocio ¢ relevante naquele momento, e a
Onca atrai-la para a boca, pela qual ele pretende matar e engolir a mulher
(ambos os casos relacionam mulher e caca). Nio se deve exagerar na seme-
lhanca entre 0 homem e a Onca a ndo ser nesta tdtica, detalhes em que o
personagem chama atencio para uma parte do corpo relevante no contexto
do mito. O narrador abriu o mito da Onca comentando que nio iria real-
mente comer a mulher, mas que ele vomitava pela boca. Ou seja, conclui-se
que ele sofria do mesmo defeito do Matsira: nio deve ter tido anus para

102 Kurau esclareceu que naquele tempo nido havia um verdadeiro bico para flechas
e isto causa a perda de peixe por parte do inexperiente cunhado. Esta primeira flecha se
assemelha ao uso de um bico de passaro e se conclui que a pesca com flecha também nio
se inventou de uma vez so.

IMAGO MUNDI KANAMARI



complementar um processo digestivo normal. Este defeito corporal iremos
encontrar novamente num mito do capitulo seguinte, em que um Adjaba
sofre da mesma limitacio de ser um predador incompleto.

A Onca carregou a moca pelo varadouro, sobre as costas, chegando
somente de noite perto da casa paterna dela. Andando no caminho, a Onca
fingia que a menina vinha atras, avisando sobre obsticulos na trilha, mas
ela estava morta e a mie ja sabia, mandando o jovem filho espiar 14 fora.
A Onga, que é conhecida pelas seus habitos noturnos, percebeu a presenca
do rapaz e foi-se embora antes que eles se confrontassem. O rapaz achou a
irmi e eles a enterraram. Nio esta claro de que modo a mie tinha percebido
a morte, talvez pelos costumeiros sinais de morte, nem porque a Onca car-
regou o corpo de volta e o abandonou perto da moradia dos seus pais. Tal-
vez isto sirva para alertar que esta gente-animal nio é tio inteligente assim,
apesar da tentativa bem sucedida do disfarce original, um possivel indicio
de que se pretendia encerrar o caso ai. Ciente do engano, o pai resolveu se
vingar e enganar as Oncas.

Para executar sua vinganca, ele pensou numa outra filha, uma menina,
irma mais nova da primeira, e que mal estava ptibere. A familia se embrenhou
no mato para fazer uma visita a casa da Onca, uma casa de pedra, grande e
localizada dentro de um buraco. Desse modo, a casa se compara com o seu
equivalente embaixo d’agua, a casa dos Kaws. O pai ofereceu a moca para
substituir a irma morta, dirigindo-se ao pai do homem-onca. Aparentemen-
te, ele oferece uma renovacio da alianca entre a sua casa e o que parece ser
um Pizda Djapa, uma maloca de Onc¢a como gente-animal. Na chegada da
familia humana, dois rapazes se ocupavam em jogar bola no terreiro defronte
do buraco, com uma bola “do mato mesmo”. Esta observacio passageira,
sobre um jogo de bola situado num mito claramente referido aos tempos da
transformacio, resta totalmente enigmética, por falta de qualquer informa-
cio adicional elucidativa. Num mito Kamayurd, o jogo de bola entra como
parte do embate entre as Oncas e o seu afim humano, casado com a filha da
Onca (Agostinho 1974: 166-171). Porém, seria prematuro concluir, mais do
que se evidencia, a possibilidade deste jogo ser de antes do contato.

O que ocorreu, foi o sucesso do novo enlace e da desculpa do pai que,
para ajuda-lo temporariamente na roca, levou o genro para a sua casa. Um
dia, quando a Onca descansava da derruba de 4rvores, a sua mulher lhe
trouxe kuya de banana com veneno do mato, matando-o. A simetria neste

EDWIN REESINK



conflito de recém-afins que implicou na morte de dois dos noivos, aqueles
que entraram no territorio alheio, dos afins, deixa pouco a desejar sobre a
clareza de um ponto: a morte da Onca pagou a morte da moca. Nesses ter-
mos, 0 mato se mostrou mais perigoso do que o dominio das dguas, apesar
de que os Kanamari temem o boto e o jacaré-acu, sendo que do ultimo se
diz que ¢ capaz de tentar emborcar uma canoa. No mito anterior, o dominio
do mato entrou em uma espécie de troca com a sociedade mas, consoante
a natureza do Jaguar, nenhuma alianca se firmou que perdurasse. Simulta-
neamente, revelou-se algo que ja discernimos e que Jodo Maneldo considera
como principio valido para os Kanamari, ou seja, em se tratando de ataque
a alguém, a retaliacio orienta-se pelo mesmo meio que a motivou: djohko por
djohko, veneno por veneno e bala por bala (mesmo que pareca ser bem raro
qualquer evento deste ultimo tipo). Como a Onca enganou a moca e os pais,
e utiliza sua natureza animal para matar, o pai dela engana o pai do seu gen-
ro, usando o mesmo estratagema e um conteudo cultural, transformando o
que parece um alimento revigorante, em substincia mortal.

a Onga ibu (cunhado)

Numa pequena histéria, uma gente-onca tentou também se passar pelo
cunhado (provavelmente ZH) de um rapazinho que ficara sozinho na maloca
enquanto os outros - pai e cunhado - foram trabalhar na roca. Fingindo
ser o cunhado, a Onca foi 14 e chamou seu “ibu” para pescar, conforme seu
sogro teria mandado, porque todos estavam ocupados com outros afazeres.
Diga-se de passagem, que tanto esta cooperacio quanto a divisio de tarefas
cabe perfeitamente nas ideias atuais. O menino desconfiou, primeiro disse
que nio tinha bico, mas depois cedeu a pressio. Quando caminhavam pela
trilha, ele avisou ao Jaguar que iria defecar e usou a oportunidade para dar
meia volta e retornar a casa. L4, ele contou o que ocorrera e constatou-se que
ndo era gente mas “bicho”. Como os indios ja sabiam, a Onca nio voltou
mais. As duas tentativas de Pi3da, primeiro bem-sucedida com a jovem noi-
va, logo malsucedida com o jovem cunhado, mas em que ninguém morreu,
utilizam-se do idioma da afinidade: o que nio é de estranhar, uma vez que,
teoricamente, todos fora de um Djapa nio sio consanguineos e, portanto, ¢
muito mais apropriado esse dominio. O narrador enfatizou que, pelo menos
no ultimo caso, o evento serviu como aprendizado (M50).

IMAGO MUNDI KANAMARI



O narrador contou os dois mitos um atras do outro, no claro intuito
de demonstrar o perigo da onca (ainda narrou um terceiro antes), o perigo
do mato, em que uma gente-onca era capaz de se apresentar sob forma hu-
mana para penetrar no espaco humano mais social, a maloca. Nota-se que
a intencio canibalistica se dirigiu para jovens, o que sobrepde mais ainda
afinidade e canibalismo, ao coincidir os seus desejos no mesmo corpo. A
diferenca entre os mitos reside principalmente em que, no primeiro, toda a
familia se enganou mas, no segundo, um rapaz jovem nio se enganara tio
facil. Talvez isso possa ser uma leve indicacio para o sentido de distincio do
sexo masculino, mas convém nio exagerar. O fato de que somente Konin
contou estes mitos, nao ¢, provavelmente, de tal importincia que precisemos
reservar um lugar separado para eles, tendo em vista que se encaixam bem
na logica e nas concepcdes ja delineadas.

a Onga Wana rapta uma mulher

Kurau também narrou com exclusividade o mito de uma Onca (M62),
puxando nio pelo lado canibal, mas pelo lado casamenteiro. Inspirado pela
historia da mulher caititu, que saiu para o mato, ele lembrou outra mulher
que, de certa forma, também foi para o mato para nio retornar. Ela era casa-
da mas nio gostava do marido. Um dia, o marido a convidou para irem cacar
passarinhos no mato e comé-los 14 mesmo. Ele disse que nunca ela “anda
mais” ele, numa alusdo a2 ma vontade dela, provavelmente, até para relacoes
sexuais. Ele combinou ir na frente e espera-la mais adiante mas, para seu
desgosto, ela andou muito devagar e nio o alcancou. Ele decidiu prosseguir
e foi matando um bocado de passaros, como o tucano e o uru, até que ela
demorou demais em alcanci-lo e ele seguiu para casa. Quando chegou, os
outros lhe perguntaram aonde estava sua mulher, ele explicou o que aconte-
ceu e que ela ndo apareceu. Os outros desconfiaram e indagaram se ndo a
matara, mas ele negou. A mulher nio chegou mesmo em casa e os parentes
se inquietaram sobre seu destino.

Ao andar bem devagar no caminho, a mulher, de nome Kaiaws, to-
pou com um homem todo bonito e, depois de travar um curto didlogo, ela
o seguiu para dentro do mato. Aparentemente, ela consentiu acompanhar
o homem porque porque nio gostava do marido e este outro era, como se
explicou bem, bonito e atraente. E interessante que o outro aparentemente

EDWIN REESINK



sabia do desgosto da mulher pelo seu esposo, o que era de conhecimento pu-
blico na aldeia, comprovado pela suspeita que recai sobre o marido na volta.
Conhecimento que até extrapolou os limites da aldeia, e uma gente-onca, o
Pizda chamado Wana, se aproveitou da tensio conjugal. Se o seu desgosto
provocou a reacio da Onca, esta simplesmente se valeu da brecha aberta
por uma alianca falha no cerne da sociedade. Devemos lembrar, por outro
lado, que nio fica claro se ela aceitou a alianca com o habitante do mato,
ou se foi de alguma maneira enganada por sua forma humana. Por um lado,
ela o seguiu sem quase nenhum atraso mas, por outro, ela “faz caminho” o
tempo todo ao quebrar pauzinhos por onde passava, método para sinalizar a
passagem quando se sai de trilhas conhecidas. Andando, eles se depararam
com um jabuti e um wadja, cara do mato, que ja figurou no mito da mulher
caititu. Alids, talvez este incidente reforce a associacio que o narrador fez
para encadea-los e conti-los um atras do outro.

Quando a Onga lhe perguntou se estava com fome e ela respondeu
que sim, eles nao dispunham de fogo. Ai, a Onca cozinhou os alimentos
entre as pernas e nos sovacos. Com este procedimento culinario por meio
corporal, a Onca demonstrou sua natureza ambivalente, uma gente-animal,
ao passo que deu amplamente conta da necessidade alimentar de Kaiaws,
provando ser bom provedor. A mulher continuou marcando a passagem,
permitindo ao seu irmio, desconfiado do cunhado, rastred-la até que a trilha
desaparecesse. Quando ele gritou o nome dela, na falta de qualquer indi-
cio do que ocorrera, ela respondeu com um grito saindo do barro mesmo.
O Wana a enterrou, porque ele mesmo morava na terra, na verdade ele
era taboca também. Os dois irmios da mulher que sairam ao seu alcance,
cavaram um buraco no lugar do grito, mas em vio, depois do que toda a
operacio se repetiu até cansar. Wana, morador dentro da terra, a escondeu
e eles ndo a alcancam.

Tempos depois, os irmios executaram um ritual, inclusive com vestes,
com caicuma de banana e ananas, para atrair o Wana. Este vem cantando
“seu nome”, o seu canto, portanto, mais uma vez provavel origem do passe
entre os Kanamari, embora nio se tenha registrado isto na narrativa. Quan-
do Wana e Kaiaw3 passaram em direcdo ao terreiro limpo, perto do local
de sua moradia, um irmio pegou-a pelo braco e depois deram o que beber a
Onca. Parece que aqui se processou uma certa troca, de receber bem e deixar
cantar o Wana, para que devolvesse a mulher. De certa maneira, como dito,

IMAGO MUNDI KANAMARI



participar de uma festa ¢ um ato de alianca politica, incompativel com o
roubo de uma mulher do outro partido. O Wana rezou-a tio fortemente,

“ ”» “ . ”» A .
pondo-a a se “perder”, que ela “endoidou” e perdeu a consciéncia dos
seus atos. Levaram-na numa rede para sua casa, para ser tratada dos muito
djohko que estavam no seu corpo e que a mantinham “beba”; isto é, sem
controle de si.

Ela se recuperou, ficou de novo com o marido, mas no outro ano o
Wana a chamou e levou de vez. Ela se transformou em Wana também, o que
explica a presenca e a funcio dos djohko, e como ela sobrevivia embaixo da
terra. Naquele tempo todo tipo de Onca morava em taboca, o que nio vale
para os dias de hoje, quando taboca ¢ somente o vegetal. Vale reparar que a
onga se associa aqui ao subterrdneo, unico dominio ainda nio mencionado
(dos que figuraram na Parte anterior), e que somente recebe atencio nos
casos da Onca e do Adjaba, 4s vezes moradores dentro de “buracos na ter-
ra”. Aparentemente, o que fica embaixo da terra ndo recebe uma elaboracio
mais desenvolvida na construcio cosmoldgica dos Kanamari, em contraste,
particularmente, com o alto, no nivel arbéreo e, mais ainda, as camadas
celestiais que orientam o relacionamento com Tamakori e os mortos. Ob-
serve-se que para as transicoes entre os dominios, o episodio atual confirma
o djohko como meio privilegiado de efetuar alguma passagem: ela desce com
sua ajuda e parece sobreviver gracas a sua eficacia.

Dessa vez a Onca nido procurou canibalizar a sociedade humana,
mas explorou uma falha numa instituicio fundamental da sociedade, o
casamento. Certamente, roubar uma mulher nesta situacio serviu para
ganhar um minimo de disposicio para a sua aceitacio inicial, mesmo ten-
do a mulher sinalizado a passagem dos dois pelo mato e depois perdido o
juizo de si. Um dos lembretes do mito implica, entio, em uma referéncia
a responsabilidade dos pais e irmaos em casar suas filhas e irmas contra
sua vontade. Parece sugerir o mito, que nio deviam exagerar na sua capa-
cidade de impor um marido a uma jovem que, neste caso, causou, apesar
de todo o esforco de recupera-la, uma perda definitiva. Quanto & moradia
das Oncas, a descricio, nos mitos anteriores, de casas em buracos na terra,
indica uma associacio entre morar dentro da terra e as Oncas que, levada
mais adiante, poderia redundar nas tabocas subterraneas, também espacos
ocos dentro da terra.

EDWIN REESINK



a origem da Onc¢a vermelha

Esta associacio entre buraco, na terra ou no oco vegetal subterrineo, e
as oncas, contribuira para lancar luz sobre o mito de origem da Onca verme-
lha, Pizda p3hinm, de identificacio ainda incerta, entre ser uma onca verme-
lha do tipo do jaguar ou da onca puma, a sucuarana. O Jaguar, o kanaronim,
parece ocupar o lugar de maior destaque, a primeira posicio, como o mais
temido e mais forte animal da floresta e, como tal, merece o titulo de “dono
dos animais”. A Sucuarana poderia ser uma concorrente ao lugar do Jaguar,
até porque se assevera que, na maioria das vezes, o vence, mesmo sendo de
porte um pouco menor, num combate direto. Entretanto, h4 que se notar
que o animal se relaciona de modo diverso com o homem, com uma nota-
vel falta de agressividade (Santos 1984: 235-240). Uma observacio de Jodo
Manelio, provavelmente refletindo um julgamento Kanamari, da conta que
a onca vermelha, o puma, ao contrario do jaguar, tem um temperamento
muito nervoso. Por isto, o Jaguar merece a sua posicio e quando se criou a
primeira onca de barro, a sua ferocidade se realcou imediatamente ao lutar
com o jacaré (para rasgar-lhe a boca; Parte II).

Obviamente, ao levarmos em conta as diferencas, interessa tentar
identificar a espécie a qual pertence esta onca particular. No momento,
parece mais provavel que a “onca avermelhada” (um “vermelho” de espec-
tro amplo) seja um jaguar com a pele de fundo avermelhado, consoante a
prética Kanamari de classificar variantes com as “cores”, como na analogia
com as antas classificadas em gradacdes p3hnim, tiknim (preto, mas escuro
em geral) e paranim (branco, mas claro em geral, incluindo o amarelo). Exis-
te, ainda, um termo traduzido sistematicamente por onca vermelha, kidjip3.
Um agente da Opan que compilou uma boa lista de animais e plantas a
partir de sua experiéncia entre os Wiri Djapa, registrou a mesma dificulda-
de quando enumerou os Pisda nas variantes kanaronim e tiknim, e constatou
incerteza na identificacio do kidjip3 com o puma (Conte s.d.: 3; o bidlogo
Candido de Mello Carvalho (Carvalho 1955: 50), também identificou o
“kidipu” ao puma).

O problema ¢ maior quando, segundo afirmacdo de Joio Manelio,
esta onca se relaciona com um outro ritual, o Pisdahpua (ou Pizdahkwa).
Até confirmacio posterior, os dois rituais se dedicariam as variantes de Ja-
guar, e ndo se atribuiria um status mais igualitario a Sucuarana. Para explicar

IMAGO MUNDI KANAMARI



esta Onca e o ritual, dispomos de duas versdes, uma de Djo’o (M67.1) e ou-
tra, contada em Kanamari, de Kurau (M67.2). Na primeira versio, trata-se de
uma “primeira gente” que é o sapo A, dono do mel até hoje, e que vira tanto
gente como Onca vermelha, tendo 0 nome de Kana’am. Um sapo dono do
mel e simultaneamente um jaguar somente se torna mais compreensivel pela
associacio, ja apontada, entre oncas e sua preferéncia por morar em buracos.
O sapo mora num buraco, mas no alto de uma arvore, uma localizacio que
parece permitir as duas associacoes. Lévi-Strauss explorou vérias semelhan-
cas entre batrdquios arboricolas e abelhas, e 0s mesmos argumentos podem
valer aqui. Para além da associacio pela moradia, ainda ¢ possivel que a
“pinta” do Sapo evoque o pintado da Onga (o padriao de comparacio sendo,
como comprova Honoran, na Parte IV, a onca). E mais, os sapos costumam
ser ‘oncas’ no sentido metaférico delineado, como pequenos carnivoros, o
que se coaduna com as moscas de Tamakori. Por fim, um emético de “leite
de sapo”, do Wakoro, funciona como meio de tirar panema de caca (como
em varios povos da Amazdnia ocidental, p.ex. Tikuna). Pesquisas recentes
demonstraram a altissima taxa de toxicidade de certas ras dendrébatas (que

vivem nas arvores)'.

Por estas razdes, ganha plausibilidade uma associacio entre Sapo
e Onca, ainda mais num tempo de transformacoes ficeis, mesmo que
normalmente restringidas da forma humana para a animal e vice-versa. Duas
mulheres dirigiram-se a Kana’am, pediram-lhe mel para beber e receberam
um copo. Em sua forma humana, o Sapo manteve relacdes sexuais com elas
e as engravidou. O caso sugere uma analogia com os sedutores pescadores,
mesmo que o Sapo as “soltale]” depois para retornar a sua aldeia. O caso ¢
raro, por outro lado, porque deu frutos, e quando a mulher estava a cami-
nho, ela pariu um menino que, num momento nio muito claro, ja falava
com ela. Por ordem do pai, a mide arrumou uma cama de folha de banana,
deixou ligas para bracos e pernas, ornamento nasal e uma flauta, e seguiu
na frente. Elas dormiram adiante, em viagem. No dia seguinte, o som da
flauta anunciou que o menino ja vinha chegando. Pelo seu crescimento ace-

103 Para as pesquisas sobre os dendrébatas, noticia na Folha de Sao Paulo, 12 de abril
de 1992, cad.4, pag.6. Para resumo do sapo “canauaru”, Lévi-Strauss (1974b: 167-189). Os
efeitos do ultimo estio recebendo atencio de pesquisas quimicas (Folha de Sao Paulo, 12

de dezembro de 1992, cad.1, pag.10).

EDWIN REESINK



lerado, o menino sai como rapaz do mato, sem ter passado pelo processo de
socializacio que normalmente tem lugar neste periodo. Entre os Kulina, por
exemplo, tocar flauta associa-se ao tempo de jovem rapaz e, acrescentando-se
que a musica, em geral, se relaciona aos tempos liminares (Pollock 1985a: 84).

Ou seja, ndo somente a uniio que gerou a crianca era excepcional,
mas a natureza do menino era ambivalente e extraordindria. Ele falava com a
mie, que o deixou para tras, aparentemente sabendo que crescera em pouco
tempo, precisando de adornos corporais, tocando flauta e assumindo forma
humana. Logo, entretanto, se revelou a sua ambiguidade. Ao avistar quei-
xada, a mie nio fez nada por falta de arma, mas o filho disse que faria arco
e flecha para cacar. Revestiu-se de sua forma animal e matou dois porcos,
dando um para a mie e comendo outro cru. Apesar de fingir que se mante-
ria no seu lado social e humano, aqui ele revelou a contradicio forte do seu
lado natural, animal, ao ndo usar os meios culturais de caca e ainda devorar
o animal abatido sob forma crua e sem cozimento. Os Kanamari nio gostam
de encontrar tracos de sangue na sua alimentacio.

Chegados 4 aldeia, a mae advertiu o seu irmao, o ito do menino, que
o filho também era onca, e que nio devia brincar com ele. O menino foi
brincar com outros meninos, de cacador e caca (queixada!), acabando por
matar um deles, supostamente seu primo cruzado (cunhado), filho do ito.
A sua mie advertiu-o para nunca mais fazer isto, mas o menino decidiu
ir-se embora, virar Onca e morar no mato. Evidentemente, a sua natureza
ambivalente, irrompendo sem controle, no seio da sociedade, inviabilizou
sua permanéncia na convivéncia social. Claramente, sua natureza bivalente
nio se coadunou com as exigéncias da vida social. O interessante, no caso, é
que representa a Unica vez em que houve reproducio “misturando” gente e
gente-animal, uma exogamia, da qual resultou um filho, que se ambicionou
trazer para a vida social. Tentativa que, pelo que ji sabemos, s6 poderia
falhar: a gravidez de Wahpaka passa despercebida no final e o paiko mata
o filho do Mawin com a sua mulher, logo, ha cruzamento possivel mas a
ambivaléncia parece embaralhar demasiadamente a fronteira entre humano
e animal.

A versio de Kurau nio menciona o mel e oferece uma trama alternati-
va, em que as mulheres se refugiam involuntariamente na casa do Sapo.
Kurau lembrou primeiro os cantos, que suponho serem do ritual, e dai des-
lanchou no mito. A grande diferenca reside no fato de que o marido delas

IMAGO MUNDI KANAMARI



cacava sapos a noite, até que uma onca o matou e levou um pedaco de sua
coxa para a casa dos humanos. O marido saiu a cata de sapo, a pedido delas,
que logo receberam a Onca, que fingia ser o proprio homem. A esposa mais
velha percebeu algo de errado, arranhou a irma para avisi-la, perguntou ao
filho e este confirmou que era uma Onca. As mulheres assaram normalmen-
te a carne, o que faz da Onca um canibal igual aos outros, ainda posando de
marido para casar com as mulheres da vitima. A estratégia falhou, na medida
em que o filho, o lado masculino, confirmou o temor da maie, e esta, e a
sua irma que fizeram de conta ir buscar dgua, fugiram. Ao cacar um animal
aparentemente inofensivo, o cacador se transformou em um cacado e sugere-
se que, ou ele exagerou, ou o mato sempre oferece perigo e potencialmente
enfrenta 0 mundo humano.

Kurau narrou esta parte inicial de modo bem truncado, e os pormeno-
res advém dos comentérios do colaborador na traducio. Mais adiante, ele
entrou um pouco mais nos detalhes. No caminho, com uma tocha de breu
acesa (técnica antiga), alguém, aparentemente a irma mais velha, ficou com
dor de barriga e se depararam, numa casa velha, com um cupim que lhes
aconselhou a procurar a casa de Kana’am, logo na frente. Por este acaso, elas
bateram a porta de Kana’am, que as puxou para cima. Segundo o mesmo
colaborador, a Onga as perseguiu até ai mas, apesar de chamar o Sapo de
“irmio”, este cortou o cipd que o puxava para cima, e o outro quebrou o
pescoco. Ai, a Onca se transformou em cupim, alids, um destino que ja en-
contramos antes para homens que perseguiram mulheres (Parte I1I).

Mais do que isto, Kurau simplesmente afirmou que o Sapo engravidou
a mulher, mas Jodo disse que ele logrou isto ao urinar no buraco. Esta fer-
tilizacio excepcional, mesmo que paralela a0 método normal, marca tanto
a peculiaridade do Sapo, como inocenta a mulher de participacio ativa no
ocorrido, ao contrario do que parece ser uma troca na primeira versio. De-
pois de sair dai, aconteceu mais ou menos o mesmo ja relatado, de maneira
um pouco simplificada. A natureza animal do filho se revelou, logo depois,
quando o menino pulava nos galhos, como um macaco ou talvez um sapo e,
numa sequéncia nio muito clara, também matou alguns queixadas. Ocorria
uma festa, e a Onca queria brincar de tsiri, sem explicar porque, o que provo-
cou um comentario do tradutor de que onca gosta de traicio. As relacoes de
casamento e parentesco nio sio esclarecidas, somente se evidenciando que
Pi3da era um ser incompativel com o mundo social.

EDWIN REESINK



Em certas linhas bésicas, entdo, as variantes convergem, mas no final
divergem de novo. Na primeira, comentando-se a matanca dos queixadas,
explica-se que o pai dele, Kana’am, nio agia deste modo. Ou seja, realca-se
o cariter excepcional e novo da Onca, ultrapassando as carateristicas do pai
e da mae, apesar dos sapos serem glutdes, pequenos pisdas. O filho deriva
de uma unido, fruto de circunstincias extraordinarias e nio de uma alianca
pretendida, no dominio do mato (do alto), de um ato passageiro e até nio
estritamente sexual. Uma combinacio perigosa, uma mistura de animal e de
humano, como se fossem dois Djapa que, literalmente encarnam as contra-
dicdes entre os dominios do mato e do social. E interessante observar que
alguns homens Kanamari gostam de pintar o rosto de vermelho a noite, cor
socialmente predominante, e a que algumas vezes se referiam como uma pin-
tura de onca. Seja a assercio literal ou metaférica, os homens se assemelham
as ongas pelo fato de serem encarregados de intermediar a relacio com o am-
biente circundante e a sociedade, ao penetrar, como predadores neste meio.
Por esta filiacio metade humana na origem da onca, justifica-se ainda mais
chamar os homens de pisda durante o ritual: predadores que intermediam
entre o sociocultural e o nio-social, em beneficio das mulheres.

Na segunda variante a eliminacio se da através de um tio, provavel-
mente seu ito (MB), também seu ikidak, tracando um paralelo com o mito de
Honoran. O ikidak construiu um mondé (armadilha), num buraco de tatu,
o que permite supor que pretende matar, por meio cultural, fora da socieda-
de, em contraste com o Pi3da, que se revestiu de sua forma animal para ma-
tar. Como o sobrinho entendeu sua intencio, ele instruiu a mie a recolher
alguns dos seus cabelos depois de sua morte e coloci-los embaixo de uma
buzina hori. Segundo o tradutor, trata-se dos trés cabelos maiores do queixo
da onca, digamos, o seu bigode (que, as vezes, parecem ser representados
nas pinturas faciais femininas, em linhas pretas sobre fundo vermelho). O
comentarista afirma que a mie usou um outro vasinho, um utensilio de ce-
ramica, de feitura feminina que, de alguma maneira, imita o Gtero, para cres-
cer novamente (analogia que vimos para as criancas no mito dos queixadas).
O uso de cabelo facilitou a operacio e afigura-se como uma sinédoque pelo
traco marcante na cara da onga, além de constituir importante sentido de

IMAGO MUNDI KANAMARI



tato para o animal'®. A mae conseguiu, por meio de um objeto cultural e no
espaco social, recompor o filho mas, desde entio, a Onca assumiu sua forma
definitiva e foi morar no mato. Observe-se que, novamente, uma espécie de
animal ou gente (e até planta), foi reduzida quase ao ponto de extincio antes
de tornar a crescer e povoar o mundo (a Lontra, na Parte III; os Kanamari
depois da enchente, na Parte II; a macaxeira, na Parte IV).

a Onga dona da agua do mundo

Diante deste quadro, a Onca nio se apresenta muito risivel ou diverti-
da, mas os Kanamari, de um modo geral, apreciam os momentos de humor
que surgem de tempo em tempo nos seus mitos. Eis que existe um mito que
relativiza a temivel posicio ocupada por ela. Uma Onca detém o controle de
toda a agua do mundo, monopolio que se encaixa na auséncia original de
dgua corrente e na qualificacio da Onc¢a como “dona” por exceléncia. Trata-
se de uma fémea, uma mulher de “primeira gente”, casada com um Urubu,
e que ndo sabia cacar. Deste modo, a Onca controlava o acesso a dgua, indis-
pensavel a vida mas, em contrapartida, “nio sabe de nada”, nio cuidava da
cozinha, nem exibia competéncia nenhuma na caca. Ou seja, uma mulher ig-
norante de tudo o que compete a verdadeira mulher em casa, ou a uma onca
no mato. A partir desse inicio, a trama se desenrola para marcar tanto a falta
de inteligéncia, quanto o excesso de forca da mulher-onca, e a aprendizagem
do ser que ¢ hoje um Pi3da kanaronim, um Jaguar.

As duas versodes contadas por Djo’o divergem um pouco, sendo que,
em alguns momentos, o narrador se confunde na sequéncia dos eventos
(M47.1 e 2). Isso ¢ compreensivel, pois tratam-se de idas e vindas dos dois
tipos de Wadjo (o “cairara”, aqueles da briga entre si), para buscar d4gua na
casa da onca e da participacio, entrementes, do gato do mato (talvez o jagua-
tirica), com o mesmo objetivo. Estes trés visitantes as vezes traziam caca em
retribuicio a 4gua e, aparentemente, costumavam partilhar da refeicio pre-
parada pelo Urubu. Neste sentido, a sequéncia correta nio ¢ tio relevante

104 O uso do cabelo lembra também a analogia da pele dos queixadas, em que o “cabe-
lo” do acoite se prende ao corpo das mulheres, impelindo sua transformacio em animais.
Corta-se também o cabelo de um morto para enterrd-lo com os seus pertences, no ritual
do encerramento do periodo de luto.

EDWIN REESINK



para o tom e o tema do mito. Nas duas versdes, o Gato percebeu a situacio
da Onca, de virtual fome, dependendo da caca do Urubu. De fato, nesta in-
versdo, o Urubu, mesmo o ‘homem’, come normalmente carnica, trocando,
neste ponto, com a Onca. Por outro lado, o mesmo Urubu prefigura o final
pelo fato de cozinhar, tarefa feminina da qual a Onca, nem como a mulher
da casa, se ocupa. Como gente, ela nio cumpre seu papel, e como animal
também ndo, ndo sobrando para sua forca nenhum canal de expressio.

Numa das suas visitas, um Wadjo avisou que na sua drea todo mundo ja
se amarrara a drvores, para nio ser varrido por um vento grande que estava por
vir. A Onca lhe pediu o favor de amarra-la, ao que o Wadjo atendeu e do que se
aproveitou para manter relacdes sexuais, antes de revelar o engodo e de solta-la.
Uma ingenuidade risivel, portanto, mas da qual a Onca tentou se vingar, per-
seguindo o Macaco que escapou escalando uma drvore. A astucia do Macaco
superou a da Onca, e a este tipo de macaco reputa-se um cariter irrequieto e
brincalhio, e de ser sexualmente muito ativo, de onde deriva até seu nome de
macaco-prego (pelo seu pénis em erecio). Por brincadeira e desejo sexual, o
Wadjo enganou a Onca, colocando em risco sua vida e seu acesso a dgua. Neste
mesmo tempo, o Gato ensinava @ Onca a cacar paca e tatu, Nos Seus respectivos
buracos. A primeira versio descreve o processo como sendo lento: s6 aos pou-
cos, depois de varias cacadas, a Onca adquiriu a habilidade necessaria. Ou seja,
até a sua atual especialidade a Onca demorou para aprender.

Em algum momento neste trecho do relato, acontece o segundo evento.
O Wadjo, disfarcado, convidou a Onca a ensinar-lhe a cacar também. O Ma-
caco entrou no buraco, defecou, envolveu os excrementos em folha, avisou a
Onca l4 fora que prestasse atencio para dar o bote e jogou o pacote. A Onca se
sujou toda ao morder o pacote, o que dificilmente deixa de ser hilariante. Mais
uma vez, ela ndo percebeu o engodo e os dois casos revelam uma Onca que,
em duas dreas de atuacdo cruciais para qualquer um, como sio sexo e comida,
se deixou induzir a erros grosseiros. Ela se zangou, mas nio conseguiu tirar o
Wadjo do buraco e, para buscar uma enxada, encarregou o Urubu de guardar
a saida. Diga-se de passagem que se nota um outro indicio de atualizacio miti-
ca, ja que o narrador preferiu chamar a fonte d’agua de “torneira”.

O Macaco urinou, pegou a areia molhada, chamou o Urubu para
conversar e passou-lhe a terra na cara para poder fugir. O Urubu também
nao deu grandes mostras de inteligéncia, e o0 Macaco escapou. O Urubu,
relegado a assistente da Onca, muito mais conforme seu carater atual, tentou

IMAGO MUNDI KANAMARI



mentir para ela, confirmando que o Macaco estava no buraco. Niao demo-
rou para que a Onca descobrisse a verdade e decepasse a cabeca do Urubu,
retomando sua natureza de cacadora violenta e rompendo a alianca com
este (o preto, o comum). No fim, a Onca aprendeu a cacar, ficou sem compa-
nheiro e, mais uma vez, serd enganada pelo Wadjo, quando este se disfarcou,
pretendendo ser outra nacio de Wadjo que ndo aquela que causara tanto
aborrecimento & Onc¢a. Ou seja, ela aprendeu seu oficio, mas nio mudou o
nivel de inteligéncia.

Uma outra variante do mesmo mito foi narrada por Pairo, s6 que de
modo resumido e bem semelhante (M47.3). Uma diferenca é que a Onca
percebeu que algo acontecera, na sua volta ao buraco, perguntando ao Uru-
bu o que houvera com sua cabeca. Quando ela estava prestes a mata-lo,
ele escapou e saiu voando, ficando a esperar num galho, assumindo mais
claramente sua natureza passiva atual. Em suma, o mito confirma a forca da
Onca mas demonstra que forca ndo ¢ tudo, que inteligéncia pode ensejar
a superacio do animal qualificado como o mais forte. A temivel e terrivel
onga, o animal mais perigoso, provavelmente, na concepcao Kanamari, em-
bora inicialmente dona de toda a 4gua do mundo - reducio a uma unidade
que se revela contrapartida do tinico fogo dos macacos e dos tnicos peixes
da Onca - demonstrou uma ignorancia original risivel. Como disse Clastres
(1978:cap.VI), ri-se daquilo que inspira o maior temor, para relativizar o
medo e proporcionar um meio de enfrenti-lo.

a festa da Oncga

O mito fez Jodo Maneldo evocar uma histéria que provavelmente ou-
viu entre regionais, mas que certamente tem raizes indigenas. Uma Onca or-
ganizou uma festa na sua casa, pretendendo matar varios animais. O Maca-
co-prego tocava na festa e, cantando, avisou a Paca que seu disfarce de barro
estava se desfazendo, e o Jabuti que quem tem perna curta deve prevenirse e
sair logo. A Onca entrou na cozinha em busca de café para os visitantes, mas
quando retornou s6 restavam o Veado e o Wadjo. Raivosa, a Onca pulou
para cima do Veado, que escapou gracas a sua agilidade, correu e pulou para
atravessar um igarapé. Ela jogou o que pensou ser uma pedra atrds, ajudan-
do, sem querer, o Jabuti, confundido com a pedra, para atingir o outro lado.
Evidentemente, Wadjo j4 se evadira na sua volta (M47.4).

EDWIN REESINK



a oncga-djohko

O mesmo narrador foi o tnico a considerar explicitamente a historia
da Onca vermelha como sendo de uma onca-djohko. A relacio nio é de todo
estranha, sendo o djohko também uma pedra que medeia a transformacio
entre um objeto pequeno e o animal em pé, embora o normal seja que, em
caso de morte, ele volte sob forma de diwahkom, a sua “alma”, literalmente o
coracdo. Ora, para terminar o conjunto de mitos concernentes aos grandes
felinos, resta somente o mito de uma pi3da-djohko explicitamente indicada
como tal. De fato, a importincia do xamanismo e o lugar central dentro des-
te desempenhado pelo jaguar, quase que obriga a existéncia de algum mito
deste tipo. A primeira versio, de Konin, se encadeou nas suas historias sobre
a periculosidade da onca em geral e enfatiza uma parte central, sem inseri-la
no conflito xamanistico (M49.1).

O conflito, segundo a versio em Kanamari, de Kurau, se originou da
recusa de um paiko, um ‘indio velho’, a ceder um machado ao xama Dows,
que pediu ao tawari, amigo, esta dadiva. Em represilia, o xama mandou a
onca matar as mulheres da outra aldeia, num momento em que trabalhavam
numa roca afastada. Sé duas delas escaparam, ja de noite, mas a onca alcan-
cou a mais velha no porto e a outra (idoko, o reciproco de ikidak da primeira)
se jogou n’dgua do rio para escapulir. Escondida embaixo de uma folha, na-
dando com a corrente, a mais nova escutou a onca imitando a ikidak na bei-
ra, gritando: “idoko, mentiram para vocé”, canto incorporado ao ritual Pizda
nhanim, e que o narrador quase que cantou (¢ um conhecedor dos cantos).
Como a mulher nio viu nenhum breu aceso, ela nao caiu na armadilha,
porque somente uma onca poderia andar no caminho, as escuras. Ou seja,
faltou inteligéncia de novo a esta ultima.

Os homens depois mataram a onca e perseguiram o xama até que o
alcancaram. Sequer a sua filha se opds a sua execucio. Desse modo, verifica-
se que até os amigos vizinhos, no limite de um caso “malvado”, podem ape-
lar 4 guerra xamanistica (ao contririo do que se afirma normalmente). Mais,
um xama pode ser morto por meios fisicos quando o poder xamanistico para
vinganca é insuficiente em poténcia. Por fim, esses mesmos fatos tém uma
possibilidade razoavel de pertencer a um acontecimento intermedidrio, uma
histéria ndo antiga, mas anterior ao nascimento do narrador. Na narrativa
certas expressdes temporais parecem ausentes, em apoio ao tradutor que

IMAGO MUNDI KANAMARI



afirma ter ouvido isso dos proprios Kanamari. Talvez a histéria se enquadre
nas mesmas consideracoes feitas sobre o mito de Djanim, que se situaria
num marco temporal semelhante. Ao mesmo tempo, o mito introduziu um
passe num ritual, o Pisda nhanim, a grande onca (jaguar), que apontaria
para uma certa renovacio ou criacio nos rituais, contrariando a nossa im-
pressdo de que os rituais, em geral - salvo o Hai-hai e o Rami, em constante
recriacio possivel - fossem mais impermedveis a mudancas. Apoio a favor
desta ideia sio os passes ja acumulados nos mitos anteriores, localizados
mais firmemente nos tempos mais recuados. Se uma grande parte do Pisda
(talvez dos dois deste nome) ancora-se nestes tempos, o ultimo mito abre
para uma virtualidade de inovacao dentro dos seus esquemas.

conclusao

Todos esses mitos sobre oncas, atestam o lugar privilegiado deste ani-
mal, particularmente o Jaguar, no ideario Kanamari. No ultimo mito, a ori-
gem de uma variante importante, ligada a um ritual, se processa num cru-
zamento extraordinirio entre Sapo (gente-onca) e uma mulher. Alids, mais
uma razio para que elas evitem andar sozinhas ou com poucas mulheres no
mato, e se atenham a casa e a roca. O filho da unido insere-se na mesma série
do filho de Kirak com a filha do Urubu, e o filho do Mawin, que também
sdo considerados muito mais filhos do pai do que da mie, em conformidade
com a teoria da descendéncia dos Kanamari (embora o primeiro crie algo
sui generis, indo além das caracteristicas do pai, mais uma razio para evitar
cruzar a fronteira e eliminar eventuais frutos). Pizda e homem se associam
no aspecto da producio, da violéncia e da morte, tendo os homens uma
orientacio para o exterior que faz se sobreporem as dreas de acdo. As mulhe-
res se dedicam a atividades generativas e transformadoras dentro do espaco
social, a coleta de fruta e de lenha, sendo estas atividades que nio implicam
na mesma acdo destruidora que as masculinas.

O Jaguar caracteriza-se por um potencial excessivo de forca e violéncia
que ndo se coaduna com a sua presenca no social, atestado também pelos
variados apetites canibais. A similitude dos homens com o jaguar se restringe
a sua posicao semelhante nas relacdes de predacio e de violéncia mas, como
mostram a falta de inteligéncia repetida e o filho sapo-onca-gente, a metafora
ndo deve ser levada a concretizacio pelos homens: a violéncia nio controla-

EDWIN REESINK



da causa disrupcio na sociedade e deve ser expulsa para o lado externo. O
Jaguar se revelou um perigo maior do que o representado pelos animais que
figuraram nos mitos nas Partes anteriores, ao se estender a sua violéncia para
tentativas de predar seres humanos, i.e. canibalizar os homens, do ponto de
vista destes ultimos. Na sua semelhanca aos mesmos, pelo menos neste tem-
po mitico, o Jaguar se utiliza do idioma da afinidade para implementar o seu
desejo predatério. Neste sentido, as sua tentativas se enquadram na mesma
armadura da Parte IV, mas todas as aliancas efetivamente contraidas nunca
frutificaram num relacionamento estivel com a sociedade. Nio h4 alianca
matrimonial possivel nem, na verdade, como mostra o Wana, qualquer ou-
tra alianca duradoura como se se tratasse de uma alianca real entre Djapa.

Alguns dos mitos se ancoram firmemente nos tempos mais recuados
do mitico, mas alguns se localizam nos tempos mais recentes, especialmente
o mito da onca a servico do xama contrariado. Neste sentido, o mito de Dja-
nim causa mais estranheza por concernir a um ritual tio importante como o
Kohana, e estar mais seguramente relacionado a uma geracio mais velha que
a mais velha ainda viva. Em funcdo disso ja se levantou a possibilidade de
ser um mito de origem, por assim dizer reciclado. Grande parte dos cantos
do ritual Pizda, pelo contrario, ja surgiram nos mitos de antiguidade maior
discutidos nas Partes anteriores. Seja como for, tentar estabelecer sequéncias
rigorosas para os eventos, nio parece corresponder a um anseio forte dos
Kanamari, que pensam, ao que tudo indica, numa forma sequencial mas
nio tdo rigida. Também, para os agentes a origem menos ‘profunda’ satisfaz
plenamente o requisito da legitimaciao do ritual. Invariavelmente, entretan-
to, observa-se que os mitos dados como mais recentes concernem a um tema
relacionado ao xamanismo. A dimensiao xaméanica estd, assim, ligada ao di-
namismo temporal.

Por fim, em comparacio riapida, se a mulher-caititu praticou uma
horticultura natural, transformando dejetos corporais em vegetal cru, o
Wana empregou um fogo corporal, colocando debaixo do sovaco e entre as
pernas o que cozinhar, para transformar o mesmo vegetal e a carne do jabuti
em cozido para o consumo. A acio de Tamakori, de transformar moscas
associadas a podriddo em caca e reconstituir o corpo de Kirak, em vias de
apodrecer em alguns casos, é processo semelhante ao praticado pela mulher-
caititu. Ela tomava os excrementos, muito provavelmente vegetais em sua
origem, para reconstituir o vegetal vivo. O processo andlogo de tomar os

IMAGO MUNDI KANAMARI



excrementos escurecidos pelo consumo de acaf e transforma-los em ho-
mens negros permite concluir que, grosso modo, podemos afirmar que ¢
factivel a inversio da direcio do processo digestivo: de resto apodrecido
do original até a sua reconstituicio ou constituicdo, cru, por assim dizer.
O Wana demonstra sua limitacio ao dispor de um fogo corporal, natura-
lizado, interno, e nio externo como o dos Macacos, e o seu processo do
cru ao cozido ndo o caracteriza como um ser que domina o cultural. O
Jaguar representa, no maximo, um ser a meio caminho do sociocultural,
um intermediario que o xamanismo domestica para por a servico de algum
determinado Djapa.

14. Adjaba (Cabeca, Zarabatana, Menino)

introdugdo

No inicio do capitulo anterior, discuti um pequeno mito sobre um en-
trevero entre o Tatu canastra e o Coati, ambos descritos como pizdas. Certo
momento, o Tatu descobriu que o outro possuia um anus normal, enquan-
to ele proprio nio dispunha de um que lhe assegurasse um ciclo digestivo
normal. Num outro mito surgiu a rdpida mencdo a uma Onca canibal que
vomitava o que comia, induzindo-nos a pensar que lhe faltava o requisito do
mesmo orificio. Observa-se que o Tatu nio tenta canibalizar o seu hospede,
como a Onca a procura de gente, mas maltrata-o, nio lhe dispensando o que
prometera. Ora, estes tracos se retinem num mesmo fendmeno: o Adjaba.
Adjaba, em primeira instincia, ¢ um “bicho”, mas um caso todo particular,
porque se assemelha muito ao ser humano. Porém, ele ¢ um similar imper-
feito, e a sua aparéncia fisica o trai por algum detalhe, indicio de que nio ¢
humano por completo.

Pelo menos para os Kanamari do Juru4, alguns anos atras, este bicho
ainda existia nas profundezas do mato. Quando Joio Manelio morava num
afluente do Tarauaca (o qual fica na mesma regido da cabeceira do igarapé
de Trés Unidos), ele se perdeu uma vez no mato, vagou uns dias pela drea e
encontrou um caminho, quando percebeu um forte cheiro. Parou, se escon-
deu e ouviu, a noite, zoada no seu rastro e na redondeza. Ele saiu de 14 sem
se aproximar, mas os Kanamari nio tiveram duvida em identificar este tipo

EDWIN REESINK



de grito e de cheiro como sendo do Adjaba. Dai, foi um pequeno passo para
considerar como “adjaba” o atributo de alguém ou de algum animal que, aos
olhos Kanamari, implica em alguma espécie de imperfeicao, quer seja fisica
ou mental. Pessoas na aldeia do Queimado exemplificaram os dois usos: um
defeito no pé de uma crianca, e deficiéncias mentais em jovens mulheres
(uma das quais nio se casou por causa disto).

Nas narrativas anteriores ji foram feitas algumas referéncias a esta clas-
sificacdo de adjaba. Num relato em que participou diligentemente, como
coadjuvante, Tsabaro comentou sobre a feiura de um queldnio que, de tio
extremada, fez do bicho um adjaba (Parte II). Por isso, também, a anomalia
anatdmica do Tatu e da Onca identificam-nos como uma espécie de adjaba.
Logo na primeira narrativa mitologica a respeito do Adjaba, ficou eviden-
ciado como a imperfeicio social acompanha a deficiéncia fisica, e que ndo ¢
a toa que, as vezes, hoje em dia se identifica o Adjaba com Satanas. Por exem-
plo, Jodo ampliou o quadro esbocado por Djo’o, e colocou Tamakori nawa
t3ksna contra Adjaba nawa t3k3sna (a “gente de Tamakori” contra a “gente de
Adjaba”). Esta associacdo, como veremos nos mitos reunidos aqui, remete
o Adjaba para uma posicio aniloga mas sempre moralmente deficiente em
relacdo aos seres humanos. Posicio, no entanto, também analoga ao Jaguar
do capitulo anterior, pelo perigo que leva, na sua modalidade prépria, aos
humanos.

0 Adjaba e os cacadores em expedicdo no mato

Este primeiro mito introduz as carateristicas dos Adjaba e explica a
origem de uma espécie de peixe, fato marcante ao ponto de Aro destacd
-lo da sua explicacio da origem dos peixes em geral (M28.1). As versoes de
Konin, Kurau e Pairo (M28.2,3,4) coincidem em quase tudo e podemos
seguir um roteiro geral, com a inclusdo de algum detalhe em particular. A
trama comeca com uma expedicio de caca tempordria, composta somente
por homens e com a finalidade de juntar carne para levar para a aldeia, para
as mulheres. Ou seja, os cacadores se embrenharam no mato, numa area de
pouco transito, provavelmente explorada de tempo em tempo para que a
caca se regenerasse. Além disso, é possivel que a meta derive da necessidade
de algum ritual, porque Konin lembra, e d4 exemplos, de como no Warapi-
kom a caca se denomina sob nome diferente do normal, para nio dar azar

IMAGO MUNDI KANAMARI



(pratica de denominagéio mais comum na AmazOnia, como ocorre entre 0s
Yagua, Chaumeil e Chaumeil 1992: 32). A mie de Jodo afirmava que se
tratava do Kohana, o que desde ja estabeleceria uma relagio com a morte. O
tipo de expedicio deve ter tido alguma frequéncia nos tempos antigos, mas
atualmente parece em desuso. Os homens construiram um tapiri para aco-
modar todo mundo durante algumas noites e comecaram a cacar, segundo
uma versdo, cada um ou uns poucos se direcionando para areas separadas.

A cacada foi um sucesso e a cada dia eles retornavam com animais
abatidos. Comeram a carne de menor qualidade e moquearam a carne e a
banha da melhor qualidade (ou salgaram, numa atualizacio). Um dia, de-
pois de muito trabalho e éxito, um rapaz achou que j4 havia o suficiente,
ou constatou que suas flechas para zarabatana tinham acabado, e propos
dar término a expedicio. Como visto para o mito do Mawin, a zarabatana e
suas flechinhas de ponta de veneno (pehe) e algodao na base, também cairam
em desuso e somente os Tukano ainda sabem manejar tudo isso. Os outros
desejaram ficar mais algum tempo, e o rapaz ficou sozinho no acampamento,
cuidando dos macacos moqueados. Durante o dia, e na auséncia dos outros,
o Adjaba visitou o tapiri, chamando os macacos de “amigos”, tawari, e os fez
urinar. Jodo comentou ai que o Adjaba falava com os macacos, usando seus
nomes de caca, e que estes respondiam. Mas, apesar de conseguirem urinar,
nio eram capazes de mais nada, muito menos voltar para o mato.

Junto com a indicacio de um cacador satisfeito, ou cujas flechas
terminaram, este cuidado do Adjaba para com a caca sugere a possibilidade
de ter havido um excesso. O rapaz se afastou e testemunhou tudo e o Adjaba
se retirou, levando a banha de alguns macacos barrigudos para seus compa-
nheiros. Quando o narrador expunha o fato aos outros, a noite, Kurau acres-
centou que a acio do Adjaba j4 nio adiantava porque os macacos, afinal, es-
tavam mortos e assados. O papel do Adjaba como protetor de animais nunca
chega a ser explicitado, como um “dono de animais” mas, indiretamente
a sua presenca intimidaria quem quisesse passar um periodo mais longo e
penetrar mais fundo no mato. Assim, o efeito provavel do mito sobre a acio
dos cacadores atuais pode vir a ser um fator limitante ao excesso na caca. O
Adjaba so carregou a banha, parte mais cobicada pelos indios, e foi visto,
mas os companheiros do rapaz nio acreditaram nele e pensaram que foi
desculpa para ele mesmo comer a banha, ou atribuiram as suas declaracoes
a sua vontade de ver a mulher.

EDWIN REESINK



Os outros insistiram em permanecer e matar mais animais, nio dando
ouvidos as adverténcias, excedendo-se definitivamente. Kurau caracterizou o
grupo como dois conjuntos de irmaos, “cunhados” entre si, ou seja, primos
cruzados e potenciais cunhados, ou até realmente cunhados, ji que o rapaz
¢ dado como casado. Nota-se ai que, de certa maneira, se constitui neste
grupo o nucleo de um Djapa, formado pelos lacos entre irmdos e cunhados
da geracio adulta mais produtiva. Kurau tomou o cuidado de especificar que
o grupo dos Adjaba somava o mesmo ntimero de homens, como se estivesse
querendo realcar a similaridade espelhar entre os dois grupos opostos. Ade-
mais, todas as versdes descrevem os Adjaba como parecidos com “gente”,
“outro caboclo”, e Pairo até descreveu algo de sua pintura corporal. A sua
semelhanca estende-se do corporal até & caracteristica de possuir uma moda-

lidade de sociabilidade.

O perigo advém da similaridade, mesmo marcada pelo defeito social
e fisico, porque encerra uma capacidade semelhante sem a mesma socializa-
cdo e sem os comportamentos derivados da verdadeira vida social. Adjaba ¢
gente, mas ndo realiza nenhuma tentativa de estabelecer relacoes pacificas,
possiveis, como visto, entre Djapa e até entre povos de lingua e cultura dife-
rentes. O rapaz, assustado, arranjou um lugar para dormir no alto, em algu-
ma palmeira. De 14, bem na madrugada, ele enxergou uma luz no varadouro
e, na versio de Kurau, ainda chamou a atencio dos companheiros que dor-
miam embaixo, no tapiri, e que, pela segunda e tltima vez, nio o escutaram.
O Adjaba apagou a luz quando bem perto, entrou no tapiri e matou todos,
quebrando-lhes o pescoco e cortando-lhes a cabeca. Em seguida, o Adjaba
somente carregou os corpos, agindo de modo semelhante ao que fez com os
macacos (a gordura do tronco). Isto &, ele tratou os homens como se fossem
caca e, de fato, ele os canibalizou, do ponto de vista das vitimas.

Jodo acrescentou que o Adjaba enrolou as redes na sua primeira visita,
ato que sugere que se enrolam as redes para ir embora, e que explica porque
sentiu falta de uma, a noite (Kurau efetuou idéntico efeito pela paridade dos
grupos). Ele mandou sua formiga procurar o faltoso. O seu “cachorro” era
o mitsi, formiga grande que opera em coluna e cuja mordida é dolorosa, um
inseto com certo perigo e que é o mesmo do mito dos queixadas, quando
os homens, correndo, se transformaram em passaros. Como as espécies que
marcham em coluna tém a fama de serem vorazes e bem sucedidas, os seus
tracos se coadunam com o seu papel junto a este “dono”. O rapaz evitou a

IMAGO MUNDI KANAMARI



mordida soprando a formiga, que retornou ao dono, afirmando a auséncia
de outras pessoas. Esta acdo lembra muito como o Wadjo evitou o fogo e
o afastamento da febre, o que, talvez, passe pela associacio do sentido de
queimadura de uma picada. Evitar a picada impede o que sucedeu com os
homens no outro mito, ou seja, ser transformado em animal cacdvel.

Em certas versdes, de manhai ele correu para a aldeia, para contar o
ocorrido. Em outras versdes, seguiu o bicho de noite ainda, com toda cau-
tela, carregando os corpos as costas, para sua morada, de novo com luz.
Ele descobriu que morava num buraco do pau, ou na sapopemba de uma
das maiores arvores da floresta (“cedro e agorno”, tsimaha). Ele marcou o
caminho quebrando pauzinhos e voltou. Nas versdes em que ele correu de
volta de manhd, nem sempre acreditaram muito nele, mas se puseram a
caminho, juntando os homens e levando uma panela com pimenta (Konin,
que localiza a morada em outra arvore gigante, o samatima). Nestas variantes
ouvem-se, andando na trilha, gritos que parecem ser de gente em marcha,
hihi, e os homens externaram duvidas sobre a veracidade dos fatos, mas o
rapaz insistiu. Quando se depararam com a origem do som, descobriram as
cabecas enfileiradas e em movimento, em passagem, numa ponte de pau, so-
bre um igarapé. O pessoal sacudiu a ponte, pisando e balancando, as cabecas
gritaram e cairam n’agua.

Na versio de Kurau, foi o rapaz que agiu da mesma forma quando
da sua volta da casa do Adjaba, e todas as cabecas se transformaram em
tambaqui (amats3r3). Kurau sorriu neste momento, rememorando que nio
quiseram ouvir o rapaz antes e, entio, nao tinham nada a reclamar, e que a
cabeca 56, ndo serve para nada. Normalmente os Kanamari aproveitam as
cabecas da caca (os Bim Djapa comiam até os olhos), mas obviamente nio
constituem a melhor parte do animal. Faltam-nos dados sobre uma possivel
relacdo da cabeca com a teoria do conhecimento e a sua localizacio no cor-
PO, como expresso no conceito de w3anim, o “pensamento e conhecimento”,
e que parece ter uma ligacdo com a cabeca. ‘Perder a cabeca’, neste caso,
reduziu o corpo a uma parte insustentivel para a vida independente, mesmo
que fosse capaz de gritar e se movimentar, o que justifica a sua eliminacio
para outro dominio. O grito até sugere a similaridade das cabecas com o pro-
prio Adjaba, um simulacro de gente. A transformacio em peixe d4 conta da
atual semelhanca, apontada pelos narradores, entre os dentes de gente e os
do peixe. H4 indicacdes de que até hoje hd um certo desconforto em comé

EDWIN REESINK



-lo. A forma geral do tambaqui, muito aproximadamente, também evoca um
pouco uma cabeca (Santos 1981a: 47).

Evidentemente, os Adjaba merecem “pagar” pela morte e o pessoal
remanescente se encarregou disto. Somente Pairo, talvez por sua pressa, ja
comentada, quis encerrar a historia antes: as pessoas voltaram da ponte cho-
rando, com pena dos mortos, e nio queriam mais cacar. Ele ainda descre-
veu o Adjaba “bem como nds”, encarnado e com cabelo preto, mas que é
bicho, capaz de comer gente para satisfazer sua fome. Konin, pelo contrario,
insistiu na vinganca, com o pessoal fazendo coivara na entrada do buraco,
tapando-o, acendendo o fogo e jogando pimenta para aumentar o seu efeito.
Mataram muitos Adjaba.

Kurau elaborou mais um pouco ainda, referindo o pessoal que che-
gou com os Adjaba ainda dormindo, e todos dentro do buraco. Juntou-se
folha seca de patawa, galho de pau e quatro paneirinhos de pimenta, para
botar fogo e “embriagar” os bichos. Os Adjaba tentaram apagar o fogo, mas
terminaram vencidos e a pimenta surtiu efeito. As mulheres Adjaba sairam
correndo e foram mortas pelas mulheres humanas, para “pagar” seus mari-
dos. Comportamento notavel, mas indicativo da posi¢io, em geral paralela,
das mulheres. Os Adjaba choraram dentro do seu buraco (com o hihiii se-
melhante das cabecas), saindo e morrendo todos. A importincia deste mito
transparece na amplitude do leque de narradores e do detalhamento por
parte deles. Talvez o lugar de destaque se deva ao fato de explicar a origem
de um certo tipo de peixe popular, ou até pelo notivel estrago feito inicial-
mente pelos Adjaba, sendo a histéria exemplar daquilo que representam
fundamentalmente.

um casal de Adjaba rouba meninos

Pairo e Kurau (M55.1 e 3) contaram um mito que confirma as mes-
mas bases jd apresentadas. A historia comeca com um ritual em realizacio
no terreiro, quando um casal de Adjaba se propds a roubar umas criancas.
Segundo Kurau, a festa era Warapikom, sem especificar qual, enquanto para
Pairo era Adjaba. E possivel, novamente, que o ritual tenha sido aprendido
dos Adjaba (por exemplo, “cantando” no seu buraco), mas falta indicacio
segura. Aqui, a mulher Adjaba se infiltrou na aldeia, se sentou no escuro e
se manteve afastada da luz, com o rosto virado. O homem Adjaba esperava,

IMAGO MUNDI KANAMARI



no mato, com dois paneiros para guardar os meninos que ela iria roubar. Ela
fingiu ser uma mulher mais velha, mas virou o rosto para nio ser denuncia-
da pela sua feiura. Duas mulheres se cansaram de carregar o menino no
braco e, para dancar, pediram para ela tomar conta dos seus filhos. Uma
terceira queria deixar a sua filha, mas a Adjaba recusou, sé queria menino.
Deste modo, ela raptou dois meninos e o casal retornou a sua casa. As duas
mulheres, as vezes dadas como irmas ou como cunhadas entre si, procura-
ram em vio os seus dois filhos de manhi, com a mie, a quem pensaram
té-los entregue.

Neste caso, os Adjaba penetraram no espaco social e, utilizando-se de
sua semelhanca geral, enganaram as mulheres num momento de agitacio
social. Ou seja, os Adjaba deram sinais da inteligéncia que lhes permitiu até
roubar criancas pequenas dentro da aldeia, o que comprova que o perigo
que representam nio se restringe ao dominio do mato, mas atinge o espaco
social, num dos seus momentos de atividade sociocultural por exceléncia.
Na versio de Kurau, a Adjaba (a fémea) recusou uma menina e, na verda-
de, curiosamente, em todos os mitos disponiveis, os Adjaba se limitaram a
desejar, e até a matar somente homens. Os Adjaba se apropriaram de uma
parte da fertilidade humana, do seu potencial de reproducio, nio para ma-
tar jovens adultos, mas para criar meninos de idade tenra, antes de serem re-
almente socializados (traduzido por Pairo como “nascer de novo no mato”).
Os Adjaba nio trataram os humanos como caca, mas predominantemente
como animais domesticaveis, embora os Kanamari mesmo, nio costumem
matar e consumir os animais domésticos. Eles criaram os meninos, o Adjaba
masculino cacava de dia e o feminino roubava banana e macaxeira das rocas
da aldeia. Ou seja, os Adjaba nio tinha roca, sinal de atraso sociocultural
seguro para os Kanamari.

Os meninos cresceram e engordaram até o ponto em que sio qua-
se rapazes e os Adjaba decidiram que estavam prontos para consumo. De
manhi, quando o casal Adjaba manteve relacoes sexuais e os meninos esta-
vam deitados, todos nas suas redes (os menores logo em cima, como uma
familia humana), o Adjaba pegou nas costas de um deles e averiguou que
estava gordo. A coincidéncia com o ato sexual talvez remeta a uma alusao a
falta de reproducio prépria, aproveitando-se da reproducio alheia para fins
canibalisticos, pelo menos neste caso, ao contririo de outro mito, em que
estdo presentes criancas Adjaba. Ou, talvez somente tenha servido como um

EDWIN REESINK



disfarce do método de ‘Jodo e Maria’, para rapida e praticamente avaliar o
estado dos meninos. O Adjaba instruiu a mulher para maté-los, tirar sua
gordura, torra-la e guard4-la num certo canto. Ele mesmo saiu para o mato
em busca de “amesca” (ou “amuesca”), uma espécie de resina de drvore, para
misturar com a comida. Obviamente, esta dieta se adequa ao seu estigio
pré-horticultural, quando casca de pau substituia (muito mal) a macaxeira
(cf. o mito de sua origem e a tentativa da mulher caititu).

Ela se empenhou, entio, nesta tarefa, pretendendo matar os meninos
que a chamavam de mae. Ela chamou-os “filhos” e disse para aguardarem em
determinado lugar, enquanto ela ia derrubar um pau velho. Recomendou
que os dois niao olhassem para tras, aonde trabalhava, mas os meninos, ja
desconfiados, espiaram para ver o que acontecia e escaparam da queda do
pau. A mulher Adjaba se lamentava pela quase morte dos “filhos” e juntaram
lenha para levar e acender um fogo no terreiro. Ela levou-os para tomar ba-
nho no igarapé, fingindo que ia brincar com eles e pedindo que nadassem e
submergissem como uma paca. Desta vez ela jogou uma lanca, yucuru, tratan-
do-os realmente como paca, e ferindo um de raspio. A mie cuidou da ferida,
lambendo o sangue do menino. Agora nio havia mais davida, os dois meni-
nos tinham certeza dos planos da Adjaba, percebendo que ela nio era gente.
Ela foi varrer o terreiro, colocando os dois em frente do fogo e de costas para
ela: tencionava empurra-los para dentro do fogo mas, quando executou o in-
tuito, cada um foi para um lado, ela passou ao meio e caiu ela mesma no fogo.
Pairo se satisfez com isto, ao passo que Kurau adicionou o uso de yucuru e
cassete para acabar com a Adjaba (a sua variante ¢ mais rica em pormenores).

Disto se depreende que a Adjaba realmente era muito perigosa tam-
bém: enganou as mies, trouxe os seus filhos, fez de conta que era a mae e
nio recuou na tarefa de mati-los. Desde o mito anterior j4 detectamos um
comportamento mais agressivo do que o costumeiro por parte das mulheres,
uma destruicio mais tipicamente masculina. Os dois meninos terminaram
de mata-la mediante um método j4 consagrado no mito anterior para este
simulacro de gente. Uma maie desnaturada criou os filhos dos outros como
se fossem animais domésticos - agravando a situacio porque aparentemen-
te ndo se costumava criar para comer - , sucumbiu & esperteza deles, e eles
procederam com ela do mesmo modo que o Adjaba instruira a mulher para
que fizesse com eles mesmos. Tiraram a banha, torraram e encheram duas
vasilhas, colocando-as no lugar indicado.

IMAGO MUNDI KANAMARI



Para esperar a volta do Adjaba, treparam numa arvore chamada mapi-
karsmam (lit. 4rvore do boto), que desenvolvida tem tronco grosso e galho
fino (o que os carit chamam de Maria, segundo Kurau, talvez pau de barri-
gudo, cf. Conte s.d.). Batendo-se nesta arvore, ainda segundo Kurau, tem-se
chuva garantida no dia seguinte, o que se compreende pelo mito do Jakwari
(origem do boto preto). Quando o Adjaba chegou, ele encontrou os vasos
no lugar combinado e comecou a comer a banha junto com a “amesca”
que trouxera. Quando estava terminando, os meninos, l4 do alto, gritaram
que havia comido a propria mulher. Ele nio ouviu direito e atribuiu o som
ao vento. A separacdo entre alto e baixo costuma ser mais da iniciativa de
quem se movimenta para a posicio superior, e, as vezes, tende a indicar uma
separacdo social que se expressa na dificuldade, ou evitacio de comunica-
cdo. Somente na segunda vez, quando os rapazes repetiram o que o Adjaba
perpetuou, este os escutou e entendeu. Ele af emitiu um sinal de que podia
ser um canibal de gente, mas suficientemente semelhante a um ser social,
que imediatamente vomitou muito. Ou seja, de certa forma, o Adjaba consi-
derou canibalismo real consumir sua propria espécie e, pelo tratamento dis-
pensado, considerou a espécie humana diferente o bastante para se tornar
cacavel e comestivel. Ao que parece, pelo seu ponto de vista, ndo se pratica
canibalismo devorando gente.

O Adjaba pretendeu ir a desforra e comecou a subir a arvore. S6 que,
a despeito de sua similaridade hd pouco comprovada, ele permaneceu um
simulacro imperfeito: subiu de bunda para cima, literalmente pelo lado aves-
so. Algumas vezes, quando o Adjaba se aproximava deles, os rapazes faziam
“tso, pfun”, para que a arvore nova esticasse mais para cima e aumentasse a
distancia. Esta acdo se enquadra na mesma série do ato do paiko do ultimo
mito, aplacando a formiga para nio denuncidlo. O Adjaba nio desistiu,
e eles o furaram na bunda com o yucuru que tomaram da Adjaba. Nio
houve solucio pelo distanciamento e, mais uma vez, a eliminacio se apre-
senta como o tnico meio de resolucio de conflito. O Adjaba caiu e morreu;
apesar do seu inicio promissor, perdeu a vida. Como nio havia mais nada a
fazer, os dois desceram da arvore, que logo diminuiu em tamanho, e se puse-
ram a caminho, a procura da sua aldeia. Com os dois sendo “irmios” (MZS),
ou “cunhados” (MBS), um aspecto importante nos dois tipos de relacio se
refere & expectativa de cooperacio, o que se cumpriu perfeitamente aqui,
uma cooperacio que lhes salvou a vida.

EDWIN REESINK



Acharam um varadouro e o caminho de casa quando, novamente, su-
biram numa arvore, em cima do igarapé onde o pessoal da aldeia busca
dgua. Balancando suas pernas, sentados num galho bem em cima d’agua,
esperaram por suas mies. Elas viram n’4gua do porto as pernas se mexendo,
e pensaram que fosse algo dentro d’agua e nio uma imagem espelhada. Na
versio de Pairo explicita-se a razio, “parece bicho”, e era de esperar que
depois de uma auséncia prolongada da sociedade e um crescimento junto
ao Adjaba, o retorno nido prescindisse de intermediacio num lugar mais
liminar (o porto). Eles cuspiram para baixo, o pessoal notou a confusio para
logo depois reconhecé-los e termos um final feliz. Vale lembrar que o cuspe
de cima para baixo, dentro de um vaso grande, funciona como catalizador
no processo da feitura feminina da caicuma, o que parece ser um bom ingre-
diente para intermediar a volta ao cultural (como o processo), e ainda mais
porque o kuya joga importante papel na intermediacio com o exterior (de
um modo civilizado)'®®.

0 Adjaba e sua zarabatana que fala

Inspirado pelo mito anterior, Kurau prosseguiu com um outro em que
figura 0 Adjaba como protagonista da historia de um conflito entre gente e
Adjaba. Um homem levou suas duas mulheres para buscar patawa. Elas per-
maneceram um pouco atras, para tecer uma pera, e ele se adiantou e subiu
na arvore. Um Adjaba chegou, percebeu que algo acontecera e falou com
sua zarabatana para perguntar aonde estava o outro. Ele assoprou e acertou
uma flecha envenenada, fazendo o homem cair 14 de cima, gritando oooo.
Ao contrario dos outros mitos, o Adjaba logo o percebeu no alto, mas com
a ajuda de um instrumento extraordinario, com o qual ele o abateu como
se fosse um macaco numa fruteira. Tem-se a impressio que o instrumento

105  Na versio de Kurau, ele menciona, de passagem, que os meninos nio sé gritaram
como assobiaram e Pairo, em uma das suas versdes, também de passagem, reportou que
eles, além de cuspir, assobiaram. A comunicac¢io do alto para baixo e viceversa, sempre
parece dispor desta modalidade, com uma certa conotacio de perigo (o primeiro céu,
chamar o Adjaba), mas nem sempre (mais virtual, para se aproximar da aldeia). No plano
horizontal, o assobio foi a marca da transformacio do carit, e um pouco mais adiante,
serd empregado por um Adjaba que ameaca gente de uma maloca. Parece, entio encerrar
sempre, potencialmente, um aviso de perigo.

IMAGO MUNDI KANAMARI



foi de importincia essencial, pois talvez o Adjaba necessite sempre de uma
ajuda para enxergar gente no alto (formiga, grito de meninos). As mulheres
ouviram o grito, e uma delas, aquela sem filho, foi ver e se deparou com o
Adjaba amarrando seu marido para carregi-lo encolhido nas costas. Ela o
seguiu de mais perto, até que o Adjaba retornasse a sua casa, fazendo cami-
nho para que a outra, com filho, viesse atrds, com mais distincia. A casa dele
era um buraco na terra, ao lado de um igarapezinho. No terreiro em frente,
um filho do Adjaba estava chorando: queria kidamim, o “miolo da cabeca”,
ou seja, comer o cérebro. Kurau quase que cantou este choro do menino
Adjaba. Os Adjaba entraram em casa, para comer o paiko todinho, talvez
até moqueado (o narrador nio deu certeza), o que reforca a analogia com
um macaco. E de supdr, embora isso nio fosse mencionado, que o menino
ganhou aquilo pelo que chorava.

O Adjaba pendurou a zarabatana, o marip3, na entrada do buraco,
com instrucdes de montar guarda e gritar se alguém se aproximasse. Quan-
do elas avancaram no intuito de pega-la, a zarabatana se pos a gritar, “ece
waara” (eee dono), e tiveram de correr para se esconder, antes que o Adjaba
as visse. Evidentemente, a “cara” da zarabatana ¢ a boca, e elas inventaram
de apanhar barro e se aproximarem pelo meio da zarabatana, para tapar
imediatamente as duas pontas da arma, cada uma de um lado (afinal, uma
vantagem, dentre outras resultantes da existéncia de duas esposas). Pego
o marip3, elas voltaram para casa, choraram e mostraram a zarabatana ao
irmio. Ao tirarem o barro das pontas, ela gritava muito, quebraram-na a
machadada e ainda queimaram no fogo. Este instrumento de caca revelou
grande periculosidade e mesmo na aldeia gritava pelo seu dono. Uma arma
com visdo e voz proprias, representa algo também classificavel como adjaba,

fora do normal, por isso combina com o seu “dono” %,

Chama atencio o fato de que a zarabatana permite ao cacador matar
mais de um animal, especialmente macaco, em funcio de sua silenciosidade
e, assim, se a reputa como sendo mais eficiente do que uma espingarda,
neste particular (Silverwood-Cope 1990: 55). O irmio das mulheres as acom-

106 A associacio com o grito, a fala, relaciona-se, talvez, com a associacdo entre a arma
e a forte emissdo que seu desempenho exige (para outras associacoes, nas Guianas e Alto
Rio Negro, S.Hugh-Jones 1988a: 204). Para os Matis, a arma associa-se ao olho e os feli-
nos, o olho sendo a sede do poder antissocial (Erikson 1990: 315).

EDWIN REESINK



panhou para vingar seu marido, solidario também com seu cunhado. Eles
aplicaram o mesmo método dos outros mitos: fizeram coivara, acenderam
um grande fogo e botaram pimenta para infernizar quem ficava no bura-
co. Mataram todos, porém menos Adjaba do que no primeiro mito. Mais
uma vez, as mulheres mataram os Adjaba femininos, e 0 homem, os Adjaba
masculinos. E notavel, também mais uma vez, a iniciativa e a determinagﬁo
delas em seguir o Adjaba, e se apossarem da sua arma falante, fatidica (e que
recebe 0 mesmo tratamento dispensado ao dono).

o Adjaba sem anus

Somente Kurau contou o ultimo mito (M61), e somente Pairo narrou
o dessa secio (M65). Como eles se assemelham bastante e a nocao de Adjaba
¢ generalizada na sociedade, possivelmente isto se deve as vicissitudes e a
aleatoriedade inerente ao trabalho de campo. Neste mito, explicitam-se dois
tracos que se apresentaram menos visiveis nos anteriores. Numa maloca,
bem a noite, um homem diz a seu cunhado que irdo pescar amanha de ma-
nha bem cedo. Um Adjaba escondido ouviu a conversa e de manha, ainda
as escuras, fingiu ser o cunhado para chamar o rapaz e se por a caminho.
No varadouro, eles conversaram sobre o peixe que pretendiam apanhar no
lago, e o Adjaba, que carregava uma luz, mantinha o rosto virado para a escu-
riddo, para o outro nio enxergar seu nariz. Ou seja, como se trata do mesmo
detalhe da mulher Adjaba, estes seres devem ter um nariz que os denuncia
como seres diferentes. Mais adiante, o rapaz peidou e o Adjaba perguntou
se ele tinha um anus, ja que ele ndo o possuia, e vomitar para ele era como
defecar para o outro. O rapaz, claro, compreendeu imediatamente que o
companheiro nio era gente mas bicho. O Adjaba lhe pediu para furar a area
de “carne mole” com um yucuru, até uma profundidade de uns quatro ou
cinco dedos. O rapaz aproveitou a oportunidade e lhe furou até a “goela”,
em face de que o bicho “morre”.

A semelhanca com o Adjaba que subiu a arvore leva a pensar que
este sofre com certa regularidade de bloqueio do processo digestivo. O nariz
constitui um sinal exterior de facil visibilidade da sua diferenca, e vale lem-
brar, como mencionado, que nesta regiio da Amazonia, ornamentos como
a meia lua no nariz, tatuagens e pinturas corporais, veiculam sinais diacriti-
cos para distinguir entre os Djapa e os povos (Erikson 1990). Neste sentido

IMAGO MUNDI KANAMARI



ainda, o traco se relaciona com carateristicas fisicas distintas atribuidas aos
povos, como o “kirak”, pinta da pele dos Kulina. O outro traco interioriza a
diferenca. O Adjaba ndo detém o ciclo completo de um verdadeiro corpo de
gente, como, analogicamente, nio dominam corretamente o ciclo da vida so-
cial. Tal bloqueio, desse modo, é bem apropriado para um simulacro de gen-
te que visa praticar uma predacio sobre seres realmente humanos. O rapaz,
com medo, correu imediatamente para casa, depois de “matar” o Adjaba,
para contar o ocorrido, sem pescar nada. Ele contou tudo a mulher e aos
outros e decidiram ir 14 para averiguar o estado do Adjaba. Entretanto, ao
chegarem ao local, o Adjaba nio estava mais l4, restando somente manchas
de sangue. Eles se apavoraram, voltaram correndo e iniciaram a fortificacio
da casa, com pau e palha, na expectativa do Adjaba fazer alguma retaliacio.
De fato, o Adjaba nio demorou a vir, batendo sapopemba e até assobiando
(ai o narrador colocou, uma vez, o dedo no ldbio), anunciando sua chegada
ao modo de um cacador com caca grande (bater na madeira). Em uma ver-
sdo, ele ja bate pau quando ainda estavam no lago, amedrontando o pessoal
da casa. Quando os meninos no final do mito passado cuspiram na agua e
algum narrador acrescentou que assobiaram, ainda poderiamos seguir a pro-
posta de Lévi-Strauss de ser uma modalidade discreta de comunicacio. Mas,
quando numa variante os mesmos chamam a atencio do homem Adjaba
ajudado pelo assobio, e aqui os Adjaba anunciam sua intencio agressiva por
este meio, entio parece haver também alguma associacio com o perigo.

Finalmente chegaram muitos Adjaba, a noite, cercaram e rondaram a
casa, ameacando invadi-la e arrancar a cabeca das pessoas. A gente se preve-
niu também em cortar casca de pau, aquela mesma que se imerge na 4gua,
bate e bebe o liquido. Esta acio serviu para gritar para os Adjaba, espanta-los
e afastid-los. Nio fica de todo claro, mas os Adjaba rondaram a casa durante
algumas noites, obrigando o pessoal a ficar de prontiddo com arco e flecha e
a nio ir, durante o dia 4 caca, e o método de omamdak (casca de pau) contri-
buiu decisivamente para por fim ao assédio. De qualquer modo, os eventos
se conformam ao estilo ja visto anteriormente. Desta vez um Adjaba homem
penetrou no espaco social, enganou alguém, mas revelou sua condicdo, de-
monstrando sua inteligéncia limitada. Os homens sofreram um ataque de
grande porte, que terminaram por vencer, mas sem que exterminassem os
inimigos (embora, em se tratando de Pairo, este fim possa ser um abrevia-
mento deste narrador).

EDWIN REESINK



Kiows, o menino chorao

Por fim, observamos que tanto o jaguar como o Adjaba ameacaram
exterminar a sociedade. Existe um mito em que gente se comporta como um
Adjaba dentro do espaco social interno. O mito discorre sobre um menino
que chorava no canto da casa do seu irmdo mais velho. Imével e com um
choro de “kidamim” ou de kiows, este ultimo dando-lhe o apelido, que signi-
fica “eu quero cabeca”, ele chora até ganhar uma cabeca, quando seu irmio
voltava da caca, para comer o kidamim, o “miolo da cabeca”. Enfatiza-se,
nas diferentes versdes, que o menino somente repetia o kiows, e nio falava
mais nada, ainda sendo marcado por ter uma barriga grande. Obviamente,
ressalta-se, assim, que ele nio crescia, nio amadurecia em nenhum sentido
além de uma idade pouca avancada, restringindo-se a uma Unica palavra e
criando uma barriga enorme face a sua imobilidade dentro de casa. O irmao
mais velho criava o menino e ainda satisfazia seu desejo, cumprindo seu
dever de cuidar do mais novo, porque entre os Kanamari os irmios devem
estar proximos e sempre em estreita reciprocidade. O menino, por outro
lado, ao nio crescer, e gracas ao pedido que formulava, assemelha-se ao filho
do Adjaba que chorava da mesma forma, na frente de casa. Desejar comer a
cabeca e o miolo da caca, une os dois meninos e marca o segundo como uma
espécie de Adjaba humano.

Em suma, o menino se configurava como um ser humano imperfeito,
fora do normal, e até como uma ameaca a ordem social: por ndo crescer,
nio assumia seu devido lugar na sucessio das geracdes. Neste sentido, o
contraste com o irmdo mais velho e homem responsavel, casado, com casa,
realca ainda mais a diferenca. Ao mesmo tempo, o mesmo menino chorio
e imdvel se transformara em um belo jovem, que se enfeitava, por exemplo,
com pena de arara na orelha, enquanto o irmido se empenhava na caca.
Na sua auséncia, 0 menino nio somente se transformava em homem, mas
ele e a cunhada se embrenhavam no mato, em busca de mel. Procuravam
uma abelha que faz seu ninho l4 no alto, no galho de uma arvore, o que até
transparece no seu nome, kodohkiri (que tem kodo, “céu, alto”). O Kiows
subia e tirava o mel para encher dois potinhos (moroki) com o precioso liqui-
do. Numa primeira vez, a mulher explicou ao marido que fora ela mesma a
tirar o mel, derrubando aquela 4rvore e uma colmeia conhecida. O homem
comeu o mel sem desconfiar.

IMAGO MUNDI KANAMARI



Na outra vez, tiraram trés potinhos, com a desculpa de ter derruba-
do duas arvores. Agora o marido comecou a desconfiar e outra vez fingiu
que saia para cacar mas, de fato, espiou os outros dois e descobriu que
mantinham relacoes sexuais e que ela engravidara. O paiko se zangou,
ainda quis disfarcar cacando um jacaré mas, apds retornar, ele se aproxi-
mou do irmio mais novo, l4 no seu canto, e pisou na sua barriga, matan-
do-o. Da barriga sairam muitos carapanas, que perseguiam o irmio mais
velho. Ele pulou dentro d’4gua, mas o carapana insistiu; fez um buraco
na terra com uma porta de sapopemba para fechamento, mas o carapand
penetrou assim mesmo. Os narradores nio sabiam, nio “ouviram” se o
carapand terminou por mati-lo, mas sugeriram que sim (especialmente

Pairo, M63.3).

Num sentido, este mito explica porque tém tantos carapanis no
Jurud e ndo no Jutai, num outro, conclui-se que a beleza escondida se
associa a juventude e a seducdo garantidas pelo mel: sem o esforco com-
pleto que a maturidade implica, para a reproducao da vida, como a caca e
a horticultura, o Kiows estabeleceu uma ponte para se envolver somente
com o complexo da beleza. Ou seja, ele assumiu a metade mais bonita e
interessante na sucessio das geracoes, apropriando-se, pelo fingimento,
do trabalho do irmao mais velho. Dessa maneira, o Kiows ¢ um Adjaba
na sua recusa de assumir a plenitude da maturidade da vida social, embo-
ra, quem sabe, até cause uma certa inveja por desfrutar do mel e do sexo
sem esforco correspondente. O seu irmio o eliminou por citme, e esta
parece uma motivacio reprovavel, por ser condendvel permitir o citme
chegar a este ponto entre irmios, na 6tica Kanamari, o que justifica sua
perseguicao.

O final serve, no minimo, para reafirmar a relacio correta a ser obser-
vada entre dois irmios e que a sociedade requer a sucessdo das geracdes, com
cada um assumindo seu devido lugar. Aqui, ao cuidado fraternal intragera-
cional se sobrepds um aspecto intergeracional, mas isto niao deve levar a con-
siderar o acesso sexual a cunhada como incestuoso. Irmios, na concep¢io
Kanamari, sdo quase a “mesma pessoa” e, em verdade, ocupam a mesma po-
sicio na genealogia e, portanto, sio potenciais competidores pelas mesmas
parceiras possiveis. Ou seja, a solidariedade referida corre o risco de sofrer
desta tensdo, dai a relevancia da vinganca post-mortum do irmdo mais novo,

EDWIN REESINK



porque todo valor ideal de sociedade para um Djapa demanda a repressiao
do citime exagerado e a solidariedade consanguinea, da qual a relacio entre
siblings é primordial. Para que cada um assuma seu lugar e responsabilidade,
e a sociedade se reproduza de modo ordenado.

conclusao

Desde o primeiro mito notou-se que os Adjaba imitaram até a
sociedade, com uma casa (hak, como gente), mulheres e meninos gordos,
sinal de bem-estar alimentar, provavelmente em parte canibalistico. Este
simulacro de sociedade tem sido predador dos humanos e nio ha entre
os dois reciprocidade possivel, a ndo ser a retribuicio da morte. Ou seja,
o simulacro de gente e de ser social representa grande perigo, tanto no
mato, como pelas suas penetracoes no espaco social, tanto da parte dos
homens como das mulheres Adjaba. O Adjaba se considera, ao que tudo
indica, um juizo do qual decorre a relacio de predacio com a sociedade
dos Kanamari, mas, as imperfeicoes na similitude permitem aos seres hu-
manos vencé-lo no final. Uma classe de gente que nio é gente, o que esta
inscrito no seu corpo, Nos seus Movimentos corporais e nos seus costumes
sociais, representa uma analogia mais forte ainda do que os animais atuais
e até os animais que, como no mundo subaquatico, ainda possam assumir
forma humana no seu dominio particular (0 mundo debaixo sem 4gua).
Talvez seja por isso que para uma forma de vida similar em demasia somen-
te resta uma competicio de vida ou morte, de eliminacio, sem qualquer
chance de reciprocidade e troca.

O dominio do mato como local de onde advém grande perigo se
estabelece de maneira peculiar, valendo lembrar que o Adjaba somente vi-
sou homens, principalmente jovens. Num certo sentido, o Adjaba age como
um Djapa nio-humano que almeja eliminar os jovens guerreiros inimigos.
Alias, as referéncias de que os Kaxinaw4 até matam seus filhos para devorar,
os enquadra na mesma classe de canibais, quando se compara a sua condu-
ta com a do casal Adjaba que roubou meninos. O pequeno mito do Tatu,
com o mesmo problema da saida anal, marca este mamifero como outro
pertencente potencial & mesma classe, a0 mesmo tempo que o narrador ja o
classificou como um tipo de pi3da. Este traco aproxima o Adjaba e o Jaguar,

IMAGO MUNDI KANAMARI



‘incorporando’ os seus defeitos refletidos no campo da predacio, posicio
analoga dos dois atores, e sua especialidade em comparacio com os animais
nos mitos das Partes antecedentes: ambos sio predadores de tal ordem que
se equivalem, neste aspecto, ao outro maior predador no mundo, o ser
humano (os Kanamari na sua relacio com os animais, os Kaxinawa até
como canibais também). Dai que os dois seres sio concorrentes acirrados
do homem.

EDWIN REESINK



Conclusao Parte V

Na verdade, os mitos sobre Oncas do primeiro capitulo desta Parte
claramente apontam semelhancas nitidas com os Adjaba. O Pizda, enquan-
to uma gente-animal, uma espécie de Djapa, exibe varios tracos coinciden-
tes, tais como ser gente e “bicho”, falar, morar num buraco e enganar gente
no intuito de comé-la. Restam, porém, duas diferencas notaveis. Primeiro, o
Pisda finge ou ambiciona entrar em relacoes de afinidade com a sociedade,
mesmo que estas trocas dissimulem desejos de canibalismo e nio perdurem
numa alianca verdadeira, ou, como no caso da mulher raptada, nio se rea-
lize uma relacdo de verdadeira afinidade. O Adjaba nunca se utilizou deste
estratagema, ou propoésito. Em segundo lugar, a Onca ¢ gente-animal que
se definira, no tempo, como animal que age conforme sua natureza feroz,
arma xamanistica atual. O Adjaba permanece o que ji era, um simulacro
de gente que elabora uma quase sociedade, representativa dos riscos cons-
tantes de uma sociedade imperfeita no dominio do mato, perigosa por sua
similitude.

O Adjaba e o Pizda coincidem, como visto, por estarem localizados
no exterior, mas a posi¢io do Adjaba ameaca a sociedade por coloci-la no
mesmo plano em que ela mesma se relaciona com os animais do mato, des-
de que se solidificou a fronteira entre gente e animais, e se liberou a caca.
O caso do Adjaba aponta uma vertente paralela. Os Adjaba constituem si-
mulacros de gente numa imitacio da vida social, mas, conforme a logica,
corpos defeituosos buscam uma sociabilidade incompleta. Agora, os Adjaba
se assemelham tanto a gente, que a diferenca quase se anula e pode ser disfar-
cada: o Adjaba ¢ um dessemelhante tao semelhante que utiliza do idioma da
consanguinidade para capturar jovens na prépria aldeia e para crid-los por
sua conta. Alids, seu apetite para homens nos orienta na mesma direcio de
um favorecimento da consanguinidade, em detrimento de uma afinidade
real ou predatoria. E como se sua proximidade em semelhanca fosse de tal
ordem que somente pudesse predar os seres humanos verdadeiros: uma rela-
cio de exclusio, de matar ou morrer, e nio poder entrar nem em afinidade
potencial como existente entre os Djapa, nem contrair uma alianca real. Ao
que parece, o Adjaba quase equivale a sociedade humana: sem deixar de ser

IMAGO MUNDI KANAMARI



diferente, ele ameaca diminuir a diferenca, ao ponto de substitui-la. Nenhu-
ma relacdo, a ndo ser de eliminacdo, permanece viavel.

Ja o caso do Pizda se enquadra na distincia ambigua da afinidade
potencial que se move, ou para a tentativa de alianca, ou para uma afinidade
predatdria. Ou seja, gente-animal se mantém numa distAncia maior, que se
exprime no idioma sociopolitico da afinidade. A Onca representa um pre-
dador concorrente que pode devorar os seres humanos nesta condicio, mas
que ndo ameaca substituir a vida social por sua propria ‘sociedade’. Os mitos
mostram a Onca assumindo forma de gente para abusar do idioma da afini-
dade, com o fim de matar e comer jovens de ambos os sexos. Num caso, ela
logra manter, com a ajuda de djohko, uma mulher sob seu poder, forcando,
pelo rapto, uma alianca real. No caso de Kana’am, um filho hibrido, exibe
uma natureza mista e ambivalente, incompativel com a vida social, e opta
por se tornar uma onca.

Como Lévi-Strauss ja concluiu, a Onca surge muito mais como rival
e competidora do que como devoradora do homem (1970: 98). As Oncas
comeram muita gente e continuam a ameacar repetir a facanha (mas nem
tanto quanto os Adjaba), mas ambas as espécies coexistem e predam sobre
o mesmo tipo de caca. Neste sentido, até pela l6gica substantiva indireta, o
humano se assemelha a onca, que confere muito justamente seu nome aos
homens no contexto ritual. Porém, “é piada, mas é homem, nés”, e a relacio
permanece metaférica, nio de identidade completa (mais uma razio para
ndo agir como o carit mitico, Parte I1)'”. Portanto, h4 semelhanca mas se
mantém a diferenca, uma posicio que se traduz no idioma da afinidade. De
fato, no ambito das unidades Djapa, em principio, obriga-se os consangui-
neos 2 solidariedade e eles compartilham de uma mesma substincia. Nos
mitos, o par Tamakori e Kirak exemplifica a solidariedade fraternal e em va-
rios mitos observamos a solidariedade quase incondicional dos irmaos para
com suas irmas. O caso de Kiows - caso de um Adjaba interior - termina
mal para os personagens e rendeu ao mundo uma praga. De perigo bastaria
a predacio do afim virtual (Jaguar) e do similar consanguineo (Adjaba), com-
petidores com o ser humano em quem é o mais eficaz predador.

107 Aqui também, como ¢é sabido, nio sio os Unicos. Os Matis, paramentados, assemel-
ham-se, na sua aparéncia, ao jaguar (Erikson 1990: 371).

EDWIN REESINK



PARTE VI

o fim do caminho







Parte VI: introducéao

Nas Partes anteriores terminamos de percorrer quase toda a mitologia
Kanamari, numa discussido que pds em relevo alguns dos seus aspectos mais
salientes. Naturalmente, ¢ desnecessario dizer, depois da obra “espiralar” de
Lévi-Strauss, que se adensa crescentemente, os mitos oferecem muito mais
possibilidades para serem explorados, mas uma selecio se impoe para nio
estender demasiadamente a andlise.

Apos uma apresentacio dos Kanamari, as Partes que diretamente se
ocupam com a mitologia partiram do momento inicial do universo e de sua
cosmogonia, incluiram nos seus desdobramentos as origens dos diversos se-
res principais que povoam o mundo, passaram pelas relacoes de género nes-
sa sociedade, e terminaram nas relacdes exteriores do socius com os varios
dominios circundantes e seus habitantes diversificados.

A presente Parte objetiva finalizar esta trajetoria com um resumo e, a
guisa de conclusio, com comentarios a respeito da relacio entre mito e socie-
dade nos Kanamari e nos povos vizinhos. Evidentemente, esta conclusio re-
veste-se de cardter provisorio e nio tem pretensdes de atingir niveis tedricos
que permitam uma discussio a altura dos debates inovadores que as culturas
amazdnicas tém recentemente suscitado, com renovado vigor, no Ambito da
Antropologia (p.ex. Viveiros de Castro 1986).

15. um Universo mitico: Notas finais

introdugdo

Nos capitulos agrupados nas Partes anteriores, iniciei o percurso desta
tese por uma apresentacio parcial de alguns dos aspectos mais importantes
da cultura Kanamari, escolhidos em funcio do seu interesse para a mitologia
e pela importincia que lhe é conferida pelos proprios participantes. Exa-
minei, em seguida, grande parte do material recolhido em campo, entre as



fracdes dos Djapa, atualmente habitantes do alto Jutai, dentro dos limites da
proposta existente para o extremo meridional do Parque Indigena do Javari.
Apesar de abarcar a maior parte dessa mitologia, sensivelmente resumida
para consulta no Narratio Kanamari, algumas restricdes seletivas incidiram
sobre o total de textos disponiveis. Exclui os mitos Wiri Djapa recolhidos
por um voluntirio da Opan no Tarauaca (Conte 1986), por se tratar de um
Djapa diferente, que é reputado se manter a parte. Esses mitos, por outro
lado, sio indubitavelmente Kanamari e perfeitamente pensaveis no quadro
mitolégico tracado. Nio inclui os poucos mitos j& publicados e referentes ao
alto Jutai, mas todos sdo variantes préximas ao que foi recolhido e discuti-
do (Faulhaber 1987: 109-110; Porantim Ano XI no.113, nov.1988). O tnico
mito do corpus nio mencionado até este momento, versa sobre a origem
do rami, a ayahuasca, o que se justifica pelo aparente pouco lastro social do
mito e a recente difusio do alucindgeno, cuja funcio diverge significativa-
mente da que tem entre os Pano, sua fonte de irradiacio.

Para consolidar minimamente a andlise precedente, em que pese os fato-
res apontados para sua contencio relativa, de modo a nio exaurir o corpus , ela
merece ser retomada a partir de alguns aspectos e principios alinhados ao lon-
go dos capitulos anteriores. Para tal finalidade, primeiro resumirei alguns dos
principais resultados destes, para destacar, em separado, certos elementos mais
salientes. Em determinados momentos da discussio se referird ao contraste
e similitude entre estes principios e aqueles recorrentes em outros sistemas
mitolégicos ou cosmoldgicos. Retomar-se-d4, desta maneira, algo da problema-
tica mais ampla, indicada de modo sumario na Introducio inicial. Visa-se, em
primeira instincia, esclarecer e elencar alguns dos aspectos mais estruturantes
da mitologia em foco, sem ter a pretensdo de exaurir o processo de glosa-la ou
de lograr uma verdadeira analise estrutural, no sentido de uma sintaxe mitica.

0 universo mitologico Kanamari: um resumo

Ja na Parte I distinguiu-se o perfil da corporalidade e suas incidéncias
nas mais variadas instincias. Basta rememorar o caso do ataque xamanistico
que corrdi o corpo por dentro (nos casos graves) e o caso do xama, em que
a mesma logica substantiva vigora ao guardar os djohko, pedras transubstan-
ciais e transformaveis, que representam a dimensio em que a transformabi-
lidade do Primeiro Mundo se manteve operante num mundo ja constituido
de fronteiras menos fluidas. Todo o processo de uma ‘evolucio transformati-

EDWIN REESINK



va e substancial se inicia, no entanto, em um instante nitidamente definido,
como o que chamei de um ‘ponto zero’ de uma criacio, que se descreve me-
lhor, provavelmente, como um ‘ponto uno’ que da partida a uma Transforma-
¢do (Lévi-Strauss 1991b: 67; para os Tupi). Neste comeco havia os elementos
que claramente nio se originavam de algo anterior, mas que, ao contrdrio,
sendo Unicos e continuos, tanto projetaram o modelo basico do ser huma-
no, como forneceram os materiais fundamentais a serem modelados na dife-
renciacio crescente dos elementos e categorias, desembocando nos seres do
mundo atual e suas relacdes reciprocas.

Vale destacar a énfase que ha sobre a interioridade e a dureza no processo
de transubstanciacio, bem como o papel preponderante e original desempe-
nhado pelo sangue. O céu velho, a terra plana e o dia constante (3s vezes acres-
centa-se 0 mato) sio os elementos primordiais que provém o agente preeminen-
te e primacial - Tamakori - com os meios sobre os quais as acdes possam operar
para introduzir a descontinuidade no mundo, fracionar a unicidade original,
sempre desdobrando unidades anteriores em categorias opostas mas irreme-
diavelmente interligadas. Torna-se quase desnecessirio verificar novamente os
resultados disso, ou repetir esse trajeto transformativo da elaboracio diferencia-
dora, fundada na légica das qualidades sensiveis e desenvolvido numa sequén-
cia evolutiva, concebida, no que concerne a algumas categorias, como uma re-
gressdo e ndo uma progressio. Metamorfoseados do mundo vegetal, primordial
ou quase, ou do barro (carne) original, surgem os animais, mantendo-se um
principio de continuidade pela transubstanciacio do material anterior. Talvez
em virtude disso mesmo, é que se tratava de gente-animal sem formas fixas.

A sequéncia postulada, evidentemente reconstruida e simplificada, foi
resumida no final da Parte II, no quadro sindptico que sintetiza as linhas
mestras de grande parte deste processo transformativo. Talvez valha recor-
dar que se exprimiu nesta progressio diferenciadora o estado primordial
de um agente, uma substincia e um tempo qualificados com certos predi-
cados e conjugados numa conjuncio excessiva (unitaria e num fechamento
altamente simbolico), a qual lembra até a “rocha-base” que, no entender
do Lévi-Strauss e em funcio da sua assimetria intransponivel, funda todo o
desenrolar disjuntivo posterior. Desde que admitamos, claro, que a origem
do fogo da cozinha joga um papel menos relevante nesta “partida”, e que a
“viagem do Sol e da Lua” se modifica numa ‘descida da Lua e do Sol’, me-
nos preocupada com a distincia correta e o comando da direcdo. O carater
conjuntivo desse inicio se expressa de modos diversos no agente e no espaco

IMAGO MUNDI KANAMARI



(primeiro) e no tempo (depois), para terminar com um espaco-tempo, mais
aberto e com as alternincias necessarias para abrigar os seres que povoario a
terra e estardo sujeitos a sua temporalidade.

Evidencia-se, portanto, neste primeiro conjunto de relatos das origens,
as transformacdes essenciais para que os seres posteriores se movimentem
num mundo ja mais proximo ao atual. O que funda um esquema conceitual
baseado na dialética entre o similar e o diferenciado, sio as carateristicas
da logica transformativa das qualidades sensiveis substantivas: ha indicios
que apontam para a concepcao de um conteudo homogéneo nas formas de
vida primordiais, o qual se mantém em estigios posteriores em destas for-
mas de vida. E os demais mitos vio explicar como se impds uma especiacio
maior. Revisei, no decorrer desta exposicio, como as diferencas diacriticas
entre o agente primordial, Tamakori, seu “irmao” Kirak e os povos indigenas
exemplificam este processo, construindo uma teoria da alteridade por via de
qualidades concretas, propria de uma etno-etnologia cujo esquema simboli-
co se repete na criacio dos povos indigenas. Ou seja: na conclusao da Parte
I1 enfatizei que 0 mesmo esquema conceitual vige para a criacio dos povos
e para as relacoes entre as unidades Djapa, devendo-se, porém, explicitar
e acrescentar, aqui, que a mesma modalidade vigora na instincia primeira
(pela logica temporal), entre Deus, seu irmio e “os indios”.

Observamos que a origem dos kariwa ocorre fora deste esquema basica-
mente terndrio, e que sua presenca se explica quer a partir da metamorfose
semelhante a dos grandes animais mamiferos, quer de descendéncia de Ki-
rak e da esposa a este atribuida por Tamakori. O lugar dos kariwa nio pare-
ce muito predestinado, mas a criatividade mitoldgica dispde de suficientes
meios para encaixa-los: ou seja, até a atualidade, no confronto continuo com
a inércia propria da realidade material, e no conflito de realidades culturais
oriundas da forca das concepcdes que sobre o cosmo tem esse mesmo ka-
riwa; sempre, alids, propenso a impor a sua realidade como tnica verdadeira.
Neste sentido, o enquadramento dos kariwa obedece a uma logica que se
revela idéntica aquela subjacente a ideologia étnica j4 mencionada: meta-
morfose substantiva que demonstra a periculosidade inerente dos kariwa, e,
consequentemente, o aproveitamento do apetite descomunal do ndo-t3k3na
nos mitos de canibalismo, em que o ato de comer resulta na fixacio da
fronteira entre o comedor e os animais a serem comidos. A fissura na linha
paralela de sua origem chega ao ponto de os kariwa se transformarem em
seus animais domésticos, e de comerem seus antepassados metamorfoseados

EDWIN REESINK



como a carne que os alimenta por exceléncia, numa predacio domesticada
que indica a diferenca da ocupacio espacial concomitante (o campo ao invés
do mato). Nas refeicdes, o cariti complementa sua alimentacdo, ainda, com
um vegetal basico que se opde, como amargo e perigoso, ao alimento basico
da verdadeira comida Kanamari (mandioca brava versus macaxeira).

A fratura exposta pela linha paralela leva-nos a dois caminhos discuti-
dos, pela tese em suas Partes seguintes. Por um lado, ao dispor a sociedade
kariwa em clara analogia com o conjunto dos povos indigenas, nos encami-
nha as discussées sobre os dominios circundantes, o Mato, as Aguas e o Céu.
Por outro, a preocupac¢io com a relacio de predacio e do ‘comer’ versus ‘ser
predado e comido’ é claramente constitutiva destes relacionamentos; mas
também remete a divisio preeminente que ha dentro de um Djapa (e de
todos eles), entre as metades humanas que colaboram individualmente com
seu esforco especializado para produzir o sustento alimentar do grupo, e que
se juntam na reproducio sexuada para gerar a descendéncia. Desnecessdrio
¢ acrescentar que ambas podem ser concebidas como modalidades an4logas
de processos substantivos, que, conjugados, objetivam, na totalidade, a re-
producio fisica do Djapa. A temdtica dos sedutores que sdo gente-animais,
combina, naturalmente, a analogia entre a sociedade e o0 dominio subaquati-
co e o mato, para redefinir o relacionamento de uma potencial atratividade
sexual externa. Além disso, a existéncia de mais mitos deste tipo mostra
as dimensdes dessa preocupacio, numa inversio operada, provavelmente,
pelo mecanismo canibal anterior: a mulher consome os érgaos sexuais do
parceiro, operacio que, de certa forma literalmente, causa uma mudanca

substantiva naquele que é consumido'®,

108  Conforme a hipotese desenvolvida para os Tupi, o que se come no canibalismo real
¢ a relacio em jogo entre quem come e quem ¢ comido. Neste sentido, sendo levadas a
confundir os 6rgios sexuais com verdadeira comida (os dois significados, alids, de “comer”
em muitas culturas), as mulheres parecem realmente devorar sua relacio anterior com seus
amantes. O mesmo principio rege as mudancas alimentares dos primeiros tempos. Por outro
lado, “o principio analdgico da teoria alimentar” postula que o que se assimila a0 comer con-
cerne a natureza e a condicio de quem ¢ comido (Viveiros de Castro 1992a: 286). No mito
do “pampia” o kariwa se transforma, no final, ele mesmo em veado. Os homens se tornam,
como no ritual, em jaguares, a ponto de inspirar medo nas mulheres. Assim, parece haver
uma operacio, mas de duas modalidades: a primeira ¢ dissociativa, transubstantiva (a “gente”
‘come a relacio’, gente-animal se transforma em animal); a segunda ¢ associativa, transub-
stantiva (o “kariwa” ‘come a relacio’, os carits transformaram-se no mesmo animal que um
deles comeu (embora aquele morre claramente em todo as versdes exceto umay); os homens
cacam e comem como jaguares, sendo nesse caso preciso investigar melhor em que medida a
equivaléncia ¢ ‘real’ ou ‘metaférico’, embora possa ser real quando ¢ simbolica (cf.ib.).

IMAGO MUNDI KANAMARI



A instauracdo do género como atributo da dualidade humana, relacio-
na-se imediatamente as tarefas atribuidas a cada um dos termos de oposicio.
Kirak provoca risos por sua falta de destreza na cozinha ou, alternativamente,
a primeira mulher pede um homem que ¢ imediatamente testado por Ta-
makori na habilidade de cacar, para que demonstre ser apto para o casa-
mento. A capacidade da mulher ¢ aparentemente intrinseca; a do cacador
se desenvolve rapidamente: o conhecimento radica na corporalidade. No
entanto Kirak comprovou que nem tudo é inato, e o conhecimento esti
literalmente sendo incorporado na sua aprendizagem. Por outro lado as lin-
guas, na origem dos povos, se conceptualizam como consequéncia de ordem
substantiva, encontrando-se indicios consistentes de sua eficicia direta no
intervir sobre a realidade. Vé-se isto, inclusive, na visita de Kirak e em sua
comunicacio com os Madiha, que os fez herdar a pele manchada (fato ates-

tado por Schultz e Chiara; apud Gongalves (org.) 1991: 171).

Ap6s do metamorfosear-se integral dos Kanamari numa sociedade
Unica, completa e socialmente operante, com sua lingua especifica - o que
também realca uma unidade primeira e subjacente -, o mito do conflito
entre os géneros remete igualmente a essa totalidade. Tal histéria contém
uma ‘mensagem’: a da origem dos queixadas que marca, em contraste com
a dos Madiha, que, nio obstante masculinidade primordial do ser humano,
a reproducdo sexuada ¢ imprescindivel num mundo dinidmico e sujeito a
temporalidade. Envolvendo, isso, uma complementaridade que transcende
0s $ex0s, que se constituem mutuamente como géneros. Ou seja, o primeiro
agente do universo ¢ um representante de masculinidade, e o seu parceiro
também, e desta maneira o ser masculino fazse modelo primordial do ser
humano. Uma assimetria, esta, confirmada pela forca maior dos homens
que - em todas as instincias se impdem sobre a concorréncia que lhes fez a
gente-animal - mas desmentida pelo final do mito dos queixadas, onde os
homens sdo transformados em cupins, prevalecendo a imagem da esterilida-
de do espaco social, deserto de gente. Nem aceitar carne de caca de outros
predadores a ndo ser dos homens, nem exercer por demais a forca destruti-
va, dentro do grupo social, contra as mulheres - quando ¢ dever masculino
voltar seu emprego para o exterior, para os Ambitos circundantes. Neste sen-
tido, parece aqui justificado concluir que h4 assimetria, cosmoldgica, (Ta-
makori permanece presente como constante sobrenatural) enquanto o mito
dos queixadas sugere, pelo contririo, a complementaridade dos géneros,
uma vez constituida a sociabilidade do Djapa.

EDWIN REESINK



Essa etapa interpde-se entre o mito de origem dos povos e os outros
mitos, voltados muito mais para o relacionamento entre os humanos e o am-
biente circundante; o que é bem conforme com sua relevancia para a atual
vida social, expressa, no mito, pelo fato de este girar em torno de sexo e da
comida, assunto recentemente estudado para os vizinhos povos Pano'®. Nos
mitos, a abertura para o ambiente circundante traduzse quase sempre no
idioma da afinidade, verificando-se em varias oportunidades o efetivo enlace
matrimonial, quando se obtém alguma espécie de vantagem para o lado do
social; mas para este, somente em rarissimas excecdes se consolida a alianca
por casamento de modo positivo. Por um lado, a relacio exogimica com gen-
te-animal transforma estes seres, ainda semelhantes, em afins efetivos, o que
permite a passagem, deles para os homens, de uma série de bens, materiais,
técnicos e simbolicos, estimados como essenciais para a reproducio da vida
social (horticultura, cantos e rituais).

Por outro lado, por mais rentével que tenha sido essa ligacio de afini-
dade e a posicio que gera, nunca prosperou justamente porque alguns dos
mais cacados e apreciados animais se encontram nessa posicio. Entretanto,
a afinidade era mais ampla do que hoje, recobrindo todas as gentes-animais
da época mitica, como comprova o caso importante do Urubu: a relacio afi-
nal é primordial, no sentido temporal anterior, para todos os seres externos
ao Djapa primordial, o qual ¢ concebido como consanguineo, na sua ori-
gem; relaciio essa que é virtual na atualidade pelo fato de os animais comesti-
veis serem originados de gente-animal, transformada em animais por causa
de transgressdes em que incorreu, e em virtude ter a caca, por exceléncia,
uma conotacio feminina gracas a transformaciao de mulheres em queixadas.
Neste processo - recorde-se o codigo actstico dos queixadas - a perda de
humanidade parece ser marcada, especificamente, como auséncia de lingua
que seja articulada, como a fala humana. Tal fato ¢ antecipado ao se caracte-
rizar a fala das gentes-animais como fonologicamente imperfeita (“fanhosa”),
e recebe destaque adicional quando muitos animais cantam “o seu canto”,
no momento da transicio para a animalidade definitiva (um instante de
eficacia linguistica, logo antes da mudanca). Diacronicamente semelhantes

109 Forcosamente, segundo Townsley (1988: 1), e por opcio tedrica (McCallum 1989;
Olschewski 1992; Gow 1989; 1991a).

IMAGO MUNDI KANAMARI



e sincronicamente diferentes, os animais do tempo atual ocupam posicio
analoga a dos afins, também afastados, a um grau de distincia, do pardmetro
humano verdadeiro.

A origem comum atribuida aos Djapa (ao contrario do que sucede
com os Madiha, nio encontrei nenhuma historia para explicar sua divisio
em segmentos equivalentes), remete a concepcio de um parentesco que,
na verdade, parece resvalar para a cognacio, ao invés da consanguinida-
de, equacionando os outros Djapa a afins potenciais. Os parentes afins,
lembremos, sio aqueles que se encontram imediatamente além dos con-
sanguineos mais proximos. Assim, apesar da énfase que nos mitos incide
sobre a endogamia, uma semelhanca fundou a possibilidade do casamento
externo e facilitou a “mistura” dos Djapa atuais. Parece que a questio mais
sensivel se deslocou: ‘lamenta-se’ a mistura, mas (como disse um narrador
antes de relatar o mito das manchas da lua), condena-se muitas vezes um
enlace fora da categoria prescrita. Como foi visto, o idioma da afinidade ¢ a
linguagem politica e externa; o exterior ¢ drea ‘afinitaria’, e intrinsecamente
ambigua e ambivalente. Em virtude deste carater de termo médio, interme-
diario e de relacio mediadora, a afinidade presta-se a desempenhar papel
preponderante, num campo de tensdes, para tudo que se relacione com o
exterior, e empresta-lhe, por sua natureza contraditéria, o dinamismo que o
distingue indelevelmente (evocando um ‘tensor’). A mitologia tanto conde-
na a infracio que atinja o valor endogimico (causa do xamanismo), como
demonstra sua necessidade, para obter meios essenciais para a reproducio
do verdadeiro social.

A mitologia localiza a instabilidade inerente a relacio na abertura ne-
cessaria e inevitdvel para o além-fronteiras do Djapa, entre a troca pacifica e a
troca antagonistica: um gradiente que abrange desde a seguranca quanto aos
consanguineos préximos (em cujo ambito ¢ inconcebivel a eclosao de con-
flitos de maior proporc¢des, salvo no caso, condenado, de Kiows), passando
pela afinidade potencial e real (de fundo cogndtico, simultaneamente fonte
de solidariedade e de conflito), até chegar aqueles que sio desconhecidos,
‘afins virtuais’ de quem sé se espera maldade. Tensdo, portanto, entre o
conhecido, confidvel, mais fortemente consubstancial - e o ndo conhecido,
o nio confiivel, que nio partilha da mesma substincia, que ¢ mediado por
modalidades de troca que sempre incidem em alguma espécie de corporali-
dade, ou seja, em substancialidade. Isto - desde os rituais em que um outro

EDWIN REESINK



Djapa comunga comida e caicuma, num idioma de consanguinidade ritual
que reforca a associacio substancial, na qual a proibicio da alianca matrimo-
nial pode de certa maneira ser considerada como parte da mesma consangui-
nizacdo - até os ataques corporais dos xamas malévolos, que causam doen-
cas e, em ultima instAncia, morte. Gracas a inevitabilidade da degeneracio
corporal, a desconfianca do Outro nunca serd completamente dissipada, e a
desconfianca generalizada imperara sempre.

Nio importa muito que denominemos a ‘légica substancial diferencia-
dora’ e o gradiente de distincia entre o préximo e o distante - em movi-
mento tensional permanente - de proposicio ou de principio cultural, desde
que seu carater axiomatico ajude a pensar a relevincia da mitologia na cons-
trucio, cosmoldgica, de um mundo no qual a “sociedade” estd sempre com
fronteiras movedicas, e orientada, digamos, contra sua vontade, para um ex-
terior dotado de mobilidade ameacadora; uma 4rea externa potencialmente
inimiga e canibal. As unidades Djapa aspiram a seguranca e a uma fronteira
fixa, mas nunca desfrutario desse mundo ideal. O ambiente circundante,
antropomorfizado em seus Jaguares (djohko e senhores de animais do Mato e
das Aguas) e Adjabas (o ser mais proximo do homem em forma e contetido),
que sdo uns dentre outros animais transformdveis em agentes, constitui-se
como dominio analogo ao social, e comandado pelas mesmas légicas operan-
tes neste para as relacdes com outras “gentes”. Afastados esses seres, somente
em um grau, de consubstancialidade quanto aos humanos, complicam-se e
complexificam-se as relacdes com o meio ambiente, do mesmo modo que
outros relacionamentos sociais, semelhantes aos que vigoram entre os seres
humanos. De certa forma, hd uma economia de explicacio cosmologica,
‘economizando’ em seus fundamentos estruturantes, que se alicercam nos
mesmos principios da mitologia que lhe comanda a constituicio.

Tamakori e a dualidade

No resumo precedente, ¢ indubitével, reconhece-se facilmente a mito-
logia dos Djapa como uma variante da das culturas amazonicas, sem que se
reserve grandes surpresas para a antropologia da regido, em seu estado atual.
Por exemplo, a mitologia Achuar pode ser lida quase que completamente
como uma glosa da especiacio, que, minuciosamente, explica a passagem
do indiferenciado ao diferenciado, e em que os animais terminam por ser

IMAGO MUNDI KANAMARI



dissimilares proximos dos homens, marcados pela auséncia da comunicacio
em linguagem falada (Descola 1986: 120). Aqui, como em muitas culturas
vizinhas e distantes (Karib das Guianas: Magafia 1988; Pano: Matis, Kaxi-
nawi e Jaminawa, Erikson 1990, McCallum 1989, Townsley 1988), a caca
exerce-se sob o signo da afinidade masculina, bem similar ao exposto no
caso Kanamari, que, por sua vez, como foi visto, ¢ mais indireto do que nos
vizinhos Kulina. O que diferencia os Djapa dos Pano concerne a concepcio
da permanéncia do passado como dimensio espiritual, como lado avesso do
mundo corporal de hoje mas acessivel em sonho, e nas visdes de ayahuasca.
Pelo menos, até onde nos foi dado descobrir, a preservacio da transformabi-
lidade na cultura Kanamari localiza-se, principalmente, num xamanismo
que consiste em uma modalidade corporal, ao contririo de um xamanismo
acessivel e eficaz por meio da linguagem apropriada, como o postula Towns-
ley (1988: 136) para os Jaminawa. A eficiéncia da palavra Kanamari dirige-se
a Tamakori e depende de sua intervencio.

Neste quadro, Tamakori realmente constitui um vetor singularizante
dos Djapa. Nas Partes anteriores atingimos um razoavel conhecimento das
especificidades deste ser, a divindade maxima dos Kanamari. Desde o fato
de ser o inico agente entre os elementos primordiais, até sua retirada “deste
mundo” para o “outro mundo” do céu, sua intervencio se mostrou decisiva,
incisiva e imprescindivel.

Como uma Divindade transformativa, Tamakori comanda a passagem
do uno ao multiplo, pela metamorfose e transubstanciacio de uma matéria-
prima tnica e continua, mas transformavel (a partir de uma substincia basi-
ca e que contém sangue), para iniciar o processo de demarcacio das diferen-
cas necessarias, e de instauracio da possibilidade de troca entre categorias
dissimilares, como nexo instituinte da vida social e da sociabilidade. Tem-se,
pois, a metamorfose como principio bésico, e o aproveitamento de material
‘natural’ para ‘extrair’ a cultura: incluido aqui o que ha de mais precioso, os
seres humanos, de modo muito semelhante, por exemplo, ao que se da no
Alto Xingu (Viveiros de Castro 1979), com seu ciclo do Sol e da Lua. Ou a
apreensio causada pela dialética entre a semelhanca e a diferenca, entre os
Piaroa, e as formas elementares de troca propostas para as culturas amazoni-
cas (Overing 1984; Overing e Kaplan 1988). Ao contrario do primeiro caso
(o Xingu), o Transformador permanece em cena, mesmo quando retirado do
palco, e em contraste com o segundo (Piaroa), no qual predomina um grau

EDWIN REESINK



bem maior de complexidade entre as diversas divindades e suas intrincadas
relacoes na mitologia.

O que distingue Tamakori é, provavelmente, seu carater de unicida-
de, cuja imagem reconstrui, paulatinamente, ao longo dos mitos em que
figura, até sua ndo morte e subida ao céu. Embora nio seja onisciente, nem
onipotente, a relacio particular que tem com a reproducio nio-sexuada e
transubstancial, em contraste com a recusa de participar diretamente, isto
¢, corporalmente, na reproducio sexuada, aparta-o da paternidade sexuada,
e do circuito da temporalidade posterior ao momento inicial da criacio.
Como foi visto, Tamakori é um ser discreto, sozinho, sem ancestrais nem
descendentes, imortal, e, de certo modo, sem consanguineos nem afins, con-
substancial somente consigo mesmo'°. Constata-se que ele merece a tradu-
cao “Deus”, dada pelos Kanamari, por se destacar de todos os outros seres
e cuidar dos Djapa. Apesar do que poderia indicar a existéncia de Kirak, o
que se ressalta em Tamakori é sua unicidade, marcada pelo ser sobrenatural,
no sentido de extra-humano, e dotado de poténcia extraordinaria. Ao con-
trario dos pares de divindades costumeiros, ele é o tnico a deter esta sobre-
naturalidade. Ao contrario também das explicacdes aventadas para os casos
deste tipo, sua posicio parece autoctone, ndo derivada da presenca crista (v.

Gallois 1986: 341).

Kirak, mais do que um agente decepcio ou um “trickster”, assemelha-
se aos humanos. Viu-se que sua origem ¢ similar (e diferenciada também),
a das “gentes”, e que morre e inaugura a sexualidade e a paternidade; nio
sendo acidental que também cause a morte, ao chorar a morte de um fi-
lho: o produto da reproducio sexuada enseja a temporalidade necessdria
as geracoes. Kirak é um outro termo, médio e mediador, entre divindade e
seres humanos. Sua presenca nio assinala somente a relacio fraternal como

110 Ao traduzir o que pode ser o inicio de um mito (da roca do cachorro), a traducio
de Groth ficou assim: “First Tamakori was alone. Very much alone he planted his corn
which he then ate all by himself” (1985: 102). Pela traducio literal depreende-se que era
“somente ele” e “hd muito tempo”. Neste tempo, o fato dele plantar é excepcional, quan-
do normalmente temo-lo visto instruir e delegar. O milho, também ¢é raro de aparecer
nos mitos, e a conexdo entre Tamakori e o milho pode nio ser fortuita. O milho tem um
ciclo de maduracio curta e ¢ uma planta inteiramente dependente da acio humana para
sua reproducio ndo-sexuada, caracteristicas que vém a calhar com a imagem construida
para Tamakori.

IMAGO MUNDI KANAMARI



primordial, e pde a consanguinidade como precedente; vai mais longe: como
participe das aventuras de Tamakori, Kirak da-lhe um parametro de comen-
surabilidade, que funciona na construcio dos predicados do irmao mais ve-
lho e poderoso. Ou seja, Kirak serve para sobrenaturalizar Tamakori, e abrir,
como outra face do mesmo processo, o caminho para a humanidade. Uma
vida legada, que, contudo, nio seja uma dadiva sem contrapartida. Neste
sentido, dicotomizar o universo em géneros instaura sexualidade ¢ morte, a
possibilidade de predar e comer, ¢ a de ser predado e comido: a dualidade
significa movimento, mas, como fluxo temporal e material, carrega em si,
inseparavelmente, além da satisfacio dos desejos, os perigos da vida e a pro-

blematica da fluidez das fronteiras'".

O termos do par mitoldgico de Tamakori e Kirak em certo sentido se
opde, como, respectivamente, o estatico e o dinimico, o sobrenatural unico
e o ser representativo dos humanos, o que confere valor desigual a ambos.
Desde os anos cinquenta, Lévi-Strauss tem se preocupado com o dualismo
destes pares, retomada em seu ultimo livro sobre mitologia (1991b). O par
aqui em questio acrescenta uma variante determinada ao elenco que pro-
pos: sem serem gémeos, classificam-se como irmaos desde o inicio desiguais,
constituindo realmente uma espécie de célula germinal da mitologia (por-
que ela se poe em movimento a partir desta relacio), progressivamente mais
desigual, até o ponto - o que nio é comum -, de um dos seres emergir como
divindade tnica (1991b: 299-302). Este dualismo desigual leva aquele autor
a lembrar que sempre caracterizou a dualidade indigena como desequilibra-
da, assimétrica no seu préprio interior (e relacionada com a oposicio motriz
original das Mythologiques, citada antes). A singularidade do caso em pauta
refere-se A clara construcio da unicidade de um de seus termos.

O “modelo de desequilibrio dinimico dos termos” da “ideologia bi-
partida” das culturas da América do Sul adequa-se, bastante bem, ao caso

111 Tamakori “manda Kirak na frente”, versio Kanamari de “praemisi non amisi”.
Observa-se que essa separacio da terra e do céu causa a necessidade de um meio de trans-
porte entre os dois dominios. Ela se da apos a transformacio basica do mundo e nio,
como nos Araweté, num momento instaurador inicial crucial. Ou seja, apds a ruptura da
retirada de Tamakori ocorre uma outra transformabilidade no mundo, a do xamanismo
e dos Kohana, fendémenos que, portanto, sao exemplares da nova temporalidade e ligados
a historia. Nisso, confirma-se o que levei antes em consideracio sobre os mitos das visitas
a0 céu, mais recentes, e sobre o xamanismo sendo instincia do fluxo histérico.

EDWIN REESINK



Kanamari, mas merece dois comentdrios. Em nenhum momento Lévi-S-
trauss se refere as propostas do dualismo hierdarquico de Dumont, que se
baseia no mesmo reconhecimento de um “valor” desigual para os termos
opostos. Na proposta original do dualismo diamétrico e concéntrico, este
ultimo ¢é representado, graficamente, com um centro, e uma periferia em tor-
no deste. O centro adquire predominéncia (até por ser o ponto de referéncia
literalmente ‘central’) e seu grau de afastamento do centro coloca a periferia
em segundo lugar. Este modelo aplicou-se com muito vigor nos estudos Jé, até
mesmo no modelo estrutural transformativo processual de T.Turner (cf. s.d.).
Curiosamente, a representacio grafica de Dumont expressa o “englobamen-
to”, pelo valor principal, do valor secundario, fazendo o primeiro coextensivo
ao campo do discurso, e o segundo inserido, na sua totalidade, no meio do
quadrado (Dumont 1979: 399). De certa forma, esta segunda posicio estd
sendo utilizada, juntando-a as ideias da primeira proposta, para a tentativa
recente de retomar a construcio de um modelo geral das culturas da regido
amazonica (Riviere 1984, e Overing 1984). Desta vez de uma perspectiva nio-
Jé (e particularmente Tupi; Viveiros de Castro 1986b; 1988; 1990b). O caso
Jé, alias, foi questionado na tese de Lea, justamente quanto ao aspecto da
superioridade do centro (retomado e discutido em McCallum 1989: 34-35).

Nio pretendo mais do que assinalar, aqui, a problematica do binaris-
mo e do dualismo, no que toca a sua universalidade fundante e as variadas
modalidades que possa tomar no pensamento social, por se tratar de matéria
complexa, embora altamente relevante, como observa Lévi-Strauss ao reme-
morar o préprio uso impreciso que disso faz (1991b: 250-1; v. Roubiczek
1952; Hage e Harary 1983: 116; Viveiros de Castro 1990b: 54; ou ainda, a
fonte antiga de inspiracao de Lévi-Strauss, Jakobson, e Pomorska, 1985: 93-
97). Vale considerarmos que o pensar dualista ¢ um mecanismo tio funda-
mental para o processo cognitivo (ao qual subjaz também escalas analogas),
e que os conceitos somente existem por forca de oposicdes (a concepcio de
alguma diferenca). Assim sendo, a preocupacio amazonica com semelhanca
e diferenca talvez seja uma epistemologia que se pde em analogia com a sua
base funcional e propde uma ontologia do ser que procura se manter unido
a busca (ou desejo) de um cosmo dotado de uma coeréncia sistemdtica e uni-
taria: universo povoado por formas de vida basicamente semelhantes, cujas
dessemelhancas devem ser transcendidas, de algum modo, por processos de

disjuncio e conjuncio (Roubiczek 1952: 6-11;77-8).

IMAGO MUNDI KANAMARI



No ultimo sumario de sua visao das terras baixas, Lévi-Strauss resol-
veu enfatizar a mencionada dicotomizacio, inclusive quanto a um mito de
origem Tupinamb4, sem se reportar a sua ideia original do triadismo. Admi-
tindo-se que o dualismo subjaz as oposicdes, ele d4, nio obstante, ocasiio
a construcdes cognitivas bem menos equilibradas e eurritmicas. J4 assinalei
como no pensamento Kanamari o mesmo esquema simbélico, distinguido,
em primeiro lugar, para a logica ‘totémica’ das unidades Djapa, replica-se no
caso das trés posicdes na criacio dos povos, e acrescentei no respectivo resu-
mo que isso se aplica novamente para Tamakori, Kirak e “gente”.

Ou seja, no desenrolar da mitologia seria factivel encadear as trés ins-
tAncias como momentos, sucessivos, de desdobramento da oposicio - seme-
lhanca fundamental e diferenca adicional - em posicdes ternarias: Tamakori
(sobrenatural): Kirak (irmao mais moco mortal): Gente (descendentes mor-
tais) } Kanamari (nos): Kulina (outros préximos): Kaxinawa (outros distan-
tes) } A-Djapa (nds): B-Djapa (aliados): C-Djapa (distantes). Naturalmente,
estas posicoes assemelham-se a um gradiente em que isolei, com uma arbi-
trariedade maior ou menor, guiado por ‘atratores’ dentro do pensamento,
alguns pontos fixos. Obviamente, um gradiente do tipo consanguineo: afim
real e potencial: afim virtual, que possa ser sobreposta, de modo flexivel,
dentro da unidade do nivel menos incluso ou acima dele.

Nota-se, sem maior surpresa, que estes gradientes se combinam de di-
versas formas, embutidos na sucessio de sua origem, coexistentes e, as vezes,
sobreponiveis na atualidade. Observa-se também a valorizacio diferenciada,
aquela que para Dumont se apresenta na diferenciacio das partes em relacio
ao todo, em que o primeiro termo sobressai''?. Algo do mesmo tipo se verifi-
cou para a oposicio do centro sociocultural cercado por dominios desdobrs-
veis nos planos horizontal e vertical: Ambiente circundante de Mato e Aguas
(solo e arboreo; rio e lago); Céu sobrejacente (duas camadas). No nivel mais
abstrato seria possivel extrair a equacio terndria Social: Ambiente: Céu, e,

112 Na analise anterior destaquei que o ser humano, em primeira instincia, é mascu-
lino, tanto na figura de Tamakori, quanto na de Kirak. A mulher surge num segundo
momento, ponto em que se assimilou, como alternativa, uma versio do mito crista de
Adio e Eva. Ora, Dumont (1979) analisa o episodio da costela como exemplo de uma
oposicdo hierdrquica. Nesse sentido, a assimilacio obedeceria a0 mesmo esquema sim-
bolico, confirmando-o ao invés de negar a versdo ‘original’.

EDWIN REESINK



concomitantemente, Humanos: Animais (outros seres): Mortos. Evidente-
mente, convém salientar o cardter abstrato e generalizante destas equacdes,
sempre provisorias e hipotéticas.

No caso, ao predominar a linguagem afinal para a relacio externa ao
Social, verificam-se duas excecoes relevantes. No Ambiente circundante, no
Mato, o Adjaba parece partilhar de uma ‘consanguinidade’ semelhante aos
humanos, que induz a uma rivalidade sem par entre os dois lados. No Céu,
em que pese a afinizacio dos mortos, a divindade Tamakori, mesmo que subs-
tancialmente diferente, conota uma consanguinidade que ultrapassa o plano
metaforico: a relacio paterna como idioma de um desigual, pela sua poténcia
e “palavra forte”, que, nao obstante, objetiva cuidar dos seus (tipicamente, os
Kanamari escutaram sua palavra na entrada a aldeia primordial e ndo se con-
taminaram “na pele” pela palavra de Kirak, o que supde que mantiveram a
pele semelhante a de Tamakori; tudo indica que sio literalmente “a gente de
Tamakori”). Se o sobrenatural consiste do relacionamento privilegiado com
Tamakori, habitante da segunda camada celestial e organizador da além-vida
dos mortos, o uso do idioma consanguineo ¢ relevante. Ao contrério do que
ocorre em muitas culturas amazonicas, tais como os sobrenaturais afins cobi-
cados na mitologia Kaxinawa, os Incas (McCallum 1992), onde este idioma
vigora para os lideres politicos na construcio temporal de toda comunidade
local (ou seja, no interior, McCallum 1990), a divindade Kanamari assume
uma paternidade do e no mundo, o que garante uma certa seguranca aos
Djapa, ilhados que estio num cosmo dominado no seu exterior, por uma
afinidade ambigua, ambivalente e, portanto, incerta, insegura e ameacadora.

mito, sociedade e historia

No que precedeu, aprofundei alguns aspectos que pontilhei na ana-
lise das Partes anteriores, num dialogo permanente, mesmo quando impli-
cito, com algumas das mais recentes contribuicdes do campo amazdnico.
Sem pretender exaurir a mitologia, nem fixar seu locus na cultura, as consi-
deracdes se concentraram na exploracio do pressuposto de que a mitologia
oferece uma instincia privilegiada de estudo, em seu desenrolar sequencial,
da constituicio da cosmovisdo e religiio dos Kanamari. Como ji observa-
do, ao selecionar, abstrair e generalizar, evidentemente, o que se apresenta
limita-se a ser uma interpretacdo, entre outras possiveis, € sempre serd uma

IMAGO MUNDI KANAMARI



reflexio proviséria e externa. De certa forma, abarcar a mitologia como um
todo, visou isolar uma estrutura, definida imprecisamente como um nimero
limitado de elementos arrumados num todo significativo, para o qual se es-
pecificam as relacdes internas. Uma estrutura em que, como seria de esperar,
a mitologia cria uma cultura e uma ordem significativa para superar o acaso
e o fluxo natural do ‘evenemencial’. Visei elaborar algumas das proposicoes
desta estrutura teérica (Qosten 1976: 2-5,93-6).

Para finalizar, algumas observacoes suplementares talvez sejam perti-
nentes. Em primeiro lugar, outros autores, como ¢ sabido, ja perseguiram
metas semelhantes, desde uma estrutura tedrica para a religiio Inuit (Oosten
1976, uma reconstituicio, por esta nio ser praticada atualmente), até um
sistema global de proposicoes interdependentes, que o estruturalista Magaia
(1988) pretendeu elaborar, dando atencio a “mitologia implicita” e incluin-
do a parte concernente a representacio nas praticas de subsisténcia. Dois
aspectos salientam-se na ultima tese. Por um lado, a escolha, como nivel
estratégico de andlise, da mitologia de um povo Karib, embora o autor se
recuse a se limitar ao material do povo principal, utilizando informacoes
de culturas vizinhas. Por outro, se a tematica das Guianas em muito evoca
os Kanamari (Riviere 1984), um ponto que Magafa pretende demonstrar ¢
como o modelo das relacdes sociais dentro da aldeia expressa-se, de modo
homologo, nas relacoes entre os animais do Mato.

Por hipotese, estende-se o modelo paisfilhos, presente na relacio pa-
ternal de Tamakori, tanto para os senhores dos animais que, como “donos”
“cuidam” e “criam” dos seus subordinados (responsabilizam-se pelo seu cres-
cimento e bem-estar como espécie), quanto para a maloca extinta, em que
o “dono da casa” pode ter sido a lideranca concebida nos mesmos moldes
(dentro do Social, dentro do Ambiente, entre divindade e Social; relacio, fu-
turamente, talvez, pensavel como de parentalidade, Viveiros de Castro 1990:
29-31). Rememorando: em varias instincias a mitologia assinala um “dono”
(o que da origem a alguns conflitos quando o dono se conduz com avareza)
cujos bens, uma vez dispersos, ajudaram a ‘socializar’ elementos essenciais!'?’.

113 Por exemplo, observe-se que a reserva das plantas cultivadas, um monopolio, por
assim dizer, faria dos afins reais do genro Urubu uma espécie de ‘dono dos vegetais’.
Como outros casos - a Onca dona d’4gua, a Onca dona dos peixes e os Macacos donos
do fogo -, tais concentracdes devem ser abertas, para que se ‘socialize’ o acesso a esses
bens essenciais. Em outras instancias, o Kotsa, gente (Kanamari e americanos), houve
reducdes de até um ou poucos individuos para a reproducio da espécie.

EDWIN REESINK



Até hoje ser “dono” é aplicavel a produtos da roca, bens, e até rituais, relacdo
] P p ; S
provavelmente fundada na noc¢io de que quem produz, ou faz, investe uma
propriedade no objeto ou ato (para os Matis tudo tem dono, Erikson

1990: 176).

A mesma nocio de guardido, para pais € donos de animais, levou Ols-
chewski ao extremo de propor interpretar a relacio em termos de comple-
mentaridade, e destituida de antagonismo. Esta autora inclui no mesmo mo-
delo os sogros perante seus genros e a relacio entre os géneros. Se as nocoes
indigenas deste caso servem para sustentar esta ideia, tentando mostrar que na
mitologia nio h4 assimetria, original, entre mulheres e homens, tal nio é o caso
para culturas como Kaxinawa e Kanamari. O dificil, nestas culturas amazonicas,
consiste na avaliacio dos pesos e medidas de simetria e assimetria, ou, se preferi-

rem, de mutualidade e hierarquia (Olschewski 1992: 105-106,112,130,139, 188).

De modo anilogo, Descola ja retomara a ideia de que existe uma
correspondéncia entre o modo de tratamento da Natureza e o modo de tra-
tar Outrem (1986: 401). Assim, a repeticio de um mesmo esquema mental ¢
recorrente nas culturas indigenas, e elas se aproximam entre si, muitas vezes,
em forma e contetido. Recentemente, os Chaumeil (1992) desenvolveram
o tema das relacdes entre as espécies biologicas analogas as relacdes sociais,
construindo uma taxonomia global baseada num gradiente de alteridade
que vai de consanguineos (parentes) a afins (amigos) e estrangeiros (inimi-
gos). Os Yagua se compunham de clas patrilineares localizados, agrupdveis
em metades das quais uma se subdivide em duas partes, i.e. um modelo dual-
triddico, modelo global de classificacio de um “sistema dual a trés classes”
que se replica para as relacdes interétnicas. Ha outras diferencas significa-
tivas, mas 0 mais interessante ¢ que a transformacio topoldgica em ques-
tao assemelha-se a uma permutacio sobreposta a um gradiente unificador,
basicamente idéntico ao dos Kanamari'*.

Desnecessario dizer que o jogo de semelhancas e diferencas entre as cultu-
ras amazOnicas se localiza dentro de cada uma, nas concepcdes sobre estas mes-

114 Seria factivel pensar o lugar dos Djapa num quadro de permutacdes, em que di-
versas varidveis geram um nimero determinado de possibilidades a serem preenchidas,
ou nio, com sua realizacio em alguma cultura amazonica. As unidades Madiha, os clas
Tikuna, os clas Yagua, talvez, provavelmente com mais varidveis, as unidades Pano, e até
os Tukano do Alto Rio Negro e Tukano ocidentais, poderiam fazer parte do quadro de
transformacdes topoldgicas (esbocado em Viveiros de Castro 1986b: 275-60).

IMAGO MUNDI KANAMARI



mas identidades e diferencas, como acabamos de verificar. Cada uma pertence
a um vasto universo complexo de conexdes construidas, como demonstraram
as Mythologiques, a partir das mesmas categorias basicas e articuladas em torno
dos mesmos temas (Viveiros de Castro 1992:xiii). Neste sentido, algumas ob-
servacdes que pontilhem o caso sob exame, a mitologia Kanamari, merece um
aprofundamento futuro maior, embora atualmente este se encontra obstaculi-
zado pela auséncia de maior aporte de dados sobre os vizinhos Arawa. Ater-me
ao nivel da mitologia como um todo justifica-se, como vimos na Introducio,
porque os mitos se agregam como um conjunto de narrativas verdadeiras sobre
a histdéria e mutuamente se remetem, constituindo-se como um todo.

Para Lévi-Strauss, no livro citado (1991: 251-4), quanto mais se estreita
o campo de investigacdo, mais as diferencas ganham relevo e a significacio
aumenta, em suas particularidades. Isso, no seu entender, cria superabun-
dancia para todo o campo mitico, seja delimitado como for, enquanto que
as significacoes das subredes nascem das diferencas entre as ultimas, cada
grupo de culturas ou cada cultura criando, inconscientemente, a sua origina-
lidade nesta oposicio, ndo obstante se utilize de apenas uma porcio da rede
teoricamente possivel. Acrescentaria aqui, que esta oposicio com o vizinhos
as vezes contém componentes conscientes, e que a diferenciacio étnica, e
humana em geral, necessita do reconhecimento das diferencas, e, neste sen-
tido, a escolha é inerentemente limitante e particularizante em sua crescente
significacio. O campo mitico de uma cultura, nestes termos, deve ser um
nivel significativo de anilise, o que estd implicito no conselho, do mesmo
autor, de retornar ao mito sempre a partir das praticas e crencas etnografica-
mente documentadas para determinada sociedade.

Opinido parecida ¢ defendida por S.Hugh-Jones (1988a), ao afirmar que
o sistema mitoldgico, as “histérias dos antigos”, introduz uma ordem no pensa-
mento concernente a origem do cosmo e da sociedade, e é concebido como uma
dimensdo atemporal e imutavel paralela ao real cotidiano. A mitologia Barasana
tem um significado mais profundo, o que os especialistas em rituais e xamas nio
somente percebem mas precisam conhecer para exercer suas funcdes. Quando
o autor afirma que dominios como parentesco, casamento e organizacio social
nio podem ser separados das ordens mais abarcantes da religido e cosmologia,
ele se opde a certas tentativas para dar conta da ‘fluidez’ e ‘atomismo’ das socie-
dades amazonicas e propde o caminho inverso, o simbdlico nas préticas didrias
do cotidiano (levado a cabo por C.Hugh-Jones 1988). Alids, nio encaro como
coincidéncia o fato de Jacopin haver demonstrado a alta praticidade instru-

EDWIN REESINK



mental da mitologia numa cultura na érbita do Alto Rio Negro (Jacopin 1985).
A mitologia Barasana relaciona-se diretamente com a vida social, prové ideias, in-
terpretacoes e direcoes de acdes alternativas com aplicacio potencial no presen-
te, o que se estende  resisténcia cultural contra a invasio branca (exemplificada

em S.Hugh-Jones 1988b; para os Baniwa, em Hill e Wright 1988).

A diferenca na visio de Hugh-Jones reside na sua énfase sobre o ritual,
o He que centraliza sua atencio, em que os elaborados sistemas mitologicos
adquirem significado como uma forca ativa e principio organizador da vida
diaria. O rito constitui “um fendmeno religioso total”, numa multidimen-
sionalidade simultinea verdadeira, que atualiza o significado potencial do
mito, articulando estrutura e acdo. A andlise da mitologia s se torna mais
completa quando se inclui o significado, nio se restringe a sintaxe, e esta
s6 se aprofunda quando abrange o ritual. A analise do ritual He ndo requer
traducio direta do mito em rito e vice-versa, mas compreende um numero
de mitos e ritos que nem sempre aparentam imediatamente relacio face ao
conjunto em foco. Mito e rito (e vida cotidiana) partilham um mesmo con-
junto de categorias, classificacdes e ideias, produzindo transformacdes nes-
te conjunto comum de elementos. A mitologia recolhida indica um corpus
finito, relativamente fechado e delimitado, em que existem versdes aceites
socialmente e com variacdes pequenas. Citando o programa de estudo para
o mito elaborado por Turner (s.d.), o autor destaca a necessidade de estudo
compreensivo da significacio de cada mito em seu contexto'”. Donde se

115  Turner propde em “The Fire of the Jaguar”, seu estudo nio publicado do mito de
referéncia Kayapo, de modo mais amplo do qual j& propods antes (1969) e resumira depois
(1980). As suas ideias sobre o mito e 0 método de andlise sio demasiadamente complexos
para serem discutidos a fundo. Ele se concentra em um sé mito: atribuindo-lhe uma
estrutura homologa aos processos institucionais (re-)produtivos centrais da sociedade -
elaborado numa narrativa que se desenvolve cumulativamente no seu sintagma - o que
coordena a realidade do processo social (re-)produtivo com a experiéncia subjetiva do ou-
vinte. O programa de passos metodoldgicos, citado por Hugh-Jones, parece basicamente
acertado, e, em contrapartida, a andlise real do mito revela uma hierarquia de processos
generativos sociais, que ¢ idéntica ao seu modelo da sociedade Kayapo. Por um lado,
isso se conforma a proposta tedrica, por outro, o modelo tem sido criticado por diversos
antropologos que trabalham no Brasil central (j4 citei Lea, obviamente Maybury-Lewis é
outro). Gow lembra que a critica de Turner a Lévi-Strauss, de que este exclui a andlise
do contexto da narrativa, aplica-se a ele mesmo. Turner nio trata do evento do mito e se
limita a postular uma estrutura solta, relacionada ao processo social de modo puramente
abstrato. Ao contrario, Gow (1992b: 16) assinala o fato, j4 comprovado por outros, da
importancia do contexto do evento de narrar em si mesmo. Fato, alids, que Lévi-Strauss
certamente nio ignora (o que comenta em Bellour 1985).

IMAGO MUNDI KANAMARI



conclui, parafraseando a expressio anterior e em concordincia com as ideias
expostas pelo autor, que a mitologia Barasana pode ser circunscrita como
um dominio sistemdtico de significado e caracterizada como um ‘fendmeno

de pensamento social total’ (S.Hugh-Jones 1988a: 3-9,15,30,139,252-260).

Ou seja, trata-se de uma concepcio, ainda de Hugh-Jones, do locus
da mitologia que justifique a sua eleicio como nivel estratégico de analise,
mesmo que ele vise preservar a injuncio de nio isold-la do ritual. Isso nos
dirige a pergunta, dificil de responder, se esta posicio pode estar influen-
ciada pelo locus ocupado pela mitologia neste caso singular. Para o Alto
Rio Negro provavelmente verifica-se 0 mesmo, dada a semelhanca basica
da regido etnografica. Talvez outras regides se conformem a este sentido. Ja
mencionamos que para os Pano também o mitico constitui parte integrante
de uma face da realidade atual. Pode nao ser casual a importancia atribuida
ao ritual Kaxanawa dos Kaxinawa (explicitamente comparado ao festival He,
McCallum 1989:cap.5) e o fato de a anilise da mitologia e a concepc¢io da
historia Huni Kuin da mesma autora culminar na descricio de um rito de
atualizacdo mitica, conjugando o poder de producio derivado do tempo mi-
tico com a sua realizacdo num agenciar pratico recente que se transformou

numa comunidade viva McCallum 1992: 25-7).

Duas questdes se embricam neste ponto: o locus da mitologia na
cultura, ou seja, sua insercio na totalidade, suas relacoes com outros do-
minios, que determinam a avaliacdo da sua significacio dentro de uma cul-
tura singular; as concepcdes de histéria e temporalidade, tanto contidas e
referentes 4 mitologia, quanto a outros géneros de discurso (como ressalta
Turner 1988b), e em relacio ao exercicio pessoal e coletivo da capacidade
de influir na historia. Indubitavelmente, em todas as culturas amazonicas
o mito configura um fendmeno de grande importincia, mas raramente tem
sido objeto de andlise que responda a todas estas perguntas. Para os Kaxi-
nawa, McCallum, no trabalho citado, demonstra ser a mitologia altamente
relevante, antes de tentar comprovar que a parte da construcio ativa do fazer
historico, agenciada na prética cotidiana ¢, em virtude disso, um elemento
silencioso nos mitos. Porém, a mitologia estabeleceu a classificacio geral, as
nocdes gerais e os meios — o quadro e os poderes derivados - que sustentam
estas capacidades da pessoa da cultura de que o mito ¢ parte.

De fato, o que a autora (e veja Gow 1991a; 1991b) mostra é que, em
certas culturas o lugar da mitologia pode ser necessaria, mas nio suficiente,

EDWIN REESINK



para pensar a construcdo da pessoa indigena, a qual incorpora autonomia
de si, género e capacidade de agenciamento, incluindo a modalidade ativa
“historica” (em comparacdo com o tipo analitico “mitico”, Turner 1988a). E
enquanto Hugh-Jones, induzido, sem duvida, pela cultura Barasana, impoe
o ritual como complemento da mitologia, aqui se torna imperativo acrescen-
tar o exercicio dos agentes numa economia de subsisténcia comandada pelo
desejo realizavel em certas relacoes sociais. Mas em ambos os casos nio se
dispensa o mito, prevalecendo na mitologia Barasana uma l6gica substantiva
semelhante ou até idéntica aquela encontrada os Kanamari, enquanto no
segundo caso a capacidade do agente nio somente se elabora no mito, mas
se trata de capacidade para processos de substanciacio de um parceiro ‘in-
corporado’ de modo especifico. Se a mitologia privilegia o corporal e subs-
tantivo, o mesmo se expressa na concretitude dos processos de substanciacio
mutuos que se propde como fundantes para os agentes na pratica. Processo
descrito para os Matis como a repetida imposicio de ornamentos corporais,
alguns gravados no proprio corpo, que acarreta uma verdadeira “metamorfo-
se”, ou seja, uma modificacio ontologica irreversivel e cumulativa (Erikson

1990: 208-210).

O caso Kanamari, mesmo quando convergente, em muitos aspectos,
com os citados, quando se concentra na légica substantiva diferenciadora
mitica, uma sequencialidade inerente e uma praticidade da mitologia (en-
quanto uma histéria ontoldgica de sua cultura), em outros evoca os casos
descritos para os Waura e Tikuna (talvez a diferenca significativa deste segun-
do grupo resida no fato de que ha um outro corte com o tempo ‘historico’
mitolédgico, sem que se verifique sua permanéncia numa dimensio do real
atual). Como muitas culturas amazonicas, os Waura distinguem entre um
tempo de transformacdo milagrosa, sobre o qual se informam mediante a
tradicdo autorizada, e a experiéncia propria individual, ou de outra pessoa
viva, em que esta experiéncia garanta uma autenticidade mais diretamente
historica. O primeiro fornece o quadro de referéncia para quase toda acdo
no dia-dia e o contexto essencial para quase todo discurso atual, mas se
opde, de certa maneira, a historia. Nio obstante, o fato ‘histérico’ do exter-
minio do povo vizinho por doencas transmitidas pelos brancos, de uma vez
s6, traumatizou os Waura ao ponto em que mitificaram a historia: um mito
sobre a maldade feiticeira dos vizinhos isenta os brancos e mantém os Waura
como um paradigma de valor moral (sobreviveram); ao tempo em que pre-

IMAGO MUNDI KANAMARI



serva a possibilidade dos indios decidirem sobre seu destino e, pelo maior
distanciamento no tempo, manter o equilibrio emocional ameacado (Ire-
land 1988). Sem duvida, as vezes, ¢ dificil conservar, mesmo analiticamente,
a diferenca entre consciéncia mitica e histdrica, advinda, pelo menos em
parte, do fato de que a primeira constitui um programa de acio (Hill 1988:
4-7; acido para ‘contato’, Ireland 1988: 172).

Os Kanamari observam uma distincdo entre tempos antigos e mais
recentes que, provavelmente, possa ser interpretada segundo a mesma nocio
dos Waura (e de outros, como os Piro, também Arawak; Gow 1991b: 4).
Esta distincdo entre duas modalidades de adquisicio de conhecimento, de
um lado aprender de uma autoridade e, de outro, pela experiéncia propria,
pode ser invocada para explicar como um determinado ritual permaneceu
quase inalterado em condicoes de mudanca historica. Deste modo, a mi-
tologia cria as condicdes para mudar pouco porque também se torna um
“outro mundo”, como o Primeiro Mundo (Bloch 1985). Por outro lado, o
evento do mito intermedia a sua inautenticidade, no contexto narrativo de
uma enunciacio performativa executada por pessoa autorizada e relacionada
de modo significativo com o ouvinte (Gow 1991b: 6-17). Isto parece ser va-
lido, também, para os Kanamari, ao que se deve acrescentar o que procurei
indicar no decorrer do texto, ou seja, certos indicios sobre a continuidade
concebida entre o Primeiro Mundo e o presente (p.ex., os mais velhos como
uma ponte de passagem)'’,

Os Waura remeteram a tragédia vizinha para o tempo do mito, os
Kanamari constituiram os mitos relacionados ao xamanismo mediante uma
ponte entre os tempos mais antigos e os tempos presentes. Até para a origem
do tabaco um narrador observou que tudo ocorreu “nio fazia tanta tempo
assim”. Os outros mitos, de Djanim, se situam num tempo de perturbacio
causada pelo contato: uma mitificacdo que se correlaciona com um tempo
de alta atividade xaminica que também isenta, embora somente em parte,

116 Veja nota anterior. Gow, inclusive, explora a razio de quem lhe contou sobre o
que ou o que nido conseguiu lhe contar. Deixei isso de lado aqui, porque no momento
ndo parece possivel constatar algo relevante a respeito. Em contrapartida, no caso Piro
h4 diferencas significativas (por ex. a énfase sobre os avés como mais autorizados a falar,
quando os narradores Kanamari todos destacam os pais e o dever destes contarem aos
filhos, as geracdes adjacentes).

EDWIN REESINK



os brancos das doencas e deslocamentos forcados. A historia mais recente ¢
uma sequéncia de mudancas de lugar em funcdo dos ataques xamanisticos,
que nunca podem ser imputados ao branco, mantendo, neste sentido, a
historia como uma temporalidade que incide sobre uma logica substantiva
e parcialmente resultante da dindmica indigena. Ao lado desta, a intervenc-
a0 dos kariwa ¢ ressentida também, mas separadamente, explicando, por
exemplo, que a maloca foi forcada a se mudar do local da sua origem em Ei-
runepé, de um igarapé a outro mais afastado, até que chegou a Restauracio,
a montante do Jurua.

No Xingu, a sugestio de Turner sobre os géneros discursivos verifi-
ca-se quando o mesmo agente conta o mito de origem e ¢ capaz de forne-
cer, detalhadamente, informacdes sobre a chegada do seu povo na érea e
seus deslocamentos posteriores (Kamayurd; Agostinho i.p. 1993). Para os
Kanamari, a integracio parece maior e a incorporacio historica do kariwa
prosseguiu sob o signo de uma humanidade perigosa, em posicio paralela
a todos indios. Os Yanomami estabeleceram uma conexio do branco com
a doenca que permaneceu em fases sucessivas de interpretacio do lugar do
branco no mundo. Os Kanamari, ao contrario, desenvolveram uma estra-
tégia simbolica, resultante do dinamismo cognitivo dentro de um contexto
historico ligado ao extrativismo (os elementos sugeridos por Albert (1988),
para investigar a adaptacio de novas representacdes culturais ao esquema
mental prevalecente, visando desenvolver uma histéria estrutural). Os mes-
mos Kanamari desvincularam o branco das causas de doenca. No caso em
exame, como em muitas outras culturas, uma decisio indigena, aqui indeci-
sdo, acaba por abrir o caminho para a aquisicdo da escrita e o conhecimento
necessario para a producio de mercadorias em fibricas por parte do branco,
reservando o papel subordinado ao indio seringueiro produtor da borracha,
mas preservando a hegemonia de Tamakori e a dignidade da nio fatalidade

decisoria (Carneiro da Cunha 1992: 18-9).

A ambivaléncia desta solucdo expressa-se em pelo menos duas formas.
A dinimica cognitiva operou mediante um processo de analogia que se
assemelha 4 ordenacdo da experiéncia histérica no mito Barasana, que do-
mestica 0 novo e o torna mais compreensivel e manipulavel, através do que
Hugh-Jones chama de “analogical matching”. Exemplificando, um subma-
rino j4 se projeta no tempo mitico e a analogia amplia-se num leque grande,
um xama se compara ao padre, os cantos indigenas ao canto da missa, o

IMAGO MUNDI KANAMARI



yagé ao vinho da missa (Hugh-Jones 1988b). Nio ¢ aleatdrio, pois, o que ja
notamos, que a comida indigena (de todos) tenha como contrapontos diretos
dos kariwa, mandioca e carne de boi, e que um tuxaua compare a caicuma ao
refrigerante guarand: ¢ o equivalente kariwa do complemento reforcador dos
Kanamari. Segue dai a relevancia do que antes chamei de linha paralela da
origem dos brancos. No fundo, no ambito de uma correspondéncia paritaria,
enfatiza-se uma diferenca significativa para com a sociedade “Brasil”, porque
em todos os aspectos haveria, potencialmente, a contrapartida do elemento
semelhante diferente. Realmente, os kariwa localizam-se mais distantes do
que os outros indios e 0 mesmo mecanismo analdgico, de que “é igual aqui”
mas “diferente” simultaneamente, vimos operar na discussio de virios outros
dominios, por exemplo o subaqudtico, o mato do Adjaba e o céu.

conclusao

Num mito da regido do Alto Rio Negro, nos Arapaco, mais ‘acultura-
dos’ do que os Barasana, o mito do seu ancestral-anaconda, “Unurato”, que
se aventurou no mundo dos brancos e retornou, aproveitou o mesmo mito
contado entre os Kanamari sobre Honorato. Reduzidos em numero e nio
mais falando sua lingua nativa, a posicio do povo Arapaco se enfraqueceu
mais do que os Barasana ou os Kanamari, ao ponto em que se fundiu o ances-
tral da sua origem com uma figura advinda da sociedade regional, a mesma
que os ameaca de extincio. O mito é uma metifora historica, que Chernela
(1988) acredita fundamentalmente correta, e desse modo os Arapaco trans-
formaram em mito a sua histéria. O Unurato adquire carater hibrido e me-
diador em sua relacio com o mundo dos brancos, revertendo o poder dos
seus bens como veiculo possivel de independéncia do povo indigena, ou seja,
sua continuidade, mesmo que transformada e hibrida também, e reintrodu-
zindo os Arapaco no centro do mundo. Os Kanamari, nao sendo dessa regiao
etnologica, mantém a mesma cobra-homem no registro analégico: Honorato
existe para colocar ordem na sociedade dos brancos, e, em contrapartida, a
explicacio da ascendéncia dos mesmos aproveita material mitico de alguns
ancestrais reconhecidos pelos proprios kariwa para si mesmos.

Os Kanamari, fazendo ‘bricolagem’ com a mitologia kariwa, puseram
a sua origem e o seu lugar no mundo no mesmo nivel dos outros dominios
analdgicos, cujo emergéncia e existéncia a mitologia explica. Eles mantive-

EDWIN REESINK



ram sua lingua e capacidade de conversar com Tamakori, nio precisaram
incorporar na sua origem elementos oriundos dos kariwa. Ao contrario dos
Arapaco, eles sentem também agudamente uma certa contradicio face ao
poder desigual dos brancos (como os Barasana), proporcionado pelos bens
superiores que estes detém, mas nio os incorporam simbolicamente sob a
égide do seu ancestral hibrido, cuja riqueza ¢ acessivel, ao que parece, so-
mente como dadiva do dono (Unurato, uma conotacio mais messidnico,
portanto). Logo, enquanto que os primeiros sio mediadores e mais media-
dos, pelo embate histérico, os Kanamari concebem-se como permanecendo
no centro, situados no meio, em uma espécie de estado de sitio que depende
somente da sua acdo para ser remediada: a causa primordial do seu atraso
concerniu a sua preguica de escolher e aprender a escrita, que franqueia o
conhecimento tecnolégico dominado pelos kariwa.

Na consciéncia mitico-histérica dos Kanamari (Hill 1988: 10), a des-
peito da sua classificacio entre as “culturas mais simples” e mais vulnerdveis
ao contato, na tipologia de Turner (1988b), a posiciao tensional e ambiva-
lente dos kariwa pode ser revertida ao ser acionada a propria capacidade
Kanamari de corrigir a falha do passado!'”’. A ansiedade e vontade extraor-
dinarias atuais de aprender matemdtica e ler e escrever, particularmente em
portugués, exprimem uma fé em si mesmos para superar as dificuldades por
que passam. Aprender a lingua e a escrita dos kariwa é preciso, mas como na
mitologia a “fabrica” consiste de um fetiche de producio de uma caixa-preta,
que pode se revelar uma caixa de Pandora. Outrossim, os Kanamari, entre-
tanto, nao esperam que o tempo congele, ji que o futuro encerra possibilida-
des de mudanca, como o passado se desdobrou anteriormente.

O pensamento, no qual se aplica a analogia, lastreia 0 conhecimento
de um campo com o seu mapeamento em um outro campo, um método
cognitivo basico e bom, mas cujo processo de transferéncia nio garante, au-
tomaticamente, um saber adquirido e testado (Roubiczek 1952: 113). Talvez

117 Além da discordancia ja mencionada de McCallum, Gow também concorda com
Turner no que toca aos povos indigenas serem agentes da sua histéria, e ndo concorda
com a tipologia proposta em virtude de sua nio aplicabilidade aos exemplos citados.
Ademais, ele vislumbra a possibilidade de uma verdadeira historia na Amazonia, tran-
scendendo a distincio “tradicional” e “aculturado”, tracando as multiplas e complexas
estratégias das culturas amazdnicas, numa conjuntura de projetos histdricos das socie-

dades indigena e colonialista (Gow 1991: 288-292).

IMAGO MUNDI KANAMARI



os principios historicos na mitologia Kanamari (concretos e pragmdticos,
no entender dos nativos) possam proporcionar um desdobramento criati-
vo, uma continuidade Kanamari, desde que a sociedade nacional dé-lhes as
condicoes minimas para exercer as suas capacidades e moldar sua historia, e
que a ‘objetividade concreta’ dos kariwa nio os impeca. Nio lhes faltara von-
tade para que as geracdes futuras tenham a possibilidade de permanecer em
seu proprio cosmo - e evitar que o universo que simboliza a singularidade
Kanamari se extinga -, ganhando um lugar neste mesmo mundo de todos,
vivenciado em tantas modalidades diferentes.

A transmissdo de saber para os t3k3na procede da geracio adjacente
mais velha para a mais nova, tendo Kurau terminado assim a sua fala na
lingua que herdou de Tamakori e que partilha com ele: “Entio é assim,
nossos pais sempre deram conselhos para nos. Nos fazemos isto com nossas
criancas, nossos filhos. Nos devemos ensinar aquela palavra de novo”.

Baktihtam kirs’am wamam ki am tsabo. Tsanim t3’am tsanim aw3 tatam

batih. Hawak.

As histérias bonitas eram fortes mesmo. Faz tempo, ndo é de agora ndo.

Acabou.

EDWIN REESINK



BIBLIOGRAFIA







Adams, John

1974 - “Dialectics and Contingency in “The Story of Asdiwal”: An Ethnographic
Note”. In: L.Rossi (org.), The Unconscious in Culture. New York: Dutton Inc.

Agostinho, Pedro

1993 “Indios e ambiente consideracdes ecologicas no estudo e demarcacio de
territérios indigenas”. In: Antonio Carlos Magalhies (org.), Sociedades indigenas
e transformacoes ambientais. UFPA - Numa: Belém.

1974 - Mitos e outras narrativas Kamayura. Salvador: Univ. Federal da Bahia.
Albert, Bruce

1988 - “La Fumée du métal. Histoire et représentations du contact chez les

Yanomami (Brésil)”. L'Homme, ano XXVIII, nos. 106-107.
Almeida, Mauro W.B. de

1988 - “Dilemas da Razio Pratica: Simbolismo, Tecnologia e Ecologia na
Floresta Amazodnica”. Anudrio  Antropolégico 86.

Bandeira, Ma. De Lurdes

1972 Os Kariris de Mirandela: um grupo indigena integrado. Salvador: UFBA.
Barnes, J.A.

1973 - Three Styles of Kinship. Berkeley e Los Angeles: University of California.
Bateson, Gregory

1958 - Naven. Stanford: Stanford University Press.

1972 - Steps to an ecology of mind. New York: Ballantine Books.

1980 - Mind and Nature. Toronto etc.: Bantam Books.
Bellour, Raymond

1979 - “Entretien avec Lévi-Strauss”. In: R.Bellour e C.Clément (orgs.), Claude
Lévi-Strauss. Paris: Gallimard.

Benoist, Jean-Marie et.al.

1983 - Lidentité. Paris: Quadrige/PUF.

IMAGO MUNDI KANAMARI



Bourdieu, Pierre

1977 - Outline of a Theory of Practice. Cambridge: University of Cambridge Press.
1989 - O Poder Simbélico. Lisboa e Rio de Janeiro: Difel e Bertrand Brasil.
1990 - ““Fieldwork in Philosophy””. In: Coisas Ditas. Sdo Paulo: Ed. Brasiliense.

Boyer, Pascal

1986 - “Tradition et verité”. In: CHomme, Anthropologie: état des lieux. Paris:
Navarin.

Camara Cascudo, L.
s.d. - Diciondrio do Folclore Brasileiro. Sdo Paulo: Edi¢des de Ouro (32 ed.).

Carneiro da Cunha, M.L. e Eduardo Viveiros de Castro
1986 - “Vinganca e temporalidade: os Tupinambas”. Anudrio Antropoldgico 85.

Carneiro da Cunha, Manuela (orga.).
2009 Tastevin, Parrassier. Fontes sobre os indios e seringueiros do alto Jurud. Rio de
Janeiro: Museu do Indio.

Carvalho, J. Candido de Mello

1955 - Notas de viagem ao Javari - Itacoai - Jurud. Rio de Janeiro: Publicacio
avulsa do Museu Nacional.

Carvalho, Ma. Rosario

2002 Kanamari da Amazonia Ocidental. Histéria,mitologia, ritual e xamanismo.

FCJA: Salvador.
Carvalho, Ma. Rosario e Edwin B. Reesink

1993 “Ecologia e Sociedade: uma breve introducio aos Kanamari”. In: Antonio
Carlos Magalhies (org.), sociedades indigenas e transformacées ambientais. UFPA
- Numa: Belém.

Carvalho, Ma. Rosério e Magda Carvalho (orgs.)
2012 - Indios e Caboclos: A histéria recontada. Salvador: EDUFBA.
Cassirer, E.
1955 - The Myth of the State. Garden City: Doubleday.
CEDI
1991 - Povos Indigenas no Brasil 1987,/88,/89,/90. Sao Paulo: CEDI.
Chagnon, Napoleon A.
1968 - Yanomamé. The Fierce People. New York etc.: Holt, Rinehart & Winston.
Charbonier, Georges ,
1961 - Entretiens avec Lévi-Strauss. Paris: Union Générale d’Editions.
1989 - Arte, Linguagem, Etnologia. Entrevistas com Claude Lévi-Strauss. Campinas:
Papirus.

EDWIN REESINK



Chaumeil, Jean-Pierre

1983 - Voir, Savoir, Powvoir. Paris: Editions de 'Ecole des Hautes Etudes en
Sciences Sociales.

Cimi
1986 - O mito Kulina de Tamaco e Quira. s.l.: Cimi.
Conte, Claudio Q.

s.d. - “Lista de nomes de animais e plantas em canamari’. s.l.: trabalho
datilografado.
1986 - “Mitos e historias Canamari”. Eirunepé: trabalho datilografado.

Costa, Luiz.
2007 As faces do jaguar. Parentesco, historia e mitologia entre os Kanamari da Amazonia
ocidental. 2007, 455f. Tese de doutorado, Museu Nacional, Universidade
Federal do Rio de Janeiro.
2010 “The Kanamari Body-Owner. Predation and Feeding in Western
Amazonia”. Journal de la société des américanistes, tome 96, n° 1.

Courboin, Albert

1901 - “Chez les indiens”. Bulletin de la Societé de Geographie d’Anvers.
D’Ans, A-M.

1978 - Le dit des vrais hommes. Paris: Union Générale d’Editions.
Darnell, Regna

1974 - “Correlates of Cree narrative Performance”. In: R.Bauman e ].Sherzer
(orgs.), Explorations in the Ethnography of Speaking. Cambridge: Cambridge
University Press.

Deren, Maya
1975 - The Voodoo Gods. London: Paladin.
Descola, Philippe

1986 - La Nature Domestique. Paris: Editions de la Maison des Sciences de
I'Homme.

Descourtilz, J.Th.
1983 - Histéria natural das aves do Brasil. Belo Horizonte: Ed. Itatiaia.
Detienne, Marcel

1988 - “Mitos. Epistemologia dos Mitos”. In: P.Ricoeur et.al., Grécia e Mito.
Lisboa: Gradiva.

Deturche, Jeremy.

2009 Les Katukina du Rio Bid (Etat d’Amazonas — Brésil). Histoire, organisation
sociale et cosmologie. Tese de doutorado, Université de Paris Ouest.

IMAGO MUNDI KANAMARI



Douglas, Mary

1968 - “The Meaning of Myth, with special reference to ‘La Geste d’Asdiwal’”.
Ver: Leach (org.), 1968.

Dumont, L.
1971 - Introduction & deux théories d’anthropologie sociale. Paris e Haia: Mouton.
1975 - Dravidien et Kariera. Paris e Haia: Mouton.

1979 - “Vers une théorie de la hiérarchie”. In: Homo Hierarchicus (postface pour
'edition Tel). Paris: Gallimard.

1985 - O Individualismo. Rio de Janeiro: Rocco.

1987 - “La Tarasque”. Gradhiva, no.2.
Durant, W.

1950 - Van Socrates tot Bergson. Den Haag: L.J.C.Boucher.
Eliade, Mircea

1971 - The Myth of the Eternal Return. Princeton: Princeton University Press.
Erikson, Philippe

1991 - “Na Amazonia brasileira a retomada do ritual dos Matis”. Horizonte
Geogrdfico, ano 4, no.16.

Faulhaber, Priscila

1987 - Entrosando: Questdes indigenas em Tefé. Belém: Museu Paraense Emilio

Goeldi.
Faulhaber, Priscilla e Ruth Monserrat (orgas.).

2008 Tustevin e a etnografia indigena. Rio de Janeiro: Museu do Indio.
Friedlander, Saul

1987 - “Uma discussao sobre o mito. Claude Lévi-Strauss em Israel”. Shalom,

ano XXII, no.245.
Galvao, Eduardo

1976 - Santos e Visagens, Sdo Paulo: Companhia Editora Nacional.
Geertz, Clifford

1971 - Islam Observed. Chicago & London: Chicago University Press.
Gongalves, Marco Antonio Teixeira

1990 - “Trabalhando a Endogamia: O Caso Paresi”. Revista Brasileira de Ciéncias
Sociais, ano 5.

1991 - Acre. Histéria e Etnologia. Rio de Janeiro: Nucleo de Etnologia Indigena
- LPS/DCS/IFCS/UFR].

EDWIN REESINK



Gow, Peter
1991a -Of Mixed Blood. Kinship and History in Peruvian Amazonia. Oxford:
Clarendon Press.
1991b -"The Event of Myth”. Comunicacao apresentada no PPGAS-MN, nov.-
dez. 1991, Rio de Janeiro.
1991c -"The Sun: Vision , Life and Death in a Piro Mythical Narrative”.
Comunicacio apresentada no PPGAS-MN, nov.-dez. 1991, Rio de Janeiro.
1991d -"Asleep, Drunk, Hallucinating. Altered Bodily State through
Consumption in Eastern Peru. Comunicacio apresentada no PPGAS- MN,
nov.-dez. 1991, Rio de Janeiro.

Groth, C.
1977 - “HERE and THERE in Canamari”. Anthropological Linguistics, vol. 19,
no.5.
1985 - “Syntax of the Phrase Types in Canamari”. In: D.L.Fortune (org.), Porto
Velho Working Papers. Brasilia: SIL Publications.

Guiart, Jean
1972 - “Multiple Levels of Meaning in Myth”. ver Maranda (org.), 1972.

Guiraud, Pierre
1983 - A Semiologia. Lisboa: Editorial Presenca.

Hage, Per e Frank Harary

1983 - Structural Models in Anthropology. Cambridge etc.: Cambridge University
Press.

Hauseman, Micheal e Carlo Severi

1986 - “Introduction”. In: G.Bateson, La Cérémonie du Naven. Paris: Minuit.
Hawking, Stephen W.

1989 - A brief history of time. New York etc.: Bantam Books.
Howard, Catherine

1987 - “Pawana: Exchange and the Negotiation of Identity Among the Wai-Wai
of Northern Amazonia”. Comunicacio apresentada no Simpdsio Pesquisas
recentes em etnologia e historia da Amazo nia”, Museu Goeldi, Belém.

Hugh-Jones, C.
1979 - From the Milk River: Spatial and temporal processes in Northwest
Amazonia. Cambridge: Cambridge University Press.

Hugh-Jones, S.
1988a -The Palm and the Pleiades. Cambridge: Cambridge University Press.
1988b -"The Gun and the Bow. Myths of White Men and Indians”. L'Homme,
ano XXVIII, no. 106-107.

IMAGO MUNDI KANAMARI



Jackson, Michael

1982 - Allegories of the Wilderness. Ethics and Ambiguity in Kuranko Narratives.
Bloomington: Indiana University Press.

Jacopin. P.-Y.

1985 - “Mythe et tecnique. Exemple des indiens Yukuna”. tecniques et culture,
n.s. no.6.

Jara, Fabiola

1988 - “Monos e roedores. Rito, cosmologia y nociones zoologicos de los
Turaekare de Surinam”. América Indigena, vol. XLVII], no.1.

Josselin de Jong, J.P.B.
1935 - De Maleische Archipel als Ethnologisch Studieveld. Leiden: ].Ginsberg.

1977 - “Lévi-Strauss’s Theory on Kinship and Marriage”. In: P.E. De Josselin
de Jong (org.), Structural Anthropology in the Netherlands. The Hague: Martinus
Nijhoftf.

Josselin de Jong, P.E. de
1973 - “Voltooide Symphonie: De ‘Mythologiques’ van Lévi-Strauss”. Forum der
Letteren, ano 14, no.2.
1977 - “The Participants’ View of their Culture”. In: (org.), Structural Anthropology
in the Netherlands, pp. 231-252. The Hague: Martinus Nijhoff.
1979 - “Binaire opposities in de structurele taalwetenschap”. In: CASA, Bijdragen
tot de cognitieve- en structurele antropologie. Leiden: ICA - Univ. de Leiden.

Jung, Carl (org.)
1968 - Man and his symbols. New York: Dell Publishing.

Kaplan, Joanna Overing

1984 - “Dualisms as an Expression of Difference and Danger: Marriage
Exchange and Reciprocity among the Piaroa of Venezuela”. In: K.Kensinger
(org.), Marriage Practices in Lowland South America. Urbana e Chicago: University
of Illinois Press.

Karremans, Jan

1982 - “Het begrip transformatie: D’Arcy Thompson, Lévi-Strauss en de
wiskunde”. In: G.Vuyk & J.Oosten (orgs.), Mythe en Transformatie. Leiden: [CA
- Leiden University.

Kasakoff, Alice

1974 - “Lévi-Strauss’ Idea of the Social Unconscious: The problem of Elementary
and Complex Structures in Gitskan Marriage Choice”. In: I.Rossi (org.), The
Unconscious in Culture. New York: Dutton Inc.

EDWIN REESINK



Kloos, Peter
1984 - Antropologie als Wetenschap. Muiderberg: Coutinho.
1987 - Filosofie van de antropologie. Leiden: Martinus Nijhof.
Korn, Francis
1973 - Elementary Structures Reconsidered. London: Tavistock.
Labiak, A.M. & L.J. de O.Neves
1985 - Aspectos da cultura Kanamari. Cuiaba: Operacio Anchieta.
Leach, Edmund
s.d. - LéviStrauss. Amsterdam: Meulenhoff.
1985a -’Anthropos”. In: Enciclopédia Einaudi vol.5. Lisboa: Imprensa Nacional
- Casa da Moeda.
1985b -"Natureza/Cultura”. In: Enciclopédia Einaudi vol.5. Lisboa: Imprensa
Nacional - Casa da Moeda.

1985¢ -"Cultura/Culturas”. In: Enciclopédia Einaudi vol.5. Lisboa: Imprensa
Nacional - Casa da Moeda.

1985d -"Etnocentrismos”. In: Enciclopédia Einaudi vol.5. Lisboa: Imprensa

Nacional - Casa da Moeda.
Leach, Edmund (org.)

1968 - The Structural Study of Myth and Totemism. London: Tavistock.
Lévi-Strauss, Claude

1944 - “Reciprocity and Hierarchy”. American Anthropologist, vol.46, no.2.

1950 - “Introduction a 'oeuvre de Marcel Mauss”. In: M.Mauss, Sociologie et
Anthropologiei. Paris: PUF.

1954 - “The Mathematics of Man”. International Social Science Bulletin, vol.VI.
1962 - Het trieste der tropen. Utrecht e Antwerpen: Het Spectrum.

1964 - Le Cru et Le Cuit. Paris: Plon.

1966 - Du Miel aux Cendres. Paris: Plon.

1967a -"The Social and Psychological Aspects of Chieftainship in a Primitive
Tribe: The Nambikuara of Northwestern Mato Grosso”. In: R.Coehn e
J.Middleton (orgs.), Comparative Political Systems. Garden City: The Natural
History Press.

1967b -Les Structures Elémentaires de la Parenté. Paris e Haia: Mouton.

1968a -"The Story of Asdiwal”. Ver: Leach (org.), 1968.

1968b -L'Origine des Maniéres de Table. Paris: Plon.

1968c -"Le triangle culinaire”. ’Arc 26.

1968d -"The Concept of Primitiveness”. In: R.Lee e I.Devore (orgs.), Man the
Hunter. Chicago: Aldine.

IMAGO MUNDI KANAMARI



1969a -The Elementary Structures of Kinship. Boston: Beacon Press.
1969b -Totemism. Harmondsworth: Penguin.

1970 - The Raw and the Cooked. New York: Harper & Row.

1971a -L’Homme Nu. Paris: Plon.

1971b -"The Deduction of the Crane”. In: P.Maranda e E.K.Maranda (orgs.),
Structural Analysis of Oral Tradition. Philadelphia: University of Pennsylvania.

1972a -Structural Anthropology. Harmondsworth: Penguin.

1972b -The Savage Mind. London: Weidenfeld & Nicolson.
1973 - Anthropologie Structurale Deux. Paris: Plon.

1974a -Anthropologie Structurale. Paris: Plon.

1974b -From Honey to Ashes. New York: Harper & Row.

1975a -Raca e Histéria. Lisboa: Editorial Presenca.

1975b -Antropologia Estrutural. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro.

1976a -’Guerra e comércio entre os indios de América do Sul”. In: E.Schaden
(org.), Leitures em Etnologia Brasileira. Sio Paulo: Companhia Editora Nacional.

1976b -Antropologia estrutural dois. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro.
1978a -Structural Anthropology 2. Harmondsworth: Penguin.

1978b -Myth and Meaning. London e Henley: Routledge & Kegan Paul.
1979a -The Origin of Table Manners. New York: Harper & Row.
1979b -La Voie des Masques. Paris: Plon.

1981a -The Naked Man. New York etc.: Harper & Row.

1981b -A Via das Méscaras. Lisboa: Editorial Presenca.

1983 - Le Regard Eloigné. Paris: Plon.

1984 - Paroles Donnés. Paris: Plon.

1985a -Le totémisme aujourd’hui. Paris: PUF.

1985b -La Pensée Sauvage. Paris: Plon.

1985c¢ -La PDoitiére Jalouse. Paris: Plon.

1986a -O Olhar Distanciado. Lisboa: Edicdes 70.

1986b -Minhas Palavras. Sio Paulo: Brasiliense.

1986¢ -A Oleira Citimenta. Sdo Paulo: Brasiliense.

1988 - De prés et de loin. Paris: Editions Odile Jacob.

1990 - De perto e de Longe. Rio de Janeiro: Nova Fronteira.

1991a -O Cru e o Cozido. Sao Paulo: Brasiliense.

1991b -Histoire de Lynx. Paris: Plon.

Macedo, Sergio

1992 - “Maracd. A ilha santudrio”. Ecologia e Desenvolvimento, ano 1, no. 11.

EDWIN REESINK



Magafia, Edmundo
1978 - “A reading of Lévi-Strauss”. Amsterdam: trabalho datilografado.

1987 - Contribuciones al estudio de la mitologia y astronomia de los indios de las
Guyanas. Amsterdam: CEDLA.

1988 - Orién y la mujer Pléyades. Simbolismo astronémico de los indios kalifia de

Surinam, Amsterdam: CEDLA.
Magafia, Edmundo & Peter Mason (orgs.)
1986 - Myth and the Imaginary in the New World. Amsterdam: CEDLA.
Malinowski, B.
1954 - Magic, Science and Religion and Other Essays. Garden City: Doubleday.
Maranda, Pierre
s.d. - “Myths: Theologies and Theoratical Physics”. Montreal: Trabalho
datilografado.
Maranda, Pierre (org.)
1972 - Mythology. Harmondsworth: Penguin.
Maybury-Lewis, David
1988 - “Estruturas e estratégias”. Anudrio Antropolégico 86.
McCallum, Cecilia

no prelo “Our own Incas: Production, Transformation and Transcendence
in Cashinaua History”. In: B.Albert e A.Ramos (orgs.), Cosmologia, histéria e
politica do contato no Norte da Amazonia. Brasilia: Orstom.

Melatti, J.C. (coord. e red.)

1981 - Javari. vol.5 da colecio Povos indigenas no Brasil, sob coordenacio geral

de C.A.Ricardo. Sao Paulo: CEDI.
Mendonca, Belarmino

1989 - Reconhecimento do rio jurud (1905). Belo Horizonte e Rio de Janeiro: Ed.
[tatiaia e Fundaciao Cultural do estado do Acre.

Molenaar, H.A.

1982 - “Bruidsschat en weergeld in de relaties tussen goden en reuzen in
de skandinavische mythologie”. In: G.Vuyk e J.Oosten (orgs.), Mythe en
Transformatie. Leiden: ICA - Leiden University.

1985 - Odinns Gift. Tese de doutoramento, Universidade de Leiden, publicada
pelo autor.

1987 - “The Labyrinth of Time, Myth and Individual”. In: R.De Ridder e
J.Karremans (orgs.), The Leiden Tradition in Structural Anthropology. Leiden etc.:
E.J.Brill.

IMAGO MUNDI KANAMARI



Mounin, George
1974 - “Lévi-Strauss’ Use of Linguistics”. In: I.Rossi (org.), The Unconscious in
Culture”. New York: Dutton Inc.

Oliveira Filho, Joao Pacheco de
1988 - “O Nosso Governo”. Os Ticuna e o Regime Tutelar. Sao Paulo: Marco Zero
e MCT-CNPq.

Oosten, Jarich
1979 - “Binaire opposities in de structurele antropologie”. In: CASA, Bijdragen
tot de cognitieve- en structurele antropologie. Leiden: ICA - Universidade de
Leiden.
1981a -"Filiation and alliance in three Bororo myths”. In: P.Kloos e
H.J.M.Claessen (orgs.), Current Anthropology in the Netherlands. Rotterdam:
NSAV.
1981b -"Meaning and structure in the structural analysis of myth”. In: G.Moyer,
D.Moyer e P.E.De Josselin de Jong (orgs.), The Nature of Structure. Leiden: ICA
- Leiden University.
1983 - “Tablemanners and Taboo”. Reviews in Anthropology, winter 1983.

Oppitz, M.
1975 - Notwendige Beziehungen. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Otto, Ton
1984 - “Waarde, Arbeid en Betekenis”. In: T.Lemaire (org.), Antropologie en
Ideologie. Groningen: Uitgeverij Konstapel.

Pace, David
1986 - Claude Lévi-Strauss, the bearer of ashes. London: Ark.

Perrin, Michel
1976 - Le Chemin des Indiens Morts. Paris: Payot.

Petit, Philip
1977 - The Concpet of Structuralism: A Critical Analysis. Berkeley e Los Angeles:
University of California Press.

Pollock, D.K.
1985 - Personhood and illness among the Culina of western Brazil. Tese de
doutoramento, University of Rochester.

Pouwer, Jan

1981 - “The anthropologist as the trickster’s apprentice: complementarity,
ambivalence and dialectic”. In: G.Moyer, D.Moyer e P.E.De Josselin de Jong
(orgs.), The Nature of Structure. Leiden: ICA - Leiden University.

1984 - “Geslechtelijkheid en ideologie”. In: T.Lemaire (org.), Antropologie en
Ideologie. Groningen: Uitgeverij Konstapel.

EDWIN REESINK



Quenétain, Tanneguy de

1970 - “Valemos mais que os selvagens? Entrevista com Claude Lévi-Straus”. In:
C.Lévi-Strauss et.al., Mito e linguagem social. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro.

Reesink, Edwin B.

1979 - “The reference Myth (M1) of the Raw and the Cooked reconsidered”.
Haia: Trabalho datilografado.

1982 - “Experimentation with models: a reconsideration of dualisms and triads
among the Bororo”. In: G.Vuyk e J.Oosten (orgs.), Mythe en Transformatie.
Leiden: ICA - Universidade de Leiden.

1989 - “Nosso Parente. Algumas consideracdes sobre o parentesco entre os
Kanamari”. Salvador: Trabalho datilografado.

1991a -"Xamanismo Kanamari”. In: D.Buchillet (org.), Medicinas tradicionais e
medicina ocidental na Amagzonia, pp. 89-109. Belém: MPEG/CNPq/SCT/PR/
CEJUP/UEP.

1991b -"Resenha do livto de E.Magaia, Orién y la Mujer Pléyades”.
Antropologische Verkenningen, ano 10, no.3.

1996 “A procura da mina: a Petrobras na Amazdnia ocidental”. In: Magalhies,
S.; Britto, R. de C. e Castro, R.. (org.). Energia na Amazénia. Belém: MPEG,
UFPA e AUA. v. 2.

Ricoeur, Paul

1988 - “Mito. A Interpretacio Filosofica”. In: P.Ricoeur et.al., Grécia e Mito.
Lisboa: Gradiva.

Rodrigues, Aryon D.
1986 - Linguas Brasileiras. Sio Paulo: Ed. Loyola.
Rodrigues, José Carlos

1989 - Antropologia e Comunicacdo: Principios radicais. Rio de Janeiro: Espaco e
Tempo.

Ruesch, Jurgen e Gregory Bateson
1968 - Comunication. The social matrix of psychiatry. New York: W.W.Norton.
Ruijter, Arie de

1977 - Claude LéviStrauss. Eeen systeemanalyse van zijn antropologisch werk. Tese de
doutoramento, Universidade de Utrecht.

1979 - Een speurtocht naar het denken. Assen: Gorcum.
Salmond, Anne

1982 - “Theoretical landscapes. On cross-cultural conceptions of knowledge”.
In: D.Parkin (org.), Semantic Anthropology. London: Acadamic Press.

IMAGO MUNDI KANAMARI



Santos, Eurico
1979a -Da Ema ao Beija-Flor. Belo Horizonte: Ed. Itatiaia.
1979b -Pdssaros do Brasil. Belo Horizonte: Ed. Itatiaia.
1981a -Peixes da Agua doce. Belo Horizonte: Ed. Itatiaia.
1981b -Anfibios e Répteis do Brasil. Belo Horizonte: Ed. Itatiaia.
1982a -O Mundo dos Antrépodes. Belo Horizonte: Ed. Itatiaia.
1982b -Os Insetos. Tomo 1. Belo Horizonte: Ed. Itatiaia.
1984 - Entre 0 Gambd e o Macaco. Belo Horizonte: Ed. Itatiaia.
Schaden, Egon

1984 - “Os primeiros tempos da antropologia em Sio Paulo”. Anudrio
Antropolégico 82.

1989 - “Inovades, em francés, na USP”. Folha de S.Paulo, 22-11-89.
Sebag, Lucien

1971 - Linvention du monde cehz les indiens pueblo. Paris: Francois Maspero.
Seeger, A., R.Da Matta & E. Viveiros de Castro

1979 - “A construcio da pessoa nas sociedades indigenas brasileiras”. Boletim
do Museu Nacional.

Silva, Abel (org.)

1984 - Madijadenicca Ima. Histérias dos Kulina. s.l.: s.ed.
Silva, Marcio et.al.

1989 - “Elementos da fonologia Kanamari”. Cadernos Estudos Linguisticos, (16).
Silverwood-Cope, Peter

1990 - Os Makii. Povo cacador do noroeste da Amazonia. Brasilia: Ed. UnB.
Schwimmer, Erik

1974 - “Objects of mediation: Myth and Praxis”. In: L.Rossi (org.), The
Unconscious in Culture, pp. 209-237. New York: Dutton Inc.

Tastevin, Constantin

1922 - “Chez les ‘Singes a figure écarlate’”. Missions Catholiques, T.54: 574-575,
586-5817, 596-598.

1924 - “Les études ethnographiques et linguistiques du P. Tastevin en Amazonie”.
Jowrnal de la Societé des Américanistes, T.XVI.

Tastevin, Constantin e Paul Rivet

1921 - “Les tribus indiennes des basins du Purus, du Jurua et des régions

limitrophes”. La Géographie, T.XXXV.

EDWIN REESINK



Taylor, K.I.

1977 - “Sistemas de classificacio e a ciéncia do concreto”. Anudrio
Antropolégico 76.

Tedlock, Dennis
1983 - The Spoken Word and the Work of Interpretation. Philadelphia: University

of Pennsylvania Press.
Thomas, L.L., ].Kronenfeld e D.Kronenfeld

1976 - “Asdiwal crumbles: a critique of Lévi-Straussian myth analysis”. American
Ethnologist, ano 3.

Tjon Sie Fat, Franklin

1979 - “The rise of an opposition: binary operations and binary features”.
In: CASA, Bijdragen tot de cognitieve- en structurele antropologie. Leiden: ICA -
Universidade de Leiden.

Torgovnick, M.

1990 - Gone Primitive. Savage Intellects, Modern Lives. Chicago e London:
University of Chicago Press.

Trindade-Serra, Ordep
1990 - “Totemismo e simbolismo”. Ciéncia e Cultura, 42, nos.5-6.
Trouwborst, A.A.

1981 - “Reciprocity, gift exchange and trade in Dutch Structuralist
Anthropology”. In: G.Moyer, D.Moyer e P.E.De Josselin de Jong (orgs.), The
Nature of Structure. ICA - Leiden University.

Turner, Terence

1969 - “Oedipus: Time and Structure in Narrative Form”. In: R.Spencer
(org.), Forms of Symbolic Action. Seattle e London: American Ethnological
Society.

1980 - “Le dénicheur d’oiseux en contexte”. Anthropologie et Societés, vol.4, no.3.

Velho, Otavio

1984 - “As bruxas soltas e o fantasma do funcionalismo”. Boletim do Museu
Nacional, n.s. no.48.

Verneau, R.

1921 - “Contribution a l'é¢tude ethnographique des indiens de ’Amazonie
(d’apres les documents recuillis par le P.Tastevin)”. L’Anthropologie, T.XXXI.

Veyne, Paul

1984 - Acreditavam os Gregos em seus Mitos? Sao Paulo: Brasiliense.

IMAGO MUNDI KANAMARI



Viveiros de Castro, Eduardo B.

1979 - “A fabricacio do corpo na sociedade xinguana”. Boletim do Museu
Nacional, n.s. no.32.

1986a -Araweté, os deuses canibais. Rio de Janeiro: Jorge Zahar e ANPOCS.

1986b -"Sociedades minimalistas: A Proposito de um livro de Peter Riviere”.
Anudrio Antropoldgico 85.

1988 - “O Teatro Ontolégico Bororo”. Anudrio Antropolégico 86.

1990 - Principios e Pardmetros: Um comentdrio a L'Exercice de la Parenté. Rio de
Janeiro: PPGAS Comunicacio no.17.

Wilbert, Johannes

1987 - Tabaco and Shamanism in South America. New Haven e London: Yale
University Press.

Willis, Roy
1974 - Man and Beast. London: Hart-Davis & MacGibbon.
Worsley, Peter

1968 - “Groote Eylandt Totemism and Le Totémisme aujourd’hui”. Ver: Leach
(org.), 1968.

EDWIN REESINK






Titulo
Autor
Projeto Grdfico/Capa

Revisdo de Texto

formato

Editoragao eletrénica

IMAGO MUNDI KANAMARI
Edwin B. Reesink

Misia Lins Reesink

Do Autor

Digital
TIC Editora UFPE









Imago Mundi Kanamari é uma etnografia que apresenta a organizacao
social, e, em particular, glosa e analisa a mitologia do povo Kanamari do
Alto Jutai, Amazonia Ocidental, no Estado do
Amazonas - regiao distante, muito pouco
povoado, e, até hoje, de dificil acesso.
A extensa analise visa compreender
a cosmovisao Kanamari presente
nas narrativas, ao tempo em

que propoe alguns dos seus
principios estruturantes.

Este livro resultou de pesquisa
etnografica realizada entre 1984 e
1988. Nessa época, os Kanamari eram
um dos povos menos conhecidos na Amazonia
brasileira, de uma familia linguistica propria e bem
pequena, apesar de serem um povo indigena

com uma populagdo relativamente grande e

que, a partir do médio Jurua (sua regido de origem
principal), se espalhou para varios lugares distantes
entre si. Trata-se, entdo, de um o primeiro esforco de
aproximacao antropoldgica aos Kanamari na Etnologia
das Terras Baixas da América do Sul. Este volume é completado
pela publicagcdo de todo o material mitico no livro Narratio
Kanamari, publicado nesta Colegao.



	Introdução
	Parte I: Introdução aos Kanamari
	1. Os Djapa
	2. Parentesco
	3. Xamanismo
	4. Gênero, Divisão sexual de Trabalho e Ritual
	Conclusão Parte I

	Parte II: Descendo os rios e atalhos do Primeiro Mundo
	5. Tamakori e Kirak no Primeiro Mundo
	6. Origens (Gente, Animais, Plantas)
	7. Origens (Plantas, Kariwa, Animais)
	Conclusão Parte II

	Parte III: Mulheres versus homens
	8. Mulher, Homem, Peixe-boi, Anta
	9. Mulheres, Homens, Queixadas, Cupins
	Conclusão Parte III

	Parte IV: Afinidades aquáticas, selváticas e arbóreas
	10. Afinidades (Urubu, Boto, Tracajá)
	11. Djapa (Incesto, Morte, Xamã)
	12. Mawin
	Conclusão Parte IV

	Parte V: Os perigos da floresta
	13. Pi3da (Mato, Água, Irmão)
	14. Adjaba (Cabeça, Zarabatana, Menino)
	Conclusão Parte V

	Parte VI: O fim do caminho
	15. um Universo mítico: Notas finais

	Bibliografia



