
REESINKEDWIN B. 

E
D

W
IN

 B
. R

E
E

S
IN

K
Im

a
go

 M
u

n
di

 K
a

n
a

m
a

ri Imago 

Mundi 
Kanamari

Imago Mundi Kanamari é uma etnografia que apresenta a organização 
social, e, em particular, glosa e analisa a mitologia do povo Kanamari do 
Alto Jutaí, Amazônia Ocidental, no Estado do 
Amazonas – região distante, muito  pouco 
povoado, e, até hoje, de difícil acesso. 
A extensa análise visa compreender
a cosmovisão Kanamari presente 
nas narrativas, ao tempo em 
que  propõe alguns dos seus 
princípios estruturantes. 
Este livro resultou de pesquisa 
etnográfica realizada entre 1984 e
1988.  Nessa época, os Kanamari eram 
um dos povos menos conhecidos na Amazônia
brasileira, de uma família linguística própria e bem 
pequena, apesar de serem um povo indígena
com uma população relativamente grande e 
que, a partir do médio Juruá (sua região de origem 
principal), se espalhou para vários lugares distantes 
entre si. Trata-se, então, de um o primeiro esforço de 
aproximação antropológica aos Kanamari na Etnologia 
das Terras Baixas da América do Sul. Este volume é completado 
pela publicação de todo o material mítico no livro Narratio 
Kanamari, publicado nesta Coleção.





IMAGO MUNDI KANAMARI

 





IMAGO MUNDI KANAMARI

 
Edwin B. Reesink

Editora Universitária UFPE
Recife 2016



Catalogação na fonte:
Bibliotecária Kalina Ligia França da Silva, CRB4-1408

Catalogação na fonte:
Bibliotecária Kalina Ligia França da Silva, CRB4-1408

R329i  Reesink, Edwin Boudewijn. 
Imago mundi Kanamari / Edwin Boudewijn Reesink. – Recife : Ed. 

UFPE, 2016. 
410 p. : il. 

Inclui referências. 
ISBN 978-85-415-0843-8 (broch.) 

1. Índios da América do Sul – Amazônia. 2. Índios Kanamari –
História 3. Índios Kanamari – Mitologia. 4. Índios Kanamari – Lendas I. 
Titulo. 

 980.41 CDD (23.ed.) UFPE (BC2017-009) 

Universidade Federal de Pernambuco
Reitor: Prof. Anísio Brasileiro de Freitas Dourado
Vice-Reitora: Profa. Florisbela de Arruda Camara e Siqueira Campos
Diretor da Editora: Prof. Lourival Holanda

Programa de Pós-Graduação em Antropologia

© Edwin Reesink 2016

Conselho Editorial do PPGA-UFPE
Antônio Motta, Bartolomeu F. de Medeiros, Carlos Sandroni, Danielle Pitta, Edwin Reesink, Josefa Salete 
Cavalcanti, Judith Chambliss Hoffnagel, Lady Selma Albernaz, Marion Teodósio, Mísia Lins Reesink, Parry 
Scott, Peter Schröder, Renato Athias, Roberta Campos, Roberto Motta, Vânia Fialho

Comissão Editorial do PPGA-UFPE
Antonio Motta, Edwin Reesink, Judith Hoffnagel

Coordenação do PPGA
Mísia Lins Reesink, Peter Schroder (Vice)

Todos os direitos reservados aos organizadores: Proibida a reprodução total ou parcial, por qualquer meio 
ou processo, especialmente por sistemas gráficos, microfílmicos, fotográficos, reprográficos, fonográficos 
e videográficos. Vedada a memorização e/ou a recuperação total ou parcial em qualquer sistema de 
processamento de dados e a inclusão de qualquer parte da obra em qualquer programa juscibernético.
Essas proibições aplicam-se também às características gráficas da obra e à sua editoração.



Aos ancestrais,
míticos e reais.

Where is there substance in a universe composed of events?
(Paul Muad’Dib, em Dune Messiah) 





NOTA SOBRE A CONVENÇÃO GRÁFICO-FONÉTICA

A transcrição do Kanamari, e especialmente, o modo de escrever esta 
língua, somente podia ser provisória, tendo em vista que não sou linguista e 
que quase não existia nenhum texto em Kanamari, a não ser alguma coisa pu-
blicada pelo New Tribes (ver as publicações de Groth), que utiliza um modo 
de transcrição pouco próprio em alguns aspectos. Diga-se, de passagem, que 
um problema adicional para mim foi a dificuldade de saber distinguir entre 
a vogal curta e a longa, diferença relevante, por exemplo: em wara e waara, 
que existe na língua, segundo o linguista Queixalós (informação pessoal, em 
2002). Da proposta de M.Silva et.al., por outro lado, a transcrição difere em 
usar i em vez de e, tendo em vista que isto se aproxima com o uso em portu-
guês, e utilizo o  em vez de â, para ressaltar um som ausente em português 
(mas semelhante ao presente em inglês, como em “cut”, razão pelo qual os 
americanos (em Groth) usam o u, inaceitável pelo uso em português). 

Este uso é muito próximo do usado por Ma. R. Carvalho (2002: 11), 
que também adota uma solução que se aproxima do uso no português brasi-
leiro. Segundo a autora, a vogal  é “alta central fechada, não arredondada”, 
a consoante dj é “africada alveolar sonora” e a consoante h é “fricativa alve-
olar sonora”.   





introdução





O título desse livro se refere às narrativas míticas do povo indígena
Kanamari e as noções socioculturais contidas na sua cosmovisão. A pesquisa 
de campo principal que deu origem a esse livro se realizou em 1984, en-
quanto que em 1988 consegui fazer uma pequena temporada adicional. No 
ano de 1993, a pesquisa redundou em uma tese de doutorado no Museu 
Nacional, defendida no início de 19941. A escolha dos Kanamari do alto rio 
Jutaí (Amazonas) se deveu a uma série de circunstâncias e razões. Creio ser 
importante, aqui, contextualizá-las. 

Inicialmente, a escolha para o objeto de tese havia recaído sobre um 
estudo etnográfico mais amplo e mais aprofundado dos Kiriri de Mirandela, 
Bahia. Um estudo desse tipo se fazia bastante necessário, dado a escassez de 
pesquisas etnográficas de maior duração entre os povos no Nordeste brasi-
leiro, negligenciados politica e socialmente pela sociedade nacional domi-
nante. Em grande parte da antropologia dessa época, esses povos eram vistos 
como de pouco interesse etnográfico e teórico, senão, no pior caso, sendo 
mesmo objeto de preconceito semelhante ao preconceito étnico nacional 
brasileiro do “índio falso”, “não autêntico”. Ou seja, aquele que é discri-
minado pelo fato de que não é mais considerado “índio”, sem, paradoxal-
mente, poder deixar de ser um “descendente de índio”, e, portanto, sofrer 
uma dupla discriminação por continuar “diferente” sem ser um “diferente” 
em sentido pleno, um “índio real” como exigido para a sua “diferença” e 
subordinação étnica assimétrica (Reesink 1983). Ou seja, na visão regional 
e nacional, tratava-se de um grupo chamado, na maioria das vezes, mas nem 
sempre, de “caboclo”: pessoas inferiores por serem descendentes de índios, 
mas que não mais faziam jus à categoria de “índio”. Nos anos setenta e anos 

1   Agradeço ao CNPq, que apoiou minha permanência no PPGAS com uma 
bolsa de doutorado. Agradeço também a todas as pessoas que de alguma maneria 
ajudaram na feitura da tese. Sem nominar ninguém, creio que essas pessoas saberão 
reconhecer as suas contribuições e, igualmente, estarão conscientes da minha gra-
tidão pelo que fizeram. Todas elas influenciaram de algum modo o presente texto.



EDWIN REESINK

oitenta, vários grupos desses “caboclos” lutaram contra a dupla discrimi-
nação e tentaram se redefinir, e se autoconvencer a si mesmo de ser “índio”, 
enquanto também estavam tentando alterconvencer a população não-cabocla 
e, em particular, o Estado (a Funai, mas também nas diversas ramificações 
burocráticas) da justiça do “reconhecimento” de sua “indianidade”.

A “etnologia das terras baixas” para o Nordeste brasileiro somente re-
cebeu um impulso decisivo com a chegada de Pedro Agostinho no Depar-
tamento de Antropologia e Etnologia da Universidade Federal da Bahia. 
Convidado, nos fim dos anos sessenta, para compor o quadro do Departa-
mento para que esse pudesse ser um Departamento autônomo, certamente 
um dos primeiros no país, Pedro Agostinho vinha de um estudo pioneiro 
sobre o ritual Kwarìp do povo Kamayurá. Seu projeto consistia em continuar 
nos estudos do Alto Xingu, porém, seu senso de responsabilidade o levou a 
pensar nos povos indígenas na Bahia, logo mais ampliando o interesse para 
todo o Nordeste2. 

O Programa de Pesquisa sobre os Povos Indígenas no Nordeste Bra-
sileiro (inicialmente com outro nome), PINEB, tomou forma a partir de 
dezembro de 1971, quando Pedro Agostinho e um grupo de estudantes da 
UFBa visitaram Barra Velha, a aldeia mais importante dos Pataxó, na região 
de Monte Pascoal (veja, por exemplo, Agostinho 1993; Carvalho e Carva-
lho (org.) 2012: 25). Nota-se que as informações sobre os povos nordestinos 
eram tão escassas que, o que os levou a viajar, foram notícias de jornal sobre 
eventos nos anos 50. 

2  Por volta do ano 1970, o antropólogo que liderava as pesquisas sobre o que 
chamou de “fricção interétnica” – dentro de um “sistema interétnico de domi-
nação” –, Roberto Cardoso de Oliveira, também se interessou por um povo 
nordestino, os Potiguara. Partia-se do pressuposto de que esses povos que se 
situavam basicamente no fim de um processo de aculturação, imposto pela socie-
dade brasileira envolvente. O resultado da pesquisa do seu aluno, Paulo Marcos 
Amorim, versou, desse modo, sobre “índios camponeses”, e certamente con-
tribuiu para um início da retomada da etnologia nordestina. No entanto, em 
primeiro lugar, esse esforço não teve seguimento em outras pesquisas, nem no 
mesmo povo, nem entre outros, nem por parte desse autor, nem por parte de 
outros estudantes de Cardoso de Oliveira. Em segundo lugar, a etnografia ainda 
se mostrava em uma etapa inicial. Nesse sentido, a pesquisa de campo, no fim 
dos anos sessenta, de Ma. de Lurdes Bandeira entre os Kiriri de Mirandela, se 
mostra bem mais rica em dados etnográficos. Essa pesquisa já foi realizada com 
uma ajuda de Pedro Agostinho (além de outros, como Valentín Calderon), e o 
mesmo conseguiu que a UFBa a publicasse em forma de livro (Bandeira 1972).



IMAGO MUNDI KANAMARI

Na década de setenta, empreenderam-se várias pesquisas de campo e se 
iniciaram as pesquisas em arquivos3. Uns poucos anos depois do início do PI-
NEB, por volta de 1976-7, eu fiz uma pequena pesquisa entre os Kaimbé de 
Massacará e desde então me filiei a esse Programa de pesquisas. Desse modo, 
fazia sentido a intenção inicial de aprofundar a etnografia Kiriri, vizinhos dos 
Kaimbé, e que estavam em forte processo de reorganização política4. Como eu já 
tinha feito uma modesta pesquisa entre seus vizinhos, já conhecia a literatura so-
bre a história desses povos e mantinha algum contato com os Kiriri na sua terra, 
a proposta de pesquisar entre este povo seria uma sequência lógica do mestrado.  

Alguns acontecimentos me desviaram deste propósito. Um dos mais in-
fluentes foi a interrupção do curso previsto para o doutorado, quando, logo 
após terminar os créditos, fui chamado para ocupar, mediante concurso públi-
co, uma vaga de professor de antropologia na Universidade Federal da Bahia. 
Tal fato implicou, naturalmente, em assumir os encargos normais de docente, 
em face do que a liberação para a pesquisa e a redação da tese passava a de-
pender das circunstâncias prevalecentes neste Departamento de Antropologia. 
Diga-se que o Departamento, desde o início, fiel à sua política de estimular a 
qualificação dos seus docentes, sempre cooperou dentro do que a situação per-
mitia. Sendo assim, obtive licença de um ano para realizar trabalho de campo, 
em 1984, voltando a assumir as funções docentes ao término deste período5.

3  Uma dessas pesquisas consistiu da dissertação de mestrado de Ma. R. Car-
valho, que estava na primeira visita mencionada, com o estudo do subsistema 
econômico dos Pataxó de Barra Velha (em 1975). Um tema pioneiro, diga-se 
de passagem, que, no crescimento posterior do campo, até hoje recebeu muito 
menos atenção do que merecia.

4  Tendo sido reconhecidos pelo Estado ainda nos anos 50, só na sua 
reorganização posterior os Kiriri adotaram o ritual do Toré, o qual, em outros 
casos, foi necessário para demonstrar a indianidade dos povos indígenas no 
Nordeste aos olhos dos representantes do orgão indigenista oficial. As razões da 
reintrodução, já que, na opinião dos Kiriri estavam retomando um ritual perdido, 
não se devia, então, a necessidade de reconhecimento. Na primeira viagem para 
Massacará, na companhia de Pedro Agostinho e Ma. R. Carvalho, passamos 
em Mirandela, local dos Kiriri, e descobrimos esse processo de mobilização 
etnopolítico que os antropólogos desconheciam totalmente. A partir daí, 
desenvolveu-se uma relação de pesquisa etnológica e uma cooperação indigenista 
com os Kiriri que, com todas as suas mudanças, perdura até o presente.

5  Aproveito, aliás, para mais uma vez externar minha gratidão aos colegas do 
Departamento daquele tempo.



EDWIN REESINK

Nesta oportunidade, a colega Ma. R. Carvalho, antropóloga do mesmo 
Departamento, iniciava um estudo das relações interétnicas e da etnologia 
dos Kanamari do alto Jutaí, escolha que recaiu sobre este povo em função do 
seu desconhecimento etnográfico. À época, somente o volume “Javari” do 
“Levantamento da Situação Atual dos Povos Indígenas no Brasil”, do então 
CEDI (atual Instituto Socioambinetal), resumia os parcos conhecimentos 
disponíveis. Apresentava-se aí a possibilidade de executar uma pesquisa com-
plementar, de inclinação um tanto diferente, com a finalidade de começar a 
preencher uma das – ainda muitas – lacunas na etnologia brasileira6. 

A escolha do povo indígena Kanamari derivou, pelo menos em parte, 
de uma aleatoridade, tendo em vista que havia outros povos desconhecidos 
na região entre o Javari e o Purus. Da minha parte, a mudança de região de 
um “mundo de seca” (ou deserto de areia) para um “mundo de água” (ou um 
deserto de água) se devia a uma curiosidade pela antropologia das sociedades 
indígenas das terras baixas, ainda com relativa autonomia (no que concerne 
o funcionamento em seus próprios termos e relações). Isto não implica, é
bom lembrar, em querer diminuir a importância e o interesse antropológico 
dos povos no Nordeste, uma outra lacuna que, em 1993, ainda estava sendo 
preenchida muito lentamente e que, até aquele mesmo ano, só mais recen-
temente tinha crescido como área de atenção antropológica. Desde então, e 
até o momento dessa edição em livro, sempre permaneci ligado aos estudos 
dos povos indígenas no Nordeste (com várias publicações durante os anos 
posteriores à tese). No momento da escolha dos Kanamari, os estudos ama-
zônicos atraíam a atenção, mais especificamente,  por voltar para o desafio 
original da antropologia: como compreender e analisar “Outras Sociedades 
e Culturas” na sua mais radical diferença. Afinal, é justamente a “diferença” 

6  A colega do PINEB, Ma. Rosário G. de Carvalho, acolheu de muito bom 
grado a ideia de compartilharmos as próximas etapas do trabalho de campo, 
aderindo à verdadeira “ética antropológica”, que, na prática, às vezes é contra-
riada por um sentimento de posse despertado no antropólogo por “seu povo”. 
Acrescenta-se a isso de que o próprio inspirador do PINEB, Pedro Agostinho, 
sempre quis retomar seus estudos xinguanos e/ ou outros estudos amazônicos. 
Isso, no fim, lhe foi impossível, também devido a uma série de circunstâncias, 
mas vale observar de que o Programa de Pesquisa nunca quis se isolar da cha-
mada Etnologia das Terras Baixas. O Programa sempre foi concebido como um 
subcampo, uma etnologia dos povos indígenas no Nordeste do Brasil, inserido 
dentro do campo da etnologia dos povos indígenas no Brasil/ nas Terras Baixas.



IMAGO MUNDI KANAMARI

– as representações e práticas socioculturais construindo socialmente um
real e uma verdade tão divergentes da sociedade de onde se origina o antro-
pólogo – que provoca, por um lado, espanto e admiração, e, por outro, nos 
obriga a repensar o “real verdadeiro” das sociedades e as nossas ferramentas 
teórico-conceituais para tratá-lo7. 

Neste sentido, o primeiro objetivo do presente livro é o de contribuir 
para o conhecimento sobre as sociedades amazônicas, versando sobre os re-
sultados da pesquisa iniciada em 19848. Com esta finalidade, a primeira par-
te do presente volume – Parte I – constitui uma introdução breve a alguns 
dos aspectos mais salientes da sociedade e cultura Kanamari. Entretanto, 
mesmo que o quê pretendo aqui se inscreva no projeto mais amplo de con-
tribuir para o desenvolvimento da etnologia dos povos indígenas das Terras 
Baixas no Brasil, aderindo ao empreendimento dos colegas desta área, desde 
o início convém advertir para os limites e objetivos modestos deste trabalho.
Um fator limitante importante concerniu ao trabalho de campo, feito sob 
condições práticas bem precárias para a pesquisa antropológica, totalizando 
um período inicial de uns sete meses e meio no ano de 1984. Esse período 
se deu no tempo em que a Funai chamou todos os Kanamari do alto Jutaí 
para se juntar em uma grande aldeia, mais próxima da junção do Jutaízinho 
e o Juruazinho (formadores do Jutaí). Sem entrar em detalhes, deve ser fácil 
de ver, que construir uma única nova aldeia e abrir novas roças nesse local – 
que se encontrava há pelo menos alguns dias de viagem das aldeias antigas, 
e das roças em produção, causa uma agitação e turbulência social considerá-
vel. A presença de uma equipe de pesquisa sísmica na região, uma empresa 
contratada pela Petrobras, mas conhecida por todos como “Petrobras”, ain-

7  Por outro lado, passando um olho muito rápido sobre o estado atual dos 
estudos dos povos indígenas no Nordeste desde 1993, a questão básica continua 
válida: qual é realmente a “diferença” no, e do, Nordeste indígena, quais as 
“diferenças” de cada um desses mundos vividos e sociocosmológicos nordesti-
nos? Embora notemos avanços importantes em etnografia e análise, é possível se 
perguntar em que medida realmente sabemos e compreendemos analiticamente 
esse conjunto diversificado de “diferenças” e, diga-se, de como se relacionam 
com o passado pré-cabralina.

8  Com este fim, no intuito de documentar a mitologia e franquear o acesso 
para consulta e análise a quem se interessar, encontra-se também o corpus dos 
mitos coletados publicados em um volume separado, Narratio Kanamari.



EDWIN REESINK

da contribuiu para um clima mais agitado em todo o alto do rio (Reesink 
1996). E tudo isso ocorreu exatamente no tempo da pesquisa. Uma visita de 
pouco mais de um mês à aldeia em 1988 mostrou uma situação social mais 
calma, normalizada, mas, por vários motivos (inclusive doença), não pode 
ser estendida. Por fim, trabalhei um mês e meio com um colaborador na 
cidade de Eirunepé, Juruá, principalmente para transcrever e traduzir mitos. 
A situação difícil em campo, junto com a falta quase que absoluta de infor-
mação anterior, impediu a aprendizagem mais efetiva da língua Kanamari. 
Conduzimos a pesquisa em português, aprendendo a sua variante regional 
e um vocabulário restrito das palavras mais importantes e frases curtas em 
Kanamari. Apesar desses obstáculos, conseguimos um corpus mitológico 
bem razoável9. 

Quando entramos em campo, não tinha sido definido qual seria o 
objeto principal da pesquisa. As poucas informações existentes sobre os Ka-
namari também não permitiam facilmente uma definição anterior de, por 
exemplo, algum domínio que se destacasse como muito elaborado e teorica-
mente relevante. O meu orientador daquele momento, Prof. Anthony See-
ger, aprovou, por sinal, a postura de tentar enfocar algum tema a partir da 
experiência de campo. Aos poucos, comecei a me orientar para a mitologia 
como área de maior concentração, seguindo, na verdade, uma das minhas 
predileções, área na qual já havia trabalhado. Ao mesmo tempo, tal atitude 
não implicou num desinteresse por outros temas. Pelo contrário, conforme 
o truísmo antropológico de que, seja de que ponto se parta, pode-se termi-
nar por percorrer a cultura inteira, todos os caminhos da mitologia levam 
também para fora dela. Nos mitos, todas as dimensões em que convenciona-
mos dividir o real já são “faladas”, enquanto que uma das questões teóricas 
mais debatidas concerne à relação entre pensamento e “filosofia”, inerente 
a este conjunto, com os outros domínios de uma sociedade. Se esta relação, 
complexa, variável e necessária, determina a “mensagem” dos mitos em si, 
pela etiologia e os valores confirmados, invertidos e opostos – em suma, 
pela semelhança e diferença com outros domínios –, ela também exprime 
o locus social e cultural que a mitologia ocupa na teia das interrelações dos

9  No volume Narratio Kanamari se encontram um pouco mais de detalhes 
sobre o trabalho de campo, os narradores e algumas caraterísticas do corpus.



IMAGO MUNDI KANAMARI

domínios que reconstituímos para uma sociedade. Devo acrescentar e dei-
xar bem claro que, nesse ponto e no que segue, mantenho a introdução e a 
situação da época em foi escrito a tese, por volta de 1993. Reproduzo aqui 
essa introdução porque, como veremos mais adiante, mantive a redação da 
tese para esta publicação.

Desse ponto de vista, torna-se mister apresentar o máximo de informa-
ção e análise dos outros domínios, tarefa que aqui concentrei em algumas 
áreas-chave: as unidades socioculturais Djapa, parentesco, xamanismo, gêne-
ro e ritual. A primeira se refere à problemática que se expressou para o Alto 
Rio Negro com a pergunta: vale utilizar-se do conceito de “sociedade”?10 O 
xamanismo se impôs pela sua força no cotidiano e a questão do parentesco 
se insere, mesmo que limitadamente, naquela do dravidiano amazônico. O 
parentesco e a construção do gênero remetem a uma problemática, retomada 
recentemente em termos inovadores, em que se discute o lugar da igualdade 
e assimetria nas culturas amazônicas. No que diz respeito ao ritual, apesar 
de sua importância, a sua inclusão se definire na medida em que se mostra 
relevante para a análise dos mitos. Dessa forma, dentro dos seus limites, 
espero que estes temas possam contribuir para os debates correntes na etno-
logia das sociedades indígenas, tais como os problemas discutidos pelo Prof. 
Eduardo Viveiros de Castro, professor do PPGAS que gentilmente aceitou 
a orientação da tese depois da saída do orientador original (1990b; 1992a e 
b). Vale repetir, por outro lado, que a parte introdutória aos Kanamari visa 
familiarizar o leitor com algumas caraterísticas especificamente Kanamari e 
subsidiar a discussão da mitologia. Não se dedica a alguns tópicos a atenção 
merecida e que gostaria de se ter dado: por exemplo, como a situação social 
foi adversa à execução de rituais, assistimos somente uma vez a partes de 
dois rituais, excetuadas aí as ocasiões em que se consome ayahuasca, bem 
mais frequentes. O objetivo maior, assim, se refere à discussão e à análise do 
material mitológico, sendo a meta mais preeminente a de criar as condições 
para sua inteligibilidade nos termos da cultura Kanamari. Ou seja, partindo 
da premissa de que em certas sociedades a mitologia oferece uma entrada 
privilegiada ao mundo sociocultural de um pensamento social condensado 

10  A mesma problemática, que para as Guianas, resumiu-se à indicação dos 
traços de “fluidez” e “individualismo”.



EDWIN REESINK

e coletivo, tem-se aí o locus da construção do universo em geral e das formas 
do social, em especial. 

As culturas das terras baixas têm suscitado um debate intenso sobre os 
níveis estratégicos de sua análise, surgindo a proposta de uma investigação 
que parte da ideia fundamental da corporalidade: é nesta chave que, numa 
primeira declaração que chama a atenção explícita para esta abordagem, a 
mitologia sul-americana deve ser relida (Seeger, Matta e Viveiros de Cas-
tro 1979: 14). A lógica substantiva, como veremos, emergirá numa posição 
central na mitologia Kanamari. Para realizar a proposta, faço nos capítulos 
centrais algo não comum: tomar como ponto de partida o início do mundo 
e seguir o desenrolar da origem de todos os objetos e agentes deste mundo, 
levando em conta os indícios associativos de sequencialidade presentes no 
discurso dos narradores (o que não deixa de ser um arranjo com bastante 
arbitrariedade), para, no final, abarcar todo o material mitológico. Nesta 
parte darei mais atenção à mencionada inteligibilidade, uma espécie de 
glosa extensa com, em alguns momentos, indicações de maior abstração, 
especialmente nas conclusões parciais de cada Parte. Desta maneira, inicio 
as partes centrais da tese com uma análise, e reconstituição, das condições 
primordiais da origem do cosmo (na Parte II), seguida pela discussão que 
versa especialmente sobre a origem dos gêneros (na Parte III). Após a metade 
do percurso, a temporalidade torna-se menos importante ainda, e as duas 
outras Partes (IV e V) tratam das relações de seres diferentes nos diversos 
domínios (interno e externamente). No final, Parte VI, oferecço um breve 
resumo da trajetória percorrida.

Circunscrever desta maneira o objeto em análise, não implica em pro-
por uma definição da mitologia que se restrinja a esta dimensão. Evidente-
mente, como já dito, existem outras dimensões relevantes, tais como uma 
estética e uma afetiva, e a sua enunciação depende de atos de narrar por 
pessoas específicas, em benefício de ouvintes particulares, criando eventos 
únicos em contextos também únicos. Mas, se na esteira de Lévi-Strauss, Ma-
randa (s.d.: 1) define a mitologia como “as bases semióticas” da sociedade, é 
porque a mitologia representa um acervo coletivo em que a contribuição e 
variação individuais não estão ausentes, mas, sim, subordinadas à aceita-
ção publica. Na mesma trilha, Terence Turner (1969: 67) propôs, como sua 
“hipótese geral”, que a narrativa tradicional se ocupa principalmente com 
“(...) coordination of the individual’s subjective experience of conflict, tension, and 



IMAGO MUNDI KANAMARI

diachronic change with the cultural vision of the synchronic order of the collective 
system”. Nesta hipótese, Turner enfatiza o importante caráter psicológico, 
afetivo e integrativo, do modo pelo qual a pessoa constitui a relação afetiva e 
cognitiva com o mito relatado11. Sendo assim, sem deixar de lado a proposi-
ção de que o referente principal do “significado” do mito deve ser o partici-
pante na cultura, o quê segundo o que procuro elaborar aqui se situa do lado 
da ordem cognitiva. Ou seja, parto da hipótese de que há uma construção 
cognitiva, coletiva e sincrônica, do mundo, e que esta contribui para que 
a “cultura” instaure uma ordem repetitiva e necessária para a reprodução 
minimamente ordenada, numa temporalidade regida pela potencialidade do 
caos diacrônico.

Neste sentido ainda, que fique claro que não há aqui nenhuma inten-
ção de praticar alguma espécie de antropologia “dialógica”, de reproduzir as 
narrativas o mais fielmente possível ao seu estilo narrativo, ou de descrever 
e analisar o evento do ato de contar na sua totalidade (veja, por exemplo, 
Tedlock 1983). Não presenciamos nenhum evento “natural” de narração 
mítica, e, embora tenha havido iniciativas por parte dos narradores para co-
meçar a contar e para prosseguir com outras histórias, na maioria das vezes 
o estímulo partiu, no começo, dos antropólogos. Os principais narradores,
mesmo que todos habitantes do alto Jutaí, têm origens parcialmente diver-
sas: são oriundos de “misturas” de unidades Djapa diferentes, e, portanto, 
em parte pelo menos, passíveis de serem herdeiros de “tradições” divergen-
tes, mas semelhantes. Ao que tudo indica, apesar do ideal de autonomia 
forte destas unidades sociopolíticas históricas, elas interagiam em intenso 
contato e apresentavam um jogo de diferença e semelhança, em que ligeiras 
variantes representavam sua singularidade a partir de um fundo cultural e 
linguístico comum. Também, certamente não registramos todos os mitos 
conhecidos por todos os narradores possíveis. Isto implica em apoio à supo-
sição de que, quando para algum deles faltar uma versão para um mito, ele 
não o desconheça automaticamente. Como observou Lévi-Strauss, em prin-

11  No caso em questão, o reexame do mito de Édipo, a relação pessoal per-
manece mais hipotética, mas qualquer reconstituição, por um antropólogo, do 
impacto individual terá sérias dificuldades pela frente. Um dos fatores que con-
tribui para estes obstáculos, apresenta-se na tese Lévistraussiana de que aquilo 
que o mito exprime, em todos os sentidos, é difícil de traduzir pelo próprio 
pensador, numa linguagem comum e linear.



EDWIN REESINK

cípio a mitologia é inesgotável e outros mitos e versões haverão de surgir. Por 
estes motivos, e em função do objetivo desta tese, optei por discutir todas as 
variantes, e, às vezes, complementar narrativas do mesmo mito entre si, ou 
encadear mitos diferentes sobre temas afins de narradores diversos. 

Como dito, esta forma de encadeamento dos mitos e a inclusão na 
discussão de todas as versões do corpus, não é usual. Por um lado, o fato de 
abarcar a mitologia como um todo, decorre da hipótese exposta. Ou seja, 
quando se postula que as bases cognitivas estejam contidas na mitologia, 
então a mitologia toda se torna objeto em potencial. Em segundo lugar, tal 
tomada de posição encontra respaldo na concepção da história dos Kanama-
ri. Espero demonstrar, pelo menos em alguns momentos, que na visão dos 
participantes indígenas, a mitologia contém certa medida de sequencialida-
de. Em outras palavras, a mitologia se aproxima de uma história Kanamari 
dos Kanamari, próxima à acepção ocidental da história, na medida em que 
no tempo se perfaz o desenvolvimento de um estado inicial, mais simples e 
carente, até à plenitude da sociedade e cultura e à concepção do estado atual 
do mundo. Como toda e qualquer história, seguindo Lévi-Strauss no último 
capítulo da Pensée Sauvage, o ponto de vista retroativo define-se pela avaliação 
e concepção do ponto de chegada. Obtém-se a mesma impressão daquela 
inerente às noções evolucionistas ocidentais, também “tempocentricas”: o 
estado atual serve de parâmetro para que o início e o meio da história se 
caracterizem pela ausência, ou a inversão, dos componentes considerados 
significativos no ponto da chegada. No caso Kanamari, não parece que se 
pretenda uma “evolução” com estágios indubitavelmente válidos para toda 
a humanidade, mas um esquema bem menos rigidamente articulado, sem 
uma linearidade absoluta dos acontecimentos. Pelo contrário, há uma ar-
ticulação bem mais frouxa, de uma limitada concepção do anterior e do 
posterior dos tempos passados até o presente.

Para ilustrar esta asserção, incluí, sem separar em fragmentos de mi-
tos, o discurso de um xamã na noite em que ia começar a aprendizagem de 
um iniciante (M54), no caso o antropólogo (que, diga-se de passagem, não 
passou desta fase). Na ocasião, o xamã se referiu ao período mítico inicial e 
chegou aos tempos “históricos”. Estes “tempos míticos” e “tempos históri-
cos”, distinguíveis como mais ou menos distantes para os Kanamari, podem 
ser abarcados, em português, pelo referente “Primeiro Mundo”. Quase toda 
a mitologia, desde o ponto zero da criação, estará incluída nos capítulos 



IMAGO MUNDI KANAMARI

centrais, seguindo, no caso de haver indícios associativos, linhas de desen-
volvimento sugeridas no discurso proferido. Evidentemente, dado também 
o caráter pouco rígido das sequências, a ordenação final deriva da imposição
externa do autor, mas que se tentou tornar menos arbitrária. 

Não incluí certas narrativas do tipo daquela com a qual o xamã termi-
nou sua breve história do mundo. O evento relatado concerne à morte de 
“Cornel”, mencionado como assassinado em 1911, no alto Jutaí, nas anota-
ções avulsas manuscritas de Tastevin (o padre francês que é uma das poucas 
fontes sobre a história dos Kanamari; Van Zoggel s.d.). Estritamente den-
tro da perspectiva esboçada, narrativas deste tipo pertencem ao “Primeiro 
Mundo”, e constituem parte significativa da visão das relações interétnicas12. 
Ao excluí-las aqui, não pretendo endossar alguma dicotomia entre “mito” 
e “história”, ou “história real” e “imaginária”. Para os Kanamari todas as 
histórias são verdadeiras, e a razão da omissão de uma parte deriva muito 
mais da necessidade de impor certo limite ao material a ser discutido. Mais, 
mesmo sendo um corte arbitrário, as narrativas pós-contato merecem um 
tratamento especial mais detalhado.

O tratamento de uma só e inteira mitologia também não tem sido 
usual para o antropólogo que mais se dedicou ao estudo da mitologia, e 
da mitologia americana em particular, Lévi-Strauss. Ele, é claro, com seus 
escritos, colocou tanto a mitologia como as pesquisas entre os índios na 
América do Sul bem mais na frente da cena antropológica geral e renovou as 
problemáticas de ambas. Numa rápida passagem pela sua obra, vê-se que na 
sua primeira declaração teórica e demonstrativa (1955; aqui em 1972a), ele 
tratou de um mito e suas variantes, Édipo, considerando o “mito” o conjun-
to de todas as variantes. No mesmo artigo, ele ampliou um pouco o quadro 
com os mitos de criação Pueblo, para voltar a escolher um mito principal, 
e um adicional, para a gesta de Asdiwal (1958; aqui em 1978). Poucos anos 
depois, ele ainda procurou demonstrar a unidade profunda de quatro mitos 
de um mesmo povo, os Winnebago (1960; aqui em 1978). Ou seja, nesta 
fase, ele não dispensava análises de um ou poucos mitos. De certa forma, 

12  Enquanto tais, fazem parte da tese de Ma. R. Carvalho, publicado em livro 
em 2002, e em que se discute e analisa todos os detalhes conhecidos.



EDWIN REESINK

a concepção de um mundo mitológico redondo e a imagem de uma espiral 
para a análise, propostas na introdução do Le Cru et Le Cuit, conjugadas com 
o princípio de somente ultrapassar barreiras societais quando justificadas
por ligações históricas, culturais ou linguísticas, reforça a ideia de que está 
implícita a possibilidade de se limitar inicialmente a uma mitologia. Ao mito 
de referência, ele reserva uma análise bem detalhada, entrando nos porme-
nores culturais em jogo, enquanto a ampliação do quadro no primeiro mo-
mento concerne a outros mitos Bororo.

Inspirado, portanto, nestes indícios e no tratamento dispensado 
aos dados por Lévi-Strauss, limitar-me-ei à mitologia Kanamari (para uma 
extensa discussão da obra de Lévi-Strauss, v. Reesink 1988). Naturalmen-
te, isso não implica afirmar que não há comparação. Pelo contrário, todo 
empreendimento deste tipo está repleto de “comparação implícita”, mas, 
não serão tantas as “comparações explícitas” aos muitos pontos de con-
tato com as Mythologiques. Encontrar-se-ão, ao longo do texto, algumas 
destas referências ao opus magnus, especialmente quando lançam alguma 
luz sobre a discussão. Sobre o “Outro espelhar” dos Kanamari, os Kulina, 
não há tantas publicações que justifiquem uma comparação permanen-
te, que ponha em relevo as semelhanças e dessemelhanças de cada um. 
Apesar disto, em alguns momentos, também o material Kulina ajuda a 
inspirar ou elucidar a discussão, o que será indicado ao longo do tex-
to. Em determinado momento tentar-se-á esclarecer algo desta dinâmi-
ca entre o semelhante e o diferente entre os dois povos. Na Parte final 
(VI), retornarei, depois do resumo, com algumas notas comparativas e 
algumas observações mais aprofundadas a respeito das características da 
mitologia Kanamari, e seu lugar nas culturas amazônicas, em relação a 
certas questões, aqui apontadas brevemente, que o binômio relação mito 
e sociedade nos põe.

Antes de concluir esta introdução, quero aproveitar para agradecer 
Anthony Seeger e Eduardo Viveiros de Castro como orientadores da tese13. 
A influência de Seeger se revela, mais indiretamente, derivada da convivên-

13  Seeger deixou a minha por causa do seu retorno aos Estados Unidos. Con-
sultei Eduardo Viveiros de Castro sobre a possibilidade de uma orientação e ele, 
gentilmente, aceitou. 



IMAGO MUNDI KANAMARI

cia no Museu Nacional, enquanto eu cursava os cursos do Programa de Pós-
Graduação em Antropologia Social (PPGAS). A influência de Viveiros de 
Castro se revela mais pelas leituras de seus escritos até aquela época14. A pri-
meira versão da tese chegou as mãos de Eduardo Viveiros de Castro em fins 
de 199215, a escrita final sendo realizada em 1993 e a sua defesa ocorrendo 
em fevereiro de 1994. A banca consistiu dos professores Eduardo Viveiros 
de Castro, João Pacheco de Oliveira Filho, Julio Melatti, Marcio Goldman e 
Márcio Ferreira da Silva16.  

Com exceção de pequenas modificações e das observações iniciais 
escritas sobre a etnologia no Nordeste, o presente texto segue a redação 
da introdução original (e seu horizonte de referência é 1993). Aqui, faço 
apenas algumas rápidas indicações sobre o que se produziu sobre os Ka-
namari posteriormente a finalização da tese. Ressalta-se que, mesmo se as 
pesquisas e publicações sobre os Kanamari não são numerosas, hoje dispo-
mos de importantes trabalhos que ampliam significativamente a literatura 
sobre este povo. 

14  Há de se reparar que a ideia do perspectivismo nasceu do diálogo entre 
Tânia Stolze Lima e Viveiros de Castro pouco tempo depois de 1993, como 
sobejamente sabido com os artigos publicados em Mana, em 1995.

15  Isso aconteceu porque, na década de oitenta e até o início da de noventa do 
século passado, não havia um limite de tempo formal para a defesa da tese. Isto 
passou a ocorrer em princípios de 1992. Tendo em vista a situação dos douto-
randos inseridos no período pré-limite de tempo, o PPGAS concedeu um prazo 
para todos estes doutorandos concluírem o doutorado, o que me possibilitou 
finalizar a tese e defende-la. Agradeço aqui todo o empenho do professor Márcio 
Goldman em encontrando soluções burocráticas, as quais me permitiram obter 
o doutorado. Agradeço, ainda, a Cecilia McCallum, que leu a primeira versão da
tese, fazendo sugestões detalhadas e cuidadosas (que, infelizmente, nem sempre 
consegui incorporar).

16  Quero agradecer aqui o fato de que todos leram com muito cuidado e aten-
ção a tese, fazendo muitas observações pertinentes. Todos discutiram bastante a 
tese, enquanto que o orientador caracterizou, de certa forma, toda a discussão 
ao observar que eu certamente iria mudar de ideias sobre os Kanamari, se conti-
nuasse a pesquisar esse povo. Tal intuito, aliás, não se realizou, descontando um 
breve trabalho de campo no Juruá no fim dos anos noventa (com Ma. Rosário 
Carvalho e Kadya Tall).



EDWIN REESINK

No entanto, fazer uma discussão aprofundada desta literatura poste-
rior, implicaria em realizar uma reformulação do texto original, em que de-
veria haver um empenho em estabelecer um diálogo com estes novos traba-
lhos17, o que de fato implicaria em reescrever e repensar o texto18. Por outro 
lado, entretanto, ao se publicar uma tese, o autor tem a opção de escolher 
entre deixar o conteúdo como está ou fazer uma revisão e reescrevê-la. De-
cidi, assim, deixar o texto como estava, com eventuais pequenas correções. 
Talvez seja a opção mais interessante: pois, ao deixar o livro com o texto 
quase como no original, revela-se a sua démarche inicial de ser o primeiro 
esforço maior, e recente, da realização de uma aproximação etnológica dos 
Kanamari. 

Com essas ressalvas introdutórias, creio que o leitor estará melhor pre-
parado para a leitura que segue.

17  Aqui não é o lugar para avaliar a produção etnográfica mais recente, mas o 
leitor deve ser avisado de que o livro de Ma. Rosário Carvalho, de 2002, certa-
mente complementa e suplementa o presente livro. Primeiro, porque o trabalho 
de campo foi feito em conjunto e uma série de temas que não entraram na mi-
nha tese se encontram no livro (também uma versão de sua tese). No seu livro, 
pode-se examinar, por exemplo, dados genealógicos e demográficos do alto Jutaí. 
Em segundo lugar, a autora se utiliza dos materiais do missionário Tastevin, que 
não foram aproveitados na minha tese. Por fim, as ideias e interpretações da tese 
serviram para serem testadas e repensadas no livro da colega, situação, diga-se 
de passagem, que faz parte de uma cooperação e um diálogo que se iniciou nos 
anos setenta do século passado e que continua até os dias de hoje (veja ainda, 
por exemplo, nosso artigo sobre a ecologia e consumo Kanamari, Carvalho e 
Reesink 1993). Nesse sentido, o leitor que realmente se interessa em melhor 
conhecer os Kanamari do alto Jutaí, deve ler o livro de Ma. Rosário Carvalho em 
seguida. De certa maneira, podemos afirmar que os três livros constituem uma 
unidade que merece ser vista no conjunto.

18   Para um maior esforço etnográfico, ver Costa (a tese de 2007; e artigos 
posteriores, por exemplo, 2010), que trata de outros Djapa, no rio Itacoaí. 
Também saíram duas coletâneas de artigos de Tastevin (Faulhaber e Montserrat 
(orgas.) 2008; Carneiro da Cunha (orga.) 2009). A linguística também avançou. 
Por exemplo, W. Adelaar (2012, inform. pessoal) confirmou a inclusão do 
Katawixí na família Katukina-Kanamari e descobriu uma ligação distante com a 
língua Harakmbut (Peru, alta Amazônia na direção dos Andes de Cusco).



PARTE I
introdução 

aos Kanamari





Parte I: introdução

Não existem maiores informações sobre os Kanamari na literatura 
antropológica, salvo as referências esparsas nas publicações do Padre Tas-
tevin, resultante se sua estadia, entre 1905 e 1925, na região episcopal de 
Tefé (que incluía o médio Juruá). Nesta Parte pretendo fornecer um quadro 
mínimo de informações, praticamente todas oriundas do trabalho de cam-
po, para sublinhar alguns dos traços mais marcantes da sociedade e cultura 
dos Kanamari.

Em primeiro lugar, os índios investem grande valor simbólico e práti-
co numa unidade social básica chamada Djapa. A esta unidade nominada 
atribuía-se a qualidade de autonomia, e até usual autarquia, que criava o 
ideal de uma fronteira fortemente destacada e funcional, evocadora de uma 
etnicidade. Por outro lado, as mesmas unidades se relacionavam ativa e di-
namicamente entre si e reconheciam uma humanidade fundamental nas 
unidades oponentes de sua escala, incluindo estas outras “gentes” na catego-
ria de tkna (gente). A problemática da natureza das unidades, particular
mente em virtude dos seus valores ideais, cria uma tensão entre a endogamia 
e a modalidade de relacionamento com os outros, mais próximos e distan
tes. Para os Kanamari esta situação se complica quando a história do ‘con-
tato’ obstaculiza, no seu entender, a manutenção do modelo e imperativos 
contingentes impingem a “mistura” às unidades Djapa. 

	Neste capítulo também trato, sumariamente, das relações mais ‘inte
rétnicas’ ainda, com os vizinhos mais relevantes no pensamento Kanama-
ri, os Kulina e os Kaxinawá, para finalizar com a ocupação atual do alto 
Jutaí. No capítulo seguinte, a discussão prossegue com a apresentação do 
parentesco e casamento (Reesink 1989), em torno da variante dravidiana 
dos Kanamari. O idioma de parentesco e afinidade, como veremos, será o 
meio de expressão principal para as relações sociais, internamente ao Djapa, 
mediante a consanguinidade e os afins terminológicos, e externamente, pela 
negação da aliança matrimonial efetiva e pelo uso de uma afinidade virtual 



EDWIN REESINK

como linguagem política. O terceiro capítulo movimenta-se neste mesmo 
espaço, ao discutir o xamanismo, atividade que articula os estados de saúde 
e doença com a mediação das relações externas. Internamente, em primeira 
instância, a diferença e a construção de gênero ocupam lugar de destaque 
(capítulo quarto), e que se estendem aos rituais, numa divisão de tarefas que 
se vincula às relações entre o social e o mundo circundante.

1. Os Djapa

introdução

Quando a penetração da frente “civilizada” alcançou a área dos Kana-
mari, estes ocupavam uma extensa região no médio Juruá, entre Carauari e 
Cruzeiro do Sul, e áreas adjacentes de baixos e altos rios, respectivamente 
das margens direita e esquerda deste mesmo eixo principal. Todos estes gru-
pos, para os quais temos dificuldades sérias em reconstituir a localização 
e o padrão de ocupação na véspera da chegada das forças perturbadoras, 
compunham um grande conjunto de unidades Djapa. Cada Djapa, por sua 
vez, se distinguía por um nome próprio e, idealmente, cada um aspirava à 
autonomia de produção e reprodução enquanto organizado numa grande 
maloca. Segundo este modelo ideal (valorizado e normativo), os Djapa man-
tinham-se endogâmicos, mas, partilhavam de uma mesma língua e cultura. 
Dentro da unidade fundamental cultural, eles se diferenciavam, em maior e 
menor (desconhecido) grau, comportando variantes sobre um mesmo tema. 

Pelo lado externo, as trocas básicas entre as unidades davam-se entre os 
polos da aliança política – trocas de festas e rituais – e da inimizade – ausên
cia de contatos diretos e, em função disso, trocas de ataques xamanísticos. 
Todos os Djapa reconheciam, pelo menos em princípio, que as outras uni-
dades constituíam Djapa do mesmo gênero e que todos os seus participantes 
eram tkna, gente. Deste modo, o uso da categoria Djapa não se restringe 
apenas a um sufixo para as unidades, mas, dependendo do contexto e mo-
mento, é possível aos Kanamari utilizarem-se de “Djapa” e “tkna” para 
referir à sua unidade total. Ou seja, não havendo um etnônimo geral para 
todas as unidades Djapa, cultural e linguisticamente reconhecidas como 
aparentadas, estas categorias, que se aplicam em diversos níveis, permitem 
abarcar todos os “Kanamari”.



IMAGO MUNDI KANAMARI

os Kanamari

No Juruá se fixou, com o tempo, o nome “Kanamari” para os Djapa 
que habitavam neste rio, embora, inicialmente, esta designação se limitas-
se a incluir somente alguns (em especial os Wiri Djapa e, aparentemente 
menos, os Wadjo Paranim). Outros receberem designações diferentes, tais 
como “Tawari” (amigo em Kanamari), ou “Bindjapas”, um raro registro, não 
devido às observações de Tastevin, de um viajante belga (Courboin 1901). 
De fato, até hoje algumas pessoas, no alto Jutaí, mais provavelmente os 
descendentes dos Wadjo Paranim, são capazes de rememorar a distinção e 
frisar a acepção originalmente mais restrita do etnônimo Kanamari. Antiga-
mente, todas as unidades Kanamari se vinculavam a um determinado terri-
tório mas poucos Djapa lograram permanecer na sua área de origem. Um 
dos poucos, aliás, é o Wiri Djapa, que continua, em boa parte, localizado 
num afluente no baixo Tarauacá.

	Desse modo, o modelo ideal dos Kanamari pode ser caracterizado 
como uma sequência de unidades localizadas, habitantes de igarapés um 
pouco para dentro do curso do rio principal, particularmente o eixo do mé-
dio Juruá. 

 WP W B   malocas Djapa
 rio Juruá

         Figura 1. Modelo ideal da localização dos Djapa ao longo do rio.

Numa outra oportunidade pretendo investigar mais detalhadamente 
o que existe de informação a respeito dos antigos Djapa e os deslocamentos
provocados pela penetração da frente extrativista no vale do Juruá (v. p.ex. 
Tastevin e Rivet); hoje disponível em Carvalho 2002: 82-6). Aqui vale a pena 
assinalar a quantidade considerável de Djapa que existiam e que o avanço 
da sociedade nacional desorganizou, destruindo muitos e deslocando talvez 
todos os sobreviventes. Os Kanamari atribuem a estes efeitos deletérios o 
desmoronamento do seu modelo ideal de organização social. Os Tukano e 
os Katukina (também Djapa) ainda mantêm, pelo que se sabe, a sua endoga-
mia. Os Tukano parecem continuar tentando viver numa única habitação, 
como prova o tapiri grande que fizeram para seu abrigo numa visita à aldeia 
de Caraná, em 1984. Entre os Katukina ainda se encontra uma casa constru-



EDWIN REESINK

ída ao estilo regional mas que abriga um conjunto de famílias (dados Opan, 
i.p. M.Silva 1991)1. Registre-se que o grupo dos Tukano, mesmo tendo um 
número incerto mas aparentemente pequeno de membros, se cindiu (num 
primeiro momento avaliado em 40 indivíduos, Aconteceu no. 15, 1984, 
posteriormente estimado em 100, Aconteceu no.18). Segundo os Kanamari 
do Jutaí, brigaram por causa de mulheres e os dois grupos se evitam desde 
então: um vivendo mais no igarapé Dávi, outro habitando do lado do rio 
Curuena, talvez até o rio Jandiatuba. Ou seja, mesmo um grupo pequeno 
se mostra, atualmente pelo menos, suscetível à divisão, apesar de constituir 
uma única unidade conceitual e ser quase que exclusivamente endogâmico. 
Naturalmente, não tenho condições de avaliar em que medida este fato de-
riva de uma situação causada pelo contato. 

Utilizarei o uso atual do etnônimo Kanamari para todos os Djapa, sal-
vo os Tukano e os Katukina, os quais receberam um nome que se sobrepôs 
à unidade Djapa (“Tukano Djapa” e “Onça Djapa”). Os Kanamari, hoje, 
se encontram espalhados, impulsionados pelas circunstâncias históricas, em 
boa parte fora do seu controle, ao ponto de terem chegado além da região de 
origem. Os Kanamari do Juruá se refugiaram no alto Jutaí, em busca de um 
rio menos ocupado por seringueiros, juntando-se aos poucos remanescentes 
de Djapa originários da área. Outros entraram no alto Itacoaí, uma parte 
dos quais acabou descendo o rio e se fixando no Javari. Uma outra migração 
levou um contingente a residir no outro lado do Solimões, no Japurá. Na 
região de origem, os Kanamari habitam nos igarapés, terra adentro, afluentes 
do médio Juruá e em algumas localidades no Xeruã, rio também afluente do 
médio Juruá. Por fim, alguns grupos vivem num afluente do baixo Tarauacá 
(afluente do Juruá, com a foz próxima à Eirunepé), estes sendo essencialmen-
te Wiri Djapa e que têm a reputação de evitar misturas com outros Djapa. 

Se juntarmos todos os Djapa conhecidos, verificaremos que esta po-
pulação dispersa atinge um número que pode exceder a cifra de 1450 indiví-
duos (Aconteceu 1991). Ou seja, um número considerável para uma nação 
indígena no Brasil e praticamente desconhecida na literatura antropológica. 
Vale observar que, a partir do relato de um índio que participou de um con-

1   Hoje se sabe muito mais sobre os Katukina a partir da pesquisa de Jeremy 
Deturche (veja sua tese: Deturche 2009). Há, inclusive, algumas diferenças socio-
culturais significativas, apesar da próximadade linguística.  



IMAGO MUNDI KANAMARI

tato efetivo que durou uma tarde, é possível, mas não provável, que os índios 
arredios da confluência do Jutaí e Jandiatuba também pertençam aos Djapa, 
mesmo que com um dialeto marcadamente mais diferenciado (chamados de 
Warikama Djapa, os “Capivara”; alternativamente serão Pano). Os Kanama-
ri do Juruá ainda falam da existência de um ou mais Djapa nas proximidades 
do alto rio Pauini (já afluente do Purus), não muito distante de uma faixa 
larga de sua ocupação entre o Tarauacá e o Xeruã do lado do Juruá (para 
melhor visualização, v. mapas 1 e 2, páginas seguintes).

os Djapa históricos

Um dos pontos mais intrigantes a respeito dos Djapa concerne o con-
junto de seus traços pertinentes, especialmente em tempos históricos. Como 
conceber a natureza destas unidades, os Djapa, quando não temos dados 
históricos sobre seu funcionamento? Um dos poucos autores a se aventurar 
nesta área do Juruá e Purus e sugerir um modelo, elaborado a partir do 
material do Handbook of South American Indians, foi Clastres (1978). Fun-
damentalmente, ele conclui que são unidades residenciais independentes, 
que chama de “demos”, maiores do que famílias extensas, exogâmicas e, apa-
rentemente, de descendência bilateral. Justamente o caráter exogâmico com 
residência pós-marital unilocal entraria em certa contradição com a bilate
ridade, conferindo ao grupo local a aparência equivocada de uma linhagem. 
No Handbook, prevalece a concepção de que constituiriam pequenas uni-
dades autônomas, e Clastres argumenta que não seriam desprovidas de re-
lações políticas exteriores. Pelo contrário, a exogamia e o casamento com 
prima(o) cruzada(o), passível de vigorar tanto interna como externamente, 
indicam que o entrelaçamento dos grupos é muito maior do que a impres-
são anterior da autonomia fazia supor. Para ele, a necessidade imperiosa de 
relações exteriores com unidades semelhantes dá conta da transcendência 
da unidade, aparentemente autárquica dentro de um sistema “polidêmico”.

A informação sobre a qual se baseou o Handbook era muito restrita, 
basta ver que não há quase nenhum dado sobre a cultura Kanamari e que só 
se menciona o que foi publicado pelo missionário Tastevin (Métraux 1963). 
Este último viveu na região entre 1905 e 1925 e começou a se interessar pela 
cultura dos índios no bispado de Tefé, área que se estendia por uma extensão 
enorme e incluía o Juruá, até Cruzeiro do Sul. O próprio mapa compilado 



EDWIN REESINK

para a Amazônia ocidental se baseia, para o Juruá e o Purus, nos trabalhos 
publicados de Tastevin, alguns dos mais importantes em colaboração com 
Rivet (Steward (org.) 1963: mapa face 508; Rivet e Tastevin 1921). Tastevin, 
porém, nunca publicou estudos mais detalhados sobre o que chamava os 
Katukina e se limitou a umas poucas informações gerais e, particularmente, 
a fornecer dados de localizações de grupos (como no artigo citado; entre os 
inéditos, no arquivo da sua ordem religiosa, está um rascunho que ambicio-
na dar um panorama mais cultural dos Kanamari do Juruá). 

Mapa 1. Aldeias Kanamari e suas localizações aproximadas nos rios Jutaí, Juruá, Xeruã, Itu-
cumã e Japurá (lista não exaustiva).



IMAGO MUNDI KANAMARI

Mapa 2. Aldeias Kanamari na área indígena Vale do Javari.

O nome Katukina como mais inclusivo deriva da denominação his-
tórica de Spix, que tomou um pequeno vocabulário de um Katukina (do 
baixo Juruá), e batizou a família linguística com este nome (Martius 1867: 
161-163). Até hoje, este uso prevalece na linguística (v. Rodrigues 1986). 
Como já visto, os atuais Katukina do baixo Jutaí (no seu afluente, o rio Biá) 
são “Kanamari” no sentido definido, e falam um dialeto da mesma língua 
(com pouca variação, como testemunham os Kanamari do alto Jutaí, que 
se entenderam bem com um visitante Katukina). Pelo que já transpareceu 
sobre os Djapa, um conjunto um tanto frouxo de unidades que pretendiam 
autonomia, o que era transmitido pelo Handbook, se aproximava muito 



EDWIN REESINK

mais deste valor indígena do que um quadro resultante de uma investigação 
sobre as relações e o funcionamento destas unidades na prática. Clastres, 
então, acertou ao enfatizar que as unidades necessariamente se relacionavam 
e que estas relações eram de suma importância. Entretanto, seu argumento 
de que precisavam de exogamia choca-se com a ideologia exposta e apoia-se, 
por sua vez, num argumento de ordem demográfica. Este, na verdade, é um 
problema mais complexo e bem mais difícil de solucionar.

a lógica ‘totêmica’

No modelo Djapa, as unidades atribuíam-se, como já assinalado, uma 
autonomia que incluía a endogamia, e, em última instância, pretendia, por-
tanto, uma autarquia potencialmente completa. Como fazem os nômades 
Tsuanhuak Djapa (os “Tukano Djapa”), um Djapa poderia, em certas cir-
cunstâncias, se isolar e sobreviver sem contato e troca. Mas, como todos os 
grupos humanos desde anteriormente à invenção da cultura, efetivamente 
os Djapa se movimentavam num complexo campo de relações externas. O 
reconhecimento dos outros Djapa como gente, diferente mas semelhante, se 
coaduna com a conexão das suas denominações, que conferem a cada Dja-
pa uma especificidade. Estabelecia-se, assim, uma série metafórica do tipo 
totêmico à la Lévi-Strauss. O leque destas denominações é bastante amplo 
e inclui macacos, outros mamíferos, pássaros, uns poucos insetos, peixes e 
sapos, embora pareça se limitar a animais e não se estender ao reino vegetal. 
A relação entre animal e grupo era de partilha simbólica e havia uma ligação 
entre os traços caraterísticos dos animais e os traços distintivos dos Djapa. 
Por exemplo, o Wadjo Paranim, o macaco prego, mora só com “a gente dele” 
e tem uma “natureza” inquieta e brincalhona. Ou seja, prevalece a concepç
ão de que certas caraterísticas pertinentes às espécies naturais se relacionam 
com os Djapa, para diferenciá-los e destacar o caráter de cada unidade. Para 
o kamudja (macaco barrigudo), existia o Kamudja Djapa, relativamente aos
quais Muyawan, o índio mais velho do alto Jutaí, observou que “não tem 
mistura não”: conforme o ideal, as espécies emblemáticas são endogâmicas.

Assim, os Djapa ganhavam singularidade pela sua identificação com os 
respectivos animais. O doador do nome e os participantes humanos do gru-
po partilhavam certos traços típicos do primeiro, ultrapassando o estado de 
uma analogia menos consubstanciada. Por outro lado, tal partilha não che-



IMAGO MUNDI KANAMARI

gava ao extremo de uma identificação completa, na qual os indivíduos com-
ponentes da unidade se comportassem com todas as mesmas caraterísticas. 
Evidentemente, tomar algumas destas como compartilhadas entre animal e 
Djapa se encaixa bem nas pretensões das unidades, quando um elemento 
saliente é a já mencionada endogamia das espécies. Ainda no que concerne 
à visão dos Kanamari acerca de sua unidade social principal, vale notar que 
os Djapa se relacionavam entre si ao nível das trocas simbólicas, num senti-
do amplo e englobando as trocas materiais ‘econômicas’. A troca de festas e 
rituais, que incluía sempre as valorizadas “animação” e comida, se constituía 
no nível de integração possível entre os Djapa, quando se excluíam as trocas 
matrimoniais como meio preferencial de alianças intercomunitárias. 

De fato, se a própria humanidade entrou na cultura mediante um 
processo em que a relação dialética com outros grupos do mesmo gênero 
desempenhou um papel fundamental (outra maneira de formular as teorias 
de Tylor e Lévi-Strauss), obviamente, um Djapa também não deteria o poder 
de se mantar num isolamento esplêndido (um “entre nós” sonhado). Num 
plano ontológico, as identidades relacionais em jogo necessitavam do outro, 
semelhante do mesmo nível, para constituir mutuamente a identidade/al
teridade. Neste sentido, o esquema totêmico somente é operacional quando 
há mais de uma unidade, numa lógica que contradiz a premissa cultural de 
autarquia potencial dos Djapa. A lógica simbólica requer a presença de mais 
de um elemento e concerne a uma oposição, em que um componente básico 
fundamenta a semelhança (ser tkna e Djapa), e o nome fornece a diferen-
ça. Esta lógica da semelhança e diferença, já apontada por Radcliffe-Brown, 
pode ser representada da seguinte forma:

WP K unidades diferentes

tɜkɜna semelhança

WP 

W 

K 

‘série’ unidades



EDWIN REESINK

WP 

W 

K 

‘série’ animais

Figura 2. Resumo das relações simbólicas entre os Djapa.

tkna = gente; WP = Wadjo Paranim (macaco prego); K = Kamudja (macaco barrigudo) ; 
W = Wiri (queixada).

No primeiro diagrama expressa-se o caráter intrinsecamente dialético 
do jogo da semelhança fundamental e da diferença simultânea. No segundo 
diagrama se projeta, também de modo reduzido, o campo dos Djapa que 
perfazem o conjunto de unidades, próximas em língua e cultura. Para evitar 
uma restrição à ideia da série totêmica, introduzi, no plano dos Djapa, as 
relações entre três unidades, na forma de um triângulo, para demonstrar 
como todas se relacionam potencialmente com todas as outras. Ou seja, 
quando Lévi-Strauss apresentou a ideia de que se tratam de duas séries para-
lelas, entre Natureza e Cultura, ele se inspirou, talvez, na apresentação das 
séries dos diagramas que Saussure utilizava para mostrar mais claramente o 
que entendia com seu conceito de ‘valor’ das palavras (Josselin de Jong 1974: 
68). Neste caso, o ‘valor’ deriva do sistema de relações na série das palavras 
já formadas. 

Numa visualização feita por um linguista, este alinha duas séries para-
lelas, a cadeia sonora e a cadeia dos conceitos, que devem ser recortadas em 
sincronia para que corresponda uma à outra (Ducrot 1971: 60-61). Esta ins-
piração, admitida a existência, induz a pensar a Natureza e a Cultura como 
homologias ou analogias, e como um código natural serve de suporte para 
uma estruturação social. Isso parece válido, e nos leva, desde já, a verificar 
como os signos naturais funcionam como meios de expressão das relações 
sociais: a Natureza, para os Kanamari, aporta os meios de pensar relações. 
Somente deve-se acrescentar que a ideia não se esgota em duas ‘séries’, mas 
que se aplica a outra regra de Lévi-Strauss, de que se deve levar em conta 
todas as relações entre os elementos (nas famosas regras metodológicas, em 
Totémisme Aujourd’hui; 1985a: 26-27). Em função disto, optei por um dia-



IMAGO MUNDI KANAMARI

grama em que minimamente se exprima que todas as unidades se relacio-
nam e se opõem mutuamente.

A ideia da série mantém o aspecto relevante, para o nosso caso, de 
que importa a distância entre as unidades em questão. Como prevalecia 
semelhança e diferença entre uma quantidade bem maior de Djapa (pelo 
nome conhece-se facilmente mais de vinte), toco aqui nos aspectos em que 
repousava o dinamismo do campo, contendo, virtualmente, tanto a aliança 
das relações amistosas, como a inimizade das relações inamistosas. Do ponto 
de vista de um Djapa, tratava-se de um campo dinâmico de relações externas. 
A princípio, qualquer outro Djapa provocava desconfiança, que, na medida 
em que se estabeleciam as trocas e se avançava no plano da amizade, poderia 
ser mitigada e transformada em aliança política. 

Neste contínuo de relações exteriores, a distância física e a distância 
social em princípio se sobrepunham, muito embora, muito provavelmente, 
não coincidissem tão bem. Proximidade física não deve se constituir em 
garantia automática de boas relações de vizinhança, mas desconhecimento 
dos distantes garantia, com certeza, o medo da distância social e do ataque 
xamanístico. Nesse sentido, obtém-se a imagem de que, do ponto de vista de 
cada um destes grupos, havia um gradiente de grupos cultural e linguistica-
mente afins, com os quais se mantinham relações que variavam entre a mais 
estreita aliança e proximidade, e o desconhecimento absoluto que criava um 
vácuo, de onde provinham os ataques xamanísticos.

Em resumo, todas as unidades Djapa perfazem um conjunto em que 
todas se reconhecem mutuamente, a princípio, como “Djapa” e “tkna”. 
Este reconhecimento subjaz ao uso do termo Djapa como, em seu nível 
mais abrangente, equivalente a todo o conjunto Kanamari. Como visto, os 
Katukina também se incluem neste conjunto, já que partilham da mesma 
língua, numa variante dialetal próxima, e, provavelmente, da mesma cultura. 
Os contatos com esta unidade são muito esporádicos, por causa da distância 
com o rio Biá, mas sua definição como Djapa e gente está fora de dúvida. 
O caso dos Tukano é mais complicado. Eles, por um lado, partilham da 
mesma língua e mesma cultura (ao que parece, por exemplo, no que toca 
ao xamanismo e ao parentesco e casamento) do resto do conjunto, e, neste 
sentido, se inserem entre os Djapa. Por outro lado, os Tukano têm uma 
história de contato obscura, em que parecem ter feito contatos e revertido 



EDWIN REESINK

ao isolamento, até que os Kanamari do Jutaí resolveram “amansar” estes 
“índios brabos”. Os Kanamari chegaram a organizar expedições para o esta-
belecimento de contato pacífico, e alcançaram êxito na tarefa autoimposta. 
Passou-se à paz e dividiram casa e comida em alguns momentos, comporta-
mento, como vimos, próprio de aliados. Houve até uma troca de mulheres, 
sendo que somente a mulher Tukano continuou casada na aldeia Caraná, 
dos Kanamari, enquanto a mulher Kanamari não suportou a vida nômade 
dos Tukano. Os contatos com um dos grupos Tukano continua, de modo 
bastante intermitente.

	O interessante deste caso naturalmente se refere ao fato de os Tukano 
Djapa serem nômades e praticarem caça e coleta como estratégia de subsistên
cia. Dessa maneira, ocupam um lugar excepcional no conjunto dos Djapa, 
adeptos de uma horticultura bem ancorada na economia e parte essencial da 
sua concepção de uma vida social correta. Vale lembrar, só como exemplo, 
da importância da caiçuma de macaxeira no cotidiano e na construção dos 
laços externos. A primeira coisa que se faz ao se encontrar um estranho, 
normalmente será convidá-lo a tomar caiçuma. Ora, os Tukano aproveita-
vam tubérculos da floresta como complemento da carne, mas não tinham 
plantação de qualquer tipo de planta domesticada. Se juntarmos a isto o fato 
de estarem sem contato com a sociedade regional, compreender-se-á porque 
os Kanamari os consideravam como “bruto”, num estágio de atraso cultural 
marcado pelo não possuir “nada”. 

	Por outro lado, os Kanamari se consideravam, e se consideram, su-
periores e se encarregaram de transmitir-lhes conhecimentos horticulturais 
e de repassar-lhes bens industrializados. Esta ação ‘civilizatória’ não era des-
provida de interesse próprio e não ficou sem contrapartida. Assim, a atitude 
Kanamari perante os Tukano indica como elementos culturais preferenciais 
influenciam na avaliação dos outros Djapa, fazendo com que o seu julga-
mento dos Tukano, sobre serem “gente”, seja ambíguo, ao contrário de um 
grupo como o Katukina: traços fundamentais os incluem entre os Djapa, 
mas faltam-lhes todas as caraterísticas que devem definir a verdadeira vida 
social humana. Diga-se de passagem que a hipótese mais provável para o seu 
modo de vida é a ‘regressão’ de uma horticultura anterior. Atualmente, co-
menta-se que vivem perambulando numa área grande, entre pequenas roças 
dispersas, plantadas com banana e alguma macaxeira.



IMAGO MUNDI KANAMARI

os povos vizinhos

Os casos dos Tukano e Katukina já demonstram como as relações 
exteriores adquirem um caráter dinâmico nada desprezível, entre o desco
nhecimento, e a tensão daí resultante (os Kanamari ameaçaram deixar os 
corpos dos Tukano para os urubus), e a aliança (dividindo comida, ritual e 
até mito, como veremos). Evidentemente, há povos além do limite da com-
preensão linguística, dois dos quais se destacam para os Kanamari. Primeiro, 
há os Kulina, de língua totalmente diferente, do bloco Arawa, e que se de-
nominam Kor, um sapo. Estes são os vizinhos mais próximos e, por assim 
dizer, por excelência. A sua posição especial se expressa no fato de que é 
o único caso ao que os Kanamari não adicionam o termo Djapa. É óbvio
que não serão considerados Djapa no sentido delineado, mas outros povos 
recebem uma denominação que termina em Djapa. Por exemplo, depois da 
visita de um Miranha, este povo é denominado Im Djapa (Piranha Djapa, 
associação pelo som). 

	Os Kulina merecem este destaque pelo fato não somente de serem os 
vizinhos espacialmente mais próximos, atual e antigamente, mas em função 
de partilharem o campo xamanístico. Eles detêm conhecimento do binômio 
doença/cura, com a respectiva operacionalidade, semelhante, em aspectos 
cruciais, ao complexo dos Kanamari. Estes têm-nos em alta conta como mes-
tres na manipulação do veículo principal dos xamãs, as “pedras”, elementos 
potencialmente mortais. Sendo assim, os Kanamari os acusam de usar seus 
poderes, em detrimento da sua saúde e vida, e de serem feiticeiros por ex-
celência. Inspirados pelo temor, os Kanamari tratam bem os Kulina que 
visitam suas aldeias, ao ponto que não reclamam quando os consideram in-
convenientes, chamando-os de “malvados” e ruins somente na sua ausência.

	O povo que obtém mais destaque depois deste povo perigoso, pela 
partilha do campo xamânico, é o Kaxinawá. A estes denomina-se com a 
combinação de Djan Djapa (Açaí Djapa), ou mesmo somente com a expres-
são “Djapa”. A distância em jogo aumenta, já que os Kaxinawá moram bem 
afastados atualmente, ao contrário do que ocorria no passado. Hoje, pelo 
menos no alto Jutaí, não se menciona nenhuma influência xamanística por 
parte deste povo. Há um relato de guerra de várias unidades Kanamari que 
se teriam visto obrigadas a se unir para enfrentar ataques Kaxinawá. A paz 
acabou por ser selada mas, ao que parece, apesar de terem participado em 



EDWIN REESINK

rituais Kanamari, em uma visita posterior, os Kaxinawá não transmitiram 
nenhum novo ritual ou festa. A guerra consistiu de agressão física, de arco e 
flecha e escudos de couro de anta, e terminou sem difusão cultural. Ou seja, 
as duas partes não compartilharam nenhum campo cultural. 

	Aliás, pela união, verifica-se a justeza da afirmação de que os Kulina 
são briguentos mas que pensam duas vezes antes de atacar fisicamente algum 
Djapa, porque sabem que estes podem se juntar em caso de uma agressão 
externa. Ultrapassando este limite, somente existem os povos desconheci
dos (descontados aqueles sobre os quais se tem conhecimento mais ou me-
nos vago), denominados em português com o termo (da sociedade regional) 
“índios brabos”, por não terem estabelecido ainda contato com os “cariú” 
(“brancos” na região). Neste sentido, os Kaxinawá assemelham-se a uma es-
pécie de protótipo de todos os índios afastados com os quais as trocas são 
muito limitadas, em face da grande distância e raríssimo contato. Quando 
lembramos o campo cultural em comum com os Kulina, de contato mais 
frequente, o esquema simplificado fica da seguinte maneira:

Kanamari Kulina Kaxinawá “índios brabos”...

Campo xamanístico Guerra/paz     evitação (guerra potencial)

Figura 3. Relações entre os Kanamari e outros povos indígenas. 

Diante das considerações feitas, provavelmente não soará estranho que 
os Kanamari tendam a traduzir todas as unidades Djapa sob o termo nação. 
Na sua concepção, o termo Djapa transcende bastante o conceito antropo
lógico de clã, definição que foi sugerida nas esparsas e aproximativas publi-
cações anteriores (v., por exemplo, Labiak e Neves 1985), diferentemente das 
sugestões avançadas por Clastres. Por essa concepção, nação, fica evidente o 
aspecto de pretensão étnica, de uma unidade que realmente aspira à união 
de semelhantes num nível que se considera, talvez, na prática, como o mais 
importante na construção de um grupo social com identidade própria. A 
ideologia étnica apreende o grupo como entidade autossustentável, embora 
já tenhamos visto que tal pretensão não se sustenta, nem no nível prático, 



IMAGO MUNDI KANAMARI

nem pela implicação simbólica decorrente da presença de outra unidade do 
mesmo nível para realizar o jogo da diferença e semelhança. Na realidade, 
todo Djapa se move inexoravelmente num campo dinâmico com outros Dja-
pa, entre a aliança e o desconhecimento perigoso, mas sempre fundado na 
noção de alguma semelhança, e, portanto, de algum grau de etnicidade. Se 
os exemplos Tukano e Katukina têm algum valor de demonstração, também 
internamente haverá fissões numa unidade idealmente unificada. Assim, 
trata-se de diferentes níveis com diferentes pesos de ‘etnicidade’, passando a 
incluir grupos maiores de gente, sem, no entanto, a elegância esquemática 
do modelo da linhagem segmentar.

	Este modelo de construção de grupos com pretensa autonomia 
matrimonial no fim das contas desembocaria na possibilidade de, em últi-
ma instância, poder viver separado. Evidentemente, este isolamento não se 
realiza, normalmente, na prática, mas o retraição dos Tukano se baseia neste 
ideário e parece provar que é possível sobreviver assim, totalmente voltado 
para si mesmo. Por outro lado, pelo que já foi exposto, esta virtualidade é 
posterior à constituição do conjunto dos grupos, e o isolamento não pode 
ser senão temporário. Esta problemática – a etnicidade dos diferentes grupos 
e os limites da ‘sociedade’ –, como já dito, surge para toda a área das terras 
baixas e também para os vizinhos dos Kanamari. Destes, os da área indígena 
do vale do Javari pertencem a um sub‑conjunto dos Pano, denominado de 
Mayoruna por Erikson (1992: 245), e que se estende até o rio Jandiatuba, 
vizinho imediato do Jutaí: inclui os Korubo do Jandiatuba, e mais adiante, 
os Marubo e os Matis (os primeiros são arredios, para os outros há estudos 
de J.C.Melatti, inclusive a análise de alguns mitos (1977;1985), as teses de 
Montagner Melatti (1985) e de Erikson (1990). 

Destes estudos se depreende uma diferença bastante grande na con
cepção dos grupos, locais e supralocais. Para os Marubo isso inclui o proble-
ma das categorias de unidades matrilineares exogâmicas, ligadas a gerações 
alternadas, mas que são dadas como originalmente localizadas de modo 
independente (Melatti 1977: 94-95, 106-107)2. Erikson distingue ainda 

2   É curioso observar que um dos heróis criadores dos Marubo, aquele que complementa 
as ações do primeiro, se chama Kana Mari (Montagner Melatti 1985: 51). A origem do nome 
dos “Kanamari” não está elucidada.



EDWIN REESINK

sub‑conjuntos Pano que denomina Yaminawa e Kaxinawá, estes os grandes 
blocos originalmente localizados ao oeste-sul do eixo do Juruá, num arco 
que cobre a região, da altura de Cruzeiro do Sul, defrontando-se diretamente 
com os Kanamari, passando pelos altos rios afluentes do Juruá, até o alto 
Purus (para onde fugiram vários grupos depois da frente extrativista chegar à 
área anterior). Segundo o mesmo especialista deste conjunto, o nome Nawa 
costuma ser uma denominação dada por outro grupo Nawa, o grupo local 
não se importando muito com a sua denominação. Pelo contrário, o autor 
conclui que tudo se passa como se houvesse uma concepção que anula os 
níveis intermediários entre o grupo local mais imediato, uni como grupo de 
parentes, e o nível mais alto, uni como gente no sentido amplo, e que se es-
tende a todos os Pano (1992: 241, 243; para uma análise um pouco diferente, 
Keifenheim 1992). 

Aqueles que Erikson considera como mais próximos de uma ‘etnia’ 
são os Kaxinawá, com uma fronteira étnica mais consolidada ao nível supra
-local, composto por todos os Kaxinawá. Vale observar que no seu caso, exis-
tem metades que permitem que qualquer indivíduo se insira imediatamente 
na rede social de qualquer grupo local em que se encontrar (Kensinger 1984; 
o que permite aos Yaminawa considerá-los como “namesake people” e hu-
manos, Townsley 1988). Ora, a terminologia de parentesco dos Kanamari se 
coaduna com metades, mas não se verifica nenhum indício que aponte para 
sua existência. Tal ausência se enquadra, entretanto, perfeitamente na ideo-
logia da autonomia, porque, obviamente, se os Djapa se auto-contêm e auto-
reproduzem, não há nenhuma necessidade de os indivíduos disporem de 
uma rede de inserção social supra-Djapa. Os Kaxinawá se propõem o mesmo 
ideal de autonomia do grupo local, mas a diferença reside na nominação da 
unidade local dos Djapa, baixando um nível de inclusão a pretensão autono-
mista: se no primeiro caso os grupos locais se inserem numa unidade maior 
e nominada, no segundo o grupo local idealmente coincide com o limite da 
unidade nominada (Kensinger 1974).

As unidades que mais se assemelham aos Djapa são as unidades 
denominadas Madiha, cujo conjunto constitui o ‘povo’ que se conhece sob o 
nome de Kulina. Ou seja, os Kulina se compõem de uma série de unidades 
diferenciadas pela mesma lógica ‘totêmica’ e denominadas x-Madiha, como, 
por exemplo, o equivalente aos Pida Djapa (Katukina), os Dsomahi Madiha 
do rio Envira (Silva (org.) 1984: 1). Também neste caso, as unidades tinham 



IMAGO MUNDI KANAMARI

pretensões endogâmicas e eram localizadas territorialmente, situação que o 
impacto da frente extrativista afetou profundamente. Toda a área indígena 
Kulina do médio Juruá, bem próxima ao rio principal e que se inicia nas 
imediações de Eirunepé, resultou de uma série de movimentos que, inclusi
ve, expulsou os Kanamari da margem direita do rio (v. mapa 2; Gonçalves 
(org.) 1991: 147). Os grupos Madiha se coadunam também com a noção 
de “nação” para cada um deles. Havia muitos grupos diferentes, Viveiros 
de Castro (1978: 18-19) enumera mais de sessenta, cada unidade com uma 
variante de língua e cultura de fundo comum. Cada uma se concebia como 
uma união de parentes cognatos, o que, no plano individual, pela aplicação 
de uma terminologia dravidiana, permitia a construção da afinidade neces-
sária para o casamento (Pollock 1985c).

O termo Madiha se estende a todas as unidades Madiha nominadas e 
o conjunto se realiza mediante o reconhecimento de que todas se qualificam
como “gente”. Pollock sugere como uma tradução para Madiha o termo 
“gente”, embora assinale que o é por conveniência (1985c: 1). De fato, as 
semelhanças com o equivalente Djapa saltam aos olhos e não é de estranhar 
que se utilize a expressão “os Madiha” como sinônimo para o etnônimo 
externo “Kulina” (este etnônimo também substitui o termo mencionado 
que os Kanamari usam para os Kulina). Nesse sentido, existe, neste nível 
de organização social, uma semelhança grande entre as unidades Madiha e 
os Djapa, o que recebe reconhecimento explícito por parte dos Kanamari 
(e, provavelmente com outros Arawa, haja visto os indícios para os Deni do 
Xeruã e Cunhuã, Koop e Lingenfelter 1980). 

A propósito, é interessante o paralelo, passível de ser estabelecido, des-
tes dois sistemas semelhantes com algo muito parecido em dois grupos Karib 
do sul de Suriname. No mito de origem um grupo se separa em dois outros, 
um com a denominação de um macaco (macaco-aranha) e outro com a de 
um roedor (cotia). A diferença reside em que não havia norma endogâmica, 
embora a preferência por tal fosse grande, ao passo que havia uma divisão ri-
tual relacionada com o conjunto de caraterísticas de cada animal (Jara 1988). 
Ou seja, para estes dois grupos é como se tratasse de um sistema em que cada 
“nação” assumisse a forma de uma metade na série maior. Pelo contrário, o 
sistema Djapa-Madiha prescreve endogamia, igualmente saliente no ideário 
das Guianas, mas estende a rede sociopolítica em face da presença dos mes-



EDWIN REESINK

mos fundamentos rituais (culturais, em termos gerais, podendo até, como o 
campo xamânico, alcançar dimensão ‘supra-étnica’)3. 

o modelo na atualidade

A vigência do modelo, num passado anterior à penetração da socie-
dade nacional, é ponto pacífico e consensual entre os Kanamari. Os Djapa 
se mantinham autônomos e as unidades se realizavam em malocas grandes, 
restritas cada uma à sua própria gente, que morava e casava entre si. Unani-
mamente se atribui o declínio e a desarticulação das malocas, e o início da 
“mistura” à força da frente extrativista. Concorda-se que os danos causados 
pela invasão do território provocou tal distúrbio que os Djapa, sob esta pres-
são, resolveram dar início a trocas de mulheres entre si. Em consequência, 
nas aldeias do Juruá, do Jutaí, e, provavelmente, do Itacoaí, os habitantes, 
quase sem exceção, descendem de mais de um Djapa, muitas vezes de mais 
de dois. Entretanto, o valor do ideal continua em alta até hoje. Em função 
disso, as aldeias atuais são, às vezes, associadas a algum Djapa predominante, 
como no alto Jutaí, em Caraná, em que, apesar da mistura, algumas vezes se 
externa que aí se trata de Wadjo Paranim Djapa (que no século passado se 
localizava na atual cidade de Eirunepé; nestes aspectos os Madiha também 
parecem bem semelhantes). 

	Nas ocasiões em que se reunia e se reúne mais gente em uma só al-
deia, como ocorreu na primeira parte deste século, por influência de um 
seringalista, em Restauração, no Juruá, ou como atualmente ocorre na área 
dos missionários das Novas Tribos em Três Unidos (Juruá), as facções são 
vistas como compostas de famílias oriundas de algum determinado Djapa. 
Dessas convivências forçadas resultam tensões que se concretizam, em ca-
sos mais extremos, até com mortes (embora muito raras, pelas informações 

3   A título de ilustração de uma possível ligação com as Guianas, mesmo que isolada e 
muito frágil, a palavra Karib para as Plêiades na região é alguma forma de siriko, enquanto 
a palavra para estrela em Kanamari é tsiriko (informação de A.Butt-Colson, 1988, no grupo 
de trabalho sobre etno-astronomia, no Congresso dos Americanistas em Amsterdam). Os 
Kanamari e os Kulina têm ambos um ser chamado Adjaba, não obstante sejam diferentes 
entre si, e nos Arawak das Guianas figura um ser mitológico, um sapo, que se chama Adaba 
(Lévi-Strauss 1974b: 163).



IMAGO MUNDI KANAMARI

disponíveis). Não é por acaso também que, ao discutirmos o passado, surgia 
espontaneamente a referência a três xamãs como protagonistas fortes e pi-
vôs na trama das relações entre as três facções. Ou seja, como já indicado, 
o grupo consanguíneo embasava um faccionalismo que necessariamente se
apoiava numa competência xamânica, relação primordial de exterioridade.

	Atualmente, a referência à endogamia se transpôs para a aldeia, como 
um valor e um ideal, e quando há casamento entre aldeias figura como prin-
cípio expresso pelos índios a troca imediata de uma mulher por outra (sendo 
que, normalmente, o genro passará um tempo na aldeia da mulher antes de 
retornar para a sua própria). Deste modo, a aldeia substituiu a maloca para 
assegurar a expressão do desejo endogâmico, sendo comum, por outro lado, 
tentar manter nas aldeias os visitantes a passeio, especialmente jovens (neste 
caso homens, porque a maioria das mulheres serão reclamadas pelos seus pa-
rentes próximos da outra aldeia, o que pode desencadear conflito entre estas 
aldeias), propondo-se casá-los e incorporá-los, tendo em vista serem parceiros 
econômica e socialmente ativos (mas politicamente menos salientes). Muitas 
vezes se expressa o desejo de ter e manter uma população maior do que se 
dispõe na aldeia. A aldeia de Queimado aumentou de aproximadamente 
120 pessoas em 1984, para um pouco mais de 140 em 1988, resultado de 
crescimento vegetativo natural e atração de pessoas de fora. Vale notar, toda-
via, que esta aldeia resultou da fusão de três aldeias menores no alto Jutaí, 
Caraná, Nauá e Dávi4. 

	Porém, quando a maloca deixou de existir – Courboin e Tastevin ain-
da visitaram algumas neste século –, a força centrifugal parece ter tido como 
efeito espalhar as famílias em núcleos pequenos. No alto Jutaí, anterior à 
reunião de todos numa aldeia maior e mais à jusante, Queimado, causada 
pela interferência da Funai, os Kanamari se distribuíam nas três aldeias já 
mencionadas, menores, havendo ainda uma casa um pouco para cima de 
Caraná e duas ou três acima de Nauá. A seringa e as estradas espalhadas 
e a interferência de seringalistas tanto podia levar à dispersão maior, para 
ocupar as “colocações” (casa com “estradas” marcadas), como aconteceu no 

4   Parte da população, descendentes de Kotsa Djapa, era, com toda probabilidade, orig-
inária do alto Jutaí. Falaram-nos de outros Djapa da área, atualmente extintos. Quase toda 
a população atual deriva da migração gradual do Juruá, motivada pelo desejo de se livrar de 
pressões por parte dos regionais.



EDWIN REESINK

caso de Restauração, local aonde se construiu uma maloca, como juntar, em 
casas de estilo mais regional, fragmentos de até mais de um Djapa. Neste 
caso histórico, tratou-se de um empreendimento que incluía a produção de 
cana de açúcar e a sua transformação, num alambique, em aguardente, exi-
gindo uma concentração maior de mão-de-obra. Comenta-se que a cachaça 
também influiu bastante na atração dos Kanamari pelo lugar. 

	Percebe-se, então, que, apesar do desejo expresso de uma população 
maior, para fins de proteção e animação da vida, as aldeias atuais de mais 
de cem pessoas se formaram sob estímulo externo: Três Unidos pelos bens e 
remédios dos missionários, e Queimado sob inspiração da Funai, que acena-
va com um melhor relacionamento com o “Brasil”. Não surpreenderá que 
no quadro atual destas aldeias, as relações de maior e menor aproximação 
social se expressem, geralmente, nas relações espaciais entre as casas, hoje 
em dia, predominantemente, lugar das famílias constituídas pelo casamen
to. Há uma nítida tendência das famílias mais estreitamente relacionadas a 
estabelecerem suas casas na vizinhança umas das outras. De um modo geral, 
as principais ligações entre estas se estabelecem entre pai e filho (com a espo-
sa), pai e filha e seu marido, ou seja, sogro e genro, e entre irmãos de ambos 
os sexos, relação estendida aos respectivos cunhados. As facções políticas e 
as lideranças se baseiam fundamentalmente nestas relações e, como já obser-
vado, tende-se a sobrepor às clivagens familiares as descendências de Djapa. 

	Aquelas lideranças chamadas “tuxauas” desempenham primordial-
mente a “função tuxaua” quando intermediam a relação de caráter econômi-
co da sociedade regional para com o seu grupo. Isto faz com que a liderança 
deva ser exercida mediante autoridade familiar, habilidade e generosidade, 
sendo limitada a eficácia da sua atuação: outros, em posição semelhante, 
podem aspirar a fazer o mesmo. As pessoas aceitam a liderança com certa 
dose de vontade própria, ao ponto em que, em Queimado, a aldeia que aqui 
serve de referência, um homem declarou que ele não tinha tuxaua (as suas 
relações de parentesco eram um pouco mais afastadas, mas, sem dúvida, 
poderiam apoiar uma aproximação, se tal fosse sua vontade). Tal situação 
possibilita a realização de algo que se atribui aos Wiri Djapa: isolar-se tanto 
que cada família vive dispersa em lugares de moradia. Vale notar, ainda, 
que, em face da mistura e dispersão, pelo menos na(s) aldeia(s) do Jutaí, a 
importância do pertencimento a um Djapa continua presente na aldeia, mas 
não mais predomina tanto quanto a força do ideal antigo faz supor para o 



IMAGO MUNDI KANAMARI

passado: percebe-se, nas gerações mais novas, uma tendência para não tomar 
conhecimento completo das afiliações de outros co-residentes, embora, via 
de regra, saibam explicar a sua descendência a partir dos seus pais.

conclusão

Ao contrário de certos vizinhos Pano, como os Matis (Erikson 1990), 
os grupos locais Kanamari idealizavam-se como unidades autossuficientes e 
com fronteiras bem delimitadas, mesmo que inseridas num conjunto maior 
de unidades de escala e pretensão iguais, reconhecidamente do mesmo tipo, 
e partilhando uma humanidade fundamental que se expressava no patrimô-
nio compartilhado da cultura e língua. Detectei nesta concepção uma tensão 
entre a autonomia almejada e o fato de as unidades se relacionarem mutua
mente, necessariamente, tanto lógica, ontologicamente, como na prática. 
Em consequência, põe-se o problema da implementação deste modelo no 
passado, sob a influência das contingências históricas, não obstante não te-
nho meios de aferir a validade da sua vigência, tão enfaticamente defendida 
pelos participantes. A própria ênfase torna suspeita a afirmação, tendo em 
vista que a ‘ficção endogâmica’ é recorrente em certas áreas amazônicas. De 
fato, o modelo e a fronteira do Djapa serão objeto central em grande parte 
da mitologia Kanamari, o que, no fundo, demonstra a preocupação socio-
cultural com a natureza de cada Djapa, sua fronteira e suas relações externas, 
uns com os outros, com outros povos e o ambiente circundante.

2. Parentesco

introdução

Iniciamos a discussão, no capítulo anterior, pelas unidades Djapa e a 
concepção de que todos os ‘Kanamari’ e os outros dois povos referidos, os 
Kulina e os Kaxinawá, em princípio devem ser “gente”, ao mesmo tempo em 
que registramos o ideal da endogamia e autonomia para cada Djapa. Como 
vimos, “beber caiçuma” e participar de festas e rituais consolidavam, sempre 
no nível da visão normativa do passado Kanamari, as trocas nos níveis ritual 
e ‘simbólico’, excluindo o plano matrimonial. Uma unidade reprodutiva 
autossuficiente implica numa noção complementar de consanguinidade in-



EDWIN REESINK

terna e em uma diferenciação, também no interior, que estabelece um grau 
de afastamento suficiente para evitar o incesto e permitir a contração de 
casamentos dentro do Djapa. No âmbito deste quadro, a terminologia de 
parentesco significaria o meio mais importante para falar das, e viver nas, 
relações sociais, e nisto, especialmente dentro de um mesmo Djapa. Para os 
Kanamari, o parentesco se destaca como meio de classificação dos partici
pantes na vida social, porque este opera como eixo principal na definição da 
posição do indivíduo dentro dos grupos situados em vários níveis. 

	Sendo assim, pretendemos, em primeiro lugar, considerar a terminolo
gia do ponto de vista formal, avaliando algo dos princípios subjacentes a ela 
própria. Na visão Kanamari, não surpreendentemente, cada pessoa dentro 
do Djapa é parente, o que é menos estranho ainda se levarmos em conta o 
tamanho dos grupos locais que, como visto, costumam ter um número de 
residentes relativamente pequeno. Ademais, a terminologia em si engloba 
toda a unidade do Djapa, indicando os ‘consanguíneos’ e ‘afins terminoló-
gicos’, particularmente os “sogros” e os “parceiros” e “cunhados”. Em pou-
cas palavras, trata-se de uma terminologia dravidiana (sem diferenciação de 
idade entre os irmãos, como ocorre entre os Kulina), e uma prescrição de 
casamento com o primo(a) cruzado(a), que idealmente seria um primo(a) 
cruzado(a) bilateral. Este capítulo se propõe a examinar alguns aspectos das 
relações de parentesco e casamento contidos formalmente na terminologia e 
na modalidade de matrimônio que lhe é inerente, terminando com conside-
rações a respeito da sua aplicação atual.

	Na figura 4, como primeiro passo numa análise mais formal, há um 
diagrama aplicado a uma rede genealógica simplificada. A simplificação 
encontra certa justificativa na constatação de que se trata de uma termino
logia bastante dravidiana. Esta, como é sabido, opera uma série de conjunç
ões entre posições genealógicas diferentes, a mais conhecida sendo MB = 
WF, o que permite a compatibilização da terminologia com a forma ideal 
de casamento. Ao se examinar o esquema simplificado, observar-se-á que na 
geração +2 os termos paiko e hwa se aplicam tanto aos avós ‘reais’, quanto à 
geração como um todo. Isto é, que não há uma diferenciação terminológica 
entre os lados materno e paterno, nem uma diferença que caracterize uma 
‘afinidade’: são parentes “mesmo” de Ego e somente se mantém a diferença 
de gênero. O paiko e a hwa constituem o paradigma de uma geração e as 
pessoas mais velhas, mesmo quando não são consideradas como parentes 



IMAGO MUNDI KANAMARI

próximos, fazem jus aos termos, em função do respeito devido e porque, 
dentro da rede intricada de parentesco internamente a um Djapa, devem 
ser parentes de qualquer maneira. Quando se trata da geração simétrica -2, 
dos “netos”, até a diferença de gênero desaparece e todos recebem a mesma 
denominação.

G+2 FF FM MF MM

paiko hwa paiko hwa

G+1 FZH FZ FBW FB F M MZ MZH MB MBW

ito tsotso anya mon pama niama anya mon ito tsotso

G  0 FZD FZS FBD FBS BW B Z ZH MZD MZS MBD MBS

EGO

♂ 1 2 3 4 1 4 3 2 3 4 1 2

♀ 5 6 7 8 5 8 7 6 7 8 5 6

G -1 BSW BS BDH BD SW S D DH ZS ZSW ZD ZDH

♂ 9 10 11 12 9 13 14 11 11 12 9 10

♀ 15 11 16 9 9 17 14 11 16 9 15 11

G -2 SS SD DS DD

ipida [toda a geração]

Termos numerados da G 0 e da G-1

G 0 ♀			 G 0 ♀		 G -1 ♂		  G-1 ♂
1. iwamok 5 itsanhuan	 9. Inomok 15. iwamtsu

2. ibu 6. heubim 10. Iwampia 11. itsakwa

3. mion 7. yukdja 11. itsakwa 16. hiukp
4. idja 8. iya 12. hiwamtsu 9. Inomok

13. ipia 17. yukp		 14. itsu 14. itsu

Figura 4. Terminologia de parentesco simplificada.



EDWIN REESINK

a terminologia de parentesco

A ‘afinidade terminológica’ é construída somente nas gerações de Ego 
e nas duas adjacentes, enquanto que ‘avós’ e ‘netos’ concernem a parentes 
mais afastados em geração e misturam linhas de descendência. Isto é, mistu-
ram tudo, particularmente se houver casamentos repetidos de primos cruza-
dos bilaterais e sem regra clara de unilinearidade. Evidentemente, nem que 
seja por razões demográficas, na realidade é impossível a prática constante de 
casamentos de primos cruzados bilaterais. De fato, o caráter classificatório 
do parentesco permite ampliar consideravelmente o leque de escolhas. Para 
ilustrar esta ampliação, basta saber que tanto o primo(a) matrilateral como o 
primo(a) patrilateral se encaixam na mesma categoria de “parceiro(a) prescri-
to/cunhado(a)”, e levar em conta os primos paralelos (“irmãos”) dos pais, e 
não somente os irmãos destes. 

Se tomarmos as três gerações centrais, veremos que o mesmo fenô-
meno de junção classificatória procede. Em princípio, todos na geração +1 
são classificáveis em F pama, M niama, FB (e os primos paralelos do F) mon, 
MZ (e as primas paralelas da M) anya, MB (e os primos paralelos da M) ito, e 
FZ (e as primas paralelas do F) tsotso. Se fosse mantida a prescrição da troca 
matrimonial, é óbvio que o pai e o irmão casariam irmãs, enquanto que a 
irmã se casaria com o irmão de suas esposas. Isto implica que o F e o FB se 
localizavam numa posição idêntica (como M e MZ), e que, afora os pais, 
figuram somente duas combinações de casais: mon e anya, e ito e tsotso. Dessa 
maneira, surge um casal exemplar de ‘consanguíneos’ (“tios”, na tradução 
Kanamari), e um outro casal exemplar de ‘afins potenciais’ (“sogros”, se-
gundo os índios). É perfeitamente compreensível, então, que a partir destes 
quatro termos, o cônjuge de qualquer pessoa possa ser classificado com o 
termo complementar, mesmo que não o tenha sido anteriormente. No nível 
do modelo formal, tal contingência não surgiria, mas na realidade eventos 
desta espécie ocorrem inevitavelmente. 

No que concerne à geração de Ego, verificamos que ela se divide intei
ramente entre “irmãos” e “cunhados” (na expressão dos Kanamari). Da 
mesma forma que na geração anterior, o paradigma consiste de um par de 
irmãos, B (idja) e Z (mion), e o par de cunhados, BW (iwamok) e ZH (ibu). Ca-
sando entre si, o resultado seria a sua mistura em dois outros pares de casais, 
perfazendo o B (idja) e BW (iwamok), e a Z (mion) e ZH (ibu). Por extensão, 



IMAGO MUNDI KANAMARI

estas categorias podem ser aplicadas em linhas colaterais, levando em conta 
novamente os primos dos pais, cujos filhos serão irmãos e cunhados de Ego. 
Assim, dos FFBC e MFBC, três linhas (FFBDC, MFBSC e MFBDC) se tor-
narão ‘afins’, e somente uma linha ‘consanguínea’ (totalmente masculina, 
sem cruzamento, FFBSC; deve-se lembrar que se trata de exemplos e que não 
há indicação das outras linhas colaterais da geração dos avós). Nesta geração 
há uma mudança necessária entre a perspectiva masculina e o ponto de vista 
feminino. Todos os termos empregados pela mulher, transcritos na geração 
0 para um Ego feminino, diferem do uso masculino, ainda que alguns se 
assemelhem bastante (B m-idja/f-iya, e estes com /f-yukdja). Ora, a diferença 
principal reside na possibilidade de casamento, quando o “cunhado”, ibu 
do irmão, é o “parceiro prescrito”, heubim, da irmã, do mesmo modo que a 
“parceira” dele, iwamok, será a “cunhada” dela, itsanhuan.

Na geração de Ego, quatro termos recobrem a geração inteira em ‘con-
sanguíneos’ e ‘afins terminológicos’, sendo que os irmãos de sexo oposto 
utilizam termos diferentes um do outro. Vale observar a existência de outros 
fenômenos, ausentes em outros níveis geracionais. Em primeiro lugar, exis-
tem dois termos adicionais, um de irmão para a irmã, ipuanya, e um da irmã 
para seu irmão, ipompia. Somente este par dispõe de um termo alternativo 
para a sua relação, como a marcar a sua especificidade. Os irmãos são con-
sanguíneos diretos e próximos, mas, simultaneamente, pela possibilidade de 
troca dos seus filhos em casamento, eles se transformariam em sogros dos 
filhos do outro. Também, eles podem assegurar o casamento um do outro, 
num caso de aliança por troca de irmãs. 

Obviamente, convém não exagerar na atribuição de importância a 
marcação, inclusive porque, até que nos seja dado saber, parece que os ter-
mos alternativos são menos frequentes e um deles parece raro como vocativo 
(ipompia). O outro termo, decompõe-se, talvez, em meu-MZ-pequeno (i-pu
-anya, aonde pu seria uma variante de p), dando ênfase à prima paralela, e 
temos alguns, esparsos, indícios de que se aplica mais a esta do que à irmã. 
Porém, no momento isso não passa de uma tendência pouco fundamentada 
nos dados. Em segundo lugar, todos os termos apresentados até agora são 
tanto de referência quanto vocativos, com duas únicas exceções: os ‘parcei-
ros’ (m) iwamok e (f) heubim. Ou seja, se a relação entre irmãos cruzados 
mostra-se marcada por uma duplicação de termos, aquela entre ‘parceiros’ 
potenciais o é pela ausência do exercício vocativo. A utilização destes termos 
significa uma quebra de respeito, sob a forma de provocação, para com o 



EDWIN REESINK

outro, a não ser que tenha havido efetivamente contato sexual entre os dois 
e não se possa reclamar altivamente (provocação esta que parece partir mais 
do homem do que da mulher, embora isso também requeira comprovação). 

Passando-se à geração dos filhos, repete-se o fenômeno de que poucos 
termos recobrem todas as possibilidades. De modo semelhante, o recorte es-
tende-se aos próprios filhos (S (ipia), o que, literalmente, pode ser meu-ho-
mem, e D (itsu)), seus “irmãos” (BS (iwampia) e BD (hiwamtsu)), e seus “cunha-
dos” (ZS (itsakwa) e ZD (inomok)), que serão os “genros” de Ego. Repete-se, 
igualmente, o gradiente de consanguíneos próximos, consanguíneos mais 
afastados e ‘aliados terminológicos’. Na geração adjacente superior, o mesmo 
esquema manifesta-se na diferenciação entre os pais e os tios paralelos, quando 
estes recebem termos diferentes dos primeiros, FB sendo mon e MZ anya. Neste 
sentido, prevalece o mesmo esquema da geração adjacente descendente. 

Entretanto, o fato de os tios e sobrinhos paralelos terem uma denomi
nação diferente, facilita discernir o gradiente, mas oculta a semelhança con-
cebida para os irmãos do mesmo gênero. Na verdade, os Kanamari conce-
bem estes irmãos como muito próximos, ao ponto do meu colaborador em 
tradução (v. Narratio Kanamari) sugerir que se os encaram como sendo quase 
“mesma pessoa”. Logo, compreende-se porque os filhos de mon e anya são 
considerados como irmãos de Ego. Mais ainda, na visão Kanamari podem 
ser até irmãos verdadeiros. Sendo “a mesma pessoa”, e efetivamente locali-
zando-se na mesma posição genealógica, os seus parceiros potenciais são as 
mesmas pessoas5. Segundo os Kanamari, não se deve sentir ciúmes e expres-
sar hostilidade quando um irmão mantém relações sexuais com a cônjuge. 
Dizem, e vários casos o comprovam, que os irmãos homens “ajudam” a fazer 
o feto, nos primeiros meses da gestação. Deste modo, eles assumem a co-pa-
ternidade da criança, conforme a teoria da construção masculina substantiva 
do feto. Fenômeno análogo se dá entre as irmãs, cujos parceiros sexuais po-
dem ser os mesmos também. A terminologia exprime esta visão nos termos 
BS i(wam)pia/ S ipia, BD hi(wam)tsu/ D itsu (para homem), e ZS (h)iukp/ S 
yukp, ZD i(wam)tsu/ D itsu (para mulher). 

5   Entre os Pano ocorrem muitos fenômenos semelhantes. Nesse caso, por exemplo, 
entre os Kaxinawá o sibling do mesmo sexo é uma pessoa qualificada como “an other 
me” (McCallum 1989: 124).



IMAGO MUNDI KANAMARI

Na geração dos filhos, os “genros” classificatórios encontram-se em 
ordem invertida para o irmão e a irmã. Ou seja, em resumo, nas gerações +2 
e -2 não se distingue entre ‘consanguíneos’ e ‘afins potenciais’, e os últimos 
só surgem na geração dos pais, quando os irmãos se posicionam de maneira 
equivalente perante os seus parentes. Na geração de Ego, as perspectivas 
masculina e feminina divergem, situação caracterizada pelo uso de termos 
específicos para cada uma. Aqui se funda uma diferença entre os dois aspec-
tos da categoria ‘cunhado/parceiro prescrito’, já que o parceiro de um repre-
senta o cunhado, do mesmo sexo, para o outro. Na geração dos filhos, vimos 
que, conforme lógica análoga, os que se aproximam do irmão (sobrinhos 
paralelos) concernem aos “genros” da irmã. Nesta geração processa-se, então, 
uma diferença marcante, ao ser invertida a classificação de ‘consanguíneo’ 
e ‘afim’ para as mesmas posições genealógicas (irmãos cruzados). Em face à 
mistura das duas qualidades nos casamentos ideais, nesta geração, faz per-
feito sentido que, como já visto, para os ‘netos’ descendentes não persista a 
distinção ‘afinal’, até porque, talvez, se torna irrelevante a distinção de sexo.

A análise, vale frisar, inspira-se tanto na revisão dos estudos de paren-
tesco Jê, com seu intuito de desvendar uma lógica cultural subjacente a um 
“sistema de relações” (como vários estudos em Maybury-Lewis (org.) 1979), 
quanto em Dumont (1975) e nos trabalhos mais recentes sobre dravidiano 
de Viveiros de Castro (1990a e b). Assim, também vale lembrar o limitado 
propósito da análise, porque não se pretende, de forma alguma, esgotar um 
assunto em que não temos nenhuma competência específica. Ademais, o 
material em foco tem limitações, mas uma análise inicial interessa-nos, na 
medida em que possa mostrar um pouco como a classificação se aplica ao 
campo social inteiro de uma pessoa6. 

Poucas categorias recobrem as gerações, numa clara demonstração de 
que o seu caráter ultrapassa a mera genealogia. De fato, mesmo as pessoas 
com memória genealógica fraca, e que não constituem exceção, não hesitam 
na classificação das pessoas adultas mais relevantes socialmente e logram, 
com um pouco de esforço, classificar as menos salientes. Em princípio, a 

6   Outro ponto semelhante aos Pano vizinhos. Para um exemplo Sharanawa, Siskind 
(1973: 52) alega que oito categorias mapeiam todo o campo social do parentesco. Ademais, 
ela acrescenta que irmãos não devem sentir ciúmes (ib.: 106). A ênfase dos Pano às oito 
categorias levou Erikson a chamá-los de “arqui-parentemas” entre os Matis (1990: 119).



EDWIN REESINK

classificação passa pela transitividade do parente intermediário, pelo que o 
classificado é do pai ou da mãe do Ego, ou pelo que é para o Ego classifi
cante o pai ou a mãe daquele que está classificando. Mas, como no caso de 
um homem velho, cujo parentesco é distante, para com quem se usa paiko, 
a extensão pode se realizar de modo mais classificatório ainda. Em suma, 
dentro de uma unidade Djapa, todas as pessoas serão classificáveis e a análise 
precedente aplica-se ao todo neste campo, como se houvesse uma equação 
entre unidade e classificação. 

terminologia e Djapa

A figura 4 representa, de certo modo, o universo social de um Djapa. 
Para veicular a mesma noção, talvez seja útil resumir as mesmas observações 
num outro quadro, a figura 5, de modo a transmitir a classificação formal do 
campo de parentesco de uma pessoa dentro de um Djapa. Na área imedia-
tamente adjacente a Ego, estão os parentes consanguíneos mais próximos, 
aqueles que formam – levando em conta, é claro, as mudanças em ênfase 
quando se percorre o ciclo de vida – os seus parentes mais íntimos. Eviden-
temente, os Kanamari sabem distinguir perfeitamente os graus de proximi-
dade de cognação, por exemplo, entre um irmão B “mesmo”, idja tam, e 
um primo paralelo, idja tamt. E ainda, perceber graus mais afastados, além 
de um primo paralelo ‘verdadeiro’. Para dar uma indicação disso, em caso 
análogo se traçou com uma linha interrompida a diferença entre BS/FBSS 
e BD/ZD (aqui, por simplificação, se juntou ZD e MZDD e ZS e MZSS). Se 
distinguimos os ‘consanguíneos’ mais próximos dos cognatos mais afasta-
dos, tal se justifica pela presença de cognatos que são ‘afins potenciais’. Para 
enfatizar este ponto, traçamos outra linha pontilhada para separar MB (ito) 
e FZ (tsotso), os “sogros”. Embora os Kanamari os chamem de “sogros”, em 
português, eles continuam sendo parentes7. 

7   Todos os estudiosos dos Pano destacam igualmente como existe um cerne consanguí-
neo, a importância das relações individuais biológicas, e como nas relações mais afastadas 
há maleabilidade para a adaptação do ponto de vista de cada pessoa (Erikson 1990: 121-
125; McCallum 1989: 113-114). O conceito Pano de “outro” que se assemelha a si mesmo, 
compondo o grupo consanguíneo próximo, talvez possa ajudar a pensar o tam Kanamari. 
Isso, porque o tradutor traduziu a expressão com “parece com”: pode ser que subjaz a 
mesma concepção de “ser parecido com”.



IMAGO MUNDI KANAMARI

	Sendo Djapa a unidade básica no ideário Kanamari, esta proporciona 
um dos níveis principais sobre o qual se aplica o conceito de “gente”, tkna. 
Em oposição aos Madiha, todos os Djapa são “gente” e, o que nunca vale 
para outros povos, “parentes”. Ou seja, além de cada Djapa, todos os Dja-
pa ‘Kanamari’ tomam-se como itsowa wihnim, nosso parente (o que, talvez, 
seja traduzível por algo como “nosso-muito-são”). Ou, ainda, diferenciam-se 
como tkna tam, gente mesmo, em contraste com as outras ‘etnias’ e, em 
particular, com os brancos que não se incluem na categoria. Em princípio, 
por outro lado, não há como negar que os outros Djapa pertencem à “gente” 
e que são “nosso parente”. Somente por motivos de desentendimento ou de 
comportamento não sancionado pelos valores Kanamari, alguém será cha-
mado de tknat, “gente-não”. Neste caso, outra possibilidade é qualificar 
a pessoa de “gente de Adjaba”, em contraste com “gente de Tamakori”. O 
Adjaba se assemelha à “gente” em físico e costumes, mas não passa de mons-
tro canibalístico, ao passo que Tamakori é o ‘herói criador’ principal dos 
Kanamari, que lhes legou o mundo e seus valores. 

Figura 5. Uma classificação formal do campo de parentesco (Ego masculino). 



EDWIN REESINK

Para saber a qual unidade Djapa um Kanamari pertence, pode-se per-
guntar pelo seu Djapa ou wih edik anim, literalmente algo como “vocês são 
muitos?”. A pergunta refere-se aos seus parentes próximos, aqueles que já se 
mencionou como indicados com “nossa gente”. Num nível mais restritivo, 
então, as categorias de gente e parente coexistem lado a lado, quase sobre-
postas, como na pergunta: ediki nawa tkna wi anim kot? Ou seja, a sua 
gente é muita também? A resposta a esta pergunta implica na enumeração 
de todos os parentes, incluídos os termos descritos antes. Ou seja, ao nível 
Djapa como unidade, os “parentes” englobam os que Dumont denomina 
de “aliados terminológicos”, e que Viveiros de Castro classifica como afins 
potenciais no caso amazônico. A oposição tem lugar entre “nossa gente” e 
“outra gente” (otkna). 

Assim, conforme já deve ter ficado claro, o Djapa se encara como uma 
unidade composta unicamente de parentes, prevalecendo como cognatos, 
quando contrastada com outras unidades do mesmo nível que também se 
fundam nesta concepção e na solidariedade implícita de um “nos”. A ques-
tão da ‘afinidade’, em contraste, deriva muita mais de uma perspectiva in-
dividual dentro de cada Djapa, ou de núcleos familiares mais compactos 
dentro dele. A expressão atsa tkna tam, “minha gente mesmo” recobre a 
área individual menor para um Ego (e seus siblings). Na informação dada 
(nesse caso, um homem falando), ela se estendeu desde o (pama) F, (niama) 
M, (mon) FB, (anya) MZ, (idja) B, (mion) Z, até os ‘afins’ e afastados (ito) MB, 
(tsotso) FZ, (ipia) S, (itsu) D, (ibu) WB (primo cruzado), (itsakwa) DH, (itsakwa 
tam) ZS (sobrinho cruzado), (inomok) SW, (inomok tam) ZD (sobrinha cruza-
da), (hiwamtsu) BD, (iwampia) BS, (paiko) FF e MF, (hwa) FM e MM, (ipida) 
SS, SD, DS, DD.

Desse modo, subsume-se a afinidade dentro do Djapa, ou do grupo lo-
cal, e se prioriza a cognação proposta mais em termos gerais. A lista referida 
não é muito diferente quando se evocam os parentes próximos e se incluem 
‘tios sogros’ e ‘sobrinhos cruzados’ (daí as linhas pontilhadas no diagrama). 
Neste momento até abarca os afins reais mais próximos, ou seja, SW e DH 
e até WB, ao contrário das linhas colaterais como os “primos-irmãos”, que 
não ficaram dentro da “minha gente mesmo”, mas são “mais afastados um 
pouco”. Logicamente, os primos cruzados se encaixam também nos parentes 
um pouco mais afastados. Mas, o que estas indicações apontam, além da 
questão em termos do ‘afim’ e do ‘cognato’, é que se trata também de um 



IMAGO MUNDI KANAMARI

elemento em que figura a proximidade. Os próprios “genros”, pela distância, 
já contêm um componente de ‘afinidade’ que possibilita o casamento mas, 
talvez, inclusive porque supostamente já sejam filhos de parentes próximos, 
se reaproximam o suficiente para que o informante os junte de novo aos 
parentes próximos. Ou ainda, algo semelhante procede para o irmão da mu-
lher, que também já se localiza um pouco além do cerne de parentesco, mas, 
como o laço de afinidade real reforça a ideia de parentesco mais geral, este 
sempre será pensado, em primeira instância, como cognático. 

Não é por acaso, então, que dentro de um Djapa se visualiza que todos 
se relacionam entre si como parentes, em alguma medida cognatos. Para se 
referir no geral a alguém da mesma unidade, pode-se utilizar djapa anya (de 
MZ), e paiko djapa (de FF e MF). Ambos os termos, como vimos, possuem 
conotações de cognação. O termo para uma ‘mulher Djapa’ talvez seja mais 
íntimo, destacando mais o lado maternal, enquanto que para o homem se 
sublinha, ao que parece, um aspecto mais de respeito, de uma distância um 
pouco maior. Nos rituais, até onde temos informações a respeito, mas com 
certeza em um ritual importante como o Kohana, os homens chamam as 
mulheres, de modo generalizado, de mion, Z, recebendo o tratamento recí-
proco de iya, B. Neste momento, sugere-se uma divisão entre homens e mu-
lheres, oposição básica, construída sobre o par de irmãos cruzados8. Parece, 
portanto, que a afinidade emerge muito mais como um caso, no limite, de 
uma ‘consanguinidade próxima’, situada no interior de uma unidade defini-
da, em primeiro lugar, como um conjunto de cognatos. Naturalmente, com 
um ideal de endogamia realmente funcionando, todo mundo seria parente 
cognato, de alguma maneira, quando não por mais de uma via, de todos os 
outros, e a cognação sobrepor-se-ia à ‘afinidade’. Num comentário sobre o 
início das trocas matrimonias entre Djapa, atribuído à agitação do contato, 
comentou-se que os contratantes tinham o desejo de “não casar com paren-
te”, de casar “fora da família”. 

8   A importância da relação entre germanos de sexo oposto é comumente notada para os 
Pano (ex. Sharanawa, Siskind 1973: 57). A distinção entre os gêneros, fundante na termino-
logia, também adquire uma conotação simbólica de tal ordem que, Erikson, por exemplo 
(1990: 93), afirma o dimorfismo sexual ser uma das glosas principais do sistema dualista 
dos Matis.



EDWIN REESINK

descendência

Os Kanamari afirmam que uma criança recebe o sangue, uma substân
cia vital na concepção, tanto do pai quanto da mãe. Embora já tenhamos 
mencionado que o pai constrói o feto no primeiro período da gravidez, o que 
configura como “seu trabalho”, e que poderia justificar um viés patrilateral, 
esta passagem de sangue assegura o que já esperamos ter ficado claro, ou seja, 
que o parentesco é fundamentalmente cognático, sem uma clara unifiliação, 
como transpareceu já no fato de que, na terminologia, os lados matrilateral e 
patrilateral se espelham perfeitamente. Ademais, tudo isso se assemelha, em 
grande parte, ao parentesco Kulina, com a diferença de que a contribuição 
da mulher se dá após o nascimento, com o leite complementando a contra-
partida masculina anterior (Pollock 1985c). Evidentemente, se se seguisse 
à risca a injunção endogâmica de um Djapa, de fato não haveria nenhuma 
necessidade lógica de estabelecimento de qualquer regra de filiação unilate-
ral; pelo contrário, a sua ausência cabe no modelo ideal normativo e reforça 
a unidade proposta. Os parentes próximos têm este sangue em comum, atsa 
tkna tam, que fornece uma base substantiva para os seus laços. Não sur-
preendentemente, os primos cruzados não compartilham mais deste fundo, 
e justamente por isso são desposáveis.

cognação e casamento

Desse modo, a injunção de casamento com uma prima cruzada responde 
à necessidade de casar dentro de um grupo concebido sobre uma base cognáti
ca, mas suficientemente afastada para tornar viável um matrimônio não inces
tuoso. Como Lévi-Strauss já expôs, seguindo-se o modelo de casamento de uma 
prima cruzada bilateral, a ‘afinidade real’ delimita-se como a fronteira imediata 
mais próxima possível da ‘consanguinidade’, dando vazão a um desejo de ope-
rar no máximo de ‘endogamicidade’. Ou seja, conforme o ideal endogâmico 
expresso para o Djapa, existiria uma circularidade interna que exprimiria perfei-
tamente este valor e que seria compatível com as equivalências distinguidas na 
terminologia. A título de hipótese, e ainda com o mesmo intuito de clarificar 
o que foi discutido, segue-se um modelo formal de cognação e de, digamos,
‘afinização’, para demonstrar como estes dois componentes se sobrepõem para 
a construção da ‘afinidade real’, no limite do incesto.



IMAGO MUNDI KANAMARI

À luz do exposto, o resumo hipotético não ensejará surpresas. O que 
ele demonstra claramente é a não separação rígida entre a qualidade da ‘cog
nação’ e um componente que, analogicamente, chamaremos de ‘afinizaç
ão’ (Viveiros de Castro 1990b). O mesmo modelo demonstra a autonomia 
almejada por um grupo cognato endogâmico, em que o casamento se restrin
giria aos ‘afins reais’ mais próximos possíveis. A injunção é simples: um ho-
mem e uma mulher devem somente ter relações e casar com seus parcei
ros prescritos, os primos cruzados iwamok e heubim. Ora, para completar o 
quadro, apenas falta levar em conta que as equivalências terminológicas se 
coadunam com uma troca exemplar de irmãs e irmãos. A troca entre dois 
pares de irmãs e irmãos termina por produzir a bilateralidade dos primos 
cruzados.

Figura 6. Uma construção formal hipotética de graus de ‘cognação’ e ‘afinização’ dos paren-
tes próximos e afins reais possíveis (Ego feminino).

Mais uma vez, esquematicamente, se fosse viável praticar na realidade 
o que está contido nos valores e nas propriedades formais da terminolo
gia, haveria, em cada geração, uma troca de irmãs entre pares de siblings 
cruzados que são primos cruzados bilaterais. Para completar a terminologia, 
basta introduzir na geração +1 o FB (mon) e MZ (anya), na geração de Ego os 



EDWIN REESINK

primos paralelos, “irmãos”, e na geração -1 os filhos do irmão BS (iwampia) 
e BD (iwamtsu). A proximidade da linha colateral consanguínea ressalta a 
maneira como o modelo ideal esquematizado reflete a consonância entre 
o ideal de autonomia e as premissas implícitas de parentesco e casamento
(possível de aferir também no diagrama anterior). 

Figura 7 Modelo ideal de parentesco e casamento de um Djapa.

Evidencia-se, neste esquema, como os fenômenos de cognação e afini
zação se misturam intrincadamente, por meio de alianças repetidas. A rede 
de relações, naturalmente, assumiria, para cada um, um grande número 
de vias para chegar a um parente. O próprio “sogro”, além de sua parcei-
ra ser a irmã cruzada do pai, já era MBS e FZS, primo cruzado bilateral, 
do mesmo pai. Isso faz do(a) parceiro(a) de Ego não somente um primo(a) 



IMAGO MUNDI KANAMARI

bilateral, como uma FMBSC e FFZSC também. Já se chamou a atenção 
para as equivalências nas gerações dos “avós” e “netos”, aos quais Ego, neste 
diagrama, realmente atinge por vários cálculos possíveis. Além disto, a ideia 
proposta, para os Kaxinawá, de um “átomo de organização social” para um 
grupo local, que consiste da troca entre, novamente, dois pares de irmã/
irmão, parece-se muito com o diagrama (Kensinger 1984)9. O que autoriza a 
especular que para os Kulina e os seus Madiha, apesar das diferenças aponta-
das, seja possível fazer observações muito mais semelhantes ainda.

o passado do modelo

Naturalmente, a reconstituição de um modelo formal e ideal Djapa 
mostra uma lógica cultural inerente formal, mas não responde à pergunta 
intrigante que se impõe, depois de toda esta elaboração, neste nível: afi-
nal, um tal modelo conseguiu ser operacional na prática, como afirmam 
categoricamente os Kanamari? Uma resposta mais segura não se afigura pos-
sível no momento, mas uma conclusão provisória aponta para uma chance 
real do modelo ter sido realizado efetivamente, ao contrário do que pensava 
Clastres. Por um lado, a elegância e a simetria de diagramas Dumontianos 
anteriores ressente-se de uma limitação que nem sempre se reconhece sufi-
cientemente: situam-se no lado de uma representação genealógica que induz 
a pensar numa sistematicidade excessiva da terminologia e das relações de 
aliança que, na operação real, nem de longe procedem (Barnard e Good 
1984: 7-9; ou v. nota 8). 

Se adotei esta forma aqui, foi para tentar alcançar algumas das pro
priedades formais inerentes à terminologia e ao parentesco, e verificar como 
se encaixam no mesmo modelo de princípios Kanamari do Djapa. Sabe-se que 
em muitas sociedades existe uma mesma pretensão, mas que não passa de uma 

9   Entre os Pano a mesma ideia é comum. Para os Sharanawa, Siskind propõe o modelo 
da troca entre pares de siblings de dois sexos como uma troca flexível e simples. Erikson, 
por sua vez, define a situação como mais complicada, porque, entre outras razões, as 
categorias do parentesco prevêem um sistema global e geral de troca, não obstante o 
qual, de fato, a troca mais restrita seja possível. Já McCallum faz restrições ao modelo de 
Kensinger, não em virtude de ser falso, mas por ser, ao seu ver, inadequado para dar conta 
do processo de formação de todas as variações da constituição de comunidades possíveis. 
Ela propõe mais processo e menos estrutura (McCallum 1989: 87-93).



EDWIN REESINK

ficção socialmente construída de endogamia. Nem no passado o modelo teria 
condições de funcionar da maneira como esboçado no diagrama, e nada garan-
te, na ausência total de informações externas que a corroborem, que a prática se 
conformasse à teoria. Por outro lado, a vigência da endogamia é consensual en-
tre os Kanamari e o valor permanece muito forte, mesmo atualmente, quando 
se transpôs para o nível da aldeia. Junto com outros indícios já mencionados, 
conclui-se pela possibilidade de sua realização no passado ‘original’.

Também não sabemos como os membros de um Djapa se dirigiam às 
pessoas de outro Djapa, com as quais, por suposto, não mantinham relações 
de parentesco. Por um lado, genericamente, haveria o reconhecimento de 
uma noção de “parente” quando se tratasse de um Djapa Kanamari. Mas, 
por outro, a ausência de laços de parentesco efetivo, construído mediante a 
contração de alianças, impediria consolidar mais do que esta noção. Desse 
modo, os outros Djapa não teriam sido tanto cognatos, ou ‘afins reais pos-
síveis’, quanto ‘afins virtuais’, prevalecendo o idioma de ‘afinidade’ como 
a modalidade de expressão das relações sociopolíticas externas. Ou ainda, 
como alternativa, utilizar-se-ia o termo tawari, traduzido por “amigo”, que 
talvez seja um dos termos ‘ternários’ que não apela diretamente a um aspec-
to de parentesco, embora sua aplicação pareça se dirigir, principalmente, 
sobre pessoas mais afastadas e, portanto, mais sujeitas a se sobreporem à ‘afi-
nização’ (cf. Viveiros de Castro 1990b; este termo merece aprofundamento 
posterior). Atualmente, usa-se o termo “parceira/cunhada” para uma mu-
lher distante com quem não se tenha parentesco estabelecido, e que se torna 
namorável desta forma. Para um homem, na mesma situação, apela-se para 
“cunhado” (dependendo da idade, pode ser “sogro”), e, consistentemen-
te, para amigos Kulina se utiliza o equivalente Madiha, “wabo” (v. Pollock 
1985a: 32; os Kulina empregam o termo até para cariús “bons”)10. 

10   A análise que se pretende aqui, vale lembrar, tem claros limites. Para os Deni, Arawa 
do rio Xeruã, reporta-se um sistema dravidiano que, inicialmente, pensavam ser bem con-
forme o modelo normal desta terminologia de parentesco. Porém, encontraram algumas 
discrepâncias e, posteriormente, revendo as anomalias, acabaram descobrindo que havia 
uma sistematicidade nelas. Quando se tratava de parentes afastados, descendentes da quar-
ta linha agnática (de FFF de Ego), haveria um skewing de gerações completamente fora do 
padrão dravidiano. Este caso ilustra o perigo de negligenciar pequenas divergências em 
nome da ordem. No caso Kanamari, com várias dificuldades para levantar a genealogia ex-
austiva (tais como memória genealógica fraca, dispersão, múltipla paternidade, fatores, aliás 
pouco diferente do caso Deni), não podemos descartar a existência de falhas desta natureza. 
No caso específico, até onde sabemos, não há ocorrência entre os Kanamari.



IMAGO MUNDI KANAMARI

a atualidade

Não encontramos, como já asseveramos na comparação com o caso 
dos Kaxinawá, categorias mais englobantes dentro de um grupo local que 
permitam a inserção na mesma categoria de um outro grupo local. Mas a 
situação endogâmica postulada para o passado, obviamente, não vigora mais 
e, atualmente, todos, ou quase todos, têm parentes em outras aldeias (no 
Jutaí e Juruá). A troca de mulheres e outros fatores ensejados pela frente 
regional criou laços entre os diferentes grupos: teoricamente, primeiro laços 
de aliança (segundo os índios, pela passagem de igual número de mulheres 
de um grupo para outro) e depois pela consanguinidade criada pelos filhos. 
Desse modo, o idioma do parentesco consanguíneo, que se apresenta como 
principal meio de mapear, falar (das) e viver nas relações sociais, se estendeu 
além do campo Djapa. Pessoas do alto Jutaí, especialmente aqueles que vie-
ram do Juruá, têm vários tipos de parentes em aldeias neste último rio. 

Por exemplo, o tuxaua de Caraná possui “irmãos” (primos paralelos) e 
Kurau trocou (quando passou um tempo lá) sua filha por uma filha/irmã, de 
modo a se casar de novo (contador de mito; v. Narratio Kanamari). Grande 
parte da aldeia de Três Unidos visitou o alto Jutaí em 1988, geralmente se 
hospedando com os seus parentes (como no caso dos dois exemplos), para 
“ajudar a comer a roça grande” de um xamã (Daura) e participar de festas 
e rituais. Apesar da hospitalidade e das relações de parentesco, surgiram 
várias tensões entre os dois grupos. Os tuxauas exortaram as pessoas a evitar 
problemas e recomendaram que, não obstante a liberdade de namoro, não 
se casassem com gente da outra aldeia. No caso em foco, no fim do ano, 
quando os visitantes haviam retornado à sua aldeia, três mulheres tinham 
aproveitado da oportunidade para fugir até esta, supostamente principal
mente por iniciativa própria (uma havia sido devolvida por gente da outra 
aldeia numa primeira tentativa). Esta situação suscitou a ameaça de uma 
escalada de tensão, desembocando em violência, para conseguir a devolução 
das mulheres. Mas (segundo João Manelão; o colaborador em tradução, v. 
Narratio Kanamari), o sentimento na aldeia de Três Unidos teria sido o de 
não insistir na permanência delas, e de as entregar pacificamente.

É interessante observar que se situações semelhantes de permissão 
de namoro tinham lugar nos tempos antigos, algo bastante curioso poderia 
acontecer. Ou seja, namorar e ter relações sexuais com uma mulher nos 



EDWIN REESINK

primeiros meses de gravidez, como visto, pode implicar em construir uma 
co-paternidade (embora, na maioria dos casos essa “ajuda” não se expres-
se na utilização do termo de parentesco, limitando-se o número de pater). 
Assim, mediante o namoro, mesmo sem casamento, haveria a virtualidade 
de uma coparticipação de homens de fora na fabricação de crianças de um 
outro Djapa: o que não é outra coisa senão um laço de parentesco substan
tivo trans-Djapa, através da qual, sem transgredir a injunção da endogamia, 
se realizaria a ‘afinidade virtual’ e se fundamentaria a noção mais ampla de 
parentesco mencionada que faz de todos “parentes”.

	Fora da aldeia, então, quase todos mantêm laços de parentesco com 
pessoas de outra(s) aldeia(s), e ao visitar e se fixar num outro local, por via 
transitiva conseguem definir suas relações com todos os outros habitantes. 
Ao chegar a uma aldeia, mesmo quando não se sabe ainda se o recém‑cheg
ado tem parentes ali, por ser tkna este deve ser recebido com hospitalidade. 
Em pouco tempo, os mais loquazes procurarão saber do “iwihnim” (minha 
parentela) do hóspede e geralmente terminarão por descobrir uma conexão 
mediante algum parente em comum. Dentro da aldeia, de um modo geral, o 
parentesco fornece o meio pelo qual os habitantes se relacionam entre si e, 
normalmente, morar junto com parentes é a justificativa para a sua própria 
constituição. 

	Dessa forma, mesmo eventuais novos habitantes terminam por se in-
serir nesta rede: especialmente quando se casa, o novo membro do grupo 
local emprega a terminologia de ‘afinidade’ e, por transitividade, até onde 
sabemos, há uma grande possibilidade de se inserir em toda a rede do grupo 
local. Tal classificação não implica que, numa aldeia do porte de Queimado, 
todo mundo saiba enquadrar rapidamente qualquer um outro, ou que estas 
definições estejam inteiramente determinadas. Os mais ativos socialmente 
conhecem melhor suas relações com os demais do que os menos destacados 
que, no entanto, não hesitam em defini-las quando se trata dos agentes so-
ciais principais. 

	No interior deste quadro, o núcleo de parentes mais próximos tam-
bém se mostrou bastante impermeável às redefinições, mas no caso de paren
tes afastados surge a possibilidade, comprovada, de redefinir a relação e clas-
sificar de outro modo. Isto tanto vale na direção de ‘consanguíneo’ para 
‘afim terminológico’, como no sentido inverso. Atualmente, muitas vezes 



IMAGO MUNDI KANAMARI

as pessoas dispõem de múltiplas vias de conexão com um parente afastado, 
o que facilita a justificativa numa redefinição. Obviamente, o fato, atribu-
ído à convulsão do contato, de que os casamentos deixaram de seguir à 
risca a regra de se limitar ao parceiro prescrito, e que são contraídos muitas 
vezes com parentes de outras categorias, contribui enormemente para es-
tas sobreposições. Por exemplo, um homem casa com sua “tia” ou sua “so-
brinha” terminológica afastada, mas se verifica que, na grande maioria dos 
casos, os parceiros geracionalmente afastados na verdade se aproximam em 
idade efetiva. Tal prática continua sendo condenada por muitos e quem con
traiu um casamento “errado”, às vezes o apresenta, preliminarmente, como 
sendo um casamento correto entre as categorias apropriadas. Eles vigoram 
especialmente quando os parceiros são de gerações diferentes, mas mais ou 
menos da mesma idade11.

conclusão

Esta análise parcial e mais formal mereceria um aprofundamento que 
não cabe aqui e para o qual nem sempre há dados suficientes (v. Reesink 
1989). Por exemplo, a recente tese de construção do grupo local a partir da 
obrigação de morar com parentes, em que o parentesco é literalmente criado 
pelo dom contínuo de prover alimentação por parte da geração mais velha, 
durante a infância da geração mais nova, elaborada para os Piro, dá uma 
ênfase processual ao parentesco para o que não dispomos de todos os meios 
para comparação, apesar de alguns indícios apontarem na mesma direção 
(Gow 1990). O que se visa estabelecer aqui, são muito mais os princípios 
presentes na terminologia e no sistema atitudinal, que se relacionam com o 
mapeamento das relações sociais dentro do grupo, estendendo-se para fora 
dele, já que o idioma relacional nos mitos será o mesmo. Ao contrário dos 
Piro, os Kanamari lamentam as mudanças ocorridas em detrimento do ideal 
dos Djapa e seu processo de crescente “mistura”, perdendo as suas caracte
rísticas idealizadas. Para eles, não incide neste ponto o “progresso” que as 

11   O resultado é uma situação bem semelhante aos Kulina. Trata-se de um rede de 
múltiplas relações bilaterais entre pequenas parentelas – muitas vezes grupos de siblings – 
preferencialmente dentro da aldeia, constituindo alianças repetidas e ganhando maior e 
menor densidade no tempo (Viveiros de Castro, resumido em Gonçalves 1991: 167-168).



EDWIN REESINK

comunidades nativas do Urubamba enxergam na sua passagem de unidades 
auto-contidas e conflituosas para comunidades de “sangue misto”.

	Neste sentido, entre os Kanamari a reiteração no discurso da rele
vância dos Djapa representa a continuidade da permanência do modelo Dja-
pa e confere a este um valor especial que se detecta na transposição da noção 
da unidade para o grupo local (mesmo quando dividido em facções que te-
riam constituído grupos mais coesos anteriormente), e numa certa nostalgia 
do passado, expresso por muitos índios. O Djapa se representa, num nível 
coletivo, como uma unidade que partilha uma substância fundante de uma 
consanguinidade posta em primeiro plano. A semelhança interna contrasta 
com os outros Kanamari externos que são parentes mas, simultaneamente, 
são mais afastados e já diferentes, utilizando-se vocativos de afinidade indi-
cativos de uma afinidade virtual que a história contingencial tornou real. 
Todo Djapa se visualizava como unidade relativamente coesa e endogâmica, 
o que combina com seu caráter cognático e a ausência de unifiliação. Inter-
namente, a necessidade de casamento não-incestuoso resolve-se com uma 
terminologia dravidiana que prescreve o(a) parceiro(a) e constrói a afinidade 
possível, a diferença necessária, no limite do cerne consanguíneo individual: 
o que faz com que a afinidade real seja uma expressão, em primeira instân-
cia, da perspectiva individual, e também se encaixe na mesma preocupação 
endogâmica, sendo que os afins reais aparecem como os primeiros parentes 
semelhantes, suficientemente não-semelhantes. 

3. Xamanismo

introdução

No contexto amazônico, não surpreende o fato de o fenômeno do 
xamanismo se impor em função de sua importância e saliência social. Em 
diversas sociedades indígenas, e sob modalidades diferenciadas, o xamanis-
mo se apresenta como uma instituição fundamental e fundante da socie
dade, o que, por isso mesmo, às vezes obriga o antropólogo a se dedicar a ela 
(Chaumeil 1983: 8-9; para uma análise Kanamari anterior e um pouco mais 
ampla, veja Reesink 1991a). De um modo geral, no caso sob exame, mito, 
ritual e xamanismo se interseccionam de modos intrincados e diretos, o que 
também não surpreende, pois, como veremos, a mitologia explica a origem 



IMAGO MUNDI KANAMARI

do mundo atual, mapeia o cosmo e fundamenta o lugar da sociedade e seu 
funcionamento. 

	No capítulo anterior, dediquei atenção a alguns princípios subja
centes às unidades Djapa, no que toca às noções de parentesco e casamento, 
em que ficam patentes as preocupações com a partilha de substância em rela-
ção à consanguinidade e à afinidades real e virtual. O xamanismo concerne 
a um vetor dinâmico que intermedia o grupo, idealmente unido, e os ‘ou-
tros’, temidos por serem dessemelhantes afastados: semelhantes o suficiente 
para deter o mesmo saber, dissimilares por não partilharem de um circuito 
comum de troca. Como na preocupação endogâmica do Djapa, desconfia-se 
da diferença. Os mitos sobre xamanismo elaborarão estas interligações.

a ameaça xamanística

A presença do xamanismo no dia-dia é forte. O xamã ocupa um lugar 
estratégico na defesa do bem‑estar da aldeia, perante os ataques xamanísticos 
que sempre advêm de fora do Djapa, e atualmente, em princípio de fora 
da aldeia. Em certos períodos intensifica-se enormemente o perigo exter-
no, e consequentemente, aumenta o trabalho de cura dos xamãs. Em nos-
so primeiro ano de trabalho de campo houve uma intensa movimentação 
xamanística. Tanto na aldeia de Caraná, como na aldeia maior de Queima-
do, os ânimos se exaltaram constantemente. Como já insinuado, o grande 
receio numa aldeia Kanamari deriva da ação dos xamãs de aldeias Kanamari 
desconhecidas (ou muito mal conhecidas), das quais se sabe a existência, 
mas com as quais não se trava nenhum contato. A própria ausência de con-
tato justificava, para os Kanamari, o sentimento de uma profunda descon
fiança das intenções dos xamãs dessas aldeias. 

Em alguns momentos, a comunidade se achava ameaçada por “cabo-
clos machos” – índios de aldeias desconhecidas – que rodeavam a aldeia, de 
tocaia, em busca de uma oportunidade para jogar “pedra”. As “pedras”, ca-
ruara no português regional da Amazônia (palavra de origem tupi), causam 
efeitos fisiológicos poucas horas depois de penetrarem no corpo da vítima. 
Os atentados costumam ocorrer mais frequentemente quando as pessoas 
penetram no espaço ao redor da aldeia. Estas pedras, denominadas djohko, 
entram nas pessoas, todas vulneráveis, e causam febre e dores no corpo, 
como dor de cabeça. Se estes sintomas não são tratados a tempo, ou seja, 



EDWIN REESINK

se um xamã competente não as retira do corpo, o djohko pode provocar, em 
pouco tempo, a morte da pessoa atingida. As vítimas às vezes percebem, 
por exemplo em função de ruídos estranhos, que algo está acontecendo, 
e, sem dúvida, tornam-se mais suscetíveis a estas circunstâncias em face do 
clima reinante numa aldeia. Afirma-se, por outro lado, que a vítima não 
necessariamente sente alguma coisa diferente quando o djohko penetra na 
sua pele, mas, em vários casos, pessoas regressaram à aldeia já convencidas 
do ataque e assustadas com o fato. Normalmente, estes casos serão tratados 
imediatamente.

	Os casos de doenças que surgem com menos dramaticidade em geral 
recebem tratamento no início da noite. Nestas ocasiões, ruídos estranhos 
podem continuar ao redor da aldeia, bem como barulho de paus e galhos 
jogados do perímetro da floresta na direção das casas. Se acontece este cerco, 
pessoas revestidas de autoridade dentro do grupo local às vezes discursam 
em voz alta, até mesmo deitadas na rede, proclamam sua inocência da práti-
ca de qualquer ato semelhante e afirmam que as pessoas da aldeia somente 
se ocupam do seu trabalho diário, nunca organizando qualquer expedição 
para jogar djohko nos outros. Neste momento, a tensão pode atingir o ponto 
de os homens se armarem com espingardas para um eventual confronto 
com aqueles que cercam a sua aldeia. Nunca, no entanto, assistimos a um 
confronto direto das vítimas de djohko com os caboclos machos ameaçadores 
(sempre dados como homens). 

Evidenciou-se, entretanto, claramente como o ‘quadro xamanístico’ 
age com grande impacto sobre a vida de uma comunidade, quando ela se 
acha na situação de ‘estado de sitio’. O perigo chega de fora, os outros, bem 
afastados causam, paradoxalmente, um grande ataque à saúde da população 
da aldeia. Os “caboclos machos” são “malvados” como já verificamos para 
os exímios xamãs Kulina, outros mais distantes ainda, porque se aproximam 
com más intenções. Todos estes chegam a ser letais, e não fora a presença de 
uma xamã capacitado em todo grupo local (o normal), por consequência do 
quadro descrito, um tal grupo correria o risco de se extinguir. Por esta razão, 
o xamã ocupa um lugar central no imaginário e na realidade cotidiana dos
Kanamari. Embora um xamã mais velho se tenha queixado uma vez de que 
as pessoas começavam a esquecer este conhecimento, a prática xamanística 
continua bem viva, o que faz sentido diante da sua importância para a saúde 
física e mental da comunidade. Por exemplo, regularmente jovens manifes-



IMAGO MUNDI KANAMARI

tam o desejo de aprender e alguns terminam a iniciação com sucesso. Neste 
sentido, esta instituição talvez seja a mais arraigada na cultura Kanamari, 
porque vigora mesmo quando há queixas, como no caso de acusações a al-
gumas aldeias no Juruá, de que estariam deixando de executar seus rituais 
tradicionais e aderindo a festas cariú (como o forró, que, de fato, é bem mais 
movimentado).

Figura 8. Modelo de relações entre Djapa que inclui o xamanismo.

	De modo bastante sucinto, a figura anterior sumariza o que já foi 
discutido. Parte importante das relações exteriores de um Djapa passa pelas 
‘relações xamanísticas’, quando os distantes desconhecidos, Djapa de língua 
e cultura muito semelhantes, são acusados de virem às escondidas praticar 
ataques xamanísticas. Tal situação potencialmente culmina na desestabilizaç
ão da comunidade local, cujos membros fogem para procurar um lugar de 
moradia mais tranquila A história Kanamari está repleta de deslocamentos 
atribuídos a esta causa. Em 1984, as aldeias acusadas se localizavam muito 
longe, no Pauini e no Xeruã, por exemplo, e eram desconhecidas. Em 1988, 
a Opan e outras entidades organizaram uma reunião com os Kanamari do 
Jutaí, Juruá, Tarauacá e Xeruã, e os primeiros atribuíram a este contato (com 
negações mútuas de ataques) o fato de não ter havido, naquele ano, “cabo-
clos machos” rondando a aldeia. Uma doença registrada nesta época, na 
aldeia, com a extração de djohko, foi, assim, imputada aos incorrigíveis Ku-
lina. Parece, então, que períodos menos e mais agitados podem se alternar. 
Talvez, mas isso não é mais que uma hipótese neste momento, os períodos 
mais agitados tenham alguma relação com outros fatos perturbadores para 
o grupo local, na história recente: o Djapa original teria sido localizado e a



EDWIN REESINK

movimentação de grupos locais se relacionaria intimamente com a contin-
gência histórica do contato.

a iniciação

Nesta mesma época, alguns jovens pediram para ser iniciados e o seu 
treinamento estava em pleno andamento. Numa das noites em que se reu-
niram no terreiro para aspirar pó de tabaco e tentar introduzir pedras bem 
pequenas nos seus próprios corpos, convidaram-me para participar e desde 
já me ofereceram aspirar rapé no nariz. Declinei neste primeiro momento, 
porque era uma brincadeira bem ao espírito brincalhão Kanamari, que gosta 
de se divertir e de brincar uns com os outros. Mas, de fato me confirmaram 
que alguns cariús se iniciaram, indicando um ou dois como habitantes de 
Eirunepé. Quando demonstrei vontade de aprender, o xamã que tomava a 
frente da iniciação, embora o fizesse sempre com o apoio de outros, aceitou 
sem hesitar. À noite me chamou e sentamos na beira da casa, enquanto ele 
mandou buscar o saco de pano no qual guardava os djohko, quando não em 
seu próprio corpo. Ele explicou que os djohko necessitam sempre de rapé 
(obadim) para permanecer junto ao xamã, e mandou que eu colocasse um 
pouco na boca. Aliás, muitos têm o costume de fazer isto diariamente, já 
que dá ânimo e impede sentir fome12. Em pouco tempo, ele tirou umas dez 
pedras de si mesmo (da barriga, como é normal, de uma dobra logo embaixo 
das costelas), e introduziu-as na minha. 

Colocar um número relativamente grande de pedras na barriga do 
aprendiz constitui o começo da iniciação, como verifiquei por ocasião dos 
outros aprendizes mencionados. Parte desta etapa, pelo menos nisto os dois 
eventos também coincidiram, é uma fala do xamã iniciador para os inician-
tes. No meu caso, ele conversou sobre o mundo dos brancos, mas logo pas-
sou a dar instruções e contou uma história resumida do mundo. Brincou 
acerca da interdição de relações sexuais enquanto durar o processo de apren-
dizagem: no instante em que o pênis entrar na vagina, as pedras sairão do 

12   No livro totalmente dedicado ao tabaco e suas funções, Wilbert (1987: 19) reporta 
que, em pequenas doses, o tabaco causa efeitos contra a fome e sede e funciona como estim-
ulante e analgésico. Veja adiante o seu efeito alucinógeno.



IMAGO MUNDI KANAMARI

corpo e retornarão para o “dono” que as introduziu. Somente ao final do 
processo, o novo xamã pode tentar ter relações de novo, com cuidado, para 
averiguar se já é capaz de manter as pedras sob seu domínio. Ele indicou 
algumas das propriedades dos diferentes e principais djohko. O djohko mawin, 
preguiça é capaz de andar n’água do rio e ir até a cabeceira. O pida, a onça 
(variante pida) também anda longe, até o Juruá, e volta rapidamente. Todos 
os djohko se chamam com nomes de animais, e de uma entidade (Kohana, 
v. adiante), indicativo que de sua forma em pedra se transformam nestes
mesmos animais e seres. 

O xamã comanda os djohko e manda estes, particularmente depois 
de “virar” animal, para executar as tarefas que lhe aprouver. Ele ainda lem-
brou que sem xamã não há cura como, por exemplo, quando alguém tem 
um pida, a sua barriga dói muito e a pessoa não consegue comer nada. Ou 
seja, os ataques são corporais e até canibalísticos. Por fim, ele embarcou 
numa história do mundo que começou pelo início dos tempos e terminou 
com um evento do início deste século. Esta narrativa, por causa de sua 
clara linha cronológica e sequência imposta pelo próprio narrador, mos-
tra uma importante concepção de sequencialidade que fez com que fosse 
reproduzida por inteiro na coleção de mitos (v. Narratio Kanamari). Nela, 
a divindade Tamakori aparece como a fonte original do xamanismo, além 
do que surgem outros temas considerados importantes na vida cotidiana. 
O xamanismo se ancora, como veremos nos mitos, neste tempo de trans-
formação que construiu o cosmo. Neste sentido, justifica-se pô-lo sob a 
égide de Tamakori, ao tempo em que se antecipa que o “Deus” Kanamari 
não compactua com canibalismo e condena aqueles que infringem certos 
valores da convivência social.

O tabaco, especialmente na sua forma de rapé, é essencial ao exercício 
do xamã, ao ponto em que alguém que quis mostrar o poder de um bom 
praticante, mencionou que este mandara uma pedra para Eirunepé, para 
voltar com o tabaco que estava fazendo falta no alto Jutaí (onde facilmente 
bens externos estão em falta e não se produz tabaco por conta própria). Para 
transformar o djohko, é necessário também rapé, e para receber um djohko ou 
para tirar pedras do corpo de um paciente, o xamã sempre usará ele mesmo 
o rapé. Este provavelmente atinge efeitos poderosos, e, conforme documen-
tado para certos casos, quando tomado em quantidade os resultados não 
devem ser subestimados (Wilbert 1987: 17). Quando isso acontece, os Kana-



EDWIN REESINK

mari às vezes misturam ao rapé o pó de casca de árvores (não identificadas, 
ou ainda rapé de folhas de malva), com o intuito declarado de aumentar o 
efeito. Assim, o xamã pode alojar no seu corpo uma pedra que ele acaba 
de transformar de sua forma móvel, e dialogar com este mesmo djohko. O 
estado de transe induzido é traduzido pelos índios como “bebo”, e um infor-
mante comparou sua ação àquela do rami, cujo efeito, com certeza, implica 
numa visualização muito forte e nítida. Pelas circunstâncias do trabalho de 
campo, não passei para as outras fases da iniciação e não posso me reportar, 
além deste ponto, a nenhuma experiência pessoal.

Os “caboclos machos” sempre estão prontos a aparecer, e mesmo em 
épocas de tranquilidade sempre haverá doenças e a ameaça de morte é per-
manente. Os chamados bauhi, com a partícula hi que confere uma conotação 
de giro, sempre podem voltar a circular em volta da aldeia e dar trabalho 
aos xamãs locais, os bau, para curar as doenças advindas de fora. Há, então, 
grande interesse pessoal e público na presença de suficiente número destes 
especialistas. À época, quatro jovens iniciaram a aprendizagem, mas o pro-
cesso é demorado e exige dedicação. Quando o xamã iniciador começou a 
iniciação de três destes, ele aproveitou para enumerar uma série de restrições 
alimentares, entre as quais figuravam itens de grande desejabilidade para os 
jovens, além da abstinência sexual, nada fácil para um povo que tem esta 
área como uma de suas preocupações diárias mais destacadas13. Na primeira 
noite, num evento público, o xamã incorporou a pedra da onça, balançou 
seu corpo de um pé em outro, enquanto emitia o som de “hihihi”, evocando 
o barulho de um jaguar, tentando impressionar e dar estímulo aos aprendi-
zes. Ele ainda vomitou a pedra, para em seguida esfregá-la nas mãos e mostrá
-la aos iniciantes. Seu estímulo e do público em geral, até onde me foi dado 
a perceber, não foram suficientes, e vários desistiram. Outros tentaram e 
também não conseguiram terminar o processo, ou por falta de perseverança 
em função das privações, ou por falta de habilidade.

13   Os xamãs divergiram sobre as injunções e a quantidade destas. Um, às vezes, che-
gou a proibir o que o outro permitira. No meu caso, as limitações alimentares eram 
bem menores do que para os aprendizes em vias de iniciação. Não foi possível, ainda, 
averiguar a presença de sistematicidade simbólica nas injunções. Algumas parecem se 
relacionar com a pele – tal como a proibição de peixes de couro para a aquisição de uma 
pele permeável – e outras, mais genericamente, com o sexo feminino.



IMAGO MUNDI KANAMARI

Que fique claro o caráter voluntário da iniciação: quem quiser apren
der, porque acha bonito, importante ou até vantajoso para si, pode simples
mente tentar, e não há, até onde sei, necessidade de alguma doença ou outro 
sinal indicativo de obrigação de aprendizagem14. Como já dito, outros xamãs 
se envolvem no processo e até pessoas não xamãs podem ajudar, nas ocasiões 
em que os aprendizes recebem rapé nas narinas. Estes traços conferem cará-
ter publico ao processo e as pessoas acompanham a trajetória dos iniciantes 
enquanto estes, aos poucos, vão dominando a técnica de guardar pedras 
cada vez maiores, no seu corpo. A aspiração do rapé estimula o vômito e os 
xamãs acompanhantes procuram as pedrinhas que tentavam introduzir. No 
fim, os aprendizes sabem introduzir e retirar do seu corpo djohko à vontade. 
Segundo um xamã de reconhecida competência (Kurau), neste momento 
eles entram no mato para se defrontar com um djohko em forma de animal 
e de gente, a pedra kohana (embora ele não tenha confirmado isto; ele tam-
bém mencionou, muito rapidamente, que o xamã “vira onça”, algo que não 
consegui confirmar com outros xamãs). O aprendiz tira um pau cheiroso 
para ver os djohko e um mestre manda um djohko grande ao seu encontro. 
Enfrentando sozinho as “pedras viradas” ou pedras grandes (aparentemente 
mandadas pelo ar, pois, em certas circunstâncias os djohko voam), o iniciante 
comprova seu domínio definitivo. 

a cura

Tudo que é dor, ferida e a grande maioria das doenças – salvo algumas 
bem reconhecidas como “dos cariú” – pode ter uma explicação através da 
localização de djohko no corpo. O xamã toma rapé e verifica, com as mãos, o 
lugar afetado, sentindo o corpo do paciente. Em poucos casos, os menos gra-
ves, basta ele retirar as pedras de um modo semelhante àquele utilizado para 
si próprio (pegando uma dobra de carne da barriga, flexionando-a com rapi-
dez, para que saia a pedra). Geralmente, o djohko, via de regra mais de um, se 
alojou mais no fundo, fora de alcance, o que induz à necessidade de sugar o 

14   Os aprendizes retribuem a aprendizagem. Entretanto, tenho a impressão de que 
isto é relativamente limitado, implicando, por exemplo, em ajuda de tabaco e em algum 
trabalho em que porventura o xamã precise auxílio. Também, até onde sei, os pacientes 
não recompensam os curadores com presentes, pelo menos de importância maior.



EDWIN REESINK

local para que este possa sair. O xamã vai para o lado, normalmente da casa 
porque os doentes costumam se recolher à rede, fica de cócoras, vomita forte 
(mas a seco), toma a pedra nas mãos e a esfrega. Às vezes, ele emite um “tsek 
tsek” quando esfrega, levanta e olha a pedra e a guarda na sua barriga. Em 
casos mais graves, o tratamento precisará ser repetido, podendo estender-se 
bastante, e incluirá também a participação de vários (até quase todos) dos 
xamãs presentes. Diga-se de passagem, que hoje em dia isto significa ajuda 
mútua entre visitantes e residentes da aldeia. Acrescente-se que a predomi
nância do complexo do djohko não impede apelar à medicina ocidental. Pelo 
contrário, há até exagero em conseguir acesso a remédios e médicos, mas 
tal fato não afeta a validade do xamanismo. Existem casos melhor tratados 
pelas duas tradições, mas permanecem os casos unicamente tratáveis por um 
xamã, cuja ação continua indispensável.

os djohko

O tratamento de um caso pode aumentar o estoque de pedras de um 
xamã. Os djohko, na verdade, não parecem facilmente encontráveis, inclusive 
devido à quase ausência de material lítico na região. É possível que se encon-
tre algum numa viagem ou no mato, mas isto não parece muito comum. Ou-
tra forma de aquisição relaciona-se com o fato de que muitas, talvez todas, 
as chamadas “pedras” não são do material que a sua tradução faz supor. Os 
djohko que os xamãs nos mostraram pareciam de outra origem, supostamen-
te a resina de árvores, tendo uma coloração amarelada como âmbar. Existe, 
realmente, uma árvore especial, o djohkomam, a “árvore de djohko”, em que 
os djohko se encontram colados à madeira. Nesta árvore todo tipo de djohko 
está presente, cai e “vira” (assume) sua forma de ser animal, ou outro ser. 
Aí há onça, tatu canastra, macaco preto (aranha), macaco cairara (prego), 
veado preto, e outros, aparentemente quase todos os tipos estão presentes. 
Os animais que se transformam aí mantêm limpa a área em torno da árvore 
alta, como se fosse um terreiro.

Desta maneira, conclui-se que não se trata de um estoque fixo e fecha-
do mas que há um potencial de crescimento na quantidade de djohko em 
circulação. Talvez isto não valha para todos os tipos de pedras. Num mito 
de um xamã que visita o céu, ele utiliza para sua subida um djohko grande, o 
tohnim, uma garça grande, que se reputa perdida para os xamãs atuais. Um 



IMAGO MUNDI KANAMARI

informante fez uma exceção também para a pedra adjaba – que alude ao já 
mencionado monstro parecido com gente – que seria remanescente dos tem-
pos míticos, quando Tamakori andava na terra. Além disto, já referi ao fato 
que os djohko somente permanecem junto ao xamã se este conseguir supri-los 
constantemente de tabaco, o que nem sempre é fácil para o “dono”. Isto, e 
o fato de que alguns podem deixar de praticar o xamanismo, provavelmente
faz aumentar a circulação. Mais ainda, tenho referências ao fato de que os 
djohko saem voando após a morte de um xamã, retirando-se do seu corpo 
(com o barulho “tum”), no início da noite, o que possibilita o fluxo dos 
djohko entre os xamãs, ao permitir sua captura posterior por outrem.

Por fim, o xamã é capaz de produzir as pedras que pretenda possuir. 
Ou seja, afirma-se que ele seria capaz de usar uma parte do corpo de um 
animal (nos exemplos dados, geralmente o olho) e misturá-la ao djohko para 
que adquira as características daquele animal. Não dispomos, entretanto, 
de informações acerca da frequência deste processo. Um procedimento, no 
mínimo semelhante ao anterior (não está totalmente claro como se adiciona 
o órgão ao djohko), consiste em derreter a pedra para adicionar veneno, ga-
nhando o djohko grande periculosidade. Não é surpreendente que esta infor
mação tenha sido precedida da acusação de que são os outros que agem des-
ta maneira. Vale reparar que assim se mistura o veneno do mato com djohko, 
mesmo que permaneçam categorias distintas. Ou seja, existem acusações de 
envenenamento com material do mato, mas são bem menos salientes do que 
os de djohko e veiculadas à boca pequena. Tal fato faz sentido, porque, afinal, 
para os djohko normalmente a culpa recai sobre desconhecidos afastados, 
enquanto para administrar veneno é preciso conhecimento e partilha de 
comida e caiçuma. Veneno, então, vai de encontro ao modelo do perigo lon-
gínquo, introduzindo um fosso perigoso na noção de que a troca entre Dja-
pa possa eliminar o perigo externo. Observe-se que essa modalidade também 
implica num ataque corporal, por manipulação de substâncias introduzidas 
sub-repticiamente por um agente externo. Não é surpreendente, pois, que se 
acuse os Kulina de serem mestres em venenos do mato. 

Existe um elenco considerável de tipos de djohko e, pelas coleções 
de dois dos mais respeitados xamãs, é possível chegar a um número signi
ficativo, embora de um ou poucos exemplares de cada tipo. Já mencionei o 
djohko-onça, que é capaz de comer as outras pedras quando guardadas juntas 
e sem que se providencie bastante “comida” para ela. Uma lista que não 



EDWIN REESINK

creio exaustiva, inclui, além do mawin (preguiça que anda embaixo d’água) e 
o adjaba (que pode andar à noite na frente do seu dono para alertá-lo sobre
a presença de cobras): o hudja, macaco preto, o único que, tomando rapé na 
“venta”, torna-se gente e anda ereto; mapiri, cobra grande (como o sucuri), 
que vira cobra na água; wadjo paranim, o macaco cairara (prego) que é bom 
para a missão de espiar; wadjo tiknim, o macaco cairara da variante preta na 
classificação Kanamari; kohana, pedras que viram gente de pequeno tama-
nho, identificadas com as almas; bitsi, a lagarta que come a carne de gente 
em feridas abertas, mas que é menos perigosa do que outros djohko; manaron 
bitsi, a larva da mosca que é associada aos cadáveres de animais mortos; kawa-
hiri, provavelmente o felino maracajá; mok, a anta; ihtakirakom, a lontrinha; 
maham, um djohko que não é um ser, e que estimula as pessoas a ganharem 
peso (segundo o ideal estético Kanamari), e que o xamã coloca nas mulheres 
para evitar a concepção de filhos (ou seja, um anticoncepcional); ainda há 
djohko chamados simplesmente por este nome. 

Este leque por si só já demonstra a importância dos djohko no mundo 
Kanamari. Quase sempre se alega que a causa da morte de algum parente te-
nha sido “djohko”, quando os xamãs não conseguiram extrair todas as pedras. 
Seria interessante tentar verificar se certas doenças se relacionam com deter-
minados tipos de djohko, já que certas pedras têm efeitos distintos. Porém, 
de um modo geral, até onde sei no momento, os efeitos parecem não diferir 
significativamente. Alguns dos djohko, na sua forma animal, carregam outras 
pedras com a missão de jogá-las – usando-se badoque ou até pedaço de pau –, 
para que atinjam as vítimas. Entre outros possíveis, menciona-se como djohko 
que exercem esta função, os pida, kohana, hudja e wadjo paranim. 

	Vale ressaltar que o djohko em forma animal é efetivamente um animal 
da espécie que o denomina. Uma onça-djohko será um jaguar de verdade 
e perfeitamente capaz de matar nesta capacidade, se seu dono assim o or-
denar. Por outro lado, a onça pode ser morta também, mas, enquanto o 
corpo permanecerá, algo como uma essência, chamada de diwahkom (cora-
ção), sairá do cadáver (com o mesmo barulho característico), e voará de volta 
para seu dono (e continuará operacional como pedra). As pessoas somente 
citaram este exemplo, mas provavelmente o mesmo acontece com os outros 
djohko. O perigo da onça, portanto, está no mínimo duplamente presente, 
ameaçando matar tanto na forma animal, quanto pela possibilidade de jogar 
outro djohko.



IMAGO MUNDI KANAMARI

	O jaguar ocupa um lugar destacado no imaginário Kanamari. Ele é 
o “dono” dos animais no mato, chefe dos chefes de conjuntos menores, e
existe um equivalente dono de animais onça para o domínio das águas que 
é uma onça-djohko (pida aheyotam). Os animais são “a gente” dele, dos quais 
cuida e nos quais manda, com a implicação clara de que sua liderança se 
justifica em função de sua força maior. Entretanto, isto não significa que 
é preciso se dirigir ao jaguar para a liberação da caça, para isto se apela 
diretamente à divindade Tamakori. A atuação do xamã parece se restringir 
ao campo da doença e bem‑estar do corpo, com suas dimensões étnica, 
política e mitológica, e não parece incluir “tomar de conta” de animais. A 
sua ligação com o jaguar, no entanto, é íntima. Primeiro o djohko pida se 
destaca por si, ao ponto que o xamã o considera como filho, usando o ter-
mo apropriado. Aliás, pela transitividade, de certa forma isto faria com que 
o mesmo jaguar fosse parente de todos, e comê-lo, desta perspectiva, seria
canibalismo15. Há alguma informação, a ser confirmada, de que o próprio 
xamã se transforma em onça, quando muitos djohko se espalham pelo seu 
corpo. Por outro lado, não houve menção a exemplos concretos, nem de 
transformação em outros animais. 

conclusão

A mera possibilidade do xamã se transformar em jaguar ilustra o fato 
de que a dimensão do xamanismo representa aquele domínio que guarda 
continuidade com épocas de transformações mitológicas, que deram a forma 
atual ao mundo. Mesmo que seja somente com a transformabilidade dos 
djohko, o xamã domina uma dimensão em que as transformações continuam 
possíveis, o que o habilita a ser o mediador por excelência com o exterior, 
ultrapassando, em sua atuação, o que concerne à saúde, para se vincular ao 
bem‑estar mais geral da comunidade. Nos limites da sociabilidade se situ-

15   Outros animais também se encaixam na rejeição pelo mau cheiro (por exemplo, o 
tamanduá), o que fornece peso à justificativa de não comer o jaguar (para caça, pesca e 
animais comestíveis ou não, veja Carvalho e Reesink 1993). Por outro lado, o jaguar se 
destaca na categoria de djohko porque outros animais, não obstante existam neste modo, 
podem ser mortos e comidos. Outros motivos para não comer incluem a permanência 
de alguma característica humanizante do tempo mitológico, ou uma gratidão advinda 
deste tempo.



EDWIN REESINK

am os humanos que, gratuitamente, segundo as vítimas, lançam ataques de 
djohko que atingem o estado corporal das pessoas, e que corroem o corpo por 
dentro. Não é por acaso que o predador maior do mato, matador potencial 
dos humanos e seu concorrente direto, seja simultaneamente o dono dos 
animais e o djohko de mais destaque (mesmo que não interfira na obtenção 
de caça, pede-se diretamente, sem intermediário, a boa caça a Tamakori).

	Sem relação social investida de sociabilidade somente resta uma rela-
ção predatória de potencial canibalismo e que causa as mudanças corporais 
das substâncias internas e, eventualmente, a morte. Associado à transfor-
mação também corporal dos djohko (da pedra em ser e vice‑versa, guarda-
das muitas vezes no corpo do xamã), percebe-se que o xamanismo preserva, 
na dimensão substantiva, o dinamismo do desenrolar histórico. Doença e 
morte se associam à temporalidade e, sem dúvida, a irrupção dos brancos 
desencadeou uma série de deslocamentos, para os quais a principal razão ale-
gada para a mudança forçada de moradia é “djohko empatar nós”. Os brancos 
não dominam o xamanismo, mas causaram, pela repercussão inviabilizadora 
do contato, as condições que desestabilizaram o modelo dos Djapa, e esta 
mudança associa-se à mistura das suas substâncias e aos ataques corporais 
que forçam ao abandono das malocas, das relações consanguíneos e da sua 
localização no lugar de origem. De modo diferente ao que teve lugar com os 
Piro, aqui também a história é uma história de corporalidade.

4. Gênero, Divisão sexual de Trabalho e Ritual

introdução

No capítulo anterior, caracterizou-se o xamã como um mediador numa 
dimensão tanto corporal, individual, quanto social, nas relações exteriores 
entre os Djapa e, agora, entre as aldeias. Embora não tenhamos encontrado 
nenhuma injunção particularmente expressiva, contrária à participação de 
mulheres no xamanismo, todos os que conhecemos são homens e temos 
somente uma referência a uma mulher que exerceu o ofício, mas que não 
alcançou nenhum grau maior de aperfeiçoamento na arte. Talvez devido ao 
fato de ter importante componente político, o xamanismo seja mais procu-
rado pelos homens e adequado a estes. Ou seja, em termos gerais, o homem 
circula mais pelas casas da aldeia e mantém relações mais profundas com a 



IMAGO MUNDI KANAMARI

natureza circundante, enquanto a mulher se limita mais à sua própria casa 
e, quando casada, à sua própria fogueira, mesmo que também circulem (so-
bretudo entre as de suas parentes femininas, até que precisem cozinhar na 
sua própria casa). O xamã atua nesse espaço exterior dos homens, mesmo 
que não aja diretamente sobre os donos da caça, nem intervenha junto a 
Tamakori para a liberação da caça e pesca, tarefa por excelência masculina.

Dentro de um Djapa, a distinção mais saliente é, provavelmente, a 
diferença entre os gêneros. Nos capítulos anteriores, vimos que se enfatiza 
o Djapa como mais ou menos uniforme e coeso, enquanto uma unidade de
parentes consanguíneos em oposição a outras unidades do mesmo nível. 
Também internamente, a construção da afinidade verifica-se nas gerações 
adjacentes centrais, marcadamente expressão da preocupação endogâmica, 
e que confere à afinidade um caráter social mais individual e familiar. Evi-
dentemente, o imperativo da reprodução sexuada impõe uma modalidade 
de relação entre os sexos e a transforma em relação de gênero. Neste caso, a 
importância do gênero já foi assinalada no exame da terminologia e a pres
crição do casamento, porque este se edifica na diferença fundamental entre 
o irmão e a irmã (ou pessoas de sexos opostos em posição análoga), crossing
over imbuído de tanta significação que podem se tornar sogros dos seus res-
pectivos filhos. Os gêneros e a divisão sexual de trabalho representam, pois, 
a maior diferenciação interna, tanto assim que a mesma distinção alicerça a 
divisão principal operativa e operada em todos os rituais. Este capítulo co-
meçará pelo gênero e passará ao ritual, face à importância do primeiro para 
compreensão do segundo.

a divisão sexual de trabalho

A diferença entre os gêneros, então, é considerada importante e surge 
regularmente na vida social. Como visto, ela é uma construção sociocultural. 
Por exemplo, um bando de homens viajando dividirá informalmente as tare-
fas de preparar a sua comida, não lhes faltando competência para cozinhar, 
mas basta a presença de uma mulher e a ela caberá este trabalho. Nesta 
divisão, os homens enfatizam que eles se encarregam dos trabalhos mais 
pesados, devendo até trabalhar para formar o feto com múltiplas relações 
sexuais. Até onde sei, as mulheres aceitam este ponto de vista, o que não é 
tanto de estranhar, já que homens gastam suas energias, normalmente, na 



EDWIN REESINK

caça, pesca, construção de casa (a mulher ajuda a tecer a palha do teto), em 
remar, derrubar o mato para a roça, brocar a roça, fazer a coivara e plantar 
a maniva da macaxeira. Às mulheres cabe ajudar na coivara e na preparação 
do terreno para o plantio, plantar elas mesmas outras plantas da roça (como 
tipos de batata, ananás, mamão, banana, a cana ficando a cargo dos ho-
mens), limpar a roça, tirar a macaxeira da terra e transportá-la para a aldeia 
(a sua mais pesada carga, embora os homens às vezes ajudem) e, por fim, 
preparar todas as frutas, plantas, carne e peixe para o consumo.

O homem considera a roça como sua, pelo seu plantio da macaxeira, 
staplefood principal, mas a mulher se considera coproprietária e dona das ou-
tras plantas, sobre as quais o homem não deve dispor sem seu consentimen-
to. No verão, a estação seca, com o descobrimento das praias no rio, aprovei-
ta-se o espaço para cultígenos de rápido amadurecimento, tais com milho, e 
até abobora pelo chão, por entre as casas (numa aldeia sujeita à inundação, 
nos períodos de águas mais altas). Tal aproveitamento é secundário na pro-
visão de alimentação, e também a divisão de trabalho é menos rígida do 
que na verdadeira roça. Em todos os casos, o trabalho gera o direito sobre a 
colheita mas, normalmente, é difícil que se recuse o acesso à roça para quem 
pede licença ao dono (particularmente para macaxeira). Em época de festa e 
ritual, o dono de uma grande plantação pode convidar as mulheres a colher 
macaxeira na sua roça. Por outro lado, o epítome da ação masculina é a caça, 
cujo equivalente feminino é o kuya, a caiçuma de macaxeira laboriosamente 
produzido durante boa parte do dia por algumas das mulheres na aldeia.

A divisão sexual de trabalho exibe, portanto, um caráter fundamental 
de complementaridade que confere um componente econômico importante 
ao casamento. Pelo elenco das atividades, evidencia-se a razão que escuda 
os homens na afirmação do seu valor, quando eles executam, de fato, as 
tarefas mais pesadas. Como a base alimentar socialmente estimada concerne 
à macaxeira acompanhada de carne e um complemento de kuya, o trabalho 
mais pesado das mulheres se resume a tirar e carregar a macaxeira, já que as 
outras tarefas podem ser trabalhosas ou dispendiosas em tempo, mas não 
exigem tanta energia. Fiar algodão e tecer os fios para vestimenta e confecção 
de vestes e redes, cabia antigamente às mulheres mas, com a chegada dos 
bens industrializados, elas teriam se recusado a continuar este processo de-
morado, de “muito trabalho”, aumentando as exigências sobre os maridos. 
Também, não se planta a mandioca brava e, com a recente instalação de 
uma casinha de farinha (com o uso da macaxeira), foram os homens que se 



IMAGO MUNDI KANAMARI

encarregaram das tarefas mais pesadas do processo, enquanto que homens e 
mulheres trabalharam em conjunto e dividiram as tarefas (p.ex., eles movi-
mentaram a roda grande)16. 

o casamento

Os Kanamari comentam que antigamente as pessoas de autoridade, 
como o tuxaua, os pais de crianças e o xamã detinham um poder mais efe-
tivo junto aqueles sobre os quais se impunham. No caso de transgressão de 
alguma injunção, foi dito que o tuxaua poderia mandar espancar ou, se se 
mostrasse irrecuperável, até exilar ou matar o delinquente O exemplo dado 
para os pais foi o declínio do casamento arranjado desde o nascimento do 
casal de prometidos, combinação feita pelos dois pares de pais. O caso de 
uma mulher com personalidade forte que, publicamente, admoestou o ma-
rido, um xamã forte e tuxaua, por algo que ele dera sem seu consentimento, 
mas do qual ela se considerava dona (espécie de batatas da roça), foi citado 
como exemplo de que antigamente se lidava com mais cuidado com um 
xamã de qualidade. Ao mesmo tempo, o caso mostra a altivez das mulheres. 
Naturalmente não temos condições para avaliar a procedência destas afirma-
ções, que, afinal, podem ser indícios de uma nostalgia de tempos melhores, 
particularmente de alguns aspectos do tempo pré-contato. 

Embora seja possível que a valorização maior do homem se expressasse 
numa certa predominância efetiva, esta deve ter sido relativa, já que não 
parece que as mulheres fossem inteiramente desprovidas de força própria. 
Atualmente, de modo geral as mulheres mantêm uma posição de relativa 
força e influem bastante na vida social, política e econômica da aldeia. A sua 
pressão e opinião não são ignoradas facilmente e os homens não deixam de 
levá-las em conta. Por exemplo, sem a cooperação feminina qualquer festa ou 
ritual se torna inviável. Num nível mais individual, claramente influenciado 
também pelas personalidades particulares, a expressão “troca de mulheres” 
induziria a pensar numa total disposição da filha ou irmã, pelo pai e (menos 

16   Há aproveitamento também de alguns outros espaços. No verão, alguns plantam mil-
ho nas praias e até pode-se encher de jerimum o espaço entre as casas. Para um tratamento 
um pouco mais amplo de certas atividades econômicas, veja Carvalho e Reesink (1993).



EDWIN REESINK

talvez) pelo irmão. Dependendo do contexto, a autonomia da mulher em 
questão cresce ou diminui mas, em termos gerais, parece certo que ela opine 
e exerça alguma influência sobre seu destino. Também, o marido se torna 
devedor do seu sogro (e, menos, do seu cunhado) e se ele não cumpre as 
suas obrigações, numa medida considerada suficiente, os seus afins apoiam 
a esposa para corrigir seu comportamento, ao ponto em que podem apoiá-la 
na evitação de ter filhos ou abandonar o marido. Em suma, embora, segun-
do os homens, a autoridade final se atribua a eles (consanguíneos próximos 
e marido), as mulheres exercem um papel ativo, tanto no nível individual, 
como mais coletivamente, parecendo que, em última instância, não se de-
cide sobre seus destinos sem obter, minimamente, o seu consentimento. 
Sempre há negociação entre as partes.

Depreende-se, do discutido, que a relação entre homem(s) e mulher
(es) está repleta de um potencial de interesses contrários, uma certa tensão, 
mais ou menos latente, entre a valorização masculina, teoricamente aceita 
pelas mulheres, e os limites do seu exercício efetivo como autoridade, quan-
do se negocia um ponto localizado entre a concordância e a discordância das 
vontades femininas. Tais tensões emergem em momentos diferentes e em 
instâncias variadas. Nunca é demais lembrar, o exemplo crucial do casamen
to, em que os homens externam, às vezes, uma certa insatisfação com esta 
instituição, apesar de ela ensejar o status de pai de família e filhos (geral
mente desejados pelos dois gêneros), porque a esposa os obriga a dispensar 
esforços consideráveis para gratificar os seus desejos (p.ex. roupa ou pane-
las). Não é por acaso que, em termos gerais, as meninas entram mais cedo 
no casamento do que os meninos. A afirmação dos homens de que uma 
mulher se casa mas um homem não, reflete uma maior relutância do último 
e a tentativa de controlar, em grau maior, o destino da primeira. 

De certo modo, a vida de uma mulher madura sem marido complica 
as atividades dos seus parentes masculinos mais próximos, que precisam aju-
dar decisivamente para assegurar sua subsistência, por lhe faltar a possibili
dade de exercer certas atividades fundamentais. Para viúvas e mulheres em 
termos gerais, portanto, a pressão para contrair um casamento será maior. 
As poucas mulheres acima de vinte anos que permanecem solteiras sofrem 
de defeitos mentais. Não havia homens solteiros nas aldeias do alto Jutaí, ex-
ceto uns poucos mais jovens (por volta de vinte anos), na faixa entre mais de 
vinte até uns quarenta anos (o único descasado casou, por sua vontade mas 
também sob conselho do pai, com uma viúva, tanto por sua vontade quan-



IMAGO MUNDI KANAMARI

to pressionada pelos seus “irmãos”, primos paralelos). Por outro lado, para 
homens mais velhos é mais fácil se associar a um ou mais pares constituídos, 
outro indício de sua maior desenvoltura de circulação fora do lar. Alguns 
homens enviuvados se associavam especialmente aos seus filhos(as) casados 
(em outro caso um “sobrinho”, consanguíneo mais próximo) e, embora nem 
sempre satisfeitos com este arranjo, alguns preferiram permanecer descasa-
dos e somente um buscava se casar de novo.

o adjaba

Existe uma prática que exprime as tensões possíveis entre homens e 
mulheres que, infelizmente, somente tivemos oportunidade de perceber 
numa das suas modalidades na aldeia. Chama-se “adjaba”, o mesmo termo 
que se utiliza para denominar o que Lévi-Strauss chamaria de um “ogro”, 
parecido com gente mas um ser não-humano. As mulheres, hwa adjaba (lit. 
avó adjaba), instigam algum homem, paiko adjaba (lit. avô adjaba), a caçar ou 
pescar porque atribuem a este um desempenho sofrível. Ela pode cantar um 
canto apropriado ou usar até um truque, combinado de antemão com uma 
amiga, para surpreender o homem e dar a este uma caiçuma ruim, obrigan
do-o a beber muito desta kuya imprestável. Ela o acusa de ser preguiçoso e 
de não trazer caça, merecendo somente o kuya inferior. Mas ele, se consegue 
matar uma caça boa, pode se vingar, devolver a acusação e, por exemplo, 
derreter muita banha (até meio ruim) e obrigá-la a tomar em excesso, igual à 
vez em que teve que suportar kuya ruim em demasia. 

Na forma coletiva, as mulheres podem preparar uma caiçuma especial, 
com frutas misturadas que coletaram antes, para oferecer grande quantidade 
aos homens e desafiá-los a devolver à altura17. O fazer adjaba refere-se a uma 

17   Vale lembrar que o informante é homem quando constatamos que a iniciativa é das 
mulheres. Antecipando e elaborando um pouco a respeito da única vez em que vi algo 
acontecer, um homem tomou a iniciativa de passar em todas as casas para dar caiçuma 
às mulheres, falando “ho, ho”. Aliás, João Manelão negou alguma relação com o sapo 
Ho. É interessante referir aqui ao cantos “Ho Ho” no Kaxanawa dos Kaxinawá, mas no 
momento é impossível concluir algo sobre uma semelhança mais profunda entre os dois 
rituais (McCallum 1989: 293-5). No caso que assisti, o homem pareceu tomar a iniciativa 
e inverter os papéis parcialmente, porque ele deu o kuya no lugar de uma mulher em vez 
de receber desta, mas ele foi em cada casa e não as chamou para um espaço mais público 
como fazem elas ao chamar os homens para beber.



EDWIN REESINK

maneira de frisar as funções masculina e feminina, com ênfase na reclama-
ção por parte das mulheres que, afinal, dependem da provisão fornecida 
pelos homens e os exortam a cumprir bem sua parte complementar. Pelas 
descrições, a cobrança inversa, pela dependência dos homens das mulheres, 
não se expressaria por este mesmo canal. Neste sentido, no casamento e na 
concepção das relações entre os gêneros, prevalece uma complementaridade, 
na qual o plano sexual se integra como uma das dimensões. 

As mulheres solteiras mencionadas têm casos com vários homens (mui-
tos dos quais casados, cujos namoros muitas vezes não deixam de despertar 
ciúmes, o que pode ocasionar brigas conjugais), recebendo presentes em tro-
ca. Ou seja, esta situação se aproxima mais do sexo como dádiva, em troca de 
contraprestação. Aliás, diz-se que sempre há uma ou algumas mulheres nesta 
posição em outras aldeias. De qualquer modo, para as menos favorecidas, 
que não conseguem casar, isto representa uma forma de acesso a bens que 
lhes faltam pela ausência de um marido. Os homens também normalmente 
presenteiam as namoradas, mas namorar assim não é visto como uma troca, 
nos termos das mulheres anteriores. Nunca assistimos a um “adjaba”, muito 
menos um coletivo, com exceção de um homem que ia passando em todas as 
casas para dar caiçuma às mulheres, invertendo os papéis normais. 

festas e brincadeiras

Nas festas e brincadeiras encontramos a mesma relação tensional entre 
homens e mulheres, cada parte ligada às suas tarefas respectivas. Quando os 
Kanamari querem se divertir mais despreocupadamente, à noite, eles esco-
lhem a festa Hai-hai para brincar no terreiro. Com alguns mais animados 
gritando hee, hee, heee, juntam-se homens, mulheres e crianças no centro da 
aldeia. Algumas poucas vezes resolve-se fazer wiri primeiro (pelo menos no 
período em estivemos presente). Aí se forma uma longa fila, mais ou menos 
separando homens na frente e mulheres atrás que, correndo pelo terreiro e 
entre e embaixo das casas, serpenteiam por aí, numa imitação de um bando 
de queixadas que inclui os gritos destes animais. No Hai-hai mesmo, forma-
se um círculo para, de mãos dados, girar e cantar no terreiro. Homens e 
mulheres continuam separados mas ligados entre si. O ambiente é de alegria 
e de satisfação, e não deve ser à toa que parece haver uma tendência de can-
tar Hai-hai nos momentos em que a refeição do fim do dia foi, no mínimo, 



IMAGO MUNDI KANAMARI

satisfatória. Os “cantes” (ou “passes”, a letra do canto) falam de caiçuma para 
beber, instigam os homens a caçar e pescar, a fim de, conforme a mesma 
ideia básica dos rituais, “pagar” às mulheres participantes. Quando o canto 
menciona caça ou peixe, sempre se referirá a estes animais com seus nomes 
trocados, diferentes dos normais, para não dar azar ao empreendimento pos-
terior de sua obtenção. 

Não temos informação a respeito, mas o nome Hai-hai se assemelha 
bastante à palavra geral para carne, hai, e carne, evidentemente, conota ale-
gria. As letras dos cânticos da festa inovam-se e não se restringem ao que 
agrada ao estômago, podendo falar de “patrão que não vem mais”, ou de 
“enganar, enganaron”. Também se canta em Kulina, o que, pelo que sei, não 
se fará num ritual mais sério. Segundo João Manelão, esta festa particular 
derivaria de um empréstimo dos Kulina, festa conhecida na região, entre ín-
dios e não-índios, como “mariri”. De fato, encontram-se bastantes elementos 
semelhantes na descrição do equivalente Kulina. De qualquer modo, como 
se trata de uma brincadeira, não há, embora um determinado canto possa 
falar disso, uma obrigação de cantar a noite toda, e o ritual parece mais des-
contraído e menos elaborado do que é o caso para os Kulina, que investem 
muito mais tempo e energia no ritual e na caiçuma, abundantemente bebida 
e vomitada (Viveiros de Castro 1978: 83-85).

Algumas brincadeiras acontecem durante o dia e duas destas envolvem 
produtos normalmente trazidos pelos homens. Em primeiro lugar, no tsiri, 
um homem (ou poucos) traz alguma coisa da floresta, geralmente frutas do 
mato mas, bem mais raramente, eles oferecem alguma carne ou peixe. O 
homem desafia as mulheres para que venham ao terreiro e que, com força, 
consigam retirar a fruta de sua mão. Para isto ele fica em pé, bem no meio 
de um espaço baldio, e eleva o prêmio para o alto. Como as mulheres costu-
mam ser menos altas e fortes, normalmente algumas cooperam para que ele 
ceda o objeto. No fim, elas sempre ganham e a comida fica à sua disposição 
mas, nunca sem uma animada e alegre disputa. 

O maran difere um pouco do anterior. O nome significa “tatu”, e uma 
cana de açúcar, que se assemelha a um rabo de tatu, é o móvel de disputa 
entre, geralmente, um time de mulheres puxando de um lado e do outro 
lado um homem, mas muitas vezes mais de um, igualmente puxando. Neste 
caso, a animada disputa pode levar observadores e torcedores a entrar no 
jogo, quando um dos sexos corre o risco de perder. Muitas vezes, um ho-



EDWIN REESINK

mem atrapalha as puxadoras pegando, ou ameaçando pegar, nas nádegas da 
última da fila ou até na área genital. Alguma defensora pode ameaçar fazer o 
mesmo contra este, digamos, aplicar um golpe baixo. Neste caso, desenvolve-
se uma verdadeira disputa entre homens e mulheres. Ambos os lados podem 
fazer o desafio e o time ganhador divide o espólio da luta. No caso do tsiri, 
o homem resiste e sofre assédio corporal (p.ex. cócegas), mas dificulta o que
pode, sozinho, podendo obter auxílio ao jogar a fruta para outro homem, 
que continuará a brincadeira com suas próprias forças.

Estas brincadeiras claramente opõem homens e mulheres: os primei-
ros oferecem algo que é seu dever fornecer às mulheres, mas relutam em 
entregar-lhes, e isso dá lugar a uma disputa que chega a ser bastante acirra
da. Há uma tendência para que os participantes sejam mais jovens, embora 
adultos mais velhos muitas vezes entrem na brincadeira. Tais disputas ani-
mam com certa regularidade o cotidiano dos Kanamari do Jutaí, geralmente 
terminando com o banho dos participantes. 

Infelizmente, nunca assistimos à outra brincadeira interessante, embo-
ra alguns homens da aldeia gostassem dela e a tivessem colocado em prática 
num momento da nossa ausência. Chama-se Kiriwanon, uma espécie de pa-
lhaço. O Kiriwanon sempre é um homem disfarçado, que se finge não poder 
ser reconhecido e que vem do mato. Pretende-se que ele more aí, no mato, 
e enquanto uma caricatura de gente, que simultaneamente se assemelha a 
“um bicho”, ele serve para fazer graça e para amedrontar as crianças, face a 
ameaça de levá-las consigo para o mato. Grotesco deste modo, lembrete vivo 
do mato circundante, os pais, segunda a mesma informação, se utilizam da 
sua intervenção para obter obediência dos filhos. 

Segundo os militantes da Opan (Neves e Labiak 1985: 30-1), o Kiriwa
non aparece mais à noite mas também surge de dia; traz alguns presentes para 
distribuir e parte da sua graça advém da insistência em convidar as pessoas 
a namorar com ele, exigindo que o acompanhem na volta ao mato. Uma 
máscara esconde o seu rosto, para ficar bem feio, o que se complementa com 
roupas estranhas. A máscara acentua traços extemporâneos: muitas vezes 
uma cuia serve para encobrir o rosto, com buracos para olhos, barro para 
o nariz, beiços grotescos e uma casca interna de macaxeira (alva) para colar
como língua. Com um bastião numa mão para se apoiar e um cassetete na 
outra, ele exige presentes e ameaça bater em quem não o atender. Parece que 
esta figura gesticula mais do que fala e, se fala, uma informação o dá como 



IMAGO MUNDI KANAMARI

de fala fanhosa. Evidentemente, tais características se aproximam mais da 
figura do Adjaba do que das brincadeiras anteriores18.

os rituais

Existe um ritual chamado Adjaba, sobre o qual não temos mais infor
mação além de que a aparência dos cantadores se compõe de uma vestimenta 
de palha de buriti que cobre, numa única peça, o corpo dos cantadores (o.c.: 
14). Não está clara a relação do ritual com o “bicho Adjaba” dos mitos (o 
que está na Parte V), embora a mesma fonte declare o Adjaba do ritual uma 
“Entidade”, o que induz a pensar numa relação. Segundo uma dada infor-
mação, este ritual é menos sério e mais brincadeira do que os demais rituais 
sobre os quais dispomos de mais dados: Kohana, Pida nhanim, Pidahkwa, 
Mahuanim. Em todos sempre figura a divisão entre os homens cantadores e 
as mulheres, em princípio, como acompanhantes dos primeiros. Espacial-
mente, no terreiro, os homens se defrontam numa única fila, a pouca dis-
tância, com a fila das mulheres. As duas filas dançam, lentamente e com 
poucos movimentos, uma se confrontando com a outra. Parte integrante de 
qualquer ritual, é a tarefa dos homens de compensar as mulheres cantoras, 
buscando frutas, caça e peixe, de preferência com fartura, para lhes oferecer 
(especialmente no dia seguinte). As mulheres respondem e providenciam 
abundante caiçuma para beber durante a noite, dando força aos cantadores. 
Bastante carne, peixe ou fruta integra sempre um ritual bem sucedido, já 
que os participantes apreciam comida boa e farta, o que os mantêm bem 
humorados, dispostos e motivados. 

Uma maneira de falar, de modo geral, de festa e ritual é usar a palavra 
warapikom, que denota quase todas as frutas silvestres (comestíveis) que ama-
durecem particularmente durante o período das chuvas. Uma abundância 

18   Um exemplar de uma máscara faz parte da coleção de uma das três coleções de ob-
jetos etnográficos recolhidas por Tastevin, atualmente guardadas no Musée de l’Homme. 
As máscaras de alguns vizinhos são bem parecidas, como se pode perceber das fotos de 
Ph.Erikson entre os Matis (1991) e de outra entre os Marubo (Aconteceu 1991: 265), 
lembrando que estes Pano constituíram os vizinhos ao norte-noroeste dos Kanamari. No 
anexo a sua tese, Erikson (1990) mostra um panorama das máscaras Pano. Melatti (1992), 
discutiu máscaras e mitos para discorrer sobre as bases somáticas das culturas Pano.



EDWIN REESINK

de frutas se coaduna com a apreciação destas num tempo mais associado e 
dedicado às festas e aos rituais do que à estação seca, tempo que demanda 
os maiores investimentos no trabalho de horticultura. Às vezes fala-se dos 
outros rituais com o termo mais englobante de Pida, o que incluiria o 
Kohana e dois tipos de Pida (Onça). Quando se utiliza Pida para os dois 
tipos, um destes é mais preeminente, ao ponto de ser designado geralmente 
apenas com este termo. Foi este ritual o único dos dois que tivemos oportu-
nidade de assistir, em certa extensão. Do outro, Pidahkwa, ou Pidahpua 
segundo João Manelão, e que seria o nome ritual do pida phnim, a onça 
vermelha (provavelmente uma variante de jaguar), somente assisti à execu-
ção de dois “passes” (em Queimado, 1988), depois de ter sido feito Hai-hai 
e apresentados uns dois cantos de Kohana. Os cantores usavam uma vesti
menta de palha tecida nas proximidades, perto do banco onde os homens 
se reuniam antes de se dirigirem ao terreiro e cantar. Arranjam as “camisas” 
do Kohana como uma espécie da saias, na cintura e no ombro, deixando a 
cabeça descoberta, com apenas um ornamento. Saem para o terreiro para 
enfrentar as mulheres, advindas do seu próprio lado: defronte do rio, do 
lado da aldeia, ao passo que eles, como já referido, dispõem-se do lado do 
mato. A única letra traduzida fala que “quase não sai minha voz, mas estou 
aqui, minha irmã”.

homens e mulheres no ritual (em especial o Pida)

A referência à minha “irmã” (mion) para se dirigir às cantoras, é co-
mum em toda a festa. Como visto, para falar de um parente no mesmo 
Djapa, de um modo generalizado, utiliza-se “djapa anya” (MZ) e “paiko djapa” 
(FF, MF). O primeiro enfatiza, talvez, um aspecto mais íntimo e maternal e 
o segundo um aspecto mais de respeito, cerimonioso, mas ambos são basi-
camente consanguíneos O mesmo se verifica no ritual, no qual as mulheres 
chamam os homens de “iya” ( B), e estes respondem com “mion” (Z). No 
limite, isso implica na afirmação de que no ritual (sempre noturno), a rela-
ção fundamental proposta entre os gêneros equivale à prevalecente entre 
irmão-irmã. O que equivale a considerar ser o par de irmãos cruzados o elo 
fundamental de um Djapa (e aldeia), basicamente consanguíneo e, poten-
cialmente, pela troca de irmãos e troca de filhos subsequentes de cada um, 
de aliança e afinidade. 



IMAGO MUNDI KANAMARI

As letras de que dispomos para o Kohana e o Pida nhanim, con-
firmam o uso generalizado destes vocativos. Nestes dois rituais os homens 
se cobrem totalmente, escondendo também a cabeça. No Pida nhanim, 
os homens representam o pida – pida kanaronim, “onça grande pintada”, 
jaguar – e como tais, perigosos para as mulheres, ao ponto de que são os 
homens que dão caiçuma aos participantes masculinos e não as mulheres 
(embora estas, obviamente, tenham-na produzido). Se elas se encarregassem 
da tarefa normal, isto acarretaria azar na caça e pesca dos homens. Também 
costuma-se chamar os homens de “paiko”, literalmente “avô”, o que parece 
indicar, por um lado, respeito pelo saber e a vivência mas, por outro lado, ao 
conotar a fraqueza à velhice fica a impressão de ser transferida ambiguidade 
à designação. De fato, os jovens, às vezes, chamavam algum outro de paiko, 
com risadas, brincadeira que apelava para o lado mais negativo (cabeça bran-
ca, velho demais).

Quando se estabelece algum consenso sobre iniciar um ritual, os ho-
mens têm a alternativa de combinar com as mulheres que elas comecem a 
entoar no terreiro um canto convidativo para os primeiros, o que também é 
uma garantia de que efetivamente estão dispostas a participar. Em princípio, 
um ritual requer boa disponibilidade de tempo, uma dedicação de cantar a 
noite toda, transcorrendo até o dia seguinte pela manhã (fato mencionado 
nos cantos). Um ritual como Pida demoraria, por exemplo, várias noites, 
mas às vezes o ânimo arrefece antes19. Haveria até, segundo uma informação, 
um canto para convidar e obrigar os relutantes a tomar banho, depois de 
uma longa noite de empenho e, assim, reanimar o pessoal. A parte central 

19   A animação de uma festa regional, especialmente forró, atrai os Kanamari. Em Que-
imado, um jovem comprou uma radiola e foram feitos algumas noitadas ao som desta, 
até que sofreu alguma avaria. Alguns homens se queixaram de uma dificuldade crescente 
para executar os rituais, em parte, em virtude da concorrência das festas regionais. Apesar 
disso, temos a impressão de que os rituais resistem e permanecem relevantes para os 
mais jovens. O que foi comum nas ocasiões em que presenciamos um ritual noturno, foi 
o menor número de homens para enfrentar a fila das mulheres. Alguns descansavam,
outros cantavam no terreiro, se revezando, e arregimentando até um antropólogo, para 
fazer número, face à maior quantidade de mulheres. Acrescenta-se que para os Kulina a 
adesão da aldeia deve ser total (W.Sass i.p. 1989, agente pastoral entre os Kulina). Nos 
Kanamari existe um “soldado”, uma espécie de vigia que controla o bom andamento do 
ritual, Apahnanim, que pode tirar as pessoas das suas redes para que participem, mas não 
temos visto sua atuação.



EDWIN REESINK

do Pida consiste de uma longa lista de passes com denominações de espé
cies animais, sendo cada canto ligado mais específica e diretamente a um de-
terminado animal. Encontraremos as origens das letras nos mitos, em pelo 
menos um caso, num episódio relatado de um mito e em que o narrador 
praticamente canta o passe na passagem correspondente.

Uma vez Kurau quis gravar algo e registrou dois passes de dois tipos 
de jaguares. O primeiro canto era do jaguar pintado, com a malha pequena 
e o cabelo fino e branco, em que o pida nhanim diz à sua companheira para 
se pintar, para em seguida cantar “o seu nome”. O outro, djawairo, tem uma 
malha maior com um centro pintado de vermelho. Seu passe refere-se a “an-
dar de dois” quando vai anoitecer, a que a mulher fique em casa para se pin-
tar e, na boca da noite, saia para cantar. Esta letra se destaca das demais, pois 
dos cantos do rol dos animais, dos quais temos a transcrição – atingindo um 
número de uns vinte e cinco, de um total de uns sessenta aproximadamen
te – as letras são curtas e sempre exprimem alguma caraterística típica do 
animal. Isto é, elas se referem à preparação da festa, à busca e à feitura da 
comida, ou aos traços marcantes e distintivos de um animal (a sua aparên
cia ou comportamento). Em vários mitos os próprios animais cantam a sua 
canção típica antes de se transformarem definitivamente em animal.

Assistimos algumas noites e dias de festa de Pida durante a visita do 
pessoal de Nauá ao Caraná, no final de março de 1984. Quando a maior 
parte desta aldeia aportou, com o tuxaua, todos desceram o rio devidamen
te pintados nas faces e com ornamentos de cabeça (chamado kitá, feito de 
olho de tucum). Os Kanamari gostam de urucu e da sua cor avermelhada, 
sendo que as mulheres costumam usar desenhos mais elaborados, feitos 
com um pequeno pincel e incluindo a cor preta20. Nas ocasiões festivas, as 
buzinas hori e kui servem para animar e chamar todos a participar. A presen-
ça de visitantes de outra aldeia estimula os anfitriões a realizar, quase que 
automaticamente, festas e rituais, concomitante com o esforço destes em 

20   Alguns homens gostam, no fim do dia, de pintar o rosto todo de urucu vermelho, com, 
se houver, outra pintura. As mulheres, ao contrário, dedicam-se, muitas vezes, a esforços 
mais criativos e, então, com traços mais detalhados e finos, aplicam pintura preta nos seus 
desenhos. Estes lembram os adornos e pinturas dos povos vizinhos. João Manelão comentou 
que todos se pareciam, mas todos usavam ligeiras variações que permitiam o reconhecimento 
da sua identidade.



IMAGO MUNDI KANAMARI

oferecer bastante comida boa e caiçuma abundante. Uma boa recepção aos 
visitantes requer recebê-los, no terreiro, por uma mulher importante que 
canta as boas-vindas, ao mesmo tempo que oferece kuya aos recém-chegados. 
Nunca vimos tal evento, mas há informação de que todos os Djapa mantêm 
uma variante deste canto de recepção. 

Durante a estadia dos visitantes de Três Unidos, os homens mais pro-
eminentes foram chamados em voz alta, de manhã cedo, para completar ou 
tomar como desjejum a caiçuma de duas mulheres de um grupo doméstico 
(com um dos tuxauas) mais empenhado em mostrar sua hospitalidade aos 
visitantes (entre os quais tinha parentes próximos). Num evento deste tipo, 
que acontece quando alguma mulher produziu muito kuya e o oferece aos 
homens publicamente, a mulher levanta pela altura da boca a cuia cheia e 
canta um passe de Pida como convite, irrecusável, à bebida. Normalmente 
toma-se a caiçuma após a refeição, valorizando-se a bebida como complemen-
to necessário à primeira, que proporcionará força e beleza (porque engorda) 
à pessoa. Nos tempos normais, as mulheres se revezam na sua produção, 
para que todos usufruam dos seus benefícios. Percebe-se como a oferta das 
mulheres aos visitantes literalmente fortalece a aliança entre os dois grupos 
locais: o kuya feito pelas mulheres, a substância feminina por excelência e, 
neste sentido, mais íntima do seu grupo, intermedia a relação com os ho-
mens externos, dando-lhes força corporal.

o Kohana

O ritual Kohana, denominação que recobre um tipo de djohko e as al-
mas dos mortos, se ocupa das relações exteriores de uma modalidade diferen
te mas não menos importante. No único Kohana presenciado, engajaram-se 
predominantemente, embora apoiados por alguns outros, os mais direta
mente interessados: alguns xamãs e seus aprendizes. À época, a aldeia se 
encontrava sob fortes ataques xamanísticos e um xamã mandou um djohko 
espiar as aldeias dos Kanamari do Itacoaí, para verificar se advinha daí o 
perigo. Já mencionamos que um grande número de pedras tem a capacidade 
de se transformar em animal, como o jaguar ou certos macacos, e o xamã 
mandou-os cumprir certas tarefas. O djohko voltou e o xamã, com a ajuda 
de tabaco, o transformou novamente em pedra, colocou-a na barriga e aí a 
pedra lhe mostrou o que testemunhara. O perigo não advinha daquele lado, 



EDWIN REESINK

o que acalmou a população, bastante susceptível, mas, ao mesmo tempo, o
djohko expressou seu desejo de cantar e beber caiçuma. 

A atividade para satisfazer este desejo consiste em realizar o ritual 
Kohana, em que participam os xamãs, que introduzem djohko nos canta
dores, que não precisam, eles mesmos, de serem xamãs. Pelo fato de se tratar 
diretamente de djohko, este é um ritual sério e que inspira certo temor às mu-
lheres, que se mantêm distantes do lado da aldeia de onde os homens par-
tem para cantar. Tal é o fundamento do Kohana: o ritual Kohana consiste 
em colocar djohko nos cantadores e possibilitar que estes realmente cantem. 
Não parece casual que as vozes masculinas atinjam um registro mais alto, do 
tipo de um falsete, diferentemente de um Hai-hai ou um Pida, já que se co-
menta que o djohko Kohana se apresenta sob a forma de gente pequena, com 
a altura de uma criança. Os homens, depois do canto, retornam ao lugar, 
neste caso o início de uma trilha no mato, aonde uns se vestem (cobrindo-se 
totalmente) e outros descansam. As letras falam das coisas lá do céu, aquela 
camada onde moram as almas. 

As letras que conseguimos recolher são, como as do Pida, curtas e 
de duração variável (tempo que parece ser regulado para que alguns passes 
demorem mais e outros menos). A única exceção foram os poucos cantos 
Kohana, cantados por um xamã com o objetivo de usar a gravação, à noite, 
para o começo de uma iniciação de aprendizes de xamã. Infelizmente, não 
consegui traduzi-los ainda. Este xamã, vale lembrar, o mesmo que tomava 
a frente das iniciações já mencionadas, admitia que somente sabia cantar 
e executar o ritual Kohana e não tinha o conhecimento necessário para os 
outros. Naturalmente, sendo o Kohana o ritual por excelência dos djohko, 
sua declaração faz sentido. Veremos nos mitos que, apesar desta orientação 
vertical, a sua atuação é eficaz no plano horizontal, sendo que, no ritual a 
comunicação funciona a partir da mobilidade das pedras, não do xamã.

A equivalência do conceito com os mortos habitantes do céu, demons
tra que estes djohko que vêm cantar, na verdade são as almas dos Kanamari 
que visitam os seus descendentes. Ou seja, de modo análogo ao Pida que 
descreve os animais do mato (por espécie), o Kohana descreve o céu, com a 
diferença que os Kohana não são nomeados individualmente mas em bloco 
também: o primeiro apoia a união de dois grupos locais em oposição ao 
domínio do mato; o segundo trata os mortos como um Djapa visitante (mes-
mo que xamãs de grupos possam se unir e mostrar unidade na terra e que 



IMAGO MUNDI KANAMARI

eles não pratiquem nenhuma forma de mal para os visitados). Um Djapa 
particular, perigoso, mas a comunicação com o alto, o pedido de cantar, 
estabelece uma relação pacífica, além de informar sobre o além pós-morte e 
suas condições de “vida”. 

a luta cerimonial dos afins

Após este leque limitado de festas e rituais propriamente ditos, merece 
menção uma prática que se chama mokdak, traduzida localmente por “pei-
xe-boi”, embora literalmente se traduza como “couro de anta”. Trata-se de 
um chicote utilizado em açoitamentos, de acordo com regras formalizadas. 
Apesar das tentativas dos tuxauas em Queimado para coibir este desafio, ele 
costuma acontecer com uma certa regularidade. Verifiquei a sua ocorrência 
pela última vez em 1988, ao tratar de dois homens, em fase de cicatrização de 
feridas abertas. Normalmente uma pessoa ciumenta que pretenda encerrar 
um caso de namoro do seu cônjuge, desafia, publicamente, a(o) sua(seu) ri-
val, extravasando seu sentimento de raiva. O publico se divide: alguns incen-
tivam, enquanto outros, dependendo do caso, alegam que tudo não passa 
de fofoca mentirosa, discordando e tentando evitar que os contendores che-
guem às vias de fato. Se o desafiado aceitar, os dois se batem mutuamente, 
flagelando alternadamente um ao outro na barriga, logo abaixo das costelas, 
deixando feridas bem marcadas. O público participa, dividindo-se em tor-
cedores que incentivam parentes, tornando o que acontece um evento que 
quebra a rotina do dia. Tanto homens como mulheres podem se engajar, e 
sempre se desafia pessoa do mesmo sexo. 

O mesmo desafio pode ser feito entre afins (principalmente os reais 
mas também os ‘terminológicos’), com os parentes consanguíneos juntando-
se em oposição a estes, para mostrar o valor e a valentia de cada lado (o que 
também inclui as mulheres; note-se que aí também há uma dimensão sexual, 
embora tenha havido casos em que se colocava em jogo a valentia de cada 
um). O mesmo costume registrado entre os Kulina, com o mesmo nome em 
português, opõe afins do mesmo sexo e preferencialmente da mesma gera-
ção, parecendo tratar-se de outro elemento em que os dois povos se aproxi-
mam (Viveiros de Castro 1978: 74). Algumas informações dão conta de que, 
muito apropriadamente – pela associação com afinidade, rivalidade sexual e 
tensão – o mesmo “peixe-boi” teria ocorrido, antigamente, entre Djapa dife-



EDWIN REESINK

rentes: uma espécie de teste de força, para cada lado avaliar o valor do outro 
como aliado (os dois sexos se opondo). Por fim, há alguns comentários de 
que, antigamente, se testava assim a determinação e coragem do pretendente 
a uma filha, em especial quando os parentes dela não concordavam com a 
escolha, ou quando havia dois pretendentes. 

conclusão

A relação dos gêneros encaixa-se na noção de uma diferença social da 
maior saliência dentro de um Djapa (na ausência de metades e outras formas 
de recortá-lo), em que uma distinção biológica é desdobrada numa divisão 
social naturalizada que perpassa terminologia, casamento, e agrupa os dois 
lados, sistematicamente como opostos e complementares nas festas e rituais. 
Mesmo na falta de informação sobre as chamadas à caça, dificilmente um 
tipo de “caça ritual”, como entre os Kulina ou entre os Sharanawa que a 
copiaram dos primeiros, terá a implicação da famosa tese de Siskind (carne 
por sexo). De todo modo, como é sabido, até para os Yaminawa vizinhos, 
do mesmo sub‑conjunto Pano, e os Kulina, os autores posteriores negam a 
tese e propõem uma interpretação da relação entre os sexos, bem semelhante 
aos Kanamari (Townsley 1988: 53-54; Pollock 1985b; Gow 1990; McCal
lum 1989; Erikson 1990). Ou seja, no dizer de Townsley, trata-se de um 
caso paradigmático de uma tendência de subsumir a dominância “natural” 
dentro de um quadro de troca simétrica; para alguns outros (McCallum; em 
particular Olschewski 1992), de uma perfeita complementaridade.

Nas atividades desempenhadas pelas mulheres, em comparação com 
aquelas dos homens, há duas vertentes nítidas. Uma, pouco surpreendente
mente, associa as mulheres mais ao espaço da cozinha, da casa, da aldeia e 
do espaço social conquistado no mato, a roça, enquanto os homens se movi-
mentam mais e penetram no espaço circundante, potencialmente perigoso, 
para prover as suas mulheres e famílias com as matérias‑primas alimenta
res necessárias à reprodução do grupo. Neste sentido, a relação verifica-se 
complementar, fundamentada sobre a reprodução sexuada concebida como 
imprescindivelmente composta de duas metades. Consequentemente, a re-
presentação do Djapa no ritual como um par de siblings cruzados não so-
mente se enquadra na primazia da consanguinidade, mas introduz os gêne-
ros (a um passo da afinidade) como integrantes do mesmo. A mesma noção 



IMAGO MUNDI KANAMARI

induz-nos ao outro ponto. Os homens se ocupam das tarefas mais pesadas 
e perigosas, além de que em vários momentos costumam tomar a dianteira. 
Num exemplo que junta estes traços, são eles que derrubam e abrem o mato 
para trinchar o espaço da roça, após o que as mulheres se dedicam a ajudar 
no plantio, e a elas cabe a tarefa da sua manutenção e da colheita. No ritual 
se expressa uma certa identificação dos homens com o mato, são jaguares 
no ritual do Pida, infundindo medo nas mulheres que não lhes dão o kuya 
diretamente. Ou seja, permanece o problema de se a complementaridade 
é entre partes do mesmo valor, ou se há alguma desigualdade na oposição. 
A resposta para os povos Pano vizinhos (Matis, Kaxinawá; Erikson 1990, 
McCallum 1989) têm sido que esta valorização diferenciada não implica 
numa desigualdade (v. também Olschewski 1992). Um dos argumentos da 
literatura recente a favor de uma interpretação de complementaridade igua-
litária concerne à noção de que o papel das mulheres é crucial em integrar 
os homens (os mediadores para o exterior perigoso) no social, num ritual 
como o Kaxanawa dos Kaxinawá: pela alimentação feminina se processa a 
consanguinização dos homens, associada ao perigo e à afinidade. Pelo que 
vimos sobre o kuya, provavelmente o mesmo vale para os Kanamari. Note-se 
que se trata de uma substância que reforça literalmente o corpo: um modo 
de transubstanciação que se combina com a construção do parentesco, tal 
como mencionado para os Piro.



EDWIN REESINK

Conclusão Parte I

Nestes capítulos anteriores iniciamos a discussão pelas unidades que 
os Kanamari privilegiam para falar do seu passado, e que permanecem como 
pontos e valores de referência de grande importância para a atualidade. Re-
lacionados aos Djapa, passamos pelo parentesco e casamento que se situam, 
em primeiro lugar, internamente à unidade, atual aldeia, e cujas noções de 
consanguinidade e afinidade real elaboram a preocupação endogâmica, tão 
enfatizada em seus diferentes aspectos. 

Em seguida, o xamanismo se insere neste mesmo quadro, agora 
orientado para a defesa interna do perigo advindo do exterior. No fundo, 
como se trata de um ataque corporal e a consanguinidade presume partilha 
de substância, estes fenômenos constituem o mesmo campo: os limites do 
grupo e a corporalidade, semelhança e diferença, formas de predação entre 
as categorias (lembra a equivalência dos homens e jaguares). A discussão dos 
gêneros procede no mesmo sentido, particularmente quando se considera 
a divisão de tarefas alimentares complementares, assinalada especialmente 
nos rituais (e nas festas e brincadeiras). Desta maneira, todas as distinções 
discutidas estão interligadas e será em torno destas oposições que a mitolo-
gia girará. Para perfazer o complexo mitológico basta, pois, acrescentar as 
relações com Tamakori, o sobrenatural, e com o mundo dos animais, os do-
mínios naturais do ambiente. Não obstante, neste desdobramento, o idioma 
para as relações será o que já discutimos sumariamente. 



PARTE II
descendo os 

rios e os atalhos 
do primeiro mundo





Parte II: introdução

Depois de apresentar, de modo sumário, os Kanamari, pretendo aqui 
iniciar a discussão da mitologia coletada. No Narratio Kanamari, resumo 
todo o material disponível para uma análise e explicito algumas das caracte
rísticas do corpus  e dos principais narradores que participaram da sua consti-
tuição. Embora esta circunstância recomendasse a leitura prévia do Narratio 
Kanamari, para a discussão que segue, de modo a supri-lo, repetirei alguns 
traços básicos dos mitos em foco e de suas variantes. Ou seja, para evitar 
tanto intercalar o material mítico nesta parte, quanto remeter inteiramente 
ao corpus  no Narratio Kanamari, a discussão se processará segundo aos linhas 
inerentes nos mitos. 

A análise, numa primeira fase, põe-se a meta modesta de percorrer pra-
ticamente todo o material e torná-lo mais compreensível dentro do enqua-
dramento sociocultural Kanamari, parcialmente delineado anteriormente. 
Este objetivo não será plenamente alcançado, porque – aceitando-se a argu-
mentação de Lévi-Strauss – não há possibilidade de esgotar a mitologia e to-
das as suas associações, esbarrando-se sempre na insuficiência de informação 
etnográfica e mitológica. Ademais deste propósito de, de certo modo, glosar 
os mitos, no corpo dos capítulos a discussão far-se-á em torno da explicitação 
do uso do material simbólico aproveitado, as propriedades de elementos do 
real que nos ajudam a compreender a sua utilização nos mitos. 

O objetivo inicial consiste, assim, nesta aproximação de glosar os mi-
tos e compreender algo dos ‘mitemas’ (no sentido de “palavras de palavras”, 
dado por Lévi-Strauss 1978: 143-145). Frisar esta meta implica em relegar 
para um segundo plano a análise “estrutural”, a busca dos princípios sintá-
ticos da construção mítica. Somente na conclusão de cada Parte haverá um 
aprofundamento da análise e, sempre com fins limitados e a título provi
sório, indícios de orientações subjacentes a um conjunto de mitos; em ou-
tras palavras, extração e abstração de hipóteses sobre proposições culturais 
estruturantes. Nesta primeira Parte, tentamos apresentar uma narrativa ini-
ciatória sobre o “Primeiro Mundo”, conduzida por um dos narradores mais 



EDWIN REESINK

destacados, visando uma primeira familiarização com o universo mitológico. 
Depois, a trajetória se inicia com a recriação do momento ‘zero’ da criação 
do universo. No decorrer das aventuras de Tamakori, divindade principal, 
e Kirak, seu coadjuvante indispensável, se processam transformações etioló
gicas de que se originam elementos fundamentais do mundo atual.

5. Tamakori e Kirak no Primeiro Mundo

introdução

Nossas primeiras observações sobre a mitologia surgiram estimuladas 
pela curiosidade sobre os limites do mundo: aonde se localiza Salvador?, 
quando se sabe que a terra encontra o céu em algum lugar distante. As pro-
vocações que desafiam a cosmologia preexistente, advindas da irrupção bru-
tal dos kariwa no universo, resultaram em soluções imaginativas para o lugar 
destes e de suas mercadorias. Entretanto, apesar destas inovações criativas, a 
cosmologia básica ainda não se abalou nos seus fundamentos e, na primeira 
fala de Kurau sobre mitologia, acabaram sendo reafirmadas a cosmologia e 
sua origem, e o processo de sua criação ‘mitológica’ (v. Narratio Kanamari, 
Parte III, em que ficam patentes a significativa contribuição desse informan-
te para o corpus  dos mitos, e para maiores detalhes sobre esta sua primeira 
fala). Embora anotada de forma precária, a sequência de associações se revela 
eloquente e constitui uma introdução relevante a toda a mitologia que será 
discutida nesta Parte II . Para tal fim, reduzi o discurso de Kurau a breves 
recortes, posteriormente acrescentando-lhes um rápido comentário, obede-
cendo à mesma sequência numerada. 

um discurso mítico inicial

¤¤¤¤¤¤¤¤ ¤¤¤¤¤¤¤¤ ¤¤¤¤¤¤¤¤ ¤¤¤¤¤¤¤¤ ¤¤¤¤¤¤¤¤ ¤¤¤¤¤¤¤¤

1. A terra atual resultou da queda do “céu velho” e, neste evento, os
antigos habitantes “viraram” sapo. 

2. Neste tempo Deus ainda andava aqui.

3. Tempo antigo de que ouviu falar seu pai, que ouviu do seu pai (FF) e
que deve contar aos filhos.



IMAGO MUNDI KANAMARI

4. Deus é Tamakori.

5. Tamakori fez a mulher, como fez tudo.

6. Tamakori viajou e juntou três vezes caroços.

7. Tamakori chegou aonde o céu encontra a terra.

8. Era dia e Tamakori voltou no mesmo dia.

9. Quando Tamakori retornou, encontrou gente e roças e as visitou.

10. Tamakori tem um irmão, Kirak, que se chama Anjo.

11. O narrador já contou o mesmo ao pessoal da Opan, ao padre e ao
“americano”. 

12. No retorno, Tamakori encontrou muita gente e aldeias de Kanamari,
Kulina e Kaxinawá, feitas dos diferentes caroços, cada uma com suas 
plantações. 

13. Falta gente lá aonde Tamakori está, e ele faz uma mulher bonita de
pau, coloca numa taboca e pendura no teto da casa. O irmão fez algo 
(não ficou claro o que), e Tamakori saiu para caçar macacos e pássaros 
com uma zarabatana. 

14. Tamakori chegou à casa da caba e tirou duas “casas”, uma para si e a
outra para seu irmão. 

15. Kirak não dá ouvidos ao conselho de Tamakori, trepa na árvore e,
quando atacado pela caba, cai e morre. 

16. Tamakori rezou Kirak, que se recuperou. Tamakori é o mais velho.

17. Os dois irmãos estavam sós e tinham uma aliada na Cotia, quando
descobriram a roça e a casa do Urubu e resolveram ir lá para obter fle-
chas. Tamakori consegue o intento, Kirak também vai mas morre na ten-
tativa, após o que o primeiro o rezou de novo e o reconstituiu. Tamakori 
nunca morreu e está lá, bem atrás, onde a Lua brilha, no outro lado do 
rio, em cima do mato. 

18. Tamakori subiu ao céu e mora lá, podendo ser observado como a
Lua, ao passo que Kirak subiu para ficar de dia como o Sol. 

19. Tamakori tem tudo (canoa etc.), operou a divisão entre índio e cariú,
abriu a mulher, envia a criança e estipula o momento da morte, e ainda 
chama São Jorge para trabalhar na lua. 

20. Tamakori fez o rio e suas voltas.



EDWIN REESINK

21. Tamakori manda e possui plantas também, como aquela aí (narrador
aponta com o dedo). 

¤¤¤¤¤¤¤¤ ¤¤¤¤¤¤¤¤ ¤¤¤¤¤¤¤¤ ¤¤¤¤¤¤¤¤ ¤¤¤¤¤¤¤¤ ¤¤¤¤¤¤¤¤

1. Ele começa pelo início da formação do mundo atual de terra e céu, e
a mudança de Gente-animal em animal.

2. A divindade criadora equivale a “Deus” (termo adotado também pe-
los padres, como Tastevin, que entraram em contato com os Kanamari) 
e o tempo de transformação na terra é marcado por sua presença.

3. A verdade do seu relato advém de uma cadeia de contadores, passan-
do de geração a geração a responsabilidade de transmitir este conhe-
cimento. Assim, embora se mencionem somente as gerações que, em 
princípio, ele mesmo conheceu, a responsabilidade de cada um garante 
que o conhecimento se estenda ao tempo antigo das transformações. 

4. Tamakori, que é o mesmo que os kariwa chamam de Deus, o que os
incorpora na história de Tamakori, representa o ponto central em torno 
do qual gira toda a parte principal e inicial da transformação do mundo. 
Em razão disso, logo que se tocou neste processo, o seu nome – primeiro 
na forma mais reconhecível para um estranho de “Deus” – surge ime-
diatamente como indispensável para a explicação de um ouvinte que 
ignora tudo.

5. O mito 1, do sapo e do céu, não tem uma referência explícita a
Tamakori (salvo, justamente, numa narrativa do presente narrador) 
mas, de qualquer forma, o evento remonta ao seu tempo na terra, o que 
impõe o seu aparecimento. Para mostrar a importância essencial dele, 
Kurau menciona como ele criou uma mulher de madeira, uma mulher 
completa e perfeita (M2).

6. Mais do que criar somente uma mulher de pau, Tamakori desceu o
rio, juntou caroços de diferentes palmeiras e estes viraram gente. Embo-
ra o relato somente especifique os Kaxinawá, dá a entender claramente 
que Tamakori criou as condições para a origem de três povos centrais no 
pensamento Kanamari, o primeiro dos quais são eles próprios. Trata-se, 
então, de demonstrar o povoamento do rio, eixo central do mundo, e 
que todos os povos descendem da ação de Tamakori (M3).



IMAGO MUNDI KANAMARI

7. Baixando o rio, como fez Tamakori, chega-se a este limite do mundo.
Também foi a experiência de Tamakori que mostrou que o mundo é 
finito. Neste ponto tem-se a escolha de subir para voltar, ou de subir ao 
céu, e a possibilidade de trânsito entre estas esferas. Tamakori retorna ao 
centro, onde falta muito o que fazer. Não ouvimos nenhum comentário 
sobre o que existiria além deste limite. A referência torna-se mais perti
nente tendo em vista o ponto inicial da fala do narrador.

8. Não havia a noite, só a luz do dia. Portanto, Tamakori sempre via-
java no “mesmo dia”. Este pormenor esclarece que algumas coisas já 
existiam e que a ação de Tamakori se exerceu sobre o preexistente, para 
transformá-lo em sua forma atual. Não há criação ex nihilo, mas os céus, 
a terra, o dia e, às vezes, o mato, já estavam lá para serem modificados e 
transformados, para que o mundo assumisse seus aspectos contemporâ-
neos (M15).

9. Na sua volta os caroços se transformaram em gente e os vários povos
já tinham plantações. A criação das “gentes” (povos) essencialmente se 
resume a esta transformação, válida para todas, ressaltando-se como já 
são seres sociais, por terem roças. No próprio momento do seu surgi-
mento, os seres humanos já coexistiam com a sua ação transformadora 
sobre o mato, que é o que lhes permite comer e, mais do que meramente 
subsistir, participar de uma vida social.

10. Não obstante a primazia pertença a Tamakori, que por isso merece
ser mencionado em primeiro lugar, ele não andou totalmente sozinho. 
Kirak caracteriza-se por ser chamado de seu irmão e desempenha um 
papel coadjuvante importante como irmão mais novo, o que faz com 
que se torne indispensável sua presença aqui. Tamakori predomina, mas 
nesta narrativa (M3) Kirak não pode ser omitido, por ser imprescindível. 
A relação deste par de irmãos, “heróis” principais num jargão mais ve-
lho, expressa-se bem na classificação de Kirak como “anjo”. Logo se dirá 
que ele “vem atrás”, uma posição menos destacada mas indispensável.

11. A referência a estes agentes externos serve, pelo menos, a dois objeti
vos. Por um lado, são todos agentes externos que se interessaram em 
ouvir, com alguma seriedade, o lado Kanamari. O rapaz da Opan mo-
rou durante alguns anos nas aldeias Kanamari, ajudou-os, em algumas 



EDWIN REESINK

instâncias, e procurou estimular o que considerava a “cultura original”. 
O padre era do CIMI e visitou o alto Jutaí durante vários anos. O ame-
ricano representa a missão da New Tribes, cujo etnocentrismo é justifi-
cadamente notório, embora neste caso particular (de alguns americanos 
em Três Unidos) não pareça ter chegado a grandes extremos a sua inter-
ferência na vida dos índios. Uma outra pessoa, considerada linguista, 
fez alguns estudos da língua Kanamari (os trabalhos de Groth). Os an-
tropólogos se assemelham a estes diferentes agentes oriundos do mundo 
dos brancos que, provavelmente, foram os únicos a solicitar e ouvir estas 
histórias. Para todos que se disponham a ouvir, portanto, se enuncia a 
mesma verdade do mundo Kanamari. Por outro lado, Kurau evidencia 
sua condição de autoridade e detentor de legitimidade para representar 
o seu povo, perante estes que aceitam ouvir. Kurau é um homem cioso
e ciente de sua posição privilegiada de interlocutor e chegará, posterior-
mente, a enfatizar, numa gravação, que esta é “a palavra de Kurau”.

12. Aqui se registra que os Kanamari vieram em primeiro lugar, depois
os Kulina, e por último os Kaxinawá. Fica claro que os caroços que dão 
origem aos povos são diferentes e que, então, de um tipo determinado 
de caroço origina-se um povo particular. Os povos, com suas aldeias e 
roças, já são “como aqui”. Por implicação, estes surgiram de uma forma 
completa e a aldeia atual é do mesmo tipo que estas primeiras. Ou seja, 
depois de criado o povo Kanamari com sua aldeia e roça, reputa-se o 
mesmo modelo para os seus descendentes atuais.

13. Kurau refere-se mais uma vez ao poder transformador de Tamakori
e lhe dá um pouco mais de elaboração. Porém, uma divagação sobre o 
veneno e a zarabatana, em desuso entre os Kanamari mas utilizado pelos 
Tsunhuak Djapa (Tukano), fez o narrador mudar de rumo e voltar para 
sua associação anterior, a descida e subida do rio.

14. Ao rememorar a descida do rio, Kurau escolhe um episódio de uma
série de eventos possíveis mas que na sua “estrutura básica” se asseme-
lham bastante. Os dois heróis encontram algum animal ou ser no meio 
do caminho e se propõem a retirar algo do qual o outro ser detém a 
posse. Neste caso, é a casa da caba que Tamakori consegue tirar. O irmão 
mais velho é generoso: sempre inclui um objeto igual para dar ao seu 
irmão mais novo. 



IMAGO MUNDI KANAMARI

15. Kirak insiste em conseguir a posse do item por conta própria, mas
não resiste ao ataque da caba, que tem uma ferrada forte, cai e morre.

16. A distinção de idade expressa uma hierarquia dentro do par de ir-
mãos. Sem sombra de dúvida, Tamakori dispõe de um poder maior e 
consegue, em grande parte, atingir os seus objetivos. Kirak, por outro 
lado, insiste na sua autonomia e verifica-se que Tamakori não impõe a 
sua autoridade a partir da força, mas se limita a admoestá-lo e a tentar 
convencê-lo com conselhos. A morte, resultante de uma vontade de ex-
pressão de força própria que ultrapassou o limite de Kirak, ainda não é 
a morte definitiva. Tamakori “reza” e o irmão revive. Na vida cotidiana, 
as pessoas rezam também, mas elas pedem que Tamakori aja para que 
suceda o que objetivam. Tamakori também usa da palavra para reviver 
Kirak e, pelo uso que se faz do mesmo verbo, este emprego se assemelha 
ao uso da fala dos Kanamari quando “rezam”. Parece justificado concluir 
que o uso da língua em geral, da “sua palavra” (de Tamakori), encerra 
algum poder transformador sobre a realidade. Este episódio, em linhas 
básicas exemplar da relação Tamakori - Kirak, se repetirá várias vezes na 
viagem pelo rio (M40).

17. A associação e a continuidade da narrativa advêm do fato que, como
no resumo esboçado, os dois irmãos se aventuram para conseguir algo 
e, na tentativa, Kirak mais uma vez pereceria se Tamakori não se empe-
nhasse em juntar os seus restos, para reconstituí-lo e revivê-lo. O contras-
te com a imortalidade de Tamakori é realçado logo, antes de apresentá-lo 
na sua forma mais visível, brilhando fortemente na escuridão profunda 
da noite da selva, o que lhe confere um destaque expressivo. De várias 
maneiras, o narrador mostra como Tamakori assume uma posição pree-
minente na época da formação do mundo.

18. A lua serve para orientação na escuridão da noite e ajuda alguém per-
dido fora da aldeia (argumento, aliás, que se aproxima muito da posição 
de Lévi-Strauss de que a lua se destaca mais em função do contraste no-
turno, ao passo que o sol realça na luz mais indivisa, no céu diurno). Ku-
rau oferece aí um argumento pós-factum que justifica a maior importân
cia conferida à Lua, em comparação com o Sol. Como a mitologia expli-
cita que o estado permanente inicial era dia, a escuridão (e a lua) entra 
para romper o contínuo, e a mitologia parece validar este ponto de vista 



EDWIN REESINK

e generalizá-lo. Simultaneamente, com a subida ao céu termina o tempo 
das modificações profundas e passa-se à época da periodicidade normal 
dos astros no céu, tão fundamentais para a vida de tudo na terra.

19. Tamakori subiu, mas a sua influência não cessou. Aqui já não se
refere mais à época da formação do mundo mas, como para concluir e 
arrematar, ao tempo atual. Ainda no passado, Tamakori foi responsável 
pela divisão entre índio e cariú (o que é um dos fatos mais importantes 
da atualidade não discutido neste discurso), mas é mostrado determi
nando vida e morte. A ordem instaurada reporta-se sempre a ele e se 
mantém agora permanentemente, “toda vida assim”. Tamakori exerce 
influência imprescindível na ordem contemporânea mas esta não sofre 
maiores modificações, já que o ciclo da vida e da morte partilha da nor-
malidade do mundo. Ao invocar São Jorge, neste ponto, aproveita um 
elemento do catolicismo ‘popular’ e o incorpora sob o domínio explícito 
de Tamakori: um elemento sabidamente kariwa é tido como subordina-
do a Tamakori, na ordem do mundo (M6, 7, 8).

20. Retrocedendo no tempo pela última vez, Kurau reforça com este
lembrete a argumentação anterior, ao referir que o próprio rio e o seu 
curso derivaram da ação de Tamakori cortando o caminho pelo mato. 
Ou seja, antes da exploração do rio, que se expôs acima, não existia a 
rede hidrográfica, que somente se origina com uma ação de Tamakori. 
Neste momento, a gênese Kanamari parece proclamar que no início de 
tudo havia a terra, o mato, o velho céu próximo da terra, e Tamakori.

21. Este desfecho final demonstra como também no domínio das plan-
tas prepondera a influência de Tamakori. O narrador parece querer ex-
pressar a veracidade de sua asserção “Tamakori tem tudo”. Ou seja, vale 
notar que neste final a atenção se dirigiu para uma referência que é con-
cebida como o real concreto próximo, a planta que cresce logo, diante 
do narrador e seu ouvinte. Muitas plantas, talvez todas, caem sob o do-
mínio de Tamakori, exemplificadas naquela que estava logo aí, ao nosso 
alcance. Kurau parece querer demonstrar a amplitude em questão, mas a 
sua referência ao concreto evoca uma operação que, provavelmente sem 
se dar conta de modo explícito, visa conferir substância ao seu discurso. 
O que ele diz é real, concreto como aquela planta que se apresenta à nos-
sa frente, em sua substância palpável e material, do mesmo modo que o 



IMAGO MUNDI KANAMARI

que ele acaba de falar também é a realidade concreta, tão ancorada no 
real quanto a planta apontada.

¤¤¤¤¤¤¤¤ ¤¤¤¤¤¤¤¤ ¤¤¤¤¤¤¤¤ ¤¤¤¤¤¤¤¤ ¤¤¤¤¤¤¤¤ ¤¤¤¤¤¤¤¤

A sequência dos elementos delineados dos recortes acima não deve ser 
tomada em um grau absoluto, devido à mencionada precariedade do regis-
tro. Entretanto, nas suas linhas mestras, o esboço corresponde bastante fiel
mente à narrativa enunciada. Este início de análise serve para mostrar como, 
apesar de alguma dificuldade do lado do emissor e dos problemas do lado 
do receptor, foi possível o estabelecimento de uma comunicação suficiente
mente eficiente para proferir e captar um discurso coerente e demonstrativo, 
no qual transparece uma série de indícios que deverão ser aprofundados. 
Embora não seja de interesse primordial aqui, vale a pena observar a sequ-
ência de associações que nos introduziu, pela primeira vez, na mitologia e 
cosmologia Kanamari. 

A terra sobre a qual moramos e vivemos atualmente resultou da queda 
do céu velho, ocasião em que os índios (Gente-animal) se transformaram em 
sapo. A construção do mundo e a transformação da Gente-animal ocupa 
um lugar de destaque neste pensamento, no qual Tamakori é a grande força 
motriz que participou do processo, com o auxílio coadjuvante, mas indis
pensável, do seu irmão. Dos seus feitos deriva a moldura de grande parte do 
cosmo, como Kurau enfatiza, e mesmo após sua retirada, Tamakori mantém 
um papel atuante e uma presença marcante na vida dos Kanamari. Seguindo 
esta indicação, de um dos mais destacados narradores, será proveitoso reto-
mar a análise a partir da reconstituição do início do mundo, isto é, a viagem 
de Tamakori e Kirak pelo rio. 

o estado primordial do mundo

Kurau, nesta sua primeira lição, para explicar a presença dos povos, 
reproduziu esta viagem de forma reduzida, e incluiu um episódio típico do 
que eles encontram e de algo de que pretendem se apropriar. Outros epi-
sódios se seguiram, alguns contados, inicialmente, de modo independente 
(p.ex. a roça do cachorro, M10), até que o mesmo contador narrou o mito 
de uma forma mais completa e inclusiva (M40.1). Em função disto, creio ser 



EDWIN REESINK

interessante e válido proceder aqui à junção destes fragmentos, que podem 
ser referidos isoladamente. Kurau tocou na origem do rio sem, no entanto, 
colocá-la antes da própria viagem fluvial mas, logicamente, tal evento teria 
que ser anterior. Obviamente, nem sempre este tipo de lógica temporal se 
aplica, mas ela se justifica neste caso com uma probabilidade maior porque, 
às vezes, transparece na construção das narrativas21. Por exemplo, neste caso 
particular, numa narrativa Djo’o reportou-se à origem do rio antes de iniciar 
a baixada (M40.4). 

O indício, já notado na primeira fala, foi praticamente confirmado 
por Kurau em outra oportunidade quando, logo depois de se referir ao ato 
da feitura do rio por Tamakori, afirmou que o céu se aproximava muito da 
terra e que Tamakori não gostou disso (M40.7). Deste modo, no momento 
do desencadeamento das grandes transformações do cosmo, Tamakori já 
existia, vivendo numa terra antiga e embaixo de uma camada celeste bem 
próxima desta. Em nenhum momento houve referência à origem de Ta-
makori ou à origem desta terra antiga e da velha camada celeste. O que 
Kurau não externou, relaciona-se à existência do mato. Na sua fala inicial, 
e posteriormente, ele não esclareceu se a condição primordial incluía desde 
já a floresta e é possível que, para ele, seja parte deste mesmo quadro. Entre-
tanto, ao contrário de Kurau, que não foi indagado diretamente a respeito, 
Djo’o e Tewin responderam claramente que o primeiro mato também resul-
tou de um ato de Tamakori. “Mato, rio, tudo Tamakori que faz (...) Botar 
pau, botar rio, tudo”.

Como já constatado, a origem do mundo não procede de uma criação 
ex nihilo, mas o cosmo se constituirá a partir de condições primordiais não 
explicadas e sobre as quais se exercerá uma ação transformadora. Nenhum 
participante se pôs numa perspectiva tão temporal-serial que apontasse com 
muita clareza para estas condições, mas as narrativas sobre a origem do rio 
e do primeiro céu as contêm. Tamakori se encontrava sozinho, numa terra 
plana, com um céu de pedra próximo e com a luz do dia constantemente 
presente. Esta é a reconstituição implícita do ponto zero da criação. Tamako-

21   É conveniente lembrar que Lévi-Strauss propõe, em vários pontos das Mythologi
ques, a reconstituição de uma sequência de mitos com base na lógica. Por exemplo, deve 
haver a transformação que rende a caça, antes que a carne possa ser cozida, com a in-
venção, posterior, do fogo da cozinha (Lévi-Strauss 1974b: 303).



IMAGO MUNDI KANAMARI

ri que “bota todo pau”, i.e., faz aparecer o mato. Um mato tão importan
te que Kurau nem ofereceu, voluntariamente, uma explicação para a sua 
existência, ao contrário do rio, para o qual, uma vez, ele olhou e esponta-
neamente se pôs a explicitar como se originou. A reconstituição das condi-
ções primordiais demonstra que a evolução do universo se opera sobre um 
material substantivo dado e passivo – terra plana, céu velho e luz (calor) 
permanente – e que um determinado agente intervém na sua metamorfose 
e transubstanciação. 

a origem dos rios

Todos os comentários disponíveis concordam que os rios e os igarapés, 
toda a rede hidrográfica, derivou da ação de Tamakori. Ele abriu caminhos 
no mato, varadouros, “quebrando” o mato. Depois de abrir os caminhos, 
derrubando o mato, de tamanhos proporcionais ao que viriam a ser os cur-
sos d’água, a correr por aí, Tamakori rezou para transformar as picadas aber-
tas em cursos cheios d’água. Implícita nesta visão, está que o mundo na terra 
equivale a uma enorme selva, sobre a qual a ação exercida pela divindade 
cria os caminhos para a locomoção e comunicação, fundamentais para a 
circulação da vida dos homens. Não parece casual que Tamakori comece 
pelo rio principal, o rio grande que Kurau uma vez indicou como sendo o 
Jutaí (onde mora), e outra vez como sendo o Juruá (lugar de origem dele e 
dos seus ancestrais). Ele acrescentou que “não acaba nunca mais” e que os 
rios foram feitos “para morar gente”. Uma lógica prática que um tuxaua 
subscreveu, ao dar como objetivo de Tamakori, de modo semelhante, que 
a água serve para “não morrer de sede”. Sem rios e água, não há vida física 
nem social.

o céu caído

Com a presença do mato e da rede hidrográfica, estabelecem-se as con-
dições para uma terra habitável. Na sua primeira fala, a preocupação de Ku-
rau, com o céu caído, provavelmente se enquadra numa visão etiológica que 
também concerne a estas condições. Todas as vezes que se narrou o mito, 
mostrava-se essencial o aspecto de que a terra atual sobre a qual nós mora-
mos hoje, é o “velho céu caído”. Ao contrário do que acontece com a origem 



EDWIN REESINK

do rio, neste mito defrontamo-nos com versões divergentes, nos detalhes que 
concernem às causas, aos mecanismos da queda e à trama dos protagonistas. 
O Piyoyom, um “sapo” arboreal, é o pivô em todas as versões22. Alguém con-
segue flechar o céu que, em reação, começa a rachar, até que desaba. Antes 
que caia por completo, entretanto, a família do Piyoyom se refugia debaixo 
de uma árvore e o grupo se torna o único sobrevivente das pessoas vivas (os 
outros “morrem” e se transformam em ho, um “sapo” (jia) terrestre que fica 
num buraco, com somente a cabeça dura de fora). Só a gente do Piyoyom, 
Gente-animal em primeira instância, sobrevive em forma de gente, mas ape-
nas a versão em Kanamari de Kurau afirma de que a partir destes “paiko” (lit. 
avôs, mas com a conotação de algo como antepassados, os antigos) a popu-
lação ter-se-ia recuperado, crescendo novamente de modo incestuoso, com 
casamentos entre “irmãos” (B, Z, mas também primos paralelos). Nas linhas 
mestras convergentes, esclarece-se a proximidade excessiva do céu, de modo 
que um esforço grande, mesmo que excepcionalmente, consegue atingi-lo, 
causando rachaduras e o início da queda. O espaço excessivamente pequeno 
abre-se, o novo céu se afasta do alcance normal de gente e os detritos criam 
as ondulações na terra. A operação, porém, matou muitas outras “gentes” e, 
na abertura do espaço cosmológico fecha-se o espaço sociológico. Djo’o pa-
rou neste ponto, ao passo que Kurau se estendeu, afirmando que só relações 
incestuosas de um tipo de gente perpetua a população da nova terra. 

Este mito e suas versões deixam algumas interrogações e especulações. 
Primeiro, não está claro como a versão de Djo’o trata da continuidade da 
população, mas também não é seguro que a solução do incesto tenha ga-
rantido a permanência da humanidade em termos gerais, ou seja, que esta 
população se tenha constituído nos ancestrais dos homens atuais. A maneira 
como Kurau passou a tratar na sua narrativa, logo em seguida, os conselhos 
para a vida social correta, dados por Tamakori – quando ele manteve a forma 
animal daqueles que se transformaram em sapo e lembrou da separação com 

22   O biólogo José Candido de Mello identificou esse sapo como uma espécie chamada 
“intanha” (Carvalho 1955: 50). Esse sapo tem tamanho considerável (de um punho), um 
apetite voraz e engole animais grandes conformes a esse tamanho, enquanto se defende 
iradamente de alguma ameaça, incha o corpo e empina apendículos corniformes. Ou 
seja, se for a mesma espécie, possivelmente a concepção Kanamari atribui ao sapo um 
comportamento de predador e de valentia (Santos 1981b: 54-55).



IMAGO MUNDI KANAMARI

os cariú – , e a sucessão das gerações, pode até sugerir a possibilidade desta 
alternativa. Por outro lado, convém não insistir no estabelecimento de uma 
cronologia absoluta e vale reparar que Kurau se satisfez em situar o evento 
no tempo de Tamakori, nos tempos iniciais do cosmo. Mas como havia “gen-
te” (ou melhor, gente potencialmente animal e gente antes da sua separação 
definitiva), e no fim um grupo de Piyoyom se perpetuou, pela lógica poderia 
já ter havido a viagem de Tamakori. 

Mas, do ponto de vista lógico, faria mais sentido que a camada celeste 
tivesse caído antes e que Tamakori modelasse a terra somente depois, para 
se empenhar na sua baixada e criar os povos, particularmente os Kanama-
ri. Afinal, os Kanamari sempre afirmam descender destes caroços, e nunca 
mencionam ancestralidade com os Piyoyom23. Assim, não temos nenhuma 
explicação sobre a presença desta gente antes da queda do céu e clareza sobre 
o destino dos sobreviventes, mas uma lógica serial poria este mito antes da
origem dos rios. Neste sentido, pelo menos Djo’o contou, uma vez, esta úl-
tima origem e emendou imediatamente com a viagem de Tamakori, de que 
resultou uma sequência que se encaixa bem com a antecedência do mito do 
céu caído. Porém, pelas indicações que temos agora, tal serialidade ainda é 
frágil, cabendo perguntar se ela tem mesmo tanta relevância para os partici-
pantes. Talvez baste para eles a postura sinalizada por Kurau: existe um claro 
encadeamento geral, um tipo de mudança cumulativa (porque etiológica) na 
história, mas que não necessariamente segue uma lógica serial absoluta, do 
tipo pretendido pela história ocidental.

Enfim, para concluir, embora sem exaurir este mito da queda do céu, 
seguiremos as indicações mais fortes de todas as versões e contentar-nos-e-
mos com a constatação de que os narradores se importam com a transfor
mação do cosmo, o qual adquire uma feição que perdura até à vida atual, 
e que para eles parece algo palpável e concreto, sobrevindo deste tempo. 
Observou-se já que, consoante a preocupação de Kurau em marcar o tempo 
de Tamakori, o mesmo acrescentou, na sua versão em Kanamari, como a 
divindade se recusou a transformar os que viraram sapos em gente, dizen
do-lhes para se conformarem com seu destino. Nas versões mais curtas, a 

23   Obviamente, uma descendência ‘dupla’ não seria novidade (v. Bororo), mas parece 
menos provável do que a descendência desta viagem. A hipótese mais plausível, no mo-
mento, faz supor que os Piyoyom Djapa se reproduziram, mas se transformaram em ani-
mal como as outras gente-animais.



EDWIN REESINK

ausência de Tamakori se acentua quando não se menciona sua influência 
em nada que acontece no mito. Entretanto, a menção de Kurau junta-se à 
referência de Djo’o que, numa explicação adicional, afirmou que o Piyoyom 
e “pida Matso” (uma espécie de jaguar) “viraram Tamakori” para rezar o céu 
e fazê-lo cair24. Tamakori é associado, portanto, enfaticamente a todo tipo de 
transformação importante na história do cosmo e da humanidade. Como 
já visto, logo na sua primeira fala, Kurau realçou a divindade como o ser 
preponderante no universo. 

a origem de Kirak

De fato, Tamakori é um ser único, sem nascimento conhecido, ao 
contrário do que acontece com Kirak, para quem surgiu, espontaneamente, 
uma explicação de sua origem. Deon resumiu isto uma vez, ao declarar 
que Tamakori não tinha nem pai nem mãe e considerava o Kirak como 
“companheiro”, alguém que não era bem seu “irmão” (M11.2). Kurau ex-
plicou que Tamakori não nasceu e, como não tinha nenhum companhei-
ro, ‘manda fazer um irmão’. Este narrador não forneceu uma explicação de 
como Tamakori procedeu, mas segundo Aro, ele rezou uma fruta (warap
ikom, categoria de fruta comestível preferida)(M24.2). Deon enfatizou que 
Tamakori estava andando sozinho no mato e encontrou um warapikom boni-
to. Quando voltou, topou com um homem e perguntou quem ele era. Kirak 
não soube responder e Tamakori deu-lhe nome e o levou consigo (aí sim, 
como seu irmão, ao ponto de ser chamado quase sempre assim pelo próprio 
e pelos Kanamari). Kirak, portanto, nasceu da mesma matéria que os povos 
humanos, e viverá e morrerá como gente.

a viagem de Tamakori e Korak

O par de irmãos empreende a viagem, descendo o rio. Já na primeira 
narrativa de Kurau, esta viagem e um episódio a ela ligado apareceram, o 
que, como apontado, deu origem a uma numeração como mitos separa-
dos os fragmentos que, em primeira instância, foram narrados de modo 

24   A menção ao jaguar coaduna-se com as características mencionadas na nota anterior 
(21); esse tipo de associação será discutido na Parte V.



IMAGO MUNDI KANAMARI

independente. Particularmente os mitos da criação dos povos (M3), da caba 
(M4), da roça do cachorro (M10), da origem da pupunha (M13) e da banana 
(M14), se enquadram, na verdade, num relato mais englobante da baixada de 
Tamakori (M40). Dispomos de dois relatos mais inclusivos (M40.1 e 40.2), 
sendo que estas narrativas divergem em alguns aspectos mas se assemelham 
nas suas linhas básicas. Resumindo, nos episódios iniciais, os dois viajantes 
encontram um animal no caminho e pretendem levar algo deste, seja do seu 
corpo ou de sua posse. Como no caso da caba, já relatado, Tamakori atinge o 
objetivo enquanto Kirak “morre” na tentativa, sendo reavivado pelo primei-
ro. Comparando as duas versões, na página seguinte se encontram os mitos 
organizados em duas colunas.

Para iniciar a discussão, é preferível concentrar-se sobre os episódios 
que, na sua maioria, antecedem à criação dos povos, e deixar este evento 
para um momento posterior. Ao que parece, estes acontecimentos asseveram 
uma sequência que varia um pouco nas versões, o que induz a pensar que 
as exatas posições sintagmáticas não são tão importantes quanto a posição 
relativa anterior à criação. A tirada do dente do Matso e, mais ainda, a ori-
gem da pupunha, se integram, em termos gerais, na viagem, mas recebem 
um destaque mais independente (para a pupunha M13.1-8)25. No prólogo da 
viagem, acontecem cinco ou seis encontros, sendo que na segunda versão se 
omitiu o Matso, mas os outros cinco se mostram quase que idênticos. Um 
dos aspectos mais relevantes é a maneira como a narrativa realça a relação 
entre Tamakori e Kirak, caracterizando-a mais ainda. Quando baixam, Kirak 
ouve o mutum e o sapo, e vê o menino, todos na praia do rio, e ele pergunta 
a Tamakori o que são estes seres. Este lhe ensina o nome de cada um, uma 
atribuição que os Kanamari repetem de uma forma mais geral na afirmação 
de que Tamakori nomeia todas as coisas no mundo. Tamakori detém o co-
nhecimento e o poder de nomear as coisas. Deste modo, ele fornece o nome 
do mutum e isto leva Kirak a flechar e comer a ave. Numa versão, o mesmo 
vale para o “sapo” (todo tipo de batráquio para os Kanamari)26. 

25   Tanto assim que Djo’o deixou a pupunha fora deste relato. Kurau inseriu o dente 
do Matso entre a passagem de um terreiro para outro, como se tivesse, ou esquecido o 
fato, ou não atribuído importância ao lugar exato na sequência dos eventos.

26   Segundo Lévi-Strauss, esta prática, de subsumir todo batráquio no termo “sapo”, é 
corriqueira no interior do Brasil (1979a: 79).



EDWIN REESINK

¤¤¤¤¤¤¤¤ ¤¤¤¤¤¤¤¤ ¤¤¤¤¤¤¤¤ ¤¤¤¤¤¤¤¤ ¤¤¤¤¤¤¤¤ ¤¤¤¤¤¤¤¤

M40.1 (Kurau)  M40.2 (Djo’o) 

animal(ser) objetivo parte Kirak  animal(ser) objetivo parte Kirak 

1  mutum  comer  olhos  Jakwari  flechas  testículos 

2  sapo levar braço Matso dente miolo cabeça 

3  Jakwari menino testículos sapo filhote braço 

4 cachorro filhotes carne toda cachorro filhotes carne (da barriga)  

5  caba paneiro quebra caba paneiro quebra 

(6) paieira caroços [Kanamari] paieira caroços [Kanamari] 

7 Matso dente ouricuri caroços [outros índios] 

(8) cocos  caroços [Kulina] cocos caroços [Kulina] 

(9) cocos caroços [Kaxinawá]  

(10) enfeite labial [pauzinho][pupunha] 

* Retorno. Encontra povos, vai para casa, e	 * Emenda com o mito de encontro de quelônios 
emenda com o mito da roça do Urubu.	 e troca de suas cascas (M58).

¤¤¤¤¤¤¤¤ ¤¤¤¤¤¤¤¤ ¤¤¤¤¤¤¤¤ ¤¤¤¤¤¤¤¤ ¤¤¤¤¤¤¤¤ ¤¤¤¤¤¤¤¤

A narrativa descreve ambos os animais como grandes, ou seja, mesmo 
que a carne não seja das mais desejadas, ainda assim há carne em abundân
cia para o tipo de animal (sapo e pássaro grande). Ao que tudo indica, o 
bico do pássaro e a boca do sapo tiram do caçador a visão e o braço, a caça 
“matando” o pretenso caçador. A pretensão de Tamakori confirma-se, mas 
ele tem de restaurar o corpo de Kirak com partes novas. Firma-se a impres-
são de que a nomeação definiu o animal em suas caraterísticas mais amplas, 
como caça possível, o que é entendido desta forma por Kirak, que parte para 
a caça, aparentemente estabelecendo uma equivalência entre esta categoria e 
a facilidade de sua obtenção. Faltam-lhe, no entanto, a destreza e o conheci-



IMAGO MUNDI KANAMARI

mento necessários. Nestes primeiros dois casos, Tamakori limita-se a advertir 
Kirak dos perigos, mas este se lança assim mesmo na praia, à procura do seu 
objetivo. De certa forma, falta a Kirak a destreza que resulta da experiência e 
sobra-lhe vontade de fazer, enquanto Tamakori mostra comedimento. 

Neste ponto da narrativa, Kurau inseriu um comentário a respeito da 
situação. Kirak é “só danado pra fazer”, “como nós assim”, como gente que 
também corta perna, dedo e fica doente. Assim, Kirak tem origem análoga 
à gente, assemelha-se aos seres humanos. Tamakori normalmente detém um 
conhecimento superior, “sabido”, e comedimento maior em função deste 
saber, mas Kirak é mais humano. Quando ele chega a conhecer a caça, como 
todo Kanamari contemporâneo, ele imediatamente se engaja na finalidade 
de matá-la. Como ser autônomo, contrariando os conselhos sábios do seu 
irmão mais velho, ele persegue logo o objetivo. Kurau o reconhece, deste 
modo, explicitamente como seu semelhante, um semelhante a quem, de cer-
ta maneira, agradece, porque Kirak age assim para que “nós” saibamos: “(...) 
nós agora mesmo assim também como Kirak, fazer primeira vez, pra nós 
sabe”. Tamakori possui um conhecimento e uma potência fora do normal 
para os humanos, mas Kirak se arrisca, testando os limites e desbravando, 
na prática, o que serve de conhecimento útil para os Kanamari. De certo 
modo, Kirak concentra na sua pessoa, desde seu “nascimento”, a humanida-
de como um todo e seu processo de aprendizagem prática.

No próximo episódio, mais uma vez aparece a Kirak, na praia, um ser 
desconhecido. A praia, evidentemente, representa uma zona de transição 
entre o rio de água corrente e a terra, entre o rio e o mato. Neste momento 
o narrador enfatiza que o sol está quente, ou seja, não somente estamos o
tempo todo no mesmo dia como, indicado pelo calor e a presença da praia, 
trata-se da época seca, da estação do verão. No evento, Kirak mais uma vez 
enxerga algo inofensivo num ser que não é o que parece: um menino que 
aparenta ter uns dois anos de idade e que ostenta um cabelo muito grande. 
Pela forma descrita por Kurau, o cabelo sinaliza idade ou maturidade maior 
do que a estatura induz a pensar porque, num mito do mesmo narrador, o 
fato de já cortar o cabelo indica a chegada de uma moça ao estado núbil. 

A brincadeira hábil com as flechas, jogando-as para cima e pegando-as 
de novo ao cair, assinala a mesma incongruência, já registrada, a distância en-
tre um menino que brinca mas cujo objeto de brincadeira é um instrumento 
letal nas mãos de um caçador. Kirak quer levar o menino, mas este não é, 



EDWIN REESINK

como ficou claro, um ser humano normal. Kirak, muito apropriadamente, 
“morre” ao ter os seus testículos apertados, afinal, aí reside a esperança da 
reprodução humana normal, e não no encontro de meninos em lugares li-
minares extra-sociais. Convém lembrar que “morrer”, tsk, refere-se, em 
Kanamari, a todo tipo de perda de consciência, inclusive desmaio, depois do 
que alguém pode “viver de novo”, e é em função disto que Kirak repetida-
mente afirma, depois de reviver, que estava dormindo. Neste caso, Tamakori 
interfere com mais vigor do que antes, emite um “pfuh, pfuh” (o que lembra 
um pouco um xamã que trata de uma criança, sozinho no mato; v. adiante), 
pega o menino e o joga no rio, onde “nunca mais boiou”. A sua ação, por-
tanto, acaba com a possível ambiguidade de Jakwari, a quem se atribui, logo 
em seguida, uma morada normal dentro do rio. Logo, este ser não humano 
foi deslocado para seu habitat pertinente.

Nos primeiros eventos, Tamakori adverte Kirak e o reconstrói. No 
terceiro, ele intervém para deslocar o ser para sua morada correta. No epi-
sódio que se segue, porém, somente um ser participa. Kurau foi o único 
a mencionar este evento e a inseri-lo na baixada do rio. Alguém pula de 
um lado do rio para o outro, furando o chão, e destes buracos crescerão 
palmeiras açaí. Da primeira parte do seu nome, depreende-se simplesmente 
que se chama “fazer açaí”, mas para a segunda parte não temos clareza sobre 
a tradução. Baixando o rio, pulando em ziguezague, criando assim açaí na 
beira desta, explica-se porque estaspalmeiras, de fato, localizam-se muitas 
vezes neste ambiente. De alguma forma, o açaí prenuncia as palmeiras que 
servirão posteriormente para a criação das gentes. Vale observar que, não 
obstante o açaí não pertencer a este conjunto de palmeiras “ancestrais”, é 
uma palmeira cujo fruto é altamente apreciado por produzir um tipo de suco 
que, às vezes, substitui peixe ou carne, para comer com macaxeira ou fari-
nha. Esta é a única referência de que dispomos para esta figura obscura, cuja 
excepcionalidade vem à tona quando se assevera que nem Tamakori nem 
Kirak empreendem qualquer ação a não ser ultrapassá-la, para o que a figura 
colabora, ao deixar de pular. Aparentemente, o acontecimento se resume a 
uma espécie de nota etiológica do açaí.

Já no evento seguinte, Tamakori toma a iniciativa e vai buscar dois 
cachorrinhos, dando o filhote macho a Kirak e ficando ele mesmo com a fê-
mea. Kirak, entretanto, se recusa a aceitar a generosidade e planeja obter uns 
filhotes por conta própria. Talvez seja válido considerar que a generosidade 



IMAGO MUNDI KANAMARI

de Tamakori não assume proporção perfeitamente equilibrada, já que ele 
reservou a cadela para si e detém o controle da prole. Observe-se, ademais, 
que isso evoca a situação real, em que Tamakori possui o potencial criativo 
e, portanto, fértil, ao contrário da potência mais limitada de Kirak. Por ou-
tro lado, o potencial dominado pelo primeiro só se realiza mediante a coo-
peração dos dois sexos e, por analogia, Kirak representa um complemento 
essencial (o que já transpareceu da discussão anterior). De qualquer modo, o 
comportamento de Kirak insere-se na mesma série já discutida. 

No próximo encontro, Tamakori retira os dentes maiores do queixo 
inferior de uma onça grande que mora num buraco e recebe o nome ono-
matopeica de Matso. Na versão de Kurau, em que nos apoiamos principal-
mente, este, talvez estimulado pela minha presença e de algumas crianças, 
explicou a origem do nome, o grito do bicho, mas acabou não mencionan-
do nenhuma atividade por parte de Kirak. Numa outra oportunidade, no 
entanto, ele indicou que Kirak também ganhou dois dentes, deixou-os cair 
depois num terreiro, para mais tarde surgirem como bananeiras. O narrador 
ainda acrescentou que não chovia na época, era tempo seco de um verão 
constante. Djo’o notou que Matso matou Kirak na cabeça, complementan
do o evento com o mesmo desfecho já conhecido. Creio que a omissão deste 
detalhe por parte de Kurau tenha sido um lapso ocasional.

Por último, dá-se o encontro com a caba e sua casa. Tamakori tirou 
duas casas, que naquele tempo “primeiro” eram paneiros (tori), e entregou 
um a Kirak27. A história se repetiu, Kirak não aguentou a ferrada notória da 
caba e caiu do alto, acidentando-se todo. Tamakori restituiu seu corpo in-
teiro quando retomaram a viagem, o que desembocou na criação dos povos. 
Ao compararmos estes episódios iniciais com o relato de Djo’o, tal como já 
apresentado em resumo, devemos levar em conta que o narrador desta ver-
são não utilizou um ponto de partida claro para desenvolver uma narrativa 
encadeada, tanto assim que na segunda parte o coadjuvante Djanon cada 
vez mais se encarregou de esclarecer a história e de levá-la adiante. Deste 
modo, o relato sofreu uma certa desarticulação interna e não será utilizado 

27   O que não é de estranhar, já que ele observou aí que a caba também era gente neste 
tempo. Sempre estamos tratando de ‘Gente-animal’.



EDWIN REESINK

como uma espécie de padrão de comparação sistemática para a narrativa 
mais coerente de Kurau (para fins sintagmáticos). O segundo relato, às ve-
zes complementar ao primeiro, como no caso referido do Matso, difere na 
sequência dos eventos e em alguns detalhes destes, como no caso do sapo 
em que Tamakori retira dois filhotes e dá um a Kirak. Uma diferença interes-
sante, digna de nota, é que Kirak não aparece em nenhuma instância como 
caçador. As diferenças, por outro lado, não ultrapassam certos limites, e a 
mesma estrutura invariante – Tamakori vai na frente e reparte o que buscou, 
ao passo que Kirak morre na tentativa de imitar a façanha, sendo revivido 
– é recorrente.

As diferenças não invalidam os mencionados comentários adicionais 
de Kurau sobre Kirak. Num outro episódio, na segunda narrativa, o interes-
se pelo Jakwari desloca-se de sua própria pessoa para o material do qual ele se 
apresenta como dono, ou seja, trata-se do drk’ambitsi, a lagarta da cana, 
que toma a forma de um menino, dono da cana com que se confeccionam 
flechas. Aqui se fornece claramente um argumento para a lógica de comedi
mento, já referido, que caracteriza o comportamento de Tamakori: este avi-
sa ao irmão que eles não podem exceder o número de quatro flechas que 
o dono (que possui grande quantidade), aparentemente, consentiu que ele
apanhasse. Kirak, mais uma vez, prova na prática que Tamakori realmente 
sabe do que está falando. 

a roça do Cachorro

É preciso mencionar o M10, a roça do cachorro, do qual somente 
temos uma versão narrada por João Manelão. A estrutura básica equipara-se 
aos episódios já conhecidos: quando Tamakori mandou Kirak espiar a roça 
e tirar duas espigas de milho, este trouxe um número superior e terminou 
morto. Há um detalhe interessante nesta variante, isto é, o narrador classifi-
ca Tamakori como Jesus. Normalmente, os Kanamari do Jutaí insistem que 
ele é Deus e esta foi a equivalência utilizada pelo missionário e estudioso 
Tastevin, ao entrar em contato com alguns Djapa no Juruá. João morou 
muitos anos em Três Unidos, tendo ajudado até a reunir alguns grupos Ka-
namari de origens diversas neste local. Parece, então, que, pelo menos de 
vez em quando, os missionários protestantes influenciaram o colaborador 



IMAGO MUNDI KANAMARI

neste ponto, já que estes reservaram o termo Deus para um outro ser, pai de 
Tamakori (um ser inexistente na mitologia Kanamari), cujo nome é Towi28. 

No Juruá, um informante da linguista do New Tribes contou algo pa-
recido, do qual um fragmento foi publicado: Tamakori comendo sozinho 
o milho que tinha plantado (Groth 1985: 102). João comentou que o frag-
mento se insere no mito da roça do cachorro e o ligou também ao mito de 
origem da pupunha. Neste caso, Tamakori deixou a roça e mandou vigiá-la 
por guardas animais. Na volta de sua viagem, Tamakori mandou Kirak espiar 
a roça, mas este pretendeu levar espigas. A demora causa a sua descoberta 
pelos guardas e a sua morte: o sapo Ho o segura, e o Cachorro, o Maracanã 
e o Calango (guardas parcialmente diferentes da primeira versão de João) 
mataram-no e comeram. Tamakori não achou quase nada dos restos corpo-
rais e mandou os animais devolverem os ossos. Porém, faltaram os ossinhos 
de um dos dedos e por causa disto nós temos hoje em dia somente cinco, 
e não mais seis, dedos. Aqui nos deparamos com uma problemática muito 
complexa, porque estas versões talvez derivem de alguma tradição variante, 
presente no Juruá e ausente nas tradições ancestrais dos principais narra-
dores do Jutaí. Os próprios Kurau e Djo’o diferem consideravelmente em 
ascendência e o primeiro chama Kirak, um apelido de uso muito corrente 
e bem geral, às vezes pelo nome pessoal de Hodum, enquanto o segundo o 
nomeia com o seu próprio nome (Djo’o). Torna-se lícito supor que, pelo me-
nos uma parte da variação entre os narradores, advém de tradições variantes 
de Djapa diferentes, por mais difícil que seja precisar com exatidão o peso 
possível dessas tradições.

a origem da pupunha

João relacionou esta roça com a origem do tso, a pupunha. Esta asso-
ciação não causa tanta estranheza quando se dá conta que a palmeira em 
questão é, ou pelo menos era, uma árvore domesticada (Descola 1986: 92; e 
de grande importância nos Jivaro e em muitas outras culturas; Erikson 1990: 

28   João também não forneceu sempre o mesmo nome. Observa-se no discurso em 
Kanamari de Muyawan, em que pretende reportar as palavras de Tastevin, que o Towi 
seria o filho de Tamakori e o pai de Tastevin, i.e. São José.



EDWIN REESINK

26,214,249,292; S.Hugh-Jones 1988: 19). Na versão de Kurau, Tamakori per-
deu o enfeite de madeira, um cilindro de uns dois centímetros, que adorna-
va seu lábio inferior furado, logo depois de ter limpo os terreiros dos futuros 
povos. Ao procurar o pauzinho, que ao cair se enterrou na terra, ele e Kirak 
acabaram fazendo um outro terreiro e não acharam o enfeite. Quando retor-
naram, se defrontaram com a pupunha, com um grande cacho, neste terrei-
ro. De certa forma, esta origem inverte a criação dos povos, que derivaram 
de outras palmeiras, já existentes e com frutos. Aliás, o pauzinho, que se 
reporta a uma prática em desuso atualmente, talvez tenha sido feito regular-
mente da madeira da pupunha, uma madeira boa e dura que até hoje serve 
para a confecção de arcos. O surgimento da pupunha, num terreiro vazio, é 
bastante apropriado, já que se encontram concentrações de palmeiras, nas 
proximidades de aldeias ou roças antigas e abandonadas. Apesar de ter per-
dido o enfeite, Kurau atribuiu uma intenção à ação de Tamakori e, quando 
voltaram, defrontaram-se com uma árvore baixa, carregada de cachos gran-
des consistindo de frutos grandes e sem caroços. 

Em outras oportunidades, o narrador explicou que os dois comeram 
dos frutos e que Kirak, algum tempo depois, peidou, “tsooo”, o que deu a 
ideia do nome a Tamakori (M13.1). Como já havia gente, ele entregou a pal-
meira para que a plantassem e espalhassem. No entanto, num outro comple
mento, fica claro que a primeira pupunha, aparentemente tão desejável, já 
apresentava a característica de queimar a boca quando ingerida crua (M13.2 
e 6). Kurau observa (e mostra seu apreço) que se deve a Kirak a receita de 
cozinhar o tso, para tirar o gosto “valente”, porque Tamakori disse para não 
modificar esta sua qualidade. O mesmo ainda objetou que esta ação implica-
va em escolher entre trabalhar muito ou morrer de fome, mas Kirak insistiu 
e agora se come a pupunha depois de cozida, bem mole e bem gostosa, na 
avaliação Kanamari. Assim, Kirak salvou, no entender de Kurau, um prato 
delicioso.

Djo’o, por sua vez, não inseriu a origem da pupunha na baixada de 
Tamakori, mas a colocou na mesma série de transformações de plantas do 
mato em plantas da roça. Trata-se de operação executada por Tamakori na 
primeira vez que se derrubou e se roçou a floresta para uma plantação. Aqui, 
a associação com plantas domesticadas se evidencia ainda mais fortemente. 
Tamakori plantou um caroço de pi’ikom, que seria uma variante da cana 
“marajá”, após nascer o pé, que ele rezou para efetuar a mudança para planta 



IMAGO MUNDI KANAMARI

domesticada. Djo’o não comentou nada especificamente referente à figura 
de Kirak, mas também ele destacou algo excepcional na ação deste, ou seja, 
no modo de sua participação no evento. Ao invés do conselho de cozinhar o 
fruto, a pupunha recebeu o nome por iniciativa de Kirak, bem ao contrário 
da situação normal em que o poder de nomear fica com Tamakori. Con-
gruentemente, o peido saiu de Tamakori, que comeu o fruto primeiro. Djo’o 
ainda acrescentou alguns detalhes, omitidos por Kurau, talvez para enfatizar 
outros pormenores. A pupunha, comida crua, queimou a boca de Tamakori 
e, em represália, este açoitou o pé com kna, um “veneno de mato”. Este fato 
até que se encaixa na lógica Kanamari de responder na mesma altura, e na 
mesma moeda, àquilo que se sofreu29. Aí se começa a entrever a passagem da 
palmeira para sua forma atual, não descrita na primeira narrativa. Tamakori 
achou a solução “para nosso filho”: tirar com pau e ferver bem para “não 
cortar a boca”. Tamakori resolveu experimentar, mandou Djo’o buscar ou-
tro cacho e ele apanhou lenha para o fogo. Ferveu, jogou a água fora e ferveu 
de novo antes de comer e, como resultado, a pupunha perdeu sua qualidade 
cortante. “Assim é bom”. 

A versão de João Manelão novamente difere das anteriores, mas não 
diverge das linhas gerais já delineadas. A diferença maior localiza-se no iní-
cio, quando Tamakori e Kirak estavam subindo o rio e se cansaram da pró-
pria subida. Tamakori propôs descansar e cochilou, com a cabeça do lado de 
fora da canoa. O pauzinho caiu aí e logo apareceu uma pupunheira na beira. 
Os dois, entretanto, viram primeiro o reflexo n’água e Kirak já queria mer-
gulhar quando Tamakori percebeu a possibilidade de um engano, e sugeriu 
pegar uma vara para verificar se realmente estava dentro d’água. Tamakori 
constatou o equívoco e subiram na beira, encontrando uma palmeira de 
tronco liso. Comeram, saíram e se defrontaram com uma tapera velha. Lá 
alguém soltou um vento e Tamakori perguntou: “Olha Kirak, ouviu? Será o 
nome?” Aconteceu de novo e o tsuuu (tso) virou o nome mesmo. Como o 
tso cortou a boca, Tamakori açoitou o pé com urtiga (planta que dá muita 
coceira) e depois mandou Kirak tirar mais um cacho. Kirak cumpriu a tarefa, 
mas olhou para trás quando saiu, o que não deveria ter feito, porque o pé 

29   Kurau usou noko, que é um estado de “valente”, de agressividade potencialmente 
violenta para com alguém. Parece subentender-se que a pupunha agride Tamakori, justif-
icando sua ação na mesma moeda.



EDWIN REESINK

continuou cheio de espinhos. Kirak cozinhou a pupunha e comeu de novo, 
mas o efeito permaneceu e ele reclamou com Tamakori. Este, por outro lado, 
não reclamou de nada porque não comia de verdade. Kirak já queria descar-
tar a pupunha de vez, quando Tamakori explicou o procedimento correto, 
mas Kirak não seguiu as instruções à risca e agora tem-se que cozinhar bem 
mesmo. Em suma, nesta versão fica mais claro ainda como a pupunha se 
transformou na sua forma atual (com espinhos, alta – dentro da versão mais 
detalhada de Kurau – , com cachos, frutos menores e caroços). 

Implicitamente, nesta versão, a maior culpa recai sobre Kirak, Tamako-
ri detendo um conhecimento maior do futuro, embora não tão absoluto que 
não precise averiguar a veracidade do reflexo. Outros detalhes se esclarecem 
dentro das linhas que foram discutidas (por exemplo, a localização perto da 
beira e da tapera). Tamakori surge mais predominante do que nas versões 
dos narradores principais que, ao contrário, relativizaram a posição normal-
mente mais dominante de Tamakori, destacando, excepcionalmente, um ato 
de Kirak, que costumeiramente fica sob o domínio do seu irmão mais velho. 
Talvez, por especulação, a posição menos relativizante de João Manelão deva-
se à sua visão mais cristã de Deus ou Jesus, como equivalente de Tamakori. 
Isto é, a concepção de um ser mais onipotente, enquanto que ele classifica 
Kirak como São José, um ser humano cujo poder sobrenatural é muito mais 
derivado do que original. Por outro lado, como observado, ele não deixou de 
captar algo na mesma direção, ao reconhecer um pequeno papel para Kirak 
e por em relevo uma função educativa da parte de Tamakori. 

conclusão: a viagem da Lua e do Sol

De qualquer forma, há algo contrastante, implícito na afirmação conti-
da na última versão discutida de que Tamakori subiu o rio e se cansou, o que 
induziria a pensar que estava remando. Os outros narradores expressam, em 
certos pormenores, uma visão oposta a esta ideia, digamos, mais contempo-
rânea. Kurau disse que depois de chegar no fim do rio, Tamakori continuou 
simplesmente baixando, porque a água retornou junto com ele! Depois de 
“baixar” rio acima e passar às novas aldeias das gentes, ele fez um “batelão” 
(barco maior, de comerciante) e desceu de novo. Com isto ele saiu finalmen-
te das terras conhecidas aqui embaixo e, implicitamente, fixou a direção das 
águas. Em outra oportunidade (M40.3), ele descreveu que não se tratava de 



IMAGO MUNDI KANAMARI

uma canoa na forma que conhecemos, mas de um podak, um casco de copi-
úba (copaíba?) que não é cavado mas parece ser fabricado da própria casca 
da árvore. Kurau acrescentou que a sua mãe lhe contou como se fazia, e que 
os Kanamari não o fazem mais. Entretanto, certa vez um grupo da aldeia 
de Queimado foi buscar provisões à montante do rio e, com o objetivo de 
trazer uma quantidade maior, fabricou algo parecido com cascas de árvores 
improvisadas, que desceram o rio de bubuia (levado pela corrente d’água). 
Ou seja, Tamakori somente desceu o rio porque a água corria na direção 
em que ele se dirigia, o que lhe possibilitou utilizar um veículo que somente 
serve para descer um rio, mas que, segundo o narrador, nestas condições até 
andava mais rápido do que uma canoa.

Quando Djanon ajudou Djo’o a se expressar, vencendo uma certa 
timidez e dificuldade linguística, ele acrescentou alguns detalhes que, de 
um modo distinto, apontam para a mesma direção esboçada. Primeiro, ele 
afirmou que Tamakori pintou a canoa de “verde encarnado”. Atribuiu, en-
tão, uma beleza externa à canoa, com uma cor apreciada, que a caracteriza 
também como sendo especial (hoje não se pinta as canoas, nem Tastevin 
menciona nada a respeito). Mais do que isto, ainda asseverou que, ao baixar, 
Tamakori “não tem remo”, ou seja, que a canoa anda sozinha. Djanon não 
diz que a água sempre desce na direção tomada por Tamakori, mas sim que 
este não precisa remar, o que, na prática, é a mesma coisa. Kurau, por sua 
vez, não diz que não usava remo, mas que as águas sempre o acompanharam, 
o que implica que mesmo que tivesse feito esforço, este terá sido pequeno, e,
além disso, o tipo especial de casco dá a entender que pode ter sido utiliza-
do, como no exemplo etnográfico, à força da correnteza. 

Estas observações diferenciam bastante a viagem primordial no rio, 
da situação contemporânea, demarcando claramente a excepcionalidade (e 
até a ‘invejabilidade’) do tempo histórico inicial. Talvez seja possível ir mais 
longe um pouco, embora entrando quase no terreno das especulações. Sabe-
mos que na concepção Kanamari, Tamakori e Kirak se tornam os astros sol 
e lua, e que a última percorre um trajeto de rio acima até rio abaixo. Desta 
forma, a viagem de canoa assemelha-se a “uma viagem da Lua e do Sol”, 
num percurso análogo ao que o primeiro perfaz em um mês. A analogia não 
se inviabiliza pelo fato de que na viagem tudo ocorre “no mesmo dia”, pelo 
contrário, a viagem perdura um tempo que hoje seriam vários dias e, mais, a 
lua “desce” o rio também.



EDWIN REESINK

No terceiro volume das “Mythologiques”, Lévi-Strauss discute o que 
chama de “a viagem do Sol e da Lua”, e realça a importância de saber as posi-
ções relativas dos dois na canoa, quem está na frente, remando, e quem está 
atrás, remando e guiando. A fixidez das posições na proa e na retaguarda é 
fundamental para seu argumento sobre o que considera a lógica da proposi-
ção da “distância correta”, que vinga em vários planos, e que estaria em jogo 
aqui. Ora, nenhum Kanamari explicou quem se ocupa de qual função na 
canoa. Mais do que isto, as observações que acabamos de examinar, esclarece 
que a originalidade Kanamari se localiza na rejeição desta necessidade. Não 
é preciso especificar as posições porque, de um modo ou de outro, a canoa 
se movimentava por si mesma, dispensando, portanto, os ocupantes de fixar 
posição, ou até de se ater às posições de proa e popa. Neste sentido, se a ver-
são de João reflete fielmente a versão que aprendeu no Juruá, defrontar-nos
-íamos com uma tradição Djapa que varia significativamente das tradições de 
outros Djapa, como representadas pelos nossos narradores principais. 

Uma observação de outra pessoa, porém, de Aro, confirma, de novo 
por outra via, um ponto de vista mais fundamental, próximo aos últimos. 
Para ele, a água não corria, estava parada, o que representa uma outra solu-
ção original para uma locomoção muito mais cômoda no rio, mesmo que 
para isso que dispender mais energia do que nas anteriores, uma “subida” 
equivaleria a uma “descida”! Este esquema somente ter-se-ia modificado 
quando Kirak desobedeceu à instrução de Tamakori de não olhar para 
trás, de olhar sempre para “baixo”, ou seja, para frente, na direção dese-
jada. Talvez haja um paralelo entre o olhar rígido da ordem e a fixidez da 
água, destruindo o não-movimento desta pelo movimento da cabeça de 
Kirak, de frente para trás e daí de volta para frente, levando a água do rio 
a correr na mesma direção que a última parte do seu movimento. Vista 
de modo mais amplo, a hegemonia de Tamakori se impõe fortemente em 
muitos outros momentos da narrativa e, provavelmente em função disso, 
aparentemente não necessita ser realçada, ainda mais, como o timoneiro 
da viagem da Lua e do Sol. O espaçamento topológico entre os protagonis-
tas se expressa mais no relacionamento dinâmico de quem legitimamente 
ocupa a posição dianteira nestes deslocamentos, Tamakori, e menos na 
manutenção de uma relação fixada no espaço que mantém o par numa 
posição idêntica passiva, enquanto os engloba conjuntamente no seu mo-
vimento ativo espacial. 



IMAGO MUNDI KANAMARI

6. Origens (Gente, Animais, Plantas)

introdução

No capítulo anterior, começamos por uma apresentação inicial da mi-
tologia e terminamos com uma discussão sobre a relação entre Tamakori e 
Kirak. Retomaremos neste capítulo a viagem dos astros, quando darão ori-
gem aos povos, e seguiremos alguns dos desdobramentos ocorridos após este 
evento, culminando com a criação de certos animais e do peixe. No meio 
do capítulo passado foram também reconstituídas as condições primordiais 
da criação, isto é, precedentes às transformações significativas cosmológicas. 
Algumas informações adicionais esclarecerão melhor o ponto do qual par-
timos. João Manelão, por exemplo, lembra-se de que a sua mãe lhe contava 
que a terra, antes do céu cair, era plana. Houve um momento, neste início 
do universo, em que somente havia “o mundo, nem gente, pássaro, caça, só 
terra com mato”, ou, ainda, “nada de sangue em cima da terra”. Ele chama 
isto de itsonim padja, lembrando que há uma certa equivalência entre mato 
e mundo, já que a expressão conota a ideia de um mundo virgem. Por exem-
plo, um homem ou mulher “padja” é um(a) solteiro(a), o que faz pensar em 
alguém que precisa de um complemento. 

Como visto, no fim do mito do céu caído, o estrago é enorme, e 
Djo’o e Tewin afirmaram que o mato sumiu, sendo que Tamakori rezou 
para que nascesse de novo. Todo tipo de bicho de sangue (wahminim) não 
existia ainda, tampouco o mato e o complemento vegetal essencial para o 
homem (tsawahminim), que inclui toda espécie de planta da roça e até os 
frutos do mato apreciados e consumidos (warapikom). A última categoria 
exclui árvores e ervas do mato (horonim, que se traduz muitas vezes como 
“remédio”, mas parece se estender a plantas de todo tipo de aplicação 
útil), o que faz supor que o mato original, antes da queda, ter-se-ia restrin
gido, em primeira instância, justamente à esta categoria. Posteriormente, 
Tamakori produz “tudo”, tkna (gente) e os animais com sangue, grande 
parte do que se inclui na carne comestível de caça, e as plantas domesti
cadas, essenciais, como complementação vegetal, para a refeição ideal, 
junto com a carne. Estas transformações serão o objeto em foco neste 
capítulo.



EDWIN REESINK

a origem dos povos

A origem dos povos, como já apontado, acontece depois dos episó-
dios, já discutidos, da baixada de Tamakori e Kirak. Vale lembrar que no re-
lato de Kurau encontra-se a única referência, salvo a domesticada pupunha, 
à origem de uma palmeira, o açaí, representando esta parte importante da 
categoria apreciada de warapikom. Fica a impressão de que a grande maioria 
das palmeiras pertence, como o warapikom, ao domínio do mato, e que Ta-
makori simplesmente encontra neste domínio as palmeiras que utiliza para 
a criação dos povos. A primeira é a poro, traduzida inicialmente por “paiei
ra”. Tamakori viu o cacho pequeno, propôs comer e mandou Kirak subir 
na árvore para cortá-lo. Ele subiu, cortou e avisou Tamakori, que esperava 
embaixo. Não está claro o que ocorre ao cair o cacho, se Tamakori saiu no 
momento certo, ou se o cacho bateu nele sem que o sentisse. Seja como 
for, os cocos se espalharam e foram recolhidos para a retirada das cascas e 
consumo. Depois de limpar o terreiro, um espaço evidentemente central na 
vida social, Tamakori e Kirak organizaram quatro carreiras de caroços. Isto 
aí é “nós, Kanamari”30. No entanto, estas carreiras representaram “pouca 
gente”. Tamakori deixou enterrado também o dente do Matso, para que 
virasse banana naja (os Kanamari conhecem e gostam de diversas variedades 
de banana).

Baixando o rio de novo, o próximo pé de palmeira tem uma tala com-
prida e um cacho pequeno mas está carregado com muitos coquilhos, que 
Tamakori e Kirak deixarão em outro terreiro. Este karahtsi é uma palmeira 
de outra espécie, e com muitos cocos, e, portanto, a “palavra dele” (da gente 
futura que deles derivará) é outra e será falada por muita gente: “Kulina 

30   A localização também está de acordo com o caráter ribeirinho que vimos vigorar 
no modelo ideal dos Djapa, na Parte I. A posição central dos Kanamari tem vantagens 
adaptativas, pela possibilidade de exploração da várzea: no médio Juruá há muitos lagos 
e igarapés, fontes de peixes como matrinchã, e o igapó é sabidamente um lugar frequen-
tado por peixes frugívoros e possuidor de um ambiente rico. Várias palmeiras costumam 
crescer na área (Morán 1990: 99, 153, 171, 199, 221, 231, 240, 242, 247). Deste modo, 
os Kanamari ocupavam, e parcialmente ainda ocupam, uma área ambiental de bastante 
riqueza potencial para o seu sustento, combinando o rio, a várzea, e o mato da terra firme. 
A margem do rio, é, neste sentido, um lugar estratégico. Várias observações acerca da 
ecologia amazônica serão encontradas na mitologia, e alguns momentos referir-me-ei aos 
conhecimentos biológicos científicos e dos Kanamari.



IMAGO MUNDI KANAMARI

tem demais”. A próxima palmeira cresce na beira do rio, o kotsi, e dá um 
coco grande, “cocão”, como são grandes os Kaxinawá que se originaram de-
les. A lógica geral é óbvia: as diferentes qualidades dos frutos das palmeiras 
determinarão as diferentes caraterísticas das gentes que delas derivam sua 
origem. Assim, todos falam línguas ininteligíveis entre si, e às qualidades 
físicas concernentes à quantidade e tamanho dos caroços se atribui o fato de 
que, na concepção Kanamari, eles mesmos são poucos, os Kulina muitos, e 
os Kaxinawá fortes.

Ao retornarem do fim do rio e ainda “baixando” (na versão de Ku-
rau), Tamakori e Kirak deparam-se com os Kaxinawá. Observa-se aí que os 
Kaxinawá se localizam num ponto mais perto dos confins da terra, o que 
corresponde, embora de modo invertido rio acima, com sua posição original 
no alto Juruá. Os dois anunciaram sua chegada soprando o hori, instrumen
to de sopro utilizado nestas ocasiões e nas chamadas para festas e rituais. 
Antes de entrar, Tamakori afixou uma mutuca grande às suas costas e avisou 
Kirak que iria entrar primeiro no terreiro da maloca. Kirak desejou ficar em 
igualdade com Tamakori, e pediu uma mutuca para suas costas também, 
insistindo mesmo quando avisado de que não aguentaria Quando a picada 
da mutuca começou a doer, Kirak não suportou a dor, bateu nas costas e o 
inseto saiu voando. Tamakori, ao contrário, nem “mexeu” com a mutuca, 
que ficou chupando as suas costas sem que ele sentisse. 

Este gesto não é de fácil interpretação. Em parte, talvez se relacione 
com a instrução de Tamakori, para todos os povos, após a sua entrada, não 
falarem nada com a pessoa que virá logo em seguida. Kirak é uma “gen-
te qualidade” (um tipo de gente), “pintado” de manchas na pele, tanto as-
sim que o seu apelido “kirak” se aplica a outras coisas, como “manchado”, 
ou com manchas, na aparência. Tamakori colocou e suportou a mutuca 
à vontade, o que, mais uma vez, o diferencia da gente normal e ressalta 
sua excepcionalidade, enquanto tipo de gente como Kirak mostra a pele 
cheia de manchas31. Tal aspecto não é apreciado esteticamente e Tamako-

31   Outro aspecto possivelmente relevante é que a mutuca chupava o sangue de Tamako
ri. Os Kanamari parecem atribuir uma força vital ao sangue, e têm horror a perdê-lo. 
Também, eles demonstram um limiar de dor que chamou nossa atenção por ser baixo, a 
dor sendo expressa rápida e intensamente. Kirak é bem humano, portanto, o que destaca 
Tamakori mais uma vez.



EDWIN REESINK

ri, ao proibir aos povos de falar com Kirak e até de mencionar seu nome, 
lhes dá a oportunidade de preservar, literalmente, a pele. Todos receberam 
os visitantes segundo a regra de hospitalidade, dando-lhes várias espécies 
de kuya (caiçuma), mas somente os Kanamari e os Kaxinawá obedeceram à 
interdição. Os Kulina, os temíveis vizinhos mais próximos, bem segundo sua 
índole, na avaliação dos Kanamari, desobedeceram e falaram em excesso. A 
incontinência verbal causou o aparecimento das manchas de Kirak, contidos 
em seu próprio nome, na pele dos Kulina. Pronunciar o nome e falar com 
o “manchado”, aparentemente, teriam estabelecido uma relação suficiente
para adquirir as manchas. Mais uma vez verifica-se o poder da palavra. Os 
Kulina não se contiveram e são “feios” até hoje32.

Na versão em Kanamari (tradução de João Manelão), Kurau atribui 
a Tamakori uma intencionalidade para todo este processo, quando ele afir-
mou que é o jaci que será Kanamari. Aliás, jaci parece ser a tradução mais 
segura de poro, e foi a mesma que Kurau, em outra oportunidade, ofereceu 
(paieira refere-se, supostamente, a qualquer palmeira com muita palha). In-
formações complementares dão conta de que a palmeira jaci cresce na beira 
do rio e no mato, frutificando no inverno, quando produz um fruto grosso, 
comprido, doce, e com um caroço bem encarnado. Todos sempre concorda-
ram que os Kanamari descendem do porohkom (o caroço de jaci), e que os 
Kulina mantêm a mesma relação com o karahtsikom. Prevalece o consenso do 
que se trata, este último, do inajá, que dá um fruto duro, não comestível e 
com um caroço mais para a cor branca. Por estas informações, os contornos 
das diferenças entre os Kanamari e os Kulina se delineiam mais nítidas ain-
da. Afinal, os Kanamari, que se reconhecem todos Djapa e tkna (gente), 
descendem, como uma unidade, de um fruto comestível, de bom gosto e 
com uma cor bonita, enquanto os Kulina descendem de um fruto intragável 
e de um caroço menos bonito. 

Quando Tamakori, conforme a segunda versão, chegou às aldeias dos 
povos que ele criou, o narrador comentou que tal ato de criação de tkna 
foi da sua vontade, do seu gosto. Como o termo tkna, num sentido mais 

32   Daí se justifica que, por exemplo Deon, comentasse que os Kulina “são de Kirak”. 
Além disto, na mitologia Kulina, as posições de Kirak e Tamakori se invertem, Quira 
(Kira) predomina sobre Tamaco (Tamako), embora menos do que Tamakori (ver Cimi 
1986; Pollock 1985: 60).



IMAGO MUNDI KANAMARI

comum, restringe-se aos Kanamari, mas num sentido amplo pode-se referir 
a todos os índios, fica a suposição que ele produziu todos os povos inten
cionalmente. Por outro lado, Tamakori privilegia, não surpreendentemente, 
“a gente dele”, que naqueles tempos não era “dona de nada”, mas à qual ele 
estima, em comparação com a “fala torta” dos Kor (Kulina em Kanamari). 
A língua estabelece um sinal diacrítico forte, e Tamakori enfatiza que deverá 
ser guardada a sua palavra, ou seja, a sua fala. A ideia implícita refere-se à 
importância da língua, por ele legada para os Kanamari, aos quais incumbe 
da tarefa de preservá-la (v. fita 17).

Por um lado, há o reconhecimento de uma humanidade mais ampla, 
criada no mesmo evento histórico, com certa intencionalidade, pelo mesmo 
ser excepcional e com o mesmo material básico. Por outro, as diferenças 
simultâneas são bem demarcadas. Os Kanamari são todos tkna e perten-
cem a um Djapa de língua e cultura semelhantes. O lugar reservado aos 
Kulina destaca-se ainda mais fortemente por ser o único povo indígena que 
não é um x-Djapa, mas simplesmente Kor (uma espécie de sapo). É im-
portante ainda assinalar que os Kulina compartilham com os Kanamari o 
domínio do xamanismo, o que os transforma nos mais temidos e imediatos 
vizinhos, com os quais os Djapa se confrontam. Neste sentido, os Kor são os 
“outros” mais imediatos e perigosos, numa concordância entre atualidade e 
mitologia. A terceira posição concerne ao “outro” mais afastado, com quem 
normalmente não se mantém contato, e que também não se inclui regular
mente no campo xamanístico.

Provavelmente esta conclusão justifica que se encontre, aqui, uma va-
riação maior, enquanto o consenso reina sobre a posição dos Kulina. Kurau 
explicou que os Kaxinawá, representantes, provavelmente, dos Pano – o ter-
ceiro grande bloco cultural e linguístico na região (no sentido mais amplo) 
– , derivam dos kotsi, que seria o ouricuri. Segundo João, aliás, o que se
denomina de ouricuri na região tem um fruto com um gosto que queima a 
boca. Djo’o, por outro lado, atribuiu a origem dos Kaxinawá, pelo menos 
uma vez, ao ihkira, o buriti. Conforme seu relato, Kirak escalou o pé de poro e 
tirou o cacho que, quando quase estava caindo sobre Tamakori, se espalhou 
todo e não atingiu a divindade. Logo em seguida, eles se deparam com o que 
se traduziu como ouricuri mas que antes se descreveu como ihkira, buriti. 
Em contraste com a primeira ação, Tamakori derrubou do pé, trepado lá 
em cima, o cacho, mas Kirak, com medo da força da queda, saiu do lugar e 



EDWIN REESINK

não pegou o cacho. Ao que tudo indica, Tamakori se deitou, sem medo, e 
o cacho se dispersou sem atingi-lo, ao passo que Kirak, em pé e com medo,
deveria ter pego o cacho em queda. No primeiro caso eles juntaram tudo 
de novo, mas no segundo, a falha causou o aparecimento e a dispersão, no 
mundo, de todos os outros povos indígenas. Povos estes caracterizados como 
“brabos” e do mato, ou seja, bem distantes e diferentes. “Todos os outros são 
um só”, o que nos induz a considerar que esta adaptação, no mesmo lugar 
onde se inseriu os Kaxinawá, encaixa-se bem na lógica da terceira posição do 
“outro distante”. 

Observa-se aqui uma variação do modelo de Leach que preenche as 
posições do “exterior” “próximo” e “intermediário”, em que o último se 
expande para a inclusão de todos os outros desconhecidos, ou pouco conhe
cidos, mas nomeados (mencionado para os Machiguenga, Chaumeil 1991). 
Seja kotsi ou ihkira, os caroços dão origem aos distantes Kaxinawá, que me-
recem o designativo de “Djapa”, ao contrário dos Kor dos Kulina, e, num 
caso de reinterpretação dos narradores aparentemente criativa, a todos os 
outros povos desconhecidos ou mal conhecidos e de contato esporádico que 
também recebem um nome x-Djapa. Ao se tratar, destes povos, uma deter-
minada caraterística que tenha chamado a atenção fornecerá a pista da sua 
denominação. Por exemplo, os Sataré-Mawé impressionaram o tuxaua, que 
os visitou, com a sua prática de usar formigas nos corpos como teste de du-
reza, e eles receberam o nome de uma formiga (Antaro Djapa). Desse modo, 
Djo’o e Djanon incorporaram todos os povos indígenas na ‘lógica totêmica’ 
da ‘descendência do caroço’, operada por Tamakori33. 

Além de criar uma ‘ideologia étnica’ mais ou menos explícita, que 
também se observa no cotidiano, esta teoria contém certos elementos a res-
peito da vida social. Já reparamos que Tamakori deixa a parte dura da fruta, 
e que as alinha em carreiras. A dureza do caroço evoca os ossos de Kirak, 
que, constantemente, servem de suporte para sua reconstituição, ao ponto 
que, numa versão aparentemente pouco difundida, a perda de um ossinho 
acarreta a perda definitiva de um dedo. Ademais, o alinhamento se reprodu-
zirá na ordenação de uma comunidade organizada, abrigada numa mesma 

33   Seguindo a lógica até este momento, ele provavelmente rezou os caroços. Ou seja, 
falou, ou pensou, para provocar a mudança e sua enunciação produziu efeito.



IMAGO MUNDI KANAMARI

grande maloca. Isto também é coerente com o ideal expresso, atualmente, 
de que cada Djapa viveria e deveria morar junto, todo mundo partilhando 
a mesma casa grande (de forma oval, os espaços familiares ocupando as la-
terais). É interessante perceber que, apesar de Tamakori, em outros mitos, 
dar origem às plantas domesticadas e animais, o mito deu ênfase à comple
tude da vida social e cultural dos povos entre os quais Tamakori aporta no 
seu retorno. Lá, os habitantes o recebem como é seu dever para com um 
visitante, com muita caiçuma, produto elaborado com macaxeira abundante 
e mediante método especial e demorado, portanto um produto bem social, 
resultante da ação cooperativa da produção humana que requer a colaboraç
ão dos dois gêneros.

o material simbólico

Talvez certos complementos e estes últimos reparos permitam elucidar 
algo sobre a escolha de “caroços” para a transformação em gente. Primeiro, 
trata-se de, por exemplo, porohkom, ou seja, uma espécie-kom, que, na verda-
de, é essencialmente uma semente, que, devidamente plantada, asseguraria 
a reprodução da espécie vegetal (e evoca um pouco a analogia de animais 
que comem frutos e ajudam assim a espalhar as sementes pela floresta, para 
sua reprodução). Também, “-kom” é um sufixo diminutivo. Por exemplo, 
usa-se até junto com um nome (Djahumakom), para distinguir uma pessoa 
de outras portadoras do mesmo nome (Djahuma pequeno, também faz-se o 
inverso, Djo’o nhanim, Djo’o grande). Os dois indícios sugerem, para que 
possamos considerar caroços como um ponto de partida apropriado, algo 
como um início duro e pequeno com as suas qualidades intrínsecas, que 
determinarão o resultado da transformação. 

Esta concepção não é tão inusitada entre as culturas amazônicas. Os 
Matis possuem a noção “ovo”, em que ‘dar origem’ se aproxima a feto e 
fruto, carregando ideia muito semelhante e apropriada, ressaltando o modo 
pouco sexuado da forma de reprodução vegetal (Erikson 1992: 318-9). Na 
verdade, ele reconhece que a noção tu se traduz mal por “ovo”, ao designar 
igualmente o feto e o fruto da bananeira e possivelmente ela se ilumina pelo 
paralelo Kanamari como indicativo de algo pequeno em potencial cresci-
mento. Entre os Kulina uma variante faz originar o homem e a mulher da 
madeira de palmeira, cuja versão Kanamari veremos na Parte III, mas em 



EDWIN REESINK

uma do rio Envira, ao invés do Purus, o par de irmãos sobrenatural produziu 
dos mesmos cocos as vaginas das mulheres: grandes do “coco-açu”, pequenas 
do “aricori”, e pequenininhas do “jaci”. Os Madiha podem errar e manter 
ideias equivocadas, mas a sua lógica substantiva de transformação, pelo me-
nos neste exemplo, se revela idêntica e utilizando o mesmo material (Pollock 
1985a: 59; Silva 1984: 6-7).

Segundo, aproveitar um modelo de reprodução vegetal não-doméstico 
poderia levar a pensar os povos como mais “naturais” na sua origem, en-
quanto o mito ressalta o caráter social e cultural dos mesmos. Ora, convém 
perceber que o hori e a recepção com caiçuma aos visitantes correspondem a 
atividades ligadas intimamente a festas e rituais, expressões eminentemente 
socioculturais. Neste sentido, a escolha é reveladora. Festas e alguns rituais 
são classificados na categoria warapikom, que, como já mencionado, é uma 
classe que inclui uma série de frutos silvestres comestíveis34. Ou seja, fru-
tos silvestres assumem um lugar de tal envergadura nas festas e rituais, ao 
conjugar os esforços socioculturais mais comunitários, que a categoria pode 
subsumir vários destes. Portanto, a escolha de vários tipos de warapikom mos-
tra-se consistente com a ênfase na cultura e na vida social, já que, na visão 
Kanamari, se relacionam diretamente com a produção mais fortemente so-
cial. Warapikom remete ao social, e os sabores dos frutos silvestres de que se 
originaram os Kanamari e os Kulina se revelam mais saborosos ainda. 

a origem alternativa dos Kaxinawá

Somente uma versão exclui a estratégia dos caroços como explicação de 
origem alternativa para um determinado povo. Numa primeira oportunida
de, mediante alguns comentários soltos, Aro afirmou que Kirak foi feito de 
warapikom kanion, um tipo não identificado de warapikom (fruto), e que os 
Kanamari surgiram do porohkom. Quando indagado de novo, ele insistiu 
que todo Djapa Kanamari resultou do mesmo caroço, diferentemente dos 
Kulina, que não são Djapa. Os Kaxinawá também são “Djapa”, até sendo 

34   Alguns dos frutos são alinhavados em Carvalho e Reesink (1993). Os Makú con-
hecem 54 tipos de frutos diferentes. Os frutos costumam ser associados à estação das 
chuvas (Silverwood-Cope 1990: 49), como entre os Kanamari, estação mais comumente 
associada aos rituais.



IMAGO MUNDI KANAMARI

possível sua referência como “os Djapa”, mas de outro caroço, e contou 
uma história que se enquadra, inicialmente, na viagem de Tamakori e Kirak 
(M30). Kirak morreu, talvez por causa do Urubu, que, de qualquer modo, 
acabou comendo-o todo. Tamakori juntou os ossos do irmão e refez o corpo, 
que acordou de novo. Os Urubu (como “povo”, mantenho estas referências 
no singular, como em Kanamari) viram uma preguiça morta, mas credita-
ram a Tamakori tê-la colocada lá e não tocaram no animal. Tamakori, e, ao 
que parece, Kirak, viraram antas e duas destas caíram mortas. Uns Urubus 
se depararam com elas, comeram os olhos, e disseram que Tamakori e Kirak 
morreram e viraram antas. Depois foram para casa, onde um Urubu pergun-
tou se comeram carne boa e se estava fedendo a carne. Não está muito clara 
esta parte, mas à primeira vista, a indagação implica que correram o risco de 
terem se adiantado. No dia seguinte, os Urubu saíram para comer as antas 
e quando terminaram, Tamakori estava a caminho. Os Urubus morreram, 
com exceção do Urubu-rei. Tamakori os ressuscita, mas a partir de então eles 
vão feder muito. Ou seja, a ação fez com que os urubus fedessem como a 
carne podre de que se alimentam nos dias de hoje, e isto atraiu uma lagarta 
que vive da carne podre. Tamakori rezou (como, aliás, rezaram os povos 
anteriores também) e a lagarta se transformou em gente, Kaxinawá. Os “Dja-
pa”, neste caso, seriam a transformação de vermes associados à carne podre, 
menos imponentes ainda do que os abutres dos Urubus, que pelo menos fi-
guram como habitantes de casas e donos de roças no seu tempo como gente.

Resultar de pequenos comedores de carne podre (conhecidos como 
tapuru ou itapuru), de carcaça, parece um retrocesso para os Kaxinawá, em 
comparação com a variante mais difundida. Por um lado, é possível que se 
trate da versão de uma tradição de outro Djapa, do qual descendem os nar-
radores principais. Uma hipótese é que seja a influência do lado materno de 
Aro, dos Bim Djapa, um grupo para quem as informações disponíveis dão 
a localização original perto de Cruzeiro do Sul, isto é, defronte aos Pano. O 
dialeto dos Bim Djapa diverge um pouco dos Wadjo Paranim Djapa (um 
dos grupos de referência no alto Jutaí). A divergência de João, apontada an-
teriormente, talvez se relacione com a mesma conjectura, já que sua mulher 
e sogros se associam a este Djapa, do qual uma facção mora em Três Unidos, 
onde João residiu quase dez anos. Fechando o parêntese sobre esta questão 
importante mas, no momento, insolúvel, vale observar que a lógica e o tipo 
de enredo se encaixam nos episódios da viagem, e mais adiante veremos 
ações semelhantes em outros mitos. 



EDWIN REESINK

O próprio mito sobre a roça e as flechas do Urubu, que Kurau uma vez 
encadeou no fim da já famosa viagem, assemelha-se a esta viagem em outros 
pontos (M5). Segundo ele, os Urubu, sob a forma de gente também, mo-
ravam todos juntos numa maloca, com um roçado. Mas, apesar dos traços 
humanos, o mito deixa bem claro que o que os caracterizava era a tentativa 
de matar Tamakori e Kirak, para desfrutá-los depois de apodrecerem. A rela-
ção com a podridão antecipa o seu futuro animal e o pequeno mito de Aro 
explica porque a própria carne do urubu exala fedor, razão, aliás, alegada 
pelos Kanamari para não comê-lo. Numa variante (M5.4), Tamakori virou 
o calango kadjohkirak, “pintado como jacaré”, para buscar e juntar os restos
de Kirak consumidos pelos Urubus. É bem possível que se trate do mesmo 
calango, do qual se disse que é “aquele que anda no terreiro”. De qualquer 
modo, aqui Kirak também morreu nas mãos dos Urubus, para apodrecer e 
servir de repasto.

uma história de casca dura

Para continuar a análise, várias alternativas se afiguram passíveis de 
ser trilhadas com igual proveito. Kurau emendou a viagem pelo rio com a 
história da roça do Urubu, episódio de fato muito semelhante aos eventos 
narrados e apropriados para marcar uma nova fase na história do mundo, 
por apresentar a Gente-animal com maloca e roça. Djo’o e Djanon encade-
aram ao mesmo mito da viagem o relato da troca de casca dos quelônios, e 
isto também se justifica. A nova fase caracteriza-se pela presença de gentes-a-
nimais, mas, principalmente, pelo fato de que todo tipo de animal e planta 
de roça ainda deve ser transferido de outro domínio e transformado de algo 
preexistente: o mundo, na verdade, ainda é uma espécie de grande vazio, 
conforme a premissa de que nada passou a assumir sua forma atual sem ter 
se transformado de uma forma similar mas diferente. 

Seguindo a associação desenvolvida pelos dois narradores, Tamakori 
e Kirak chegaram a um lago cheio de tracajá, já portando arco e flecha com 
bico. Tamakori conseguiu matar duas tracajás, mas o bico da flecha de Kirak 
não penetrou numa casca de kaw (classe dos quelônios), cuja espessura 
tinha quatro dedos. Kirak preparou a comida no fogo, na beira do lago. Os 
kaw, entretanto, subiram em umas árvores frutíferas para comer maran, e 
deixaram o “casco” no toco do pau. Tamakori tirou um cipó e produziu uma 



IMAGO MUNDI KANAMARI

casca nova. Como o cipó é grosso mas menos duro, ele trocou a casca dura 
pela mais mole, e os kaw ficaram com uma proteção resistente mas penetrá-
vel pelas flechas de Kirak. Assim, mesmo quando eles encontram já um tipo 
de quelônio acabado, há um detalhe que os diferenciam profundamente da 
sua qualidade atual. Depois da transformação, “ficou bom”. Numa outra 
oportunidade, Djo’o acrescentou que o “espinhaço” da anta sofreu a mesma 
mudança necessária (M58.2), comparando a dureza original com “aço”. 

a origem do peixe

No domínio das águas, que agora já funcionam como eixo de locomo-
ção para os viajantes, o kaw não significava a presença da categoria “caça”, 
até que uma ação providencial abriu esta possibilidade para a gente atual. 
No mesmo relato de Aro, já referido, este assevera que não havia nenhum 
“bicho”, incluídos os peixes, na terra, até que Tamakori resolveu deixá-los 
nesta camada cosmológica. O don, todo tipo de peixe, resultou da ação de Ta-
makori colocar uma árvore de seringa na beira do lago. Da casca da árvore da 
seringueira, um pedaço se transformou em pirarucu, de suas frutas caindo 
n’água outros peixes, o mesmo, pelo que parece, valendo até para suas folhas 
(o que João Manelão corroborou, M27.2). Para este, isso faz sentido porque 
“peixe gosta mesmo de seringa, né?”, aludindo à importância, hoje em dia 
altamente comprovada, dos frutos do igapó para a alimentação dos peixes 
(M27.1). Na cadeia alimentar, literalmente os frutos viram peixes e as folhas, 
provavelmente, se assemelham em forma aos peixes. Metamorfose, portanto, 
de conteúdo e de forma se complementam. 

Dois problemas, todavia, restam. Numa versão um pouco divergente, 
Tamakori jogou caroço de farinha d’água nas águas e criou os peixes por este 
ato (M36). Observa-se que o princípio se conserva, mesmo que os Kanamari 
antigos não tenham conhecido a farinha descrita. Entretanto, nem assim 
se aplacou a fome dos que pediram os peixes a Tamakori, já que todas as 
presas potenciais tinham medo da tarrafa e não se pescava nada. Tamakori 
os instruiu a lançar a rede à noite e aí, finalmente, obteve-se uma boa pes-
caria. Um pouco antes, os mesmos narradores desta variante seguiram uma 
linha paralela, ao declarar que o peixe também era gente. Alguém pescava 
piranha, mas como esta era também gente, gritava, e o pescador foi obrigado 
a soltá-la. Tamakori modificou isto, mas ao cozinharem o peixe capturado, 



EDWIN REESINK

ele virava pedra. Somente uma nova intervenção de Tamakori acabou com 
esta inconveniência (M36). Desta maneira, necessitou-se de uma série de 
passos para obter o peixe, desumanizá-lo e mais, por um lado, fazê-lo perder 
a capacidade de reconhecimento do instrumento cultural de sua captura, 
ou, por outro, submeter-se ao processo mais cultural de processamento, sem 
se transformar em algo incomível35. 

Sem peixe ou com peixe-gente passava-se fome, comendo-se somente 
farinha com água. Tal situação representa uma calamidade para os Kanama
ri, em face ao que urge uma correção, para alcançar um ponto aceitável da 
verdadeira “comida”. A ausência ou a presença sob a forma de gente, duas 
alternativas, vale lembrar, colocadas na mesma narrativa, igualam-se em seu 
efeito nocivo: ou nada, ou canibalismo. A primeira alternativa não mostra o 
peixe claramente humano, mas inteligente o suficiente (como os humanos) 
para reconhecer o instrumento mortífero. Na primeira variante, Tamakori 
ensinou-os a pescar na escuridão, e os peixes não agem mais assim. Na se-
gunda, o ato de ferver transformava o peixe em pedra e Tamakori mudou a 
situação, aparentemente, pela sua vontade. A comida verdadeiramente hu-
mana é, então, cultural, somente conquistada ao se percorrer etapas que 
preenchem o vazio original e ‘naturalizam’ a sua base alimentar. Só assim 
haverá cultura e não canibalismo. 

O episódio da pedra evocou no narrador a lembrança de um fato aná-
logo no domínio dos peixes. Por via desta associação ele comentou que so-
mente o “arauaná”, pawr, tinha uma pedra e habitava o fundo das águas (o 
que mostra que a relação peixe-pedra pode ser considerada intrínseca, mais 
metonímica do que metafórica). O peixe “pescado” pediu a pedra, e o araua-
ná primeiro negou, mas, tendo em vista sua solidão, resolveu dar depois. 
O pescado, entretanto, continuou lá embaixo e o arauaná não conseguiu 
atingir o fundo, ficando sempre na superfície. Não surpreenderá que este 
peixe, conhecido mais como aruaná, seja dado como um nadador sempre à 
flor das águas (Santos 1981a: 30-32). 

35   Ao se tornar pedra, a carne do peixe permanece inacessível, evocando a observação 
de Lévi-Strauss sobre a pedra ser uma expressão metafórica da carne humana (1974b: 
253). Não tenho uma boa justificativa para a mesma associação, mas ela caberia dentro da 
problemática do peixe ter sido Gente-animal. Mais adiante encontraremos uma conexão 
entre pedra e peixe.



IMAGO MUNDI KANAMARI

a origem de certos animais preeminetes

Analogamente aos quelônios e peixes, para os animais e a possibilida
de de caçá-los, algumas informações e vários mitos dão conta de transformaç
ões de um material anterior (como barro) em animais determinados. Parte 
relevante destas mudanças está inserida na época em que Tamakori já ha-
via feito uma mulher de pau e Kirak também irá constituir uma família. A 
particularidade reside no fato que esta mulher – que se denomina só com os 
nomes kariwa de Nossa Senhora (Djo’o), Itinha (id), Ritinha (Kurau, Djo’o), 
Wainha (Djahuma), o que faz pensar que seja Maria – abrirá uma brecha no 
domínio masculino da criação, verificado até agora. Como Kirak, no caso da 
pupunha, ou, ainda, para João, numa outra versão, por ter sido Kirak que 
inventou a tocha de iluminação da resina de árvore, abre-se um pequeno 
espaço subordinado dentro das constantes afirmações de que Tamakori “fez/
deu/tem/sabe/tudo”.

Na primeira vez que Djo’o forneceu alguns detalhes a respeito, vários 
animais importantes surgiram de similares modelados em barro, outros de 
material que se assemelha à sua forma. “Itinha” fez uma anta de barro, mok, 
que correu para o rio e, como boiou, ela o trouxe de novo para a terra, para 
refazê-la. Na segunda vez, o animal afundou, tratando-se, então, do peixe-boi, 
tsupuna. Ela fez o jacaré e, dando a entender mais implicitamente, modelou 
o jaguar, mandando que os dois brigassem para que o jaguar rasgasse a boca
do jacaré, adquirindo sua forma atual. Ela ainda fez de barro o kawahiri, um 
gato de tamanho menor do que a onça (provavelmente o maracajá), e man-
dou-o morar no mato. Depois, ainda fez a cobra d’água, mapiri, de um tipiti, 
e duas cobras venenosas (uma sendo a surucucu; este tipo de cobra classifica-
se mais genericamente como hihpam), ambas da casca de envira batida. 

Em todos os casos, ela rezou para conseguir a transformação. Obser
va-se que os animais em questão ocupam lugares que sobressaem no pan-
teão natural Kanamari: alguns dos mamíferos mais proeminentes e cobras 
de maior tamanho e periculosidade. Numa outra oportunidade, o mesmo 
narrador confirmou a feitura de barro da onça, com a ressalva que atribuiu à 
ação de Tamakori o ato de rezar o mapiri. Em termos gerais, as escassas infor-
mações disponíveis (de dois participantes) realçam o papel fundamental da 
mulher neste processo que explica a origem dos animais mais significativos 
(M33.4 e .5). João Manelão ainda ouviu falar de que a tucandeira (formiga 



EDWIN REESINK

grande e ferradora) foi feita de cipó e de que o awanon, borboleta, teria sido 
feita da tucandeira M33.6)36. Em suma, embora as informações sejam restri-
tas, há indicações de que há uma certa aceitação deste papel e, claramente, 
o tipo de lógica em questão não se modificou.

a origem da roça e do lago

Da mesma maneira do que acabamos de examinar, também deparamos 
com variantes sobre a origem da roça e das plantas domesticadas. Uma des-
tas últimas concerne a um mito que, explicitamente, relaciona-se à primeira 
vez que se vai brocar mato para uma roça. Na primeira vez que foi referido, 
os narradores denominaram o protagonista principal de Tamakana, embora 
mais adiante, no final, um deles o identificasse como “Tamakori mesmo”. 
Tamakana usava sua própria canela para cortar pau e depois pegou uma 
linha de algodão para ir puxando e derrubando as árvores, em pé. A broca 
procedeu, assim, pelo uso da canela para substituir o uso de um terçado. Evi-
dentemente, numa época em que se supõe a ausência dos instrumentos de 
metal atuais, a impressão que se tem é de que, pela rapidez em jogo, a perna 
abriu o mato mais eficientemente do que o teriam feito os utensílios recen-
tes. O fio de algodão derrubava todas as árvores, destacando-se também a 
excepcional eficácia que contrasta com o peso do trabalho contemporâneo. 

Tamakana já tem um numero grande de netos, aos quais enganou, 
ao não avisar em tempo quando iria tocar fogo na vegetação, no meio do 
roçado. Ele os tranquilizou sobre o fogo, mas, quando este já queima, os 
transforma em japu, potso, e kihpi (quelônio matá-matá). Os narradores ainda 
se referem de passagem à garça, towhnim, mas a ênfase recai mesmo no fato 
de que a maioria vira japu. O japu, aliás, é um pássaro relativamente grande 
que gosta de viver em grupos, o que se relaciona com o grupo de crianças. 
A associação com o fogo advém, talvez, da cor de sua plumagem, em que 
predomina o preto mas em que também figuram partes de vermelho escuro 
(Santos 1979b: 222-225). Segundo esta mesma fonte, os japus são glutões, 

36   Para João Manelão, ela fabricou um jaguar para caçar porcos do mato. A tucandeira, 
aparentemente, seria obra de Tamakori e é relevante o fato de que se trata de uma formiga 
grande que ferra, e que, então, se destaca. Não temos dados sobre a borboleta.



IMAGO MUNDI KANAMARI

e é um fato notável que as crianças Kanamari gostem de comer muito (no 
que, aliás, não diferem dos adultos, mas as crianças expressam suas vontades 
mais abertamente).

Existe uma clara relação desses acontecimentos com várias categorias 
de comida. Abrir um roçado visa criar as condições para o crescimento das 
plantas domesticadas comestíveis, mas sobre isso o mito não contém nenhu-
ma referência explícita – até joga um papel na transformação das crianças, 
que possam estar com fome. Quando a filha de Tamakana descobriu o ocor-
rido, ela chorou e reclamou, havendo aí uma alusão não inteligível a “comer”. 
Em parte, pela referência na mesma frase obscura, na narrativa, é possível 
entender que a alusão poderia se dever ao fato de que Tamakana acabou 
não abrindo realmente uma roça, mas transformando a área em um lago. Na 
verdade, ele termina por criar um lago grande. Vale lembrar que Tamakori 
limpou os caminhos para que se transformassem em rios, enquanto aqui o 
seu duplo limpou o terreno, queimou a vegetação e criou uma grande área 
limpa. Os lagos, desta maneira, parecem derivar também de uma ação pos-
terior à existência primária do mato e operada sobre a floresta primordial. 
A terra e o mato, confirma-se aqui, figuram em primeiro lugar e sobre este 
ambiente age-se para criar as águas, tanto corrente quanto parada e larga. 

Por implicação, há uma analogia entre abrir um terreno para roça e 
abrir uma área para um lago. Ambas as áreas consistem de clareiras amplas 
na floresta. A analogia se estende, ao que parece justificadamente, ao ponto 
de comparar a roça ao lago. Uma produz comida vegetal, outro fornece peixe 
(e normalmente os lagos são fontes importantes de pesca, especialmente no 
tempo seco, como é o tempo do mito). Neste mito não só o japu torna a exis-
tir – uma caça de qualidade inferior – , mas também o kihpi, um quelônio 
mais interessante. Os diversos tipos de japu cantaram (qualidade que o faz 
famoso) e saíram voando. O kihpi também cantou, foi aprovado nisto, mas 
seu casco acabou todo quebrado, feio, como hoje37. É para acomodar este 
animal que Tamakana rezou a roça, para que pudesse morar na beira do lago 
(traço confirmado pela zoologia, Santos 1981b: 234). 

37   Como isto aconteceu, não está muito claro. Também permanece obscuro como o 
kihpi cantava e ganhou a aprovação de Tamakori. Normalmente isto deveria implicar que 
tal fato existe para os Kanamari.



EDWIN REESINK

Por esta via agora mais compreensível, a primeira broca de Tamakana 
resultou na criação do matá-matá e do lago. De fato, o matá-matá pergun
tou ao “outro Tama” o que iria comer e o seu avô lhe disse que iria espiar 
e pegar peixe para comer (dieta normal do animal). É este momento que 
nos remete à discutida origem do peixe. Ou seja, Tamakori, ou seu duplo 
Tamakana (esta foi a única vez em que apareceu uma alternativa para ele), ao 
abrir uma clareira na floresta, acaba por transformar seus netos em pássaros 
sociais que cantam, e em um bicho de casca que deve se alimentar de peixe. 
As águas do lago foram criadas para o último, mas estão vazias de outra vida 
aquática. De certa forma, Tamakori atribuiu ao matá-matá uma dieta que ele 
mesmo não criou ainda, o caçador existe antes da caça (como os homens e o 
peixe anteriormente), e convém conceder-lhe os meios de subsistência. Não 
é por acaso que várias vezes algum narrador exclama que “nunca mais acabar 
água”, ou “nunca mais faltar peixe para nós comer”. 

As outras versões deste mesmo mito omitem toda esta sequência ul-
terior e a maior aproximação consiste na utilização dos mesmos meios para 
a limpeza do terreno. Destaca-se que o trabalho somente demorou um dia, 
pela facilidade de puxar o fio, e que a queima limpou a terra totalmente, 
sem sobras de restos vegetais. Nesta roça Tamakori plantou tudo, inclusive 
importando plantas selvagens, semelhantes às plantas domesticadas para, re-
zando-as depois, transformá-las nas variantes comestíveis. Assim, Djo’o cita 
uma variante de banana, tipos de cana de açúcar e até inclui nesta série uma 
explicação paralela para a pupunha (M34.2).

A versão contada por Kurau aproxima-se mais da primeira variante dis-
cutida do que da segunda, rapidamente referida (M34.3). Trata-se de uma ver-
são curta, provavelmente resumida, razão pela qual, com toda probabilidade, 
faltam-lhe detalhes significativos. Na redução, presumivelmente, ao cerne da 
questão, transparece que Tamakori foi brocar, derrubar e botar fogo na roça. 
Ele cortava a madeira somente com a canela, derrubou-a num dia só, e a 
vegetação secou rapidamente por causa do grande verão que vigorava. Estes 
pormenores revelam uma ação bem análoga àquela de Tamakana, base para a 
observação anterior sobre a seca, nesta versão. Depois de atear fogo nos restos 
vegetais, a fumaça começou a subir e encobrir o terreno, e as crianças (“gente 
de Tamakori”) procuravam fugir quando Tamakori as instruiu a virar potso. 
Mais uma vez “aquele potso gente”. Tamakori gostou e botou outra gente de 
novo. Nesta transformação, o relato também se aproxima da primeira versão. 



IMAGO MUNDI KANAMARI

A versão de Djo’o, a segunda, salvo os detalhes iniciais, parece-se mui-
to com as que os outros narradores incluem na criação posterior de plantas 
domesticadas pela ação de Tamakori com a presença de Kirak e, geralmente, 
de uma mulher como esposa de Tamakori. Mesmo bem resumida, a variante 
de Kurau menciona a técnica da canela, com grande diferença para com a 
horticultura não-metálica antiga, e destaca a transformação dos pássaros. A 
diferença maior reside no destaque, na mesma direção tomada por Djo’o: 
não se alude à analogia de qualquer tipo com um lago (e daí para a frente, 
com a pesca e o peixe), mas limita-se à horticultura e à uma função educativa 
do relato. Ao botar gente de novo, Tamakori lhe ensinou e mandou brocar, 
derrubar, tocar fogo e plantar. Ele assim fez e “tudo Tamakori deixou para 
nós”. Kurau gosta de ressaltar o patrimônio herdado e o comando de sua 
manutenção.

Dois detalhes ainda chamam a atenção. Como já visto, menciona-se 
explicitamente a seca por causa do “grande verão”. Segundo, quando quei-
mada a roça, a fumaça começou a subir e encobrir a área. Como se trata da 
primeira vez que se executou uma broca no mundo, o primeiro detalhe per-
mite concluir que ainda estamos no tempo da luz permanente. Pela lógica, a 
fumaça também faria sua presença pela primeira vez e esta situação induz a 
pensar num encadeamento diferente da analogia do lago: a origem da escuri-
dão. De fato, Kurau emendou uma vez o mito da roça e da flecha do Urubu 
com a história da escuridão, e contribuiu para este encadeamento o fato de 
que o enredo envolve Tamakori e Kirak, numa interação típica. 

Quando contou o mito pela primeira vez, Kurau olhou para o céu e se 
inspirou nas nuvens que iam passando, apontando para cima e mostrando 
as suas cores variadas. Quando se queima uma roça, o fogo produz estas 
mesmas “qualidades” (tipos) de fumaça. A fumaça constitui, então, a maté-
ria das nuvens. Aliás, outras pessoas também externaram a mesma relação 
entre fumaça e nuvem38. Não é de estranhar, pois, que o tempo em que 
somente existia o dia, até um grande calor, fosse um tempo seco, um verão. 
Não havia águas e, muito menos, chuva. O prelúdio do mito explicita isto, 
quando Kurau diz que o tempo é verão, nunca é noite e nunca tem chuva. 

38   Vale notar que esta mesma relação, entre a fumaça da roça e a chuva, também foi 
feita entre os Shipibo (Erikson 1990: 259).



EDWIN REESINK

Quando há gente e se começa a abrir roçados, aí vai se produzindo fumaça. 
Portanto, graças à transformação da fumaça em nuvem, pela primeira vez 
criaram-se as condições para a chuva, o que não se menciona no mito, mas 
é o que explicam as menções relativas à vigência da seca. Constata-se, deste 
modo, que queimar uma roça se relaciona com a produção d’água, o fogo 
precedendo à criação d’água, tornando mais compreensível a transformação 
de uma clareira queimada em lago.

a origem da escuridão e a noite

A queima do roçado produz fumaça que Tamakori juntou e botou 
na folha, empacotando-a para guardá-la39. Este pacote se chama don’opak, 
utilizado hoje em dia para embrulhar peixe e levar para casa, onde as mu-
lheres colocam-no diretamente sobre o fogo. Ou seja, o peixe, apanhado 
pelo homem, é envolvido em folhas grandes e amarrado com cipó, para que 
fique bem fechado, somente é aberto depois de grelhado diretamente sobre 
o fogo. Estes elementos facilitam a associação do pacote com a fumaça. Ta-
makori guardou o pacote em casa, avisou a Kirak que iria caçar, e voltaria 
depois de determinada hora, e que Kirak não deveria abrir o pacote. Ele saiu 
e matou muita caça, mas Kirak não se conteve, e, de repente, tudo estava 
escuro. Surpreendido, Tamakori deixou tudo que carregava embaixo de uma 
árvore e subiu no pau para dormir. Kirak veio em forma de onça, para “brin-
car” com Tamakori, subiu também e botou unha e dente nele. Kirak voltou 
e Tamakori tirou a casca do pau, soprou para que esta virasse jacu, mutum, e 
cujubim. O mutum fez “hum, hum, o jacu bateu asa e fez o som de “tatat”, e 
o cujubim também bateu asa. A casca de árvore, numa analogia com o já vis-
to, também serviu para criar aves, enquanto que os pássaros, explicitamente, 
funcionam como anunciadores da manhã que deverá chegar. Os Kanamari 
reconhecem a regularidade temporal destes pássaros e Tamakori parece que 
os cria no intuito de que o amanhecer necessariamente seguirá à sua ação. 
Isto é, ele criou o primeiro elo de uma cadeia regular do tempo, e não causa 

39   A noite adveio, portanto, do escuro que a fumaça é capaz de causar, da mesma 
forma que cobria a roça e escurecia o céu. A noite associa-se a uma grande nuvem espessa 
e escura que cobre a terra.



IMAGO MUNDI KANAMARI

o retorno do dia diretamente. Tamakori desceu, achou um jacaré com ninho
e ovo, matou o animal e comeu tudo. Depois ele refez o corpo (com cipó 
para o intestino, caroço vermelho-preto para o coração, caroço branco para 
o olho e barro para a carne), e introduziu um pau no ânus, para acordar e
reviver Kirak40.

A outra versão de Kurau, do mesmo mito (M15.6), explica que Ta-
makori deixou o pacote na palha do teto, lugar habitual para guardar obje-
tos. Ele enfatiza que Tamakori matou muito, todo tipo de caça, sublinhan-
do, desde já, que ele é um excelente caçador e que Kirak ficava em casa. Este 
aspecto já surgiu antes e reaparecerá mais intensamente depois: enquanto 
os dois homens estão sozinhos, Tamakori assume as tarefas masculinas e 
Kirak as tarefas atualmente femininas. Quando este escalou a árvore, fica 
claro que o outro sabia que não se tratava de uma verdadeira onça, mas de 
Kirak brincando de onça para assustá-lo. Fica patente que Tamakori não se 
intimidou, apesar de a onça pegar na sua perna com dente e unha. Ele tam-
bém deixou se envolver na brincadeira. Pelo jeito, mesmo paralisado no es-
curo, sobre uma árvore, Tamakori conhecia a ameaça e não se transformou, 
realmente, de um caçador numa caça. Ao contrário, ao amanhecer, Kirak 
tinha se transformado em jacaré com um ninho de folhas velhas e ovos, ao 
lado de um igarapézinho, e, quando descoberto, Tamakori recolheu os ovos 
e matou o jacaré com um pau pontudo. Mas, quando retornou, ele topou 
com Kirak, dentro de casa! Tamakori lhe perguntou quem era ele, ao que 
Kirak respondeu que o viu matar o jacaré e manda o irmão comê-lo todo, já 
que é ele mesmo. 

Em outras palavras, Kirak se metamorfoseou em jacaré, mas recuperou 
sua forma humana e mandou o outro comer seu duplo, sem desperdiçar 
nada. Tamakori conseguiu dar cabo de toda a comida – o que deve causar 
admiração até a um Kanamari – e, por sua vez, mandou Kirak caçar. Por im-
plicação, a caça em questão deve ser o duplo dele mesmo, que Kirak também 
deveria comer sozinho e por inteiro: este momento provocou risos, com o 

40   Veremos que isto significa que Kirak não é um Adjaba (cap.14). O gesto deve ser en-
carado como degradante e doloroso, mas é difícil saber se conota uma associação sexual. 
Os Kanamari negaram, para o passado, a existência do sexo anal e do homossexualismo. 
Alguns homens dizem que praticam o primeiro com as mulheres, embora essa afirmação 
possa ser interpretada como uma tentativa de manter a igualdade com os kariwa.



EDWIN REESINK

comentário de que Kirak também é “danado para comer”. Em suma, a trans-
formação de Kirak em onça não convenceu e não impressionou Tamakori, 
apesar de ser o maior caçador animal. Ele é o maior caçador em forma huma-
na, matou muita caça e o Kirak em forma de jacaré, uma presa boa, rival da 
onça na hora da criação de ambos e um dos maiores predadores no domínio 
d’água. Tamakori, então, foi relacionado entre os grandes predadores, e sua 
transformação em tamanduá deve-se ao fato de que esta carne não é apre-
ciada e deve ser consumida por Kirak. Ademais, a rejeição deste animal, à 
altura de uma onça em termos de força, baseia-se no mesmo argumento: os 
dois têm carne com mau cheiro.

Nesta disputa entre o par de divindades, de certa forma Kirak leva a 
pior, ou, pelo menos, acaba caracterizado como subordinado: ele não é um 
grande caçador, a carne que há de comer é inferior, em contraste com o seu 
duplo que rivaliza com o jaguar e representa boa caça41. Tamakori, ao con-
trário, revela-se um caçador superior, à altura de um jaguar e, consoante esta 
qualidade, transforma-se em uma caça grande mas de carne bem inferior. Na 
versão de Djo’o, tal rivalidade toma forma ligeiramente diferente mas seme-
lhante em efeito. Tamakori não estava caçando quando surpreendido, estava 
coletando frutas maran. Vale lembrar que a mesma fruta atraiu os kaw que 
deixaram suas armaduras sob a árvore. Tamakori entregou o pacote aos cui-
dados do irmão, antes de subir. De certa maneira, ele ficou desprotegido e 
foi obrigado pela escuridão a dormir lá em cima. Não há menção a qualquer 
ato por parte de Kirak nesta versão, mas a perspectiva mantém a disputa, 
pois Tamakori desceu “danado” com o irmão. Este se defendeu, dizendo 
que Tamakori não lhe informara sobre o conteúdo. O resultado, por outro 
lado, agradou, já que anteriormente todas as atividades regulares aconteciam 
em plena luz, e agora a noite as separou e distribuiu entre os tempos mais 
apropriadas a cada uma. Tanto é assim que uma outra versão comenta como 
a ação não-intencional de Kirak constitui a razão para uma certa avaliação 
positiva do mesmo. Consistentemente, em todas as versões, Tamakori teria 
guardado a noite e a destinado a algum fim obscuro, enquanto Kirak, e sua 
curiosidade bem tipicamente Kanamari, efetuará a divisão entre dia/noite, 

41   A predominância se expressa com mais força na primeira versão, quando somente 
Tamakori consumiu o irmão, o reconstituiu e ainda o acordou por um método bruto. Na 
segunda versão há mais equilíbrio.



IMAGO MUNDI KANAMARI

com suas respectivas atividades de caçar, comer/dormir. A humanidade pre-
cisa de alternâncias e tempos apropriados para determinadas ações.

Esta última circunstância permite detectar uma ponta de simpatia dos 
informantes Kanamari para com Kirak, mesmo sob a forma mais velada de 
Kurau, ou no caso da breve alusão de Deon à admoestação de Tamakori e 
simpatia pelo jeito com que Kirak retrucou: “como é que vai dormir, melhor 
assim, de noite dorme e de dia trabalha” (M15.2). Djo’o, por outro lado, 
reforça mais a raiva sentida por Tamakori, que, somente nesta versão, toma 
a iniciativa de transformar Kirak em caça, um tatu. Tamakori levou o tatu 
para casa, retalhou e cozinhou a carne, mas esta aumentava e ficava inteira 
de novo. Não está claro se Tamakori conseguiu dar cabo de toda a carne, 
talvez não seja o caso, tendo em vista que ele “derramou” a carne e guardou 
os ossos. Com os ossos (e as partes duras, como as unhas e dentes), ele refez 
o corpo, rezou e Kirak retornou à condição de gente.

Em seguida, foi a vez de Tamakori, e Djo’o matou uma anta que tam-
bém não parava de aumentar e de que não deu conta (Kirak ostenta o mes-
mo nome do narrador). Ele jogou a metade fora, deixou apodrecer e juntou 
todas as partes não perecíveis. Aí Tamakori rezou a si mesmo, apesar de que 
acordou pensando que estava dormindo, como ocorreu com Kirak tantas 
vezes. Este fato extraordinário proclama a superioridade de Tamakori que 
inclui a capacidade de superar sua própria morte, sobrevivendo ao consu-
mo de sua carne, o que o distingue definitivamente de Kirak, que nas suas 
mortes dependia da reconstituição operada pelo irmão. A diferença entre 
a caça do tatu e da anta contempla algo da diferença entre os animais, nas 
outras versões. A anta compara-se ao tatu pelo seu maior tamanho, ambos 
sendo caças apreciadas pelo bom gosto de sua carne. Ou seja, Tamakori leva 
uma certa vantagem. Por fim, uma outra versão (M15.4) expressa o mesmo 
princípio, quando Tamakori vira uma caça boa que Kirak não consome em 
sua totalidade (um veado, enquanto Kirak se transforma num jacaré). 

conclusão

Neste segundo capítulo retomei ponto inicial da criação e da trans
formação do mundo, quando determinadas carências e lacunas são preen
chidas pela ação dos agentes primordiais, Tamakori e Kirak. Após o primeiro 
trajeto de sua viagem pelo rio, confirma-se o caminho aquático como eixo 



EDWIN REESINK

principal de locomoção e de abertura do espaço cosmológico, ocasião em 
que Tamakori percorre o rio até o seu fim e, neste sentido, estabelece os 
limites do mundo. Ampliada a extensão do espaço, passa-se a desobstaculizar 
os impedimentos para o origem dos povos, dispondo-se-os num gradiente de 
distância horizontal, ao longo do rio. A queda do céu separou as camadas ce-
lestiais atuais da terra, para uma distância intransponível (a não ser por uns 
raros xamãs, v. adiante), e ainda modificou o caráter plano do solo, criando 
suas ondulações. Ou seja, nas dimensões vertical e horizontal são introdu-
zidas descontinuidades que fundam o sistema de coordenadas espaciais dos 
Kanamari: também na terra se pensa em “subir” e “descer” as modulações 
derivantes das vias aquáticas que compõem a rede das bacias hidrográficas. 
Esta morfologia terrestre permite a diferenciação topológica que embasa a 
coordenação espacial, mas, num primeiro momento, durante a viagem da 
Lua e do Sol, há indícios de que ainda não se introduziu a mesma grade no 
eixo mais importante: de alguma forma, Tamakori sempre “sobe”. 

Neste capítulo, revisei a continuação da viagem do par de irmãos. 
Na viagem de ida, até o fim da terra, criam-se as condições para a ‘lógica 
da descendência vegetal’ e a tríade das posições ‘totêmicas’ das etnias mais 
importantes. A segunda etapa procede com a volta e o encontro com as 
“gentes”. Nota-se que o processo de criação do espaço societal dos irmãos 
equivale à abertura da rede hidrográfica e dos lagos: uma área limpa que se 
conquista na beira do rio mas consiste particularmente num avanço sobre 
e na remoção do mato. Parece significativo que se utilize a palavra “mato” 
como sinônimo de mundo, ou terra, ou para “toda a área”, englobando os 
espaços socioculturais. Sobre este mato operam-se as ações topológicas que, 
literalmente, abrem o espaço para metamorfosear materiais vegetais – em 
forma e/ou em conteúdo, mas sempre, a princípio, segundo alguma asso-
ciação metonímica ou metafórica detectável – , em outras formas e outros 
conteúdos. Examinamos aqui a transformação dos caroços das palmeiras 
em Kirak e nas diversas gentes exemplares, e a origem do peixe, ambos os 
processos correspondendo a esta proposição. 

Há vias complementares. Incluímos aqui a origem dos animais de bar-
ro, num processo que se assemelha às reconstruções de Kirak quando se assi-
nala a equivalência simbólica do barro à carne. Ou seja, a transubstanciação 
procede para Kirak num segundo momento, para substituir sua carne após 
seu ‘nascimento’ original. Como tal, a transformação, implicitamente, 



IMAGO MUNDI KANAMARI

permanece subordinada à primeira, caracterizada como uma segunda eta-
pa, uma complementação da etapa inicial. A origem dos Kaxinawá como 
vermes canibais encaixa-se na mesma série. E mais, dado que, em analogia 
à origem mais preeminente dos povos, também os animais resultantes de 
transformações iniciais costumam se revelar ‘seres completos’, Gente-animal 
similar aos seres humanos no seu surgimento enquanto grupos sociocultu-
rais plenos. No caso do peixe, está claramente marcado como o resultado 
da etapa inicial, um ser gente-peixe que detém, como invariante das versões, 
alguma capacidade humana. Em suma, sempre se necessita de uma segunda 
etapa transformadora: a metamorfose inicial mantém unidas características 
que exigem mais uma operação de diferenciação, para que se estabeleçam as 
diferenças que viabilizam o fluxo da vida.

Destaca-se, deste modo, que a modalidade Kanamari das condições 
primordiais do cosmo procedem da concepção da indiferenciação, de uma 
unidade original dos elementos presentes naquele instante. Uma terra plana, 
uma camada celestial próxima, um ser consciente e ativo, Tamakori, e, às ve-
zes, uma cobertura vegetal (consistindo de árvores e plantas “selvagens” que 
incluem a maioria das palmeiras e os “remédios”), tudo conjugado numa 
proximidade que induz a pensar na minimalidade das distâncias como o 
equivalente de um fechamento espacial que traduz, na dimensão espacial, 
a mesma concepção de unidade. Trata-se de introduzir a descontinuidade, 
por via de transformações operadas topológica e morfologicamente, sobre 
estas unidades fundamentais subjacentes. As movimentações de Tamakori 
no espaço permitem operacionalizar a necessidade da diferenciação das uni-
dades: combinando na sua viagem a abertura dos espaços topológicos com 
as transformações morfológicas.

A questão não se esgota na dimensão espacial. Alia-se ao seu movi
mento ‘transformalógico’ a introdução da descontinuidade temporal: havia 
um dia, uma estação, uma luz que causava até certo excesso de calor. A uni-
dade primordial abarca a constância do tempo, a falta de periodicidades. 
O operador fogo, que exacerba e reúne em si a essência desta luz e calor, 
comandará uma reação que levará a quebrar a unidade: no plano horizontal, 
pelo origem do lago, e no plano vertical, pela origem de pássaros (migrató-
rios, que passam voando no alto do céu) e pela fumaça de que se originam as 
nuvens (outra quebra da continuidade celestial). O fogo consolida o espaço 
aberto para a roça e a tarefa de sua queima é executada cronologicamente 



EDWIN REESINK

antes da estação das chuvas. Não é por acaso que é possível pensar o rio 
inicial da viagem dos astros como contendo água que não corre. A abertura 
do espaço ainda não se complementou com a introdução da sequencialidade 
temporal. A ação da queima da roça causará o aparecimento dos componen-
tes iniciais dos elos desta cadeia serial: a fumaça que se eleva e se modificará 
em todo tipo de nuvem, elemento indispensável anterior à chuva e à estação 
do inverno. Talvez seja plausível pensar que queimar bem a roça todo ano 
desencadeará o mesmo processo e garantirá a volta das chuvas. 

Nuvens fazem sombra, e sombra, na sua forma mais extensa, implica 
na escuridão da noite. Criam-se, pois, as condições para a periodicidade anu-
al e a periodicidade diária. Observou-se já que Tamakori utilizou do mesmo 
processo serial que opera aqui: ele transforma elementos vegetais em animais 
‘periódicos’ que sinalizam a mudança gradual do tempo e, em especial, o 
amanhecer, não inventando o dia propriamente dito. O mito da primeira 
queima da roça e o da origem da escuridão se interrelacionam mas não se 
ligam diretamente à viagem pelo rio. Em contrapartida, é significativo que 
no primeiro mito a presença de gente se explique como parentes do agente 
primordial, e não como índios, enquanto no segundo, somente são mencio-
nados Tamakori e Kirak. Neste sentido, a abertura do espaço não implica 
imediatamente a abertura do tempo, o que confere certa atemporalidade ao 
modelo sociocultural proposto na criação dos povos (a maloca, a unidade 
dos Kanamari, suas festas e comidas). Por outro lado, a ausência, nestes dois 
mitos, dos Kanamari, situa a abertura do tempo num eixo paralelo à via-
gem, na medida em que parece enfatizar acontecimentos que não ocorreram 
talvez nem antes nem depois dela, mas ainda inobservando uma temporali-
dade que requer um ante quem e um post quem (nada indica claramente que 
seja antes ou depois). Por fim, evidencia-se uma associação entre Tamakori e 
a constância temporal ou a atemporalidade (no mito ele guarda o elemento 
e protesta quando escapa) – consistente com seu pertencimento à unidade 
indiferenciada primordial, mesmo que ele seja um agente ‘transformador’ – 
, ao passo que se associa Kirak à periodicidade cíclica do mundo atual (ele 
defende a noite e a ciclicidade). Não é, portanto, por acaso que Kirak morre 
repetidamente e que Tamakori o ressuscita. 



IMAGO MUNDI KANAMARI

7. Origens (Plantas, Kariwa, Animais)

introdução

O caso exemplar da feitura da mulher de pau e seu adultério, permite 
seguir o fio condutor das relações entre os gêneros que será objeto da Parte III. 
Mas, um outro fio de elaboração é constituído por uma série de mitos e infor-
mações sobre a presença de Kirak, sua mulher e a origem dos cariús (os kariwa 
em Kanamari) e suas mercadorias. Esta vertente encadeia uma série de eventos 
sobre a origem de plantas domésticas, dos kariwa e seus bens, origens de ani-
mais caçáveis, e incorpora ideias e influencias do mundo dos kariwa dentro da 
imagem do mundo preexistente dos Djapa. Ou seja, os mitos e eventos conti-
nuam a obedecer à mesma lógica transformacional que se revelou subjacente 
aos mitos de origem já discutidos, e que colocam a origem destes componen-
tes, ‘originalmente’ externos, firmemente dentro do mesmo tempo “do pri-
meiro mundo” dominado por Tamakori. Esta incorporação, subordinada ao 
mesmo esquema de interpretação, pode ter surpreendido até em alguns, mas 
poucos, momentos dos mitos anteriores. Num relato em Kanamari, Kurau 
denominou a mulher de pau com um nome Kanamari (Hadjibi) mas, comu-
mente, ela recebe as denominações já referidas, que a identificam com Nossa 
Senhora (v. o mito dos animais de barro). Neste capítulo, portanto, inicia-se 
a análise de como os kariwa e as suas influencias se integraram na mitologia: 
uma problemática que diz respeito às questões levantadas para a constituição 
de “uma história estrutural” e aos chamados “mitos de origem dos brancos” 
(Albert 1988; Carneiro da Cunha 1992), à qual retornarei na última Parte.

a origem da mulher Kirak

A visita do Padre Tastevin à maloca dos Wadjo Paranim Djapa impri-
miu também a teoria que este missionário propôs de sua própria descen-
dência. Como o padre francês já conhecia o nome de Tamakori e o tivesse 
adotado como equivalente de Deus, ele afirmou ser filho de “Zé Francisco” 
e “Maria”, tendo como avôs Tamakori e Wainha42. Já referi a este fato que, às 

42   Que, então, muito provavelmente, introduziu ou reforçou o uso do termo “Wainha” e 
suas variantes, a partir do português Rainha. Também é possível que ele tenha reforçado o des-
taque dado à escrita, sem dúvida já observado como meio de repressão no barracão do seringal.



EDWIN REESINK

vezes, se torna confuso, quando o mesmo narrador, Muyawan, citou o padre 
como também afirmando que o seu pai é Towi. O interessante, no que a isto 
diz respeito, é flagrar um evento de criação mítica em que se assimilou às 
pretensões do missionário como reais e literais. A descendência geracional 
é tida como real, para o que concorre a noção de que Tamakori fabricou 
uma mulher e se casou com ela. Muyawan rememorou que Padre Conceição 
contou aos índios o mito de origem dela, o mito da mulher de madeira, para 
logo em seguida acrescentar que Tamakori fez outra da costela de Kirak, para 
dar-lhe uma esposa. Muyawan se baseia no reconhecimento da autoridade 
externa para fundir, de um modo particular, a visão anterior com a origem 
cristã da mulher. Seu filho Aro já repetiu, independentemente, a mesma 
versão (M2.8).

Transformar uma costela de Kirak em mulher, branca, porque bem 
lavada, faz sentido para os Kanamari. Pode-se compará-la, por exemplo, com 
a variante de Kurau, em que Kirak não possuía a coragem suficiente para ele 
mesmo tentar esculpir uma mulher de pau, e Tamakori lhe prometeu uma 
filha para esposa. Tamakori cumpriu a palavra e Kirak casou-se com Rosa 
(M11.6). Em ambas as versões, Tamakori supriu Kirak com mulher, para 
constituir sua família. No segundo caso, ‘original’ no sentido da autoctonia 
anterior, Kirak teve de esperar uma filha de Tamakori nascer, crescer e ficar 
moça. Tecnicamente, um casamento destes entre BD-FB, é totalmente inces
tuoso, porque no ideário Kanamari os irmãos são quase que intercambiáveis 
e a criança é moldada pelo sêmen do pai. Entretanto, é possível atenuar ou 
eliminar o incesto, lembrando a origem diferenciada dos irmãos (Tamakori 
estava aí no início de tudo e, Kurau não sabe como, no máximo “nasceu” 
por si mesmo), e o fato de que Tamakori introduziu o feto diretamente na 
mulher, sem relações sexuais.

a origem das plantas domesticadas

Na sequência do relato de Kurau, retornamos às carências do mun-
do, apenas parcialmente resolvidas com a transformação de algumas plantas 
e a origem da pesca e do peixe no capítulo anterior. Kirak e sua mulher, de 
certa maneira, formaram o primeiro casal humano e o seu processo educa
cional relaciona-se ao fio condutor que antes se concentrava na pessoa de 
Kirak. Tamakori mandou Kirak abrir um roçado, tirar um feixe de paus, que 



IMAGO MUNDI KANAMARI

ele mesmo cortou com o dedo, na roça, em pauzinhos, e dispô-los em feixes, 
de forma e aparência semelhantes àqueles que se faz hoje da macaxeira. Após 
o que, ele deu-lhe milho, feijão, banana, e mandou plantar tudo na roça, en-
quanto ele mesmo foi passear. Ao término da plantação, quando Tamakori 
ia voltando, este soprou “pfuh” sobre elas, para que crescessem rapidamente, 
e assim aconteceu: rapidamente as plantas estão amadurecendo. Em breve 
a macaxeira já tinha folha e batata, o milho estava quase seco e o ananás 
maduro perto de casa. Tudo indica que Tamakori utilizou plantas selvagens 
semelhantes às domesticadas e transformou-as nas suas congêneres. Primei
ro, ele operou uma transferência das similares para o domínio da roça e, na 
segunda etapa, metamorfoseou as suas substâncias.

Mas, de novo, por mais que as plantas amadurecessem velozmente, 
elas ainda não estavam prontas para o consumo. Tamakori avisou para que 
não se comesse nada antes de sua volta mas, nada surpreendente, desta vez 
a mulher de Kirak, Rosa, não se conteve e, apesar dos conselhos contrários 
de Kirak, comeu ananás. Quando Tamakori retornou, ele perguntou se ela 
já comera, ela negou, mas Tamakori não se deixou enganar. Ele asseverou 
que ela comera o ananás cedo demais e, por isso, a fruta continuará com 
um gosto meio “azedo”, coçando um pouco. Note-se que o papel de curioso 
precipitado passa de Kirak para Rosa e que, no momento em que este adqui-
riu uma mulher, seu papel se cristaliza mais pelo lado masculino. As outras 
frutas já estavam maduras e doces. Tamakori mandou colhê-las e, desejando 
comer, mandou Rosa colher o milho e até preparar farinha. Tamakori de 
novo saiu a passeio e algumas horas depois tudo estará pronto para o consu-
mo. Tamakori somente se ocupa de atividades práticas para fins educativos 
e de invenção, e ainda assim de forma extraordinária, uma vez que sempre 
passa as instruções oralmente. 

Tamakori deixou tudo aos cuidados de Hodum (Kirak), lembrando que 
ele se tornara seu genro (que todo o trabalho seja feito pelo último é consis
tente com esta relação). Ou seja, o seu irmão, simbolicamente representa
tivo dos homens em geral, caracteriza-se como um genro (DH), para rece-
ber os dons das plantas domesticadas. A transmissão, aliás, desta primeira 
geração para a outra, faz-se por via masculina, para um irmão “mais novo”, 
concomitantemente “marido da filha”, juntando-se o fato de ser júnior con-
sanguíneo da mesma geração ao de ser afim na geração adjacente menos 
uma. No entanto, por alguma via, Tamakori realmente provê a humanidade 



EDWIN REESINK

até da mulher, juntando a fertilidade feminina aos outros meios de repro-
dução que criou, ou para os quais colaborou para transformar em benesses 
desfrutáveis pelos humanos. Kurau manteve esta história separada do mito 
já mencionado da primeira roça, de Tamakana, mas, já que versa igualmente 
sobre uma primeira roça, Djo’o ligou a última à primeira. Contribuiu para 
isto, talvez, uma certa confusão na hora de contar, mas a associação não 
surpreende. 

Na sua versão, Djo’o também enfatizou que Tamakori plantou tudo, e 
de novo, “para não perder mais”. Além dos exemplos citados da banana e da 
pupunha, ele sublinhou a transformação da cana. Ou seja, na primeira vez, 
a planta somente cresceu como a cana “marajá”, e Tamakori rezou a segunda 
plantação para que virasse cana “pijojota” (P.J., variante de cana de açúcar). 
O caldo da cana inicialmente não continha o gosto doce, até que Tamakori 
soprou e chupou a cana para que adquirisse esta propriedade. Esta é uma 
planta que os Kanamari cuidam na roça, mas cuja aquisição se deu, com 
certeza, posteriormente à chegada dos kariwa. Enfim, está mais do que claro, 
que os mitos confirmam a asserção reiterada de que, da ação de Tamakori, 
se derivaram todos os objetos domesticados. Numa versão sobre a grande 
enchente, chega-se ao requinte de asseverar que a terra em que Tamakori 
mandou Kirak plantar pela primeira vez sangrava. Mediante este pormenor, 
até a própria terra se identificava a um ser vivo, com sangue, requerendo 
a intervenção de Tamakori para ser liberada para a horticultura! (M18.2 e 
M22.4 em relação a “Adão”)43.

uma origem alternativa dos Kanamari

Duas vias de continuação esboçam-se aqui. Ainda na linha da criação 
de gente, temos o relato de Waro – mais uma reminiscência dos velhos tem-
pos em que os seus ancestrais, os Kotsa Djapa, ainda constituíam um grupo 
social operante, ao invés de uma narração mítica – que surpreendeu com 

43   Se o “barro” da terra serviu para fazer certos animais, e as reconstituições de Kirak, 
então, faz sentido que sangrasse. Com sangue, a terra assemelha-se à carne, o que a qualifica 
para ser a carne de animal e gente.



IMAGO MUNDI KANAMARI

uma explicação alternativa da origem dos Kanamari: ele não mencionou 
os mitos de origem citados e até negou conhecer a origem dos Kulina, 
com o argumento de que não habitavam o Jutaí, terra de origem dos Kot-
sa Djapa. Ele afirmou que seu pai lhe dissera que Tamakori fabricou a 
primeira gente do âmago do pau. Antes disto não havia gente, e todos 
descendem de um casal desse tempo. Tamakori esculpiu a madeira e foi 
rezando à medida que a pessoa se levantava lentamente. Ele disse-lhe que 
a fizera e mandou-a andar, para melhorar e virar gente mesmo. Ele a fez 
porque estava sozinho, mas a mulher lhe pediu um homem para casar. 
Tamakori aceitou e repetiu a operação (partes dele ficavam “dormindo”, 
e lentamente ficou pronto para andar). Depois Tamakori lhe perguntou 
se sabia pescar, o homem provou que dava conta da tarefa e, então, ele o 
declarou pronto para casar. Deste casal nasceram filhos, é “ele que começa 
gente, nós”. 

Tamakori criou a mulher, de modo idêntico às outras versões do mito 
da mulher de madeira (v. cap. seguinte), mas atendeu a um pedido dela e 
lhe forneceu depois o homem casável: ele os transformou, de modo inde
pendente mas já em função do casamento, sendo que o homem teve de 
provar sua aptidão para provê-la com o seu complemento. Obviamente, se o 
casal original não é incestuoso, em termos restritos, a sua prole necessaria
mente deve ter sido. Percebe-se uma grande semelhança com o casamento 
de Kirak, guardadas algumas diferenças significativas. Por exemplo, a filha 
de Tamakori e o próprio Kirak derivam também de reprodução não-sexual. 
Assim, esta variante aproxima Kirak e Rosa do primeiro casal de todos os 
Kanamari. Dentro do quadro da relação entre Tamakori e Kirak, também 
não surpreenderá que alguma informação atribua à divindade o ensino da 
utilização do arco e flecha na caça (paulatinamente aumentando o tamanho 
do animal caçado)(M8.25). Kurau comentou que Tamakori chamou Kirak 
para pescar, dando a entender que, na verdade, estava ensinando Kirak a 
pescar com anzol, neste caso amarrando a linha para deixar à noite, técnica 
rara atualmente (M11.1). Em ambos os casos o homem comprova, por uma 
espécie de sinédoque, a sua condição masculina através do domínio da téc-
nica de caça. Acrescente-se que, por hipótese, considerando-se a ascendência 
do narrador, tratar-se-ia, talvez, de um outro exemplo possível de uma tradi-
ção Djapa que, não obstante exiba particularidades, permanece relacionada 
ao mesmo patrimônio cultural. 



EDWIN REESINK

a origem dos kariwa

A versão paralela de descendência por via de uma mulher e um ho-
mem de pau interessa-nos para lembrar que, em algumas versões, o par Kirak 
e Rosa também figura como ancestrais humanos. Para isso, algumas vezes 
parecem ampliar-se as identificações de Kirak. Já notamos a função exem
plar desempenhada por este, e o raciocínio em jogo é possivelmente simples. 
Como Tamakori inventa ou transforma todas as coisas, ele também ensina 
tudo para “seu irmão” e “para seu pessoal”. Ele manda fazer roça, trabalhar, 
e deixou tudo para os humanos desfrutarem. Portanto, Tamakori também 
deixou e ensinou as coisas concernentes aos cariú, e Kirak delas tomará con-
ta. Kurau contou o mito da origem das plantas, com um detalhe bem revela-
dor: Kirak é Rondon (M12.2). Kirak e Rosa aprendem a fazer todas as coisas 
e legam para seu filho, sendo assim que os seus descendentes, os kariwa, 
acabam fazendo tudo. Uma outra vez, ele acrescentou que Tamakori, após 
o episódio do ensino da pesca, manda confeccionar as coisas próprias dos
cariú, como lápis de osso de macaco e papel de folha de banana. Ensinou 
isto para Rondon e Rosa até que soubessem ler e escrever. Os dois passaram 
tudo aos seus filhos e, por implicação, seriam os kariwa a descender destas 
relações incestuosas. Kurau explicou que “Tamakori fazer tudo para cariú 
saber” e que “Kirak fez como Tamakori fez primeiro”.

O cariú “tirou todinho”, e depois, na atualidade, vende manufatura
dos para os Kanamari. Mas, Kurau imediatamente apontou para um caso 
concreto, em sentido inverso, ou seja, que os cariú também “aprender de 
nós”, referindo-se à canoa que um regional lhe encomendara. Cada lado 
manteve bens e conhecimentos específicos. Muyawan completou a referên-
cia a Rondon, ao se reportar a um tempo em que o filho de Rondon convi-
dou os Kanamari a andar de avião com ele e receber mercadoria (M12.4). Os 
índios não foram, com medo, somente seu filho Aro foi, recentemente (para 
uma reunião do Cimi). De fato, na década de trinta se estabeleceu, durante 
vários anos, um posto do SPI no médio Juruá, a montante de Eirunepé. Ape-
sar de uma presença que parece ter sido pouco expressiva, algum impacto o 
SPI causou, deixando rastros que se integraram na mitologia, num processo 
que parece ser de ‘bricolagem’.

Djo’o aventou uma outra origem alternativa para os kariwa. Ele atribui 
a sua existência à ação de Tamakori e “Itinha”. Ou seja, Itinha construiu o 



IMAGO MUNDI KANAMARI

corpo, usando pau para osso, barro para a carne, material de patawa para 
cabelo e de caroço de patawa para os olhos. Depois de modelar o corpo, 
Tamakori rezou-o e este se transformou no primeiro kariwa. Vale observar 
que, na mesma fala, o narrador atribuiu a origem de vários animais maiores 
também à ação da mulher. Embora o processo empregado se assemelhe às 
reconstruções de Kirak e a primazia permaneça com Tamakori, esta explica-
ção põe os kariwa como gente de origem análoga aos animais maiores. Djo’o 
difere de Kurau, ao não assimilar Kirak a Rondon, guardando um lugar 
um pouco menos igualitário para os brancos, embora ambos incorporem a 
sua origem num momento semelhante, como derivada, de alguma forma, 
da mulher de pau. No primeiro caso, uma equivalência entre Kirak e Ron-
don põe os seus descendentes em linha paralela com os índios, sofrendo 
somente de um rejeitável incesto inicial. No segundo caso, os kariwa apa-
rentam-se em origem aos maiores animais, ou seja, animais e não gente, e 
alguns dos mais perigosos.

Nesta versão, entretanto, o narrador não parou e imediatamente 
afirmou que Tamakori não quis mais os kariwa, resolvendo mudá-los. 
Tamakori mandou o cariú assobiar durante o dia todo e aproveitou isso 
para deslocá-lo para outro lugar: ele disse ao kariwa que agora vai morar 
no mato, que vai “virar irapuru” e procurar sua comida aí (grilo, bara
ta). Este pássaro vive no chão e assobia, provavelmente uma variante do 
“irapuru”, famoso por seu canto na Amazônia (Santos 1979b: 185-7). 
Porém, neste momento, e somente nesta única vez, Djo’o reconheceu 
uma semelhança básica dos Kanamari com os kariwa, assegurando que 
“nós também de barro” (embora, ao que tudo indica, os índios conti-
nuassem diretamente sob a responsabilidade de Tamakori, mantendo 
uma diferença com os kariwa). A afirmação relativiza o rebaixamento 
dos kariwa que o mesmo narrador propôs, ao comparar sua origem aos 
animais: uma possível tensão sobre o lugar e a valorização simbólica dos 
kariwa, que traduz a ambivalência da atração exercida e da repulsão et-
nocêntrica. Por fim, tudo leva a pensar esta variante como uma terceira 
vertente no quadro da descendência da mulher de pau criada por Ta-
makori. Não passa de especulação mas, talvez, uma tradição alternativa 
de descendência de gente (a primeira, referida por Waro) tenha sido 
aproveitada para colocar os kariwa no Primeiro Mundo. 



EDWIN REESINK

kariwa versus tkna

No entanto, da fala de Djo’o não fica evidente se o primeiro kariwa 
deu origem a uma descendência que vingou. Talvez as duas versões que aca-
bamos de comparar (de Djo’o e Waro) sejam interpretáveis como, em algum 
sentido, próximas da explicação oferecida por Kurau. Somente neste mito 
Kurau identificou Kirak a Rondon, criando um lugar para os kariwa a par-
tir dos bens que, atualmente, estes produzem, possuem e vendem para os 
índios. Kirak, em todos os outros momentos, permaneceu profundamente 
Kanamari e é possível interpretar esta identificação tardia com uma certa 
identificação dos cariú com os tkna, misturando as duas linhas de gente 
criada. À primeira vista, tal fato sugere uma confusão de duas gentes distin-
tas, mas semelhante mistura de qualidades, antes do processo de diferen-
ciação, se revelou traço constante na mitologia. Basta lembrar, a este pro-
pósito, a figura de “Gente-animal”, concomitantemente animal “mas gente 
também”. Para Kurau, Kirak pode reunir em si mesmo a humanidade, a tal 
ponto que lhe possibilitou sobrepor Rondon a esta figura, e introduzir uma 
linha paralela de descendência para os kariwa. Trata-se da mesma concepção 
presente na segunda observação de Djo’o: reconhece-se que, se os kariwa 
partilham da humanidade, então algum elemento em comum estará na base 
de sua origem que os assemelha aos outros povos. 

Ora, num relato longo, Aro aventou que em princípio somente exis-
tiam os índios (as suas afirmações muitas vezes se aproximam das posições 
enunciados por Djo’o, por exemplo, de que a cana era amarga e que a pri-
meira maniva cortada também sangrava). Ele se referiu rapidamente à ori-
gem dos Kanamari mediante os caroços, para afirmar que os primeiros ín-
dios eram cariú44. Falavam “ruim”, “turco” e não português ou Kanamari. 
Tamakori não gostou e trocou as línguas: a dos índios para os índios e a dos 
kariwa para os kariwa. Tamakori não falava turco. Mais do que isto; se enten-
demos corretamente, o que não é totalmente certo, cariú era índio também. 
Depois de criar os Djapa, Tamakori colocou os índios como kariwa, com a 

44   Observe-se que a origem de “pau”, a primeira mulher e o casal original de Waro, é 
uma origem, neste sentido, semelhante ao caso dos caroços. Mas, como no caso da terra, 
há indicações de que vegetais sangravam (a maniva). Portanto, a madeira se aproxima a 
uma ‘carne de pau’, o que reforça ser apropriada para a criação de gente.



IMAGO MUNDI KANAMARI

língua do turco (os “turcos” faziam parte da tripulação dos regatões na épo-
ca da borracha e, sabidamente, dominavam uma língua diferente). Quando 
Tamakori trocou os “gogós”, os índios ficaram com a sua língua, para que se 
comunicassem com a divindade! Na versão de Djo’o, surge o mesmo tipo de 
troca, com a diferença aparente de que Tamakori tirou o turco dos kariwa 
para que se tornassem kariwa “brasil” mesmo.

Por esta linha de explicação, os índios foram os primeiros cariú; de 
forma semelhante, então, Kirak é Djapa mas pode ser concebido por Ku-
rau como antepassado dos kariwa. Este informante nunca forneceu uma 
explicação sobre como estes descendentes adquiriram a língua “brasil”, mas 
todos concordam sobre a importância da língua. No fim das contas, portan-
to, mesmo que possa haver alguma confusão acerca do processo, resguarda-
se, nos relatos, uma certa primazia para os índios. Mesmo quando aceitam 
o veredicto externo de que eram “brabos” e “não tinham nada” na hora do
primeiro contato, Tamakori é o criador de tudo e, segundo Aro, tencionava 
colocar os Djapa no lugar dos cariú. De todo modo, eles foram os primeiros 
kariwa, ou simplesmente misturaram-se as duas gentes, e a divisão deveu-
se ao impedimento de comunicação que isto causou a Tamakori. Eviden
temente, quer seja por mistura original, ou por separação e troca posterior, 
percebe-se o mesmo princípio operador que já figurou em outras instâncias: 
todos falam língua turca-língua indígena:”língua Brasil”; ou língua indíge-
na=língua Brasil. 

Novamente, talvez se detecte uma certa ambiguidade na relativa he-
gemonia resguardada, tendo em vista a própria ênfase na afirmação “nós 
primeiro kariwa”, porque não há dúvida acerca da valorização dos bens que 
couberam aos kariwa, particularmente em função da superioridade de vários 
bens estratégicos (panela, roupa, arma). A própria necessidade de reivindi
car uma certa primazia original deriva, de fato, do reconhecimento desta 
superioridade material. Não é sem razão, portanto, que o motivo para se 
transformar em “caboclo mesmo” só se justifica por um objetivo realmente 
considerado de força maior: comunicar-se com Tamakori. Já nos defronta-
mos com indícios da relevância da língua, em primeiro lugar a eficácia da 
“reza” de Tamakori mesmo. Mas, no cotidiano atual, todos costumam pedir 
diretamente a Tamakori todo tipo de apoio para as suas ações – que vai 
da concepção de um filho, passando por uma boa caça, até que as bata-
tas cresçam bem e que a casa dure bastante. Os Kanamari de Três Unidos 



EDWIN REESINK

aceitaram, em parte, fixar-se junto aos americanos, porque queriam “trocar 
língua”. Decepcionados, afirmam que eles mesmos não ensinam tudo aos 
linguistas, mas que conservam em segredo muitos sinônimos, ao ponto de 
que poderiam conversar sem serem compreendidos pelos missionários.

os animais dos kariwa

Após sua incorporação na história do Primeiro Mundo, os kariwa 
também se tornaram objeto de transformação. Mais comumente referidos 
do que a origem do irapuru, os brancos se transformaram em seus próprios 
animais domésticos. Num certo momento histórico, os kariwa existem mas, 
analogamente ao caso dos índios sem peixe e pesca, não têm comida (M23.1-
5). Tamakori chegou “no campo” que mandou abrir e quando um cariú 
disse “olha lá Deus”, já virou galinha, com seu som típico, e outro, quando 
perguntou o que tinha havido, já se transformou em um boi, com seu mu-
gido próprio. Todos os animais domésticos dos kariwa, inclusive o pato, 
porco, cavalo e cabra, já foram gente e se transformaram para suprir a ca-
rência alimentar. Numa versão, Tamakori transforma-os em pleno falar, que 
se transforma no som caraterístico de cada uma espécie. Em outra versão 
acrescenta-se que a cor da pessoa se mantém na do animal, assim, gente preta 
vira boi preto. Todas as variantes coincidem em que Tamakori substituiu a 
gente transformada por outros cariú, para que continuassem a existir e não 
morressem de fome. Aro comentou que esta série se refere à comida dos 
kariwa e que Tamakori deixou para os Kanamari a caça (e a casa). 

No entanto, os kariwa não se contentaram com o que produziram por 
via da série dos seus animais domésticos; eles também caçaram. Dois mitos 
elaboram este ponto, ainda neste mesmo tempo histórico. No relato citado 
várias vezes sobre a origem da pesca e do peixe, os narradores, estimulados 
por perguntas e pelo tema, mencionaram a primeira caça e a primeira caça-
da. O mito, ao contrário do que ocorre nos episódios da pesca, especifica 
que o caçador é gente kariwa. No Primeiro Mundo, o Guariba é gente e re-
úne outras pessoas para tocar, dançar e cantar numa festa, na sua casa (uma 
festa no estilo cariú, com sanfona). Não existia a caça e um cariú chegou 
perto da festa e atirou. Ele acertou uma mulher no braço, Margarida, após 
o que o marido desceu para perseguir o atirador. O Guariba quase alcançou



IMAGO MUNDI KANAMARI

o caçador, mas Tamakori o protegeu, ao mesmo tempo que deu remédio e
“aviação” (provisões) ao Macaco, para que as coisas ficassem por isso mesmo.

Nesta versão (M37.1), o motivo do disparo relaciona-se com a queixa 
que o homem fez a Tamakori: não tem comida e quer almoçar, comer. Como 
o mito concerne a um cariú, Tamakori ocupa a posição de seringalista, de
“patrão” de um seringal, uma identificação que não poderia deixar de ser 
feita, dado o seu caráter hierarquicamente superior. Na segunda versão 
(M37.2), Tamakori não aparece e o homem-macaco conversa diretamente 
com o atirador. O último se desculpou, dizendo que pensava ter atirado em 
caça. O Guariba negou, afirmando ser gente e que estavam dançando. O ca-
çador, então, deu remédio para que a mulher sarasse. Ela se recuperou, mas 
o Guariba deixou de dar festas e, de outra feita, a festa será em outra casa.
Nenhuma das variantes esclarece, claramente, que o Guariba, que compõe 
um bando de macacos notoriamente barulhentos, deixou de ser gente, mas 
no final transparece a sua transformação em animal. Esta história, que se 
encaixa bem nas noções Kanamari, advém de um conto da sociedade regio-
nal que, por sua vez, sem dúvida a tomou de empréstimo de algum grupo 
indígena. 

O problema da caça, semelhante à pesca, necessita de mais de uma 
intervenção. Retornando à narração mais longa, vê-se que a primeira tenta
tiva falhou e que os narradores prosseguiram com a história do veado “pam
pia”. Um cariú se deparava todo dia, na sua estrada de seringa, com um 
veado. Numa versão, o veado falava como gente mas não assumia esta forma. 
Na versão de Djo’o (M29.3 e 4), o veado demorou um pouco mais a aparecer 
e logo dissuadiu o seringueiro de atirar nele. O seringueiro trabalhava nor-
malmente – ao ponto de se citar a forma antiga de defumar a borracha – e 
conversava com o pampia (às vezes pompia, não descobri o significado desta 
palavra). O kariwa não se conteve e um dia atirou, levando o veado para 
casa, para comer. Em todas as etapas do processo de preparação da comida, 
o veado o instruía a não dar prosseguimento à etapa em curso, mas a esperar
um pouco. O veado continuou falando, até mesmo quando o homem co-
meu-lhe a carne, e aí manifestou o desejo de sair da sua barriga. Agora é sua 
vez de não escutar o apelo do outro, e ele sai com toda força. Do seringueiro 
não sobrou nada, e o veado, na primeira variante, se transformou em alguns 
tipos de veado, ao passo que na segunda em uma só espécie (em uma ressal-
ta-se que “os cariú” se transformaram em veado).



EDWIN REESINK

A mulher do homem se recusou a participar do preparo quando desco
briu que o veado falava como gente, mesmo depois de morto. Nas versões de 
Djo’o, ela jogou tudo fora, chorou muito e até saiu da casa, embora em uma 
variante, uma banda do veado morto lhe tenha dito que agora não precisava 
mais jogar fora a carne. A partir deste evento, o veado não irá mais agir desta 
forma. Fica patente que o guloso cariú praticou uma espécie de canibalismo, 
mas, ao final do tratamento dispensado ao veado, em que o homem procede 
como se fosse caça, a ação termina por ter como efeito a transformação do 
veado em uma caça, justamente no momento em que ele não atenderá ao 
pedido do cariú, após a longa série em que se recusa a fazê-lo. Ou seja, o 
seringueiro necessitou, por assim dizer, de se fazer de surdo, para negar a par-
te humana do veado. A primeira variante realça como propriedade humana 
a fala, não a forma aparente. Aqui também, a língua marca o ser humano. 

No que toca às diferenças entre as variantes, observa-se que nas versões 
de Djo’o, Tamakori só figura ao final, para sancionar o que aconteceu, en-
quanto que Aro identificou o veado com o próprio Tamakori. Para ele, o vea-
do saiu da barriga do cariú porque este ficou com raiva do seu pedido de sair, 
zangando-se e mandando que, então, saísse, aparentemente pensando que 
não implicaria em nenhum perigo (M29.1). Na primeira versão, a mulher 
“bate remo”, foge em direção a Tamakori e lá conta o sucedido. Tamakori, 
no papel de patrão de seringal, foi lá olhar: o pessoal estava com medo e não 
matava nenhuma caça, porque o caititu, a anta, o macaco, enfim, todos os 
animais, eram gente. O exemplo do veado demonstrou que a Gente-animal 
não servia como caça, e Tamakori interveio para rezar os animais e liberar a 
caça. Transformados em animais, Tamakori assegurou-lhes que o perigo ces-
sara e que já poderiam matar e comer carne. Vale lembrar que esta passagem 
para o estado definitivo animal se dá imediatamente após a história do peixe 
que, em primeira instância, também era gente. 

Todo o processo examinado, em etapas, da origem da caça enquadra-
se bem na lógica Kanamari e na sua mitologia, sendo o processo similar ao 
domínio dos povos, dos animais e das plantas. O que distingue o mito do 
veado, é que se atribui ao kariwa gula, impaciência e descomedimento sufi-
cientemente grandes para se tornar uma espécie de canibal. O seringueiro, 
caracterizado deste modo, qualifica a sociedade regional como perigosa, a 
partir da sua expressão demográfica dentro desta. Seria interessante averi-
guar se o mito já existia antes da chegada da frente extrativista e, neste caso, 



IMAGO MUNDI KANAMARI

quem desempenhava o papel do seringueiro. A influência da sociedade ex-
trativista se impôs desde há pelo menos cem anos e se integrou na mitologia, 
do mesmo modo que, decifradamente, transmitiu algumas histórias para o 
mesmo acervo. Ironicamente, não se exclui a possibilidade de que a história 
do veado seja uma adaptação de um conto repassado pelos seringueiros, 
agora protagonistas de uma história em que eles mesmos se destacam nega-
tivamente.

No caso do mito do guariba, não parece haver dúvida de sua procedên
cia externa e existem várias referências, no folclore brasileiro, a uma atitude 
machista do macaco perseguindo um caçador (Câmara Cascudo s.d.: 880-
881). Uma outra história de um guariba apoia esta percepção: trata-se de um 
caso em que dois macacos se vestem como homens, escondendo o rabo na 
camisa, e visitam uma casa de cariú, onde se realizava uma festa dançante. 
Eles chegaram e conversaram normalmente e, perto da meia‑noite, tiraram 
parceiras para dançar. Eles gostaram das moças e, apesar do seu protesto de 
que o pai não iria deixar, levaram-nas à força para o mato. Os cariú perce-
beram depois o que aconteceu e, numa próxima vez, atiraram nos macacos, 
acertando-os no braço, o que fez com que desistissem de frequentar festas. 
Ora, toda a trama se desenrola entre os “primeiro cariú e guariba” e o nome 
do último é “Korakotanga”, corruptela óbvia de orangotango. Este perigo 
é noticiado para os cariú de outras regiões amazônicas (Galvão 1976: 75)45.

Mapinkwari

Com estas histórias transmitidas deparamo-nos com versões que 
somente um narrador contou, o que faz suspeitar de que algumas não se 
apoiam num lastro maior dentro da comunidade. O mito do veado estende-
se mais firmemente do que o último mito do guariba, que mostra bem mais 
claramente a sua origem externa. Outro mito, do mesmo narrador dos mitos 
dos macacos, também se enquadra nesta série de mitos mais periféricos e 
mais localizados em determinadas pessoas na aldeia. Trata-se da história de 

45   Diga-se de passagem que, neste mesmo estado, o veado também aparece como um 
animal que pode vingar a matança excessiva de sua espécie (Galvão 1976: 75-76). Não está 
inteiramente descartada, então, a possibilidade de influência de noções anteriores neste 
mito do veado.



EDWIN REESINK

“Mapinkwari”, no que se reconhece facilmente a corruptela de “Mapingua
ri”. O monstro deste nome faz parte do imaginário dos rios Purus, Acre e 
Juruá (Câmara Cascudo s.d.: 549). Uma notícia do século passado vincu-
la-o a uma entidade de um povo indígena no Purus, os Apurinã. Ou seja, 
Ehrenreich visitou o Purus, na segunda metade do século passado, e a sua 
descrição do “Mapinkuare”, como um gigante comedor de gente, aproxima-
se suficientemente das descrições atuais para sustentar a relação (o.c. em 
Gonçalves (org.) 1991: 137). 

Na sua origem provável, entre os Apurinã, o bicho é uma espécie de 
fantasma perigoso do mato, e entre os cariú é um animal enorme que se 
assemelha a gente mas tem a pele impenetrável até à bala. A história contada 
por Pairo descreve o “bicho” como parecido com gente, cabeludo e protegi-
do por ferro. O Mapinkwari chamou um cariú, surpreendeu-o e, quando o 
seringueiro se refugiou, utilizou-se de um truque para provocar sua queda 
e comê-lo. Ele matou várias pessoas até que os cariús conseguiram matá-lo, 
embora se comente, segundo o narrador, que já surgiu um outro, nas cabe-
ceiras do rio Juruá. Na narrativa, o bicho assemelha-se, em certos aspectos, a 
uma figura da mitologia Kanamari, o Adjaba, e ambos adoram comer miolo 
de cabeça. Esse precedente deve ter facilitado a acepção do Mapinkwari, 
embora de penetração limitada, como atestou João Manelão, ao afirmar que 
conhece a história dos cariús da boca dos Kanamari (M53.1 e 2)46.

Honorato e sereia

Com todas estas indicações da penetração parcial de alguns mitos 
oriundos da sociedade dos kariwa, e até de uma outra sociedade indígena, 
possivelmente de outro rio, é mister observar que os narradores sempre in-
sistem na autenticidade tradicional dos mitos, na sua origem interna. In-

46   Há uma possibilidade mais remota para a difusão do Mapinkwari. No início deste 
século os Kuniba habitaram a margem esquerda do Juruá, próximo da nascente do Jutaí. 
Os Kanamari contam uma história de como foram derrotados e mandados para Manaus. 
Nimuendajú ouviu um mito de origem da lua destes infelizes (1986: 89). Segundo Gow 
(1993, i.p.), os Kuniba compõem o conjunto que se conhece por Piro no Peru, ou seja, 
Arawak e aparentados, não obstante mais distantes, dos Apurinã. Não é impossível que 
conhecessem o mesmo personagem e tivessem-no difundido para os Kanamari.



IMAGO MUNDI KANAMARI

dagado especificamente, mesmo neste último caso, Pairo sustentou que os 
Kanamari conheciam a história tanto quanto os cariús e, como costuma 
acontecer nesses casos, fundamentou sua pretensão no fato de que quem 
lhe contou foi um personagem importante da sua geração ascendente (o seu 
FB). O último mito desta categoria de histórias concerne ao final da fala dos 
narradores já citados (Deon e Tsabaro), à origem da pesca e caça (inclusive a 
primeira variante do mito do veado pompia). Inspirados, ao que tudo indi-
ca, pelas referências constantes aos kariwa, eles encerraram seu depoimento 
entusiasmado com uma longa história iniciada pela lembrança de que no 
Primeiro Mundo não havia cobra, mapiri (isto é, cobra de maior porte, parti-
cularmente aquática, tipo anaconda). 

A história começa com a mulher de Tamakori parindo gêmeos, mas 
ela, e Tamakori concorda implicitamente, não deseja ficar com as duas crian
ças. Aliás, infelizmente, faltam-nos informações sobre como os tkna enca-
ram este fato. De qualquer modo, Tamakori jogou os dois n’água do rio e 
a menina virou sereia, a parte superior mulher e a parte inferior cobra. O 
menino se chamou Honorato e tinha a capacidade de se transformar tan-
to em gente, quanto numa cobra enorme que engolia comida por inteiro. 
Como gente, Honorato era rico, tinha uma casa grande, dava festas e até era 
advogado e delegado. Num longo relato, ele protegeu os homens, ao corrigir 
o comportamento agressivo e devorador das cobras em relação aos últimos.
No fim, ele mandou um delegado atirar em um dos seus olhos, afirmando 
que queria isto mesmo e que lhe daria dinheiro por sua ação. 

Observe-se, em primeiro lugar, que a origem dos dois se deve a um 
acontecimento raro e se enquadra na série das descendências de Tamakori 
com sua esposa (Kurau, aliás, estava presente na narração e conhecia a histó
ria). Em segundo lugar, Honorato comporta-se como cariú e andou somente 
no mundo dos outros, com suas festas, comidas e delegados. Também o 
mundo dos cariús precisou de correção para se tornar mais habitável e Ho-
norato se empenhou na tarefa. É interessante que um filho de Tamakori, 
com caraterísticas de Gente-animal (‘cariú-animal’), possa colocar ordem no 
mundo dos kariwa. Esta segunda filiação, paralela à origem dos kariwa atra-
vés de Rondon, mantém a sua subordinação a Tamakori. Por outro lado, 
ela se diferencia da primeira pela anormalidade, ou seja, um filho rejeitado 
e anômalo assume uma função reguladora no mundo social e externo do 
mesmo povo. Dessa forma, parece que Tamakori se responsabiliza também 



EDWIN REESINK

pela ordenação do mundo dos kariwa. Em suma, mais uma vez uma história 
conhecida na Amazônia se integra, de um modo particularmente Kanamari, 
na sua mitologia (v. Câmara Cascudo s.d.: 289). 

kariwa perigosos

Mais enigmática, neste sentido, é uma história que somente Djo’o 
contou uma vez (M48). Ele situou a narrativa no tempo em que índios e ca-
riú ainda se confundiam e, conquanto tenha caracterizado os protagonistas 
como cariús, a dupla de homens recebeu um nome indígena (Tamarikom). 
Estes dois companheiros viviam caçando onça, à noite, e, ainda por cima, 
matavam-na tapando sua cara e cortando a garganta com uma faca. Os dois, 
que, como portam o mesmo nome, devem guardar grande semelhança entre 
si na concepção indígena, têm família. Um dia, um deles comprou, fiado, 
do outro, um porco capado, e o comeu logo. Quando o dono (que tinha 
bastante criação de animais) cobrou a dívida, para viajar, o primeiro não 
tinha o dinheiro e seu companheiro matou todos na casa. Ele se entregou 
ao delegado, mas a sua mulher enterrou uma cabeça de cabra no lugar dos 
corpos e enganou o delegado. Com medo da prisão, o marido desistiu da 
denúncia contra si mesmo.

	Um traço desta história marca os dois homens como caçadores notur-
nos de onça, à faca, e ainda com o propósito de comê-las, o que, no mínimo, 
frisa que eles são ainda piores e mais perigosos do que o próprio animal 
temível. A sua periculosidade acentua-se pelo assassinato de um companhei
ro tão próximo, uma espécie de duplo, em nome de dinheiro. Os Kanamari 
apreciam o dinheiro, apesar de sua dificuldade de entender o seu real funcio-
namento, mas matar por dinheiro seria uma grave e injustificável transgres-
são. A origem possível deste mito, interno ou externo, é obscura. Talvez, já 
que o mito se situa nos primórdios, possamos considerar que se desenvolveu 
a partir de observações do sistema extrativista, em seu auge, com toda a sua 
violência, ou até como interpretação indígena de algum evento histórico 
deste tempo. O método de caçar projeta os acontecimentos em um tempo 
passado. Vale notar, a propósito, que nunca ouvimos qualquer comentário 
que atribuísse esta capacidade aos atuais kariwa. Mais difícil é tentar discer
nir algum mito ‘original’ que tenha fornecido o fundamento para a presente 
elaboração. Assim, nesta segunda linha de mitos com protagonistas kariwa, 



IMAGO MUNDI KANAMARI

a primeira sendo comprovadamente de procedência externa, não foi possível 
traçar melhor sua origem. 

a enchente e os kariwa

Por fim, uma terceira vertente concerne às histórias, também da socie-
dade nacional, de fundo reconhecidamente religioso, no sentido que essa 
sociedade dá a palavra. A vertente integra elementos, ao modo Kanamari, e 
varia em amplitude e profundidade. Um dos eventos que foi incorporado, 
provavelmente apoiado no fato de que algo semelhante ocorre no mito do 
Jakwari, é a grande enchente que arrasa toda a vida na terra. Kurau contou, 
uma vez, o mito do Jakwari e prosseguiu a conversa com a enchente e o bar-
co de Tamakori e Kirak (M18.4). No seu relato, no entanto, alguns pássaros 
d’água aprenderam aí a usar (de fato possuir) uma “canoa”, para boiar e não 
morrer. O barco foi até o céu e a água vazou aos poucos, sendo que Tamakori 
mandou o juriti observar este processo, até que a água ficou só no igarapé.

	O pedaço de mito em questão varia em sua extensão e, às vezes, inte-
gra-se em relatos maiores que também tratam da questão dos kariwa e das 
diferenças entre os bens deste e dos índios. No relato de Djo’o, o tom difere 
e a enchente, bem semelhante ao mito de Jakwari, matou os índios e os 
transformou em comida para jacaré, cobra, “bicho” (M18.3). Isto ocorreu 
após a criação dos povos, e os índios se acabaram todos porque Noé não 
deixou que eles entrassem antes que Tamakori fechasse a porta do barco. A 
culpa, aparentemente, recai sobre Noé, mas Tamakori consentiu que ele ne-
gasse o seu apoio aos índios. Desse modo, somente os kariwa e os seus bens 
se salvaram, enquanto que os índios só não se extinguiram porque um casal 
de meninos irmãos se refugiou em terras altas. Os índios, assim, terminam 
com um par de ancestrais pobres que se reproduziram, por necessidade, pelo 
incesto. Isso lembra a discussão anterior do mito do Piyoyom, em que, pos-
sivelmente, também uma catástrofe justifica o casamento incestuoso, bem 
como os filhos de Kirak e sua mulher, o que, novamente, aproximaria, os 
dois povos e eliminaria o embaraço simbólico surgido naquela oportunida-
de, pondo-os em situação igual. O que se compara aqui é o privilégio dos 
cariús, que embarcaram todos e com os seus pertences, em detrimento dos 
índios. A integração dessa história mítica kariwa aponta para uma desvan-
tagem, em população e bens, no início dos tempos que, aparentemente, se 



EDWIN REESINK

perpetuou até hoje. Agora, a tensão do balanço da valorização simbólica 
tende a pender a favor dos kariwa. 

A versão de Aro localiza-se entre as duas já discutidas, ao se aproxi-
mar, em alguns pontos, da última, sem, contudo, assumir tão claramente a 
desvantagem indígena (M18.2). Para ele, Kirak construiu o barco e instruiu 
os pássaros aquáticos a construírem canoas, enquanto quem não procedeu 
assim, virou boto, jacaré e todo tipo de bicho deste gênero. Ele menciona 
rapidamente a presença do urubu e de Noé, sem explicar muito, a não ser 
que Tamakori mandou os dois olharem o mundo para achar um lugar para 
“colocar o seu pessoal”. Kirak, ao que parece, ficou sozinho e o narrador 
aproveita para se referir à origem da caça e das plantas domésticas (momen-
to em que ocorre o sangramento da terra, ao ser aberta pela primeira vez). 
Aqui surge a divisão entre kariwa e Kanamari, quando Tamakori intervém 
para atribuir a cada uma das partes as suas plantas respectivas: macaxeira 
(doce) e outras batatas contra a mandioca brava (amarga), como staplefoods 
de cada povo. Para este narrador, naquele momento prevaleceu a analogia 
entre a cultura indígena e a dos kariwa: os índios se associam à macaxeira 
e à carne obtida pela caça, os kariwa à mandioca brava e aos seus animais 
domesticados. Analogia tensional e sujeita a avaliações divergentes entre os 
narradores, e até do mesmo narrador, em momentos diferentes.

a riqueza dos kariwa

Provavelmente, não é por acaso que o pai do último narrador, Muya
wan, rememorou que na sua visita, o padre Conceição recomendou aos Ka-
namari restringirem-se às suas roças e plantas e não interferirem nas roças e 
plantas dos kariwa. O mesmo padre contou histórias da primeira mulher, de 
Adão e da enchente (M25.2). Ele esboçou uma explicação para a diferença 
entre os índios e a sociedade regional com ênfase na escrita, a “letra”, que 
em Kanamari ganhou o nome de kanaron, “pintura”. É ponto pacífico entre 
os narradores que quem inventou a escrita foi Tamakori, que deixou tudo 
na sua baixada final do rio, quando saiu da terra e subiu ao céu, e que os 
kariwa se apropriaram deste conhecimento para a fabricação de todas as 
“mercadorias”: navio, avião, machado, terçado, barco, dinheiro e até saber 
achar riqueza sob a forma de “mina”. Tamakori desceu, passou por Manaus 



IMAGO MUNDI KANAMARI

e seguiu adiante, deixando, na passagem, as instruções para qualquer tipo de 
“fábrica” que caísse nas mãos dos cariús. 

Como esta divisão preocupa muito aos Kanamari, todos os narradores 
principais voluntariaram versões sobre a razão da superioridade kariwa, neste 
plano. Aliás, a mercadoria constitui um dos temas centrais constantes na vida 
social da aldeia, além de djohko, comida e sexo (v. Reesink 1991a: 95; vários 
desses temas são, naturalmente, de interesse universal nas culturas huma-
nas, Viveiros de Castro 1992a). Não obstante estas linhas básicas delineadas 
sejam aceitas por todos, a imaginação mítica não parou e continua a funcio
nar para realizar novas integrações. O assentamento de grupos Kanamari em 
Três Unidos, sob a égide dos missionários americanos da New Tribes (cujo 
etnocentrismo em relação ao american way of life é notoriamente exacerba-
do, com, provavelmente, poucas exceções), introduziu um forte estímulo à 
reelaboração criativa. O avião que possuem, as roupas e os bens que vendem, 
pelo preço de custo, pagamento em dinheiro vivo (raro) e em bens, enfim, 
todo o poderio econômico de que dispõem, impressionaram os Kanamari e, 
na verdade, constitui a razão fundamental da sua moradia nesta aldeia47.

Tais fatos não ficam à margem da imaginação Kanamari. Djo’o, que 
acentuou particularmente a pobreza dos índios, aderiu à explicação de 
que Tamakori deixou tudo para os americanos. O “primeiro americano” 
trabalhava com Tamakori, lá no rio-mar, no Rio de Janeiro (i.e., além de 
Manaus). Havia tanto americano, que Tamakori decidiu construir um barco 
grande, um navio grande, no qual embarcou muito americano, mas no cami-
nho, com a ajuda de uma grande rede no meio do mar e de um arpão, ele o 
afundou. Os americanos pereceram e se tornaram baleia, sereia ou tubarão, 
somente restando três casais. Deve-se notar que, via de regra, todos os povos 
sofreram, em algum momento dos tempos iniciais, uma redução drástica no 
seu contingente populacional (M22.5). Na versão de Aro, somente se fala 
de kariwa, e ele dá sequência à história ao atribuir a Tamakori uma outra 
viagem, em que criou cidades e recriou gente. 

47   Percebe-se uma influência possível dos “crentes” do New Tribes. Por exemplo, um 
homem que sabe ler, certo dia teve acesso a uma das pequenas publicações destes em 
Kanamari, com traduções de trechos da bíblia. No dia seguinte, ele já me contava uma 
réplica da história da Torre do Babel. Como já se comprovou para Tastevin, as histórias 
são levadas a sério.



EDWIN REESINK

Na variante contada por Djo’o, ele mescla as duas gentes, assinala que 
os Kanamari reconhecem as diferenças entre cariú “Brasil” e “americano”, 
mas depois realça o lado do último. Nesta mistura Djo’o destaca o ameri-
cano mas lembra a Petrobras e o branco que faz tudo na loja de Tamakori. 
Ele até reporta-se ao “Peruano”, referindo-se à primeira leva de intrusos cau
cheiros do século passado, que também sabiam fazer motores. Ao mesmo 
tempo, Aro, num segundo relato, coincidiu com a posição de Djo’o, ao cons-
tatar que Tamakori ensinou tudo ao americano e que este ensina ao “Brasil” 
(M22.5). Quer incida a ênfase sobre os brancos ou sobre os americanos, 
todos os relatos coincidem quanto ao fato de Tamakori, depois de sua saída, 
inesperada, ter deixado uma cidade, como Tefé, completamente vazia e à 
mercê dos americanos ou dos cariú, que herdaram tudo. Djo’o chega ao 
requinte de assinalar que Tamakori rezou para mandar seu pessoal adiante, 
para o céu, e que só restaram “casca de santo” dentro das casas. Na verdade, 
trata-se de imagens de santo, hombak, “terra feita”, cerâmica48.

Dessa maneira, a parte essencial, isto é, que Tamakori deixou toda “or-
dem para branco mesmo” e “para nós nada, não deixa ordem”, está presente 
em todas as versões. Invariavelmente, a noção kanaron franqueia o acesso 
ao saber da “fábrica” e influencia diretamente o cotidiano atual, em que se 
anseia saber ler e escrever, e uns poucos homens, praticamente sozinhos, 
aprenderam ler e escrever rudimentarmente. Vale a pena examinar um pou-
co o relato criativo sobre a posição do americano no cosmo e no mito. Todos 
os Kanamari citados nesta parte conhecem pessoalmente Três Unidos, e não 
é estranho que alguém apele ao que o “amigo Guilherme” contou sobre a 
visita do americano à lua. Esta, subindo lentamente ao céu, estimulou, mais 
uma vez, o início de uma conversa.

Para começar, Deon afirmou que na lua trabalha o filho de Tamakori 
com Nossa Senhora, o anjo que anda à noite no motor (barco), e que duran-
te o dia descansa e toma café. O americano avalizou que a lua passa devagar 
pelo seu “caminhão”, com seu motor. Um dia, um certo americano voou 
de avião até Tamakori, lá no céu, para pedir a lua. Tamakori não acolheu 

48   Pode-se dizer que o corpo do morto “vira terra”, hompa. Por um lado, isso reforça a 
possibilidade discutida da terra servir como ‘carne’. Por outro, está claro que o corpo se 
separa da “alma”, e que aquele parece mais pesado e descartável, enquanto esta, mais leve, 
sobe ao céu. Veremos que o corpo do morto é menos duro do que o do vivo.



IMAGO MUNDI KANAMARI

o pedido, porque isto causaria uma queda (do céu?), que mataria tudo e as
onças ajudariam na matança. Esse fim do mundo permanece bem conforme 
a interpretação Kanamari, mesmo que a “modernização” da lua não deixe 
nada a dever à maquinaria cariú (por hipótese, a locomoção antiga pode ter 
sido de canoa; v. final do capitulo anterior). Mais do que isso, o americano 
nunca teria conseguido chegar ao céu se não tivesse utilizado uma “pedra”. 
Ou seja, “gasolina gasta”, ao passo que o djohko mostra uma força que 
não se esgota e funciona como combustível, de maneira análoga às visitas 
que alguns xamãs antigos fizeram ao céu. O americano, na sua chegada, só 
aceitou comer pão e tomar café, comida apreciada pelos índios mas nunca 
preferencialmente à comida realmente “boa” (carne, macaxeira). Além de 
revelar-se perigoso para o mundo – observação, num certo sentido, muito 
acurada – a viagem também se mostrou perigosa para o viajante: ele abriu 
uma capa de borracha e quase morreu, devido ao vento forte, quase não 
achou a porta do céu, tendo que recorrer ao rádio, voltou muito doente e 
somente se curou depois de muito tempo. Do que se pode concluir que é 
melhor para todos que ninguém viaje para a lua e que a relativa onipotência 
do americano tem limites. 

Depois de um intervalo em que assinalou como Tamakori coopera 
quando se lhe dirige a palavra com um pedido, como nas atividades cotidia-
nas, uma pergunta fez o narrador voltar ao Primeiro Mundo. A partir daí a 
fala continuou por outra vertente, com Tamakori em uma roça no céu e a 
ausência de plantas importantes na terra. Adão foi pedir maniva e recebeu 
licença para levar plantas para a roça. Assim ele fez, plantou e no dia seguin-
te já estavam nascendo, e com mais um dia estavam maduras. Porém, tudo o 
que experimentou era amargo. Adão visitou Tamakori de novo, este alegou 
que estava brincando e que agora já modificara tudo para um gosto doce. 
De fato, isso valeu para muitas plantas, embora Adão, que mandara Noé 
experimentar a maioria, provasse da macaxeira e constatasse que esta era 
amarga e precisava ser cozida (às vezes não fica claro se se trata de Adão ou 
Noé, ou se os dois são um duplo). Tamakori os instruiu sobre como proceder 
com a mandioca brava, mas mandou-os dar a macaxeira para os índios, por 
ser a primeira muito forte. Os paralelos com o que já passamos em revista 
são óbvios e não necessitam de maiores comentários, não requerendo muita 
atenção o fato de que a ação se concentrar aqui em dois “primeiros homens” 
de origem externa. 



EDWIN REESINK

O relato prossegue com Noé buscando açaí maduro, subindo na 
palmeira, e consumindo o líquido escuro que se produz deste fruto. Ao de-
fecar, os seus dejetos, que deviam apresentar uma coloração bem escura por 
causa do açaí, viraram gente escura, como “Maranhão”. Como os negros 
que emigraram para a Amazônia procediam principalmente de Maranhão, o 
que aconteceu com o caso exemplar do pai de João Manelão, se lhes aplica 
Maranhão como sinônimo. Como convém, Tamakori mesmo determinou a 
transformação e a criação da gente preta. Diferentemente dos índios, para 
obter o efeito da cor e uma derivação indireta de caroços, os negros descen-
dem aqui da carne liquidificada de um “coquinho”. Este, portanto, para se 
solidificar, foi consumido e tornado mais semelhante ao caroço, coisa mais 
dura, normalmente base da transformação. Ou seja, existe um fundamen-
to ‘transformalógico’ nesta origem, embora seja evidente a possibilidade de 
uma operação de preconceito como força motriz: como os Kanamari às vezes 
discriminam o negro, teríamos uma ‘feliz’ coincidência simbólica. Acrescen-
te-se que Djo’o, uma vez, muito rapidamente, externou a mesma origem para 
os negros49. 

A originalidade da variante mais ampla, em discussão, expressa-se com 
mais força na parte do relato que seguiu esta origem. Tamakori retornou, e 
Adão e Noé reclamaram de que não havia nada no mundo. Tamakori passou 
mercadoria e kanaron para os dois, para que pudessem fabricar um motor 
com as peças e a ajuda das letras. Até gasolina havia para viajar e fazer uma 
fábrica. Neste momento se iniciou uma diferenciação decisiva. Tamakori, 
quando procurado por índios Kanamari – “um rapaz” ou “nós todo” – não 
lhes deixou nada, legou tudo a Noé. A definição do status de Noé ainda é 
algo ambígua, na medida em que simultaneamente parece filho de Tamakori 
e cariú que fala como um índio. Ele representa a mescla que Kirak carregou 
em outras oportunidades e ainda estamos no tempo em que tudo é índio, 
não tem “fábrica, nem maranhão, nem peruano”. Noé, num mundo ainda 
indígena, começou a trabalhar como um kariwa, plantando algodão e escre-
vendo nota. 

49   Ao ser a transformação de dejetos do processo digestivo, o negro localiza-se no 
lado do podre. Neste sentido, vale lembrar que o ‘outro distante’, os Kaxinawá, em uma 
variante, também associam-se ao podre, sendo recriminados por serem canibais. Aparen-
temente, quanto mais distante, mais passível de ser associado à podridão.



IMAGO MUNDI KANAMARI

Aqui reside o ponto crucial: enquanto nas versões anteriores, a heran-
ça de Kirak e sua mulher simplesmente passa de geração a geração, neste 
momento o índio se confronta com uma escolha semelhante à do instante 
em que Tamakori trocou a língua. Todavia, enquanto naquele evento não 
se atribuiu claramente um papel ativo ao índio, prevalecendo, ao contrário, 
uma determinação superior de Tamakori, nesta narração Adão perguntou: 
“você quer, ou não, a nota”? (da fábrica, na verdade as instruções para sua 
construção e operação). O índio se mostrou indeciso, “não sei, não”. Então, 
“você trabalha para o branco, você faz borracha!” Sem saber decidir no âm-
bito da escolha binária, o índio aceitou o papel de vendedor de borracha e 
de aceder aos bens por esta via, “aí nós comprar”. Deste modo, Adão e Noé 
construíram uma casa grande e uma fábrica. A causa da divisão de traba-
lho localiza-se, então, no próprio ancestral e não em alguma fatalidade, ou 
no mérito do kariwa. O narrador acrescentou que o índio não se dispôs a 
estudar, a ler e, portanto, restou para ele somente comprar e trabalhar na 
seringa. A sua inserção no mercado se restringiu a trabalhador seringueiro, 
que com o “produto” compra a “mercadoria” de um “patrão”. 

Na primeira vez que o índio visitou Noé, após a divisão, a fábrica 
ainda não estava pronta. Ele retornou mais tarde para trazer borracha. Noé 
trabalhava na sua fábrica amarrado na cintura, porque o vento soprava 
bem forte. Ele plantou algodão e começou a colocá-lo na fábrica, para que 
saísse como fazenda. Vale ressaltar que esta narrativa descreve Noé como 
dono e trabalhador da sua fábrica, ademais integrando a produção da maté-
ria-prima. Noé verticalizou todo o processo na sua pessoa, embora a fábrica 
se apresente como uma espécie de black box, em que ele jogava a matéria
-prima e a mercadoria saía pronta. O registro do vento, como ocorreu com 
o americano, talvez seja mais difícil de interpretar. Graças à sua associação
com fenômenos anunciadores da morte, o vento indicaria alguma concep-
ção de perigo relacionado com a fábrica. De qualquer modo, Noé pergun-
tou pelo produto e recebeu a reclamação de que a árvore da seringueira 
(cuja existência é dada de antemão) não dava leite mas sangrava. Quando 
se colhia o líquido, somente se obtinha muito sangue. Mais uma vez um 
vegetal perde líquido definido como sangue, apesar da etnoclassificação 
dos vegetais como “sem sangue”. De certa forma, impõe-se a conclusão 
de que toda forma de vida (até mesmo a terra, naquela única referência) 
continha o líquido vital.



EDWIN REESINK

Os Kanamari atribuem ao sangue a maior importância e consideram-
no como um portador de força, noção que, aliás, merece aprofundamento 
no futuro. A vida vegetal, ao que tudo indica, precisou de ser transformada, 
pela interferência de Tamakori, em seres sem sangue para que pudessem ser 
explorados com tranquilidade, numa analogia clara com a pesca e a caça. Por 
um lado, tal fato até facilita a compreensão da relação entre a seringueira e os 
peixes (ambos sem sangue aparente na carne) mas, também, a transformação 
da casca em pássaro (sabemos que pelo menos algumas árvores continham 
sangue). Por outro lado, a associação firma-se na observação concreta, já que 
realmente o corte de certa árvore provoca a aparecimento de um líquido 
vermelho (o que constatei uma vez; cf. a observação em Mendonça 1989: 84; 
ou o jatobá, Turner s.d.: 59).

Em suma, o trabalho do corte de seringa não escapou à lógica presen
te na mitologia, dado que somente muita defumação produzia um produto 
branco. Quando Noé reclamou, ao visitar Tamakori, este também liberou o 
corte como se faz atualmente. Tamakori ajudou a construir a fábrica e, por 
sua vez, indagou como tudo estava andando. Noé completou seu trabalho 
e já havia muita gente, inclusive cariú, comprando a mercadoria, que estava 
barata. Os Kanamari sabem a importância da intermediação para o aumento 
do preço, mesmo que não em sua plenitude, de que é ilustrativa a asserção 
de que “a fábrica” produzia muito e mais barato. O segredo da mercadoria 
reside na “fábrica” e o segredo desta localiza-se na “letra”. Tamakori, ao cons-
tatar que tudo funcionava a contento, pretendeu se retirar da terra, no que 
foi seguido por Noé. Os índios não sabiam de nada, a esta altura, sequer os 
nomes das coisas, inclusive das mercadorias, e Tamakori nomeou tudo. Para 
ilustrar esta tese, o narrador citou a pupunha, quando Noé pediu informaç
ões e Tamakori lhe respondeu. Ao concentrar-se a potência do fetiche da 
fábrica na “letra”, transfere-se o foco para a escrita: subjaz o mesmo princípio 
da força transformadora da linguagem, seja na expressão falada, fundamen-
tal para os Kanamari, seja na sua condensação em escrita, essencial para o 
domínio da produção dos bens industrializados pelos kariwa. 

Antes de Noé subir, encontrava-se junto a ele um rapaz, um branco, 
americano, que estudava e era muito sabido. Ele, que aprendera tudo, ler 
e escrever, irá tomar conta da fábrica em substituição do primeiro. Agora, 
também, só americano toma conta, ele é que sabe demais. Sabe tirar ga-
solina debaixo da terra, fazer máquina para tecer pano, para fazer terçado 



IMAGO MUNDI KANAMARI

(M22.1)50. Não resta dúvida, o americano aproveitou a oportunidade para 
estudar e adquirir todo o conhecimento, para dominar tudo a respeito da 
“fábrica”, junto a Noé. No Primeiro Mundo os Kanamari não queriam es-
tudar e a sua escolha os manteve no mato, na seringa, no rio e na caça, em 
contraste com a cidade, a fábrica e a mercadoria, com tudo que isso implica, 
desde os animais domésticos, campo e vaca, mandioca e farinha, espingarda 
e terçado, roupa, barco com motor e até automóvel e televisão. Um mundo 
fascinante, este não escolhido, mas perigoso também, e “agora nós estu
dando também”, porque, se o americano conseguiu dar-se bem em alguns 
aspectos significativos, “nós” também temos a capacidade para tal. Resta 
saber se Tamakori continuará a falar Kanamari, um fato que, naquele mo-
mento, impôs uma das escolhas fundamentais que conduziria os Kanamari 
a se tornarem tkna e Djapa.

conclusão

Neste capítulo continuamos a examinar alguns mitos que se referem 
a origens, como das plantas domesticadas, dos kariwa, seus animais e rique-
zas, complementando mais ainda o quadro explorado nos primeiros dois 
capítulos. Começamos pelo dom constituído por uma mulher a Kirak, mos
trando como o irmão mais novo torna-se um devedor do seu irmão mais 
velho, reunindo em si as características de alguém sem capacidade de criar 
o potencial de reprodução sexuada que, em virtude disso, torna-se simulta-
neamente um consanguíneo júnior da mesma geração e um afim pelo ca-
samento com um ser humano criado pelo irmão. Na versão inspirada em 
Tastevin, perdura como invariante o domínio da transformação não sexuada 
a cargo de Tamakori, o que permite a criação de uma mulher, instaurando a 
possibilidade da afinidade e da reprodução sexuada. A origem desta mulher 
remete aos mitos que se ocupam predominantemente com as relações de 
gênero, cuja análise será objeto do início do próximo capítulo. Aqui, a sua 
menção introdutória é relevante no que concerne ao aspecto da assimilação 

50   Deon terminou com Kirak (“Bacerta”) e o seu casamento com uma filha de Tama-
kori. O filho do primeiro vai trabalhar na lua. A visita do Americano à lua o inspirou para 
terminar com a diferença entre sol e lua.



EDWIN REESINK

de um mito kariwa e de ter sido aproveitado para encontrar um lugar para 
a origem dos kariwa.

Na primeira variante passada em revista, ressaltou-se, inicialmente, 
a origem das plantas domesticadas, aquelas que constituem o patrimônio 
vegetal da horticultura Kanamari. A roça, enquanto domínio apropriado, 
antecede às plantas adequadas, importando-se seus similares do domínio do 
mato para serem plantadas e transformadas nos atuais cultígenos. Note-se a 
mesma transformação inicial já comentada e que, aqui, implica menos em 
mudança de forma – a semelhança básica fundamenta a transferência de 
domínio – do que em mudança de conteúdo. A transubstanciação parou no 
caso da não observância à interdição de não tocar nas plantas antes do retor-
no de Tamakori: o ananás permanece azedo em vez de acompanhar a trans-
formação no sabor de doce. Ou seja, mais uma vez, analogamente ao que 
ocorre com os animais (inclusive o peixe), necessita-se de uma segunda etapa 
sob o comando de Tamakori para completar todo o processo de mudança. 
Observe-se, ainda, que Tamakori não executa nenhum trabalho propriamen-
te dito, apenas fornece as instruções necessárias e passeia no mato. Seu lugar 
está marcado como mediador, ‘transformador’ e instrutor, não sendo um 
executor e participante direto nos processos e produtos socioculturais. Ao 
contrário, Kirak e sua mulher acumulam o conhecimento e os bens resultan
tes, constituindo-se em precursores da vida social. 

Sem dúvida, o locus estratégico de Kirak ensejou a possibilidade de 
vislumbrar uma via alternativa de descendência. Atribuir, como na primei
ra versão discutida, a origem dos kariwa à descendência do primeiro casal, 
subsume os cariú (e os “negros”, com sua possível origem alternativa) a uma 
ascendência sexuada subordinada à força transformadora do Tamakori. Os 
povos indígenas, e dentre estes em primeiro lugar os Kanamari, resultaram 
de uma intervenção comandado por Tamakori. De certa maneira, os índios 
são filhos de Tamakori, ao passo que os brancos são filhos de Kirak: com a 
evidente diferença de valor que tais posições expressam. Ao mesmo esquema 
subjaz a ideia de que os índios eram, inicialmente, kariwa, quando se separa-
ram em função do desagrado de Tamakori com a primeira língua, cabendo 
aos Kanamari o privilégio de manter o seu canal de comunicação aberto 
com a divindade. Vale lembrar que Kirak engloba, em diversos estágios, os 
dois polos de oposições, proporcionando, então, um bom ponto de partida 
para o paradoxo do aparecimento dos kariwa. Ademais, não é casual a apro-



IMAGO MUNDI KANAMARI

ximação com a caracterização dos Kulina como gente semelhante a Kirak, 
quando estes índios “feios” também se destacam como xamãs maldosos.

A origem alternativa (de uma casal fabricado por Tamakori) dos Kana-
mari destoa do fato de que em todas as oportunidades os Kanamari reitera-
ram a sua origem dos caroços, com tanta firmeza e segurança. Seja em função 
de ser portador de uma tradição de outro Djapa, seja por ser um narrador 
limitado e inseguro sobre a mitologia, pelo menos a versão mantém a unida-
de de todos os Kanamari numa mesma fonte. Já apontamos para divergên-
cias significativas entre os dois narradores preeminentes, mas neste particular 
sempre convergiram, somente Djo’o permitindo-se um certo espaço inova-
dor na terceira posição da criação dos povos indígenas. Neste sentido, parece 
justificável pensar a variação sobre a origem dos kariwa como derivada da 
complexidade que a irrupção causa no pensamento mitológico. Na varian-
te proposta pelo segundo participante, os kariwa descendem das mãos de 
Itinha, com a ajuda de Tamakori (mantendo a subordinação), criados pela 
mesma modalidade dos animais mais fortes e mais perigosos. Esta linha frisa 
mais o lado perigoso e a menor correção sociocultural dos outros, não-índios. 
Em contrapartida, a caracterização como gente de Kirak permite aproximar 
as versões, na medida em que se refere, implicitamente a traços paradoxais 
contidos próprios de Kirak e que também apontam para um perigo potencial. 

Os ‘mitos dos kariwa’, no duplo sentido de mitos sobre os kariwa e 
de mitos, irônica e muito provavelmente provenientes dos mesmos, reve-
lam com clareza os perigos representados por esta “qualidade” de gente. Os 
mitos dos Guariba, do Veado Pampia e dos Tamarikom, coincidem ao mos-
trar um caçador sem caça que perde a paciência, antecipa-se no seu desejo 
desenfreado de comer carne e se torna ou um canibal, ao comer Gente-ani-
mal, ou um matador implacável de onça (não comestível) que chega até a 
assassinar um duplo de si mesmo. O mito do Mapinkwari insere-se mais na 
série do Adjaba (v. adiante) e não acrescenta muito aos anteriores. O mito 
do Honorato, por outro lado, provê indícios à concepção da importância 
disciplinadora do “delegado”, figura com a qual os Kanamari já têm expe
riência, vivida por geração anterior, e antecipa a visão da riqueza possível 
na sociedade regional. De fato, Honorato reúne em sua figura de cobra-de-
legado e homem festeiro, tanto a disciplina quanto a abundância de certos 
bens kariwa. A combinação destes traços, evocando indiretamente o dono 
do seringal, provavelmente é muito significativa.



EDWIN REESINK

Os relatos da enchente, da visita à lua, e de Noé e o americano herdeiro 
da escrita giram em torno do paradoxo da origem do kariwa, seja regional ou 
americano. São descendentes de Kirak ou da mulher de Tamakori e subor-
dinados a Tamakori, mas superiores ou iguais?: porque dominam o conhe-
cimento e a produção dos bens manufaturados, manifestamente superiores 
em alguns aspectos, enquanto em outros planos foi possível traçar um para-
lelismo entre os dois lados opostos (macaxeira e caça:mandioca e boi)? Ex-
plicam-se por este desafio as oscilações que ora mantêm os Kanamari supe-
riores ou paralelos, ora os inferioriza de forma mais velada sem, no entanto, 
nunca deixar de relacionar a origem de todo conhecimento a Tamakori. Na 
enchente verifica-se, de modo evidente, um enorme privilégio concedido aos 
kariwa, com o consentimento de Tamakori, de preservar suas vidas e bens, 
enquanto que os índios só sobrevivem por meio do incesto. Neste caso, pa-
rece tratar-se de um destino inexorável, mas, no relato mais amplo de Noé 
e Adão – o que traduz a ambivalência do lugar dos kariwa – , há a mescla 
inicial de índios e kariwa, e a bifurcação crucial da escolha do índio que 
acaba como colhedor de borracha e comprador de bens industrializados. A 
possibilidade da não fatalidade mantém em aberto o futuro: ao não estarem 
condenados a esta posição, a aprendizagem da escrita e da matemática rever-
terá o erro do passado. Não é aleatório, portanto, que o homem mais velho 
da aldeia veja no ensino alfabetizante da antropóloga, o cumprimento da 
promessa de Tastevin de mandar uma professora para ensinar os Kanamari 
a ler e a escrever, mesmo que com um atraso de pelo menos sessenta anos.



IMAGO MUNDI KANAMARI

Conclusão Parte II

O evento concernente ao pênis de Kirak exemplifica uma lógica subs-
tantiva em pelo menos dois aspectos. Tamakori o reconstruiu com relati-
va facilidade porque ele consiste de “carne”. Ele utilizou barro ou paxiúba, 
comprovando as analogias existentes entre carne, terra e matéria vegetal. 
Tanto a terra como os vegetais, (pelo menos alguns) continham primeira-
mente sangue, o que indica uma concepção de vida, originária, que prioriza 
o sustento neste líquido circulante no seu interior. No limite, até sugere
certa semelhança básica, postulada para todas as formas de vida, no começo 
dos tempos. Aqui, talvez, num aspecto, exista um princípio estrutural seme
lhante entre Kanamari e Kulina. Pollock (1985a: 103) discerniu uma oposi-
ção, operante na classificação das doenças, que se baseia na diferença entre 
pele/corpo interior. Examinamos a origem dos animais de barro, de uma 
mulher de âmago de pau, e de povos, estes de caroços dos quais se comeu a 
parte envolvente. Na língua Kanamari, tudo que se localiza no interior pode 
ser referido com o mesmo conceito. Por exemplo, barahai é carne de caça, e 
omamhai é âmago de madeira. A pele e alguns elementos externos são referi-
dos com uma combinação de -dak, como a casca de pau é omamdak. 

Ou seja, evidencia-se a oposição entre a parte externa que contém, e a 
parte interna contida. Pelas transformações ‘térreas’ e vegetais, percebe-se a 
matéria interior como componente predominante, sobre o qual se opera a 
metamorfose. Importa aí a homologia entre as substâncias internas que subja-
zem a estas manifestações. Assim, também não é por acaso que a periculosi
dade do dori e do djohko derive de sua penetração na substância interior da 
pessoa. Em termos gerais, a oposição entre mais mole/mais duro sobrepõe-
se ao externo/interno, como no caso do pênis de Kirak (que é qualificado 
como mais para o exterior), porém não se trata de uma oposição perfeita, 
mas aproximada. No caso, tanto a origem do caroço, material duro, armadu-
ra para os corpos dos povos indígenas, quanto as reconstruções repetitivas de 
Kirak, a partir dos ossos e partes duras, apoiam a aproximação.

Naturalmente, o ato de substituição do corpo (ou parte dele) por Ta-
makori, conota também a noção de que ele determina toda a reprodução 



EDWIN REESINK

humana, a ideia de que toda a criança precisa de ter sido colocada por ele 
na mulher. Neste episódio, verifica-se, mais uma vez, que Tamakori sabe 
muito, age com competência, prudência e comedimento, em contraste com 
Kirak, que sabe muito pouco, age impetuosamente, é desmedido e desastra
do. Todavia, há alguns momentos em que emergem indicações de limites 
para Tamakori, tanto assim que alguns narradores sentiram a necessidade de 
comentar que, no fundo, apesar das aparências, ele sabia o que fazia. Parece, 
então, prevalecer entre certas pessoas o desejo de que Tamakori seja onipo-
tente e onisciente, apesar de os mitos ensinarem ser essa uma indução não 
acurada (talvez o papel preponderante na vida atual lhes inspire tal atitude). 
Kirak não desempenha somente um papel de canastrão: simultaneamente, 
seu comportamento conota um valor de autonomia política individual. Ta-
makori apresenta-se como poderoso pelo seu saber, mas sistematicamente 
não se impõe pela força e sempre deixa o campo livre para Kirak agir segun-
do sua própria vontade. Preza-se o convencimento pela autoridade e não o 
mando pelo poder, apesar de tudo indicar que Tamakori possui força para 
assumir o comando.

Este processo é profundamente educativo e instrutivo, como já decla-
rou um narrador destacado que, em função da sua distância do “sabido” 
Tamakori, identificou Kirak como o mais semelhante ao ser humano. Não 
é por acaso que Kirak partilha da mesma origem substantiva dos povos indí-
genas. À semelhança de um tipo de modelo de teste, ele esbarra nos limites 
que os outros agentes, nos mitos, lhe impingem. Deste modo, ele costuma 
morrer, aprende a estabelecer fronteiras e limitações, e seu processo exem-
plar de aprendizagem realiza-se também numa chave substantiva. Ao longo 
do processo educativo, ampliando o conhecimento indispensável sobre o 
mundo, Tamakori substitui todas as partes do seu corpo, com exceção dos 
ossos, a armadura resistente que permite as reconstruções. Já Kirak parece 
literalmente incorporar o conhecimento adquirido51. 

51   Os Kaxinawá têm uma ampla teoria sobre a localização de determinados conhecimen
tos em áreas corporais específicas (McCallum 1992: 25; uma proposição que parece geral 
para toda essa área da Amazônia). Por exemplo, no mito citado, uma Anta só pensa numa 
sexualidade desenfreada e se atribui a ele (é macho) um conhecimento restrito aos “seus 
testículos” (Kensinger 1991). Por analogia, a perda do pênis de Kirak também mostrou o peri-
go de um ímpeto sexual descontrolado e encerra lição comparável. Por enquanto, por outro 
lado, não descobrimos ainda uma teoria explícita, como a dos Kaxinawá, entre os Kanamari.



IMAGO MUNDI KANAMARI

Mais uma vez, Tamakori destaca-se aqui, ao suprir a própria consti
tuição do mundo, por uma modalidade que emergiu como avalizadora da 
própria condição humana52. Portanto, não é casual que um dos modos de 
preservar um espaço particular para Kirak consista em sua atribuição de 
um nome a um vegetal altamente apreciado (tso) e, talvez significativamente 
também, em deter a maneira correta de prepará-lo para o consumo. Kirak 
atua, mesmo que numa pequena área, de modo próprio já nesses tempos 
primordiais, em que é relegado para um lugar secundário, mas essencial. Evi-
dentemente, para Tamakori ensinar algo, torna-se indispensável a presença 
de um próximo, e um irmão mais novo se adequa muito bem a este papel. 
Observe-se que se trata de um consanguíneo mais novo, uma relação íntima 
em que o mais velho tende a predominar, não obstante, mediada pela noção 
de que os irmãos devem ser solidários e são “quase a mesma pessoa”. Assim, 
de fato, Kirak não se diferencia totalmente, de modo binário exclusivo, do 
seu irmão. No mito de origem da noite, Kirak exibe capacidades que o apro-
ximam das qualidades possuídas pelo “irmão”. 

No fim das contas, Kirak compartilha de algumas destas qualidades, o 
que separa os irmãos dos seres humanos e, afinal, os dois ocuparão os postos 
dos maiores astros. Já vimos indícios de que sua condição extra-humana e 
única, diferente da de todos os seres, qualifica Tamakori como ser modelar e 
“outro”. Kirak, mais símbolo dos humanos, na verdade, com mais precisão, 
ocupa um lugar intermediário. Ele compartilha de alguns aspectos presentes 
em Tamakori, mas no processo educativo representa os humanos e compar-
tilha de certos dos seus aspectos característicos. Sua origem o expressa com 
clareza: derivado de um caroço, como os humanos, mas um outro caroço, 
distinto daquele de que derivam os povos indígenas, sozinho no mato. 

52   Observe-se que esta é uma postura bastante correta epistemologicamente: nomear é 
fazer existir. Para a onomástica Kanamari algo semelhante ocorre, quando os nomes indicam 
uma relação metafórica entre os portadores do mesmo nome, e classificar numa mesma cat-
egoria, na língua, implica na concepção de uma semelhança que a justifica. Para Lévi-Strauss 
(1974: 273), nas sociedades indígenas os nomes normalmente são metáforas da pessoa. Para 
os Matis, Erikson (1990: 157) documenta a mesma relação entre portadores do mesmo 
nome: uma que substitui outros laços, é intima e em que as pessoas se dirigem um ao outro 
como “mais velho” e “mais novo”. Ademais, os Matis pronunciam livremente os nomes, o 
que o autor considera único nesta região. Os Kanamari, no entanto, fazem o mesmo mas, 
como Erikson (ib.: 148) supõe para os Matis, é possível que seja uma mudança mais recente, 
tendo em vista que os Katukina se encaixam na situação mais comum (M.Silva 1991,  i.p.).



EDWIN REESINK

seres:		  Tamakori – – Kirak		 – –	 Povos indígenas

origem:	inexistente		  caroço			 caroços (outros)
lugar:		  terra original		  mato			 beira rio

agente:	 ativo superior		 ativo derivado		 ativo inferior

Tamakori ( e x e m p l a r 
metafórico e 
metonímico, 
sobrenatural)

Kirak ( e x e m p l a r 
metafórico e 
metonímico, 
sobrenatural)

Kanamari
ascendência 

(aprendizes,
substantiva)

mesma

Diagrama 1. A relação entre Tamakori, Kirak e povos indígenas.

De fato, o que nos precedeu, buscou analisar as diferenças ‘diacríticas’ 
entre seres com estatutos diferenciados: Tamakori, Kirak e seres humanos 
(subdivididos em gêneros, Parte III). Levamos aqui a sério as premissas de 
Lévi-Strauss de que a cultura necessita construir a descontinuidade do real, o 
que não é outra coisa senão pré-condição da alteridade, e de que as mitológi-
cas indígenas empregam uma lógica de qualidades sensíveis. Todo o sistema 
de diferenças aqui construído gira em torno de como qualidades concretas 
sustentam a teoria Kanamari de alteridade. Já vimos o que vige no caso dos 
povos, no decorrer da viagem pelo rio, de Tamakori e Kirak, mas agora esta-
mos em condições de acrescentar algo a esta ‘etno-etnologia’. 

A ideologia étnica substantiva não se restringe a explicar que há po-
vos com poucos, muitos ou fortes indivíduos, mas expressa que eles não se 
entendem entre si por serem “de outro caroço”. A linguagem acompanha 
a origem de cada um mediante uma modalidade substantiva. A substância 
original difere, a língua diverge. Mas, nem tudo é diferença: todos os povos 



IMAGO MUNDI KANAMARI

indígenas são feitos do mesmo tipo de material e pela intervenção dos mes-
mos atores. Isso permite abstrair a operação do mesmo esquema simbólico que 
apuramos para a lógica ‘totêmica’ das unidades Djapa, discutido na Parte I.

Diagrama 2. Relação simbólica entre os povos indígenas na sua criação. 

Percebe-se logo que este esquema combina com a aplicação dos termos 
étnicos tkna e Djapa, já discutidos. Pela semelhança básica, que funda
menta a oposição, todos os índios se compõem no nível mais alto de inclu-
são da categoria “gente”. Todas as denominações de povos terminam com 
Djapa, exceto os Kulina que, neste nível, parecem marcados como a unidade 
étnica mais diferente. Mesmo eles, no entanto, merecem, às vezes não de 
muito bom grado, ser tkna. Os Kaxinawá encontram-se mais afastados, 
mais associados ao canibalismo mas se aproximam dos Kanamari por terem 
escutado o conselho de Tamakori de não conversar com Kirak. Vale notar, 
no entanto, que estender uma certa ‘humanidade’ aos outros povos indíge-
nas, não significa considerá-los como “parentes”. Reserva-se esta noção para 
quem é “gente mesmo” e “nosso parente”, ou seja, para os Djapa em sentido 
estrito, os Kanamari no sentido amplo (que inclui Wiri Djapa, “Katukina”, 
o caso Tukano sendo mais ambivalente, pela falta de horticultura). Verifica-
se, ademais, um argumento ‘endógeno’ à própria concepção em causa, o 
que justifica analisar as tradições culturais Kanamari de uma só perspectiva. 

O maior contraste, neste aspecto, recai sobre os kariwa, que se excluí-
ram desta origem e sequer são “gente”. Já vimos que a sua origem se encaixa 



EDWIN REESINK

numa série da criação dos maiores e mais perigosos animais, todos com força 
própria e uma dose variável de periculosidade. Aparentemente, a sua feitura 
classifica o branco como uma espécie de animal mamífero grande, dotado 
de grande força e potencialmente perigoso. Ou, o que vem a ser uma posição 
semelhante à primeira, em face da analogia com os Kulina, descendem do 
Kirak. Relação, aliás, possivelmente dupla. No mito de origem dos povos, os 
Madiha conversaram com Kirak e literalmente se mancharam. Acrescente-se 
que, como vimos no segundo capítulo desta Parte, numa variante, os Kulina 
se vêem como descendentes de um casal tirado da madeira, numa óbvia ana-
logia com a segunda variante para a origem dos kariwa entre os Kanamari. 

Por este esquema, vale ressaltar que neste primeiro momento, todos 
os Djapa Kanamari descendem do Djapa ‘transformado’ por Tamakori. Ou 
seja, aqui se funda a noção de que todos têm a mesma origem e devem-se 
considerar como parentes, neste sentido. Esta unidade geral, ao invés de re-
petir a mesma operação simbólica de forma explícita, provavelmente encerra 
uma ausência notável, em termos de etiologia: nunca ninguém aventou uma 
explicação para a divisão em unidades intra-Kanamari! O contraste com os 
Kulina é significativo. Num mito do Purus, um velho distribui nomes a todas 
as “gentes” Madiha (Adams 1962: 104-106). Num mito do rio Envira, todos 
os povos indígenas derivam de cocos de palmeira, mas a narrativa, mesmo 
se agrupa os Madiha, imediatamente apresenta estes como uma longa lista 
de unidades (Cimi 1986). No primeiro mito, um homem bem mais velho, 
sabido e que ainda viu a terra ser criada, chama a todos para que aprendam 
seus nomes. Os que vêm de noite, atrasados, deverão ter olhos muito bons, 
e ganham o nome em função disto, devendo trocar o dia pelo noite. Eles 
cantam todos juntos, mas não demoram em se dispersar, porque a comida 
acaba e saem para ocupar todo os cantos da terra, já que em toda parte há 
caça. A unidade de todos os Madiha revela-se fraca e eles se espalham para 
seguir o padrão da ocupação animal. No fundo, reuniram-se para serem de-
nominados e separados e, no fim, o velho comenta que agora a carne da sua 
área será toda sua. Sugere-se uma razão prática e egoísta53. 

53   Na visão Djapa, a dispersão dos Madiha atrás da caça, já distribuída pelo mundo, 
provavelmente assemelhar-se-á a uma analogia com a própria dispersão das gentes-animais 
transformadas em animais dos mitos Kanamari. Ou seja, eles ficarão parecidos com os 
animais aos quais seguiram.



IMAGO MUNDI KANAMARI

No segundo mito, enumeram-se vários cocos, os mesmos dos Ka-
namari e o do buriti, que Tamaco prepara para serem transformados em 
Madiha, o equivalente da unidade Djapa. Ele termina por fazer outros 
povos e as gentes Madiha, embora não se esclareça a relação entre os 
cocos e seus derivados. Aí, até a origem substantiva dos Madiha pode 
ser diferenciada. A divisão inter-Madiha ultrapassa em muito a ênfase 
ideológica dos Djapa na sua unidade original. Outras indicações coin-
cidem com esta diferença. Pollock (1985c) declara que outros Madiha 
normalmente são desprezados, e mal considerados como gente. Adams 
(1963: 35) afirma que não se comia o animal ‘totêmico’. Segundo uma 
missionária, também do Purus, Quira criou, já em segunda instância, 
casais de animais ancestrais dos Madiha que têm seu nome, cada “gen-
te” assumindo os traços comportamentais do animal (Altman 1990: 19). 
Tudo indica, então, que a relação dos Madiha com seu ‘totem’ será mais 
profundamente substantiva do que a relação mais simbólica entre o no-
minador e a unidade Djapa.

Assim, não será por acaso também que os Madiha parecem se “mis-
turar” com mais dificuldade e resistência do que os Djapa. Até a avaliação 
generalizada de que os Kanamari brigam pouco entre si (raramente ocor-
rem assassinatos), e de que os Kulina são briguentos, coincide com este 
fundamento ideológico da alteridade dos dois ‘povos’. Assinale-se, ainda, 
que o mito de origem dos Kanamari varia muito pouco entre os narradores, 
independentemente de suas ascendências, e que a noção da descendência 
comum é consensual. Evidentemente, vimos e veremos mais adiante como 
as relações inter-Djapa, intra-Kanamari, exibem tensões e conflitos latentes 
que contradizem qualquer ideal de harmonia pela origem mítica que lhes 
é comum. 

Os animais se transformaram em caça (e pesca) depois de terem 
sido descritos como “gente” também. Ou seja, a criação do mundo é uma 
transformação do material vegetal em “gente”, e esta “gente potencial”, 
em termos gerais e com poucas variantes, se dividiu em gente mesmo e 
animais. Na Parte seguinte constataremos novamente que os animais de 
caça preferidos foram “gente”, antes de se espalharem pelo mundo. Neste 
sentido, vale apontar para o fato de que todos os povos indígenas, de certa 
forma, se aproveitam também dos mesmos meios ambientais. E, em alguns 



EDWIN REESINK

momentos, os Kanamari se diferenciam pelo que comem, notadamente 
macaxeira e caça, quando em comparação com kariwa. Ora, quando um 
seringueiro não se conteve, e matou e comeu uma gente-veado, ele prati-
cou um canibalismo que o matou (à moda cariú), tendo-se liberado a caça 
depois. Outros cariús surgiram como caçadores noturnos e comedores 
de onça, mudando também para uma dieta desaprovada pelos Kanama-
ri. Estes atos mostram os brancos como indisciplinados e canibalísticos, 
conotando a sua periculosidade e uma certa falta de humanidade. Mas, o 
que caracteriza mesmo os kariwa em hábitos alimentares, é a sua dieta de 
mandioca e boi. 

Os cariús não somente ficaram à margem da origem dos povos, e se 
enquadram na linha dos animais maiores e perigosos, como também são 
os únicos que merecem uma linha paralela quanto à origem de seus ani-
mais domésticos. Tamakori mandou dar a mandioca brava aos brancos e 
ele utilizou os próprios kariwa, no primeiro campo (outro sinal diacrítico, 
contrastivo com mato e roça), para transformá-los nos animais domestica
dos que constituem a comida principal dos brancos (recriados logo em 
seguida). A lógica da transformação é a mesma (pelos sons típicos e man-
tendo as cores), mas faltou uma clara quebra de injunção. Talvez os outros 
mitos demonstrem que isso não seja necessário, que faz parte do ser bran-
co não se ater às regras tkna. Os kariwa não cabiam, como vimos num 
caso criativo, na terceira posição da criação dos povos. Para eles não havia, 
neste sentido, um lugar pré-determinado, mas se fixou toda uma linha 
paralela de explicação: subordinados simbolicamente por serem de descen-
dência paralela aos animais de maior porte, ou por terem como ascendente 
Kirak, quando a ênfase recai sobre a ambiguidade de abarcar contrários 
deste último. Em qualquer caso, os cariús dão, eles mesmos, origem aos 
seus animais alimentícios. 

	Dentro dos parâmetros traçados, até este momento, para a criação 
e transformação do mundo, podemos resumir a discussão num quadro si-
nóptico, na página seguinte, que não requer mais comentários, salvo a ob-
servação de que representa uma simplificação, em linhas mestras, e não um 
modelo do conjunto mitológico de um narrador particular, extraindo uma 
postulada sequência ‘evolucionária’.



IMAGO MUNDI KANAMARI

Quadro 1. Quadro sinóptico ‘evolucionário’. 





PARTE III
mulheres 

versus 
homens





Parte III: introdução

Na parte II reuni os mitos que permitem a reconstituição das condiç
ões iniciais do universo e um conjunto dos desdobramentos que visam dotar 
o cosmo de uma espécie de infra‑estrutura para a habitação humana. Quan-
to à sociedade e à cultura, concentrei-me mais na origem dos povos e dos 
kariwa, e suas diferenças entre si, do que na ‘evolução’ das especificidades 
socioculturais dos Kanamari. 

Nesta Parte III, proponho examinar mais detalhadamente a sequência 
de mitos que versam sobre um tema que recebeu maior atenção recentemen-
te na etnologia das terras baixas, entre os quais de alguns povos próximos aos 
Kanamari: as relações entre os gêneros. Para investigar como a mitologia tra-
ta este ‘código’, esta Parte começa por retomar a origem da mulher de pau, 
confeccionada por Tamakori, e o momento primordial da irrupção do sexo 
feminino num cosmo até aquele instante dominado por homens. A mesma 
mulher, esposa de Tamakori, protagoniza o primeiro conflito conjugal, ao se 
engajar com um sedutor animal, o Peixe-boi. Neste mito há referência a um 
método de caça sexuada que me leva a tecer uns rápidos comentários sobre 
sexualidade, caça e a relação que Tamakori estabelece com estas atividades. 

O próximo capítulo termina com o mito de outro sedutor animal, 
a Anta, o homólogo terrestre do aquático Peixe-boi. Com o mito da Anta 
transitamos para além de Tamakori e Kirak, o que culminará, no segundo 
capítulo, com o mito de origem dos queixadas, mito-chave para o caráter 
social das relações de gênero. Complementam o capítulo, o mito de origem 
de outros elementos do bando de queixadas e do caititu. No seu conjunto, 
os mitos em consideração concernem à relação entre os gêneros dentro da 
sociedade, e mais ainda, dentro de um grupo local, o que faz supor que se re-
ferem a uma unidade Djapa exemplar. Naturalmente, a mesma relação joga 
importante papel na afinidade e nas relações exteriores, mas estes aspectos, 
prefigurados nos últimos mitos, serão objeto de exame da Parte IV e V. 



EDWIN REESINK

Nos dois capítulos seguintes, o enfoque recairá sobre a relação interna 
dos gêneros. De certa maneira trata-se de uma tentativa de aproximação da 
concepção Kanamari de como deve ser tal relação na sua sociedade. Algu-
mas comparações na conclusão desta Parte III ajudarão a por mais em relevo 
a questão.

8. Mulher, Homem, Peixe-boi, Anta

introdução

As aventuras mais exclusivas de Tamakori e Kirak estendem-se para 
além do que já vimos nos capítulos anteriores. Outras origens processam-se 
depois de sua viagem pelo rio, algumas podendo ser encadeadas anterior
mente aos eventos principais do capítulo anterior. Tal ordem é, evidente
mente, opcional, o que não surpreende, já que estamos numa mesma fase 
histórica, que não estabelece rígidos critérios para uma única sequência 
‘evolucionária’, no sentido ocidental. Numa dada oportunidade, Kurau 
emendou o mito de origem da noite com uma rápida referência à origem da 
mulher de pau, engatilhando em seguida a história dela com o Peixe-boi. De 
fato, no mito da escuridão não figura nenhuma mulher e, de acordo com 
uma lógica mais rigorosa, ela deveria estar ausente para que se caracterizasse 
Tamakori como caçador que se embrenha no mato, e Kirak, como quem 
toma conta da casa, empenhando-se em funções femininas. Aqui, em vez 
da origem da mulher de Kirak do capítulo 3 anterior, seguiremos a criação 
da mulher de Tamakori e a sua aventura com um sedutor aquático. Daí pas-
saremos para o sedutor animal terrestre e deixaremos o par de divindades 
para um cenário sociocultural mais diretamente Kanamari. Não que seja de 
estranhar a criação da esposa de Tamakori; ao contrário, tendo em vista sua 
‘exemplaridade’, o casamento e o adultério da mulher perfazem um perfil da 
necessidade da existência da mulher e da complementaridade dos gêneros.

a origem da mulher de pau

A história da origem da mulher modela-se em grande parte no mesmo 
tipo de enredo. Os dois irmãos moram sozinhos numa casa, sem mulher 
alguma, com as tarefas domésticas cabendo a Kirak. Tamakori esculpiu uma 



IMAGO MUNDI KANAMARI

mulher, em miniatura, do âmago da madeira dura, e a escondeu, ou guar-
dou, dentro de algum tubo, por exemplo uma taboca54. Avisado, ou não, 
para não abrir, dependendo das versões, Kirak, ou age de novo por curiosi-
dade (lembrando o mito da escuridão), ou a sua falta de habilidade nas lides 
domésticas provoca risos na mulher. Descoberto, ignorando o conselho dela 
para que concedesse prioridade para Tamakori, Kirak não se deteve e insistiu 
em fazer sexo com ela. No momento de gozar, a vulva se fechou e cortou o 
pênis de Kirak. Quando Tamakori chegou, retirou o órgão de Kirak de den-
tro dela e jogou no igarapé, onde se transformou em peixe, e ainda modelou 
um novo pênis, de paxiubinha ou de barro55.

O esboço básico, em torno do qual existem variações, merece alguns 
comentários. Primeiro, a mulher será esculpida a partir do âmago de pau 
duro (M2.2 e .3). A dureza do material aproxima a madeira aos ossos (e 
outro material duro corporal que, às vezes, é mencionado, por exemplo, as 
unhas), em que a reconstituição do corpo de Kirak sempre se apoia e evoca 
até os caroços da criação dos povos. Na verdade, duas vezes mencionam-se 
materiais complementares, da mesma espécie, que servem a Kirak, sendo 
que Kurau uma vez especificou o cabelo (de patawa) e o olho (de bacaba) 
(M2.3). Alguns relatos também esclarecem que o corpo da mulher estava 
completo (na última variante, o narrador gesticulou, indicando seios e vul-
va). Tamakori rezou o corpo de madeira e este se transformou numa mulher 
pequena, que ele colocou dentro de um tubo, no mesmo lugar do pacote da 
fumaça, no teto. Ou seja, no lugar de se guardarem pertences pessoais.

De qualquer modo, a pequena ficou guardada e escondida aí, sendo o 
tubo uma zarabatana (M2.5), ou uma taboca (mais comum). Ela se destinava 
à esposa do seu feitor, o que explica o lugar em que foi colocada. Mais difícil 

54   Existem, como é sabido, muitas outras versões, deste motivo, nas Américas (Lévi-Strauss 
1974b: 217; para uma associação entre madeira dura e carne animal, Lévi-Strauss 1970: 165). 
Há indícios para uma associação semelhante, mais adiante. O tema das “mulheres vegetais”, 
da madeira dura ou mole, concentra-se nas Guianas (Lévi-Strauss 1974b: 235).

55   Provavelmente trata-se de um “jeju preto”, segundo afirmou João. O jeju tem a 
caraterística saliente de que é um peixe de uns trinta centímetros, bem reto, o que pode 
realmente evocar o membro arrancado. Curiosamente, quando falta água no lugar em 
que vive, o peixe é capaz de sair no seco, e andar pelo mato à procura de outras águas 
(Santos 1981a: 42-43).



EDWIN REESINK

de entendimento do que o lugar, revela-se a taboca ou zarabatana, embora 
sejam ambos materiais em que cabia perfeitamente um objeto alongado de 
madeira, que permitia a visão através de uma das laterais. Talvez haja uma 
associação com as flechas da zarabatana, de madeira dura e igualmente finas 
e alongadas. Seria difícil imaginar uma associação que aproximasse flecha 
e mulher de madeira, a não ser algo um tanto quanto grosseiro como um 
instrumento útil em mãos de um caçador. Outra possibilidade conjectural 
seria um tubo semelhante a um objeto fálico, uma espécie de pênis de Ta-
makori. A favor desta associação instrumental, além do que veremos mais 
adiante, é o fato de que Tamakori não gosta de sexo e não se engaja na ativi-
dade sexual! A sua mulher restringe-se a uma nabatsawa-h, algo como uma 
esposa-intenção, que desempenha meramente as tarefas femininas práticas. 
Em contrapartida, é possível aduzir algo à analogia peniana, porque Tamako-
ri se responsabiliza totalmente pela fertilidade das mulheres e da sua própria, 
introduzindo a criança na mulher, sem relações sexuais, embora não saiba-
mos que método usa como alternativa. Neste sentido, as conjecturas pode-
riam até ser complementares: uma espécie de reprodução não-sexuada mas 
que passa por um pênis substitutivo para produzir uma mulher, necessária à 
complementaridade sexual da humanidade.

Kirak desempenhava as tarefas atualmente femininas na divisão sexual 
de produção. Isto reforça a sua identificação com os humanos como um 
todo, como já assinalado, os dois gêneros sendo representados, mediante as 
suas atividades, em relação com o unívoco Tamakori. Por outro lado, Kirak, 
indubitavelmente, é um homem, mesmo quando os dois irmãos moravam 
na mesma casa e a falta mais óbvia concernia a uma mulher. Primeiro, Ki-
rak não demonstrou grande habilidade nas atividades domésticas (queima o 
dedo duas vezes), que incluíam fazer caiçuma, e tal fato provocou o riso da 
mulher. Esta, então, literalmente ‘nasceu sabendo’, naturalizando o saber, 
sendo provavelmente, desde então, mais competente. Segundo, Kirak não se 
moderou, querendo ter logo relações sexuais com a mulher (ela presumivel-
mente adquiriu proporções normais, embora ninguém mencione como isto 
se deu). Ela foi quem o avisou para ter comedimento, e esperar Tamakori, 
mas Kirak se impacientou (em contraste com o riso introdutório que a de-
nunciou, a mulher é a mais discreta e paciente aqui). Tal atitude não ficaria 
mal para nenhum Kanamari, que tem o sexo e namoro como uma das suas 
áreas de maior interesse diário. 



IMAGO MUNDI KANAMARI

O comportamento de Kirak se enquadra na ideia de que os irmãos (e 
irmãs) se equivalem, até certo ponto, e que, especialmente numa situação 
como esta, justifica-se que um irmão solteiro tenha um certo acesso à mulher 
do seu irmão. No entanto, de modo análogo ao que chamei a necessidade de 
complementar a transformação inicial, a invenção de Tamakori não se com-
pletou ainda, a aparência engana. Exatamente no momento de “sair o leite 
dele”, a vulva se fechou, Kirak se afastou e perdeu o pênis. Ou seja, Kirak 
não atingiu o clímax. O que o privou tanto do prazer e satisfação, quanto, 
implicitamente, da possibilidade de se reproduzir. Portanto, a primeira ati-
vidade sexual não produziu nem prazer, nem a modalidade de reprodução 
sexuada. Tamakori corrigiu estes problemas depois, sendo que ele refez o 
órgão de material apropriado. O peixe em questão, habitante de igarapés, 
obviamente exibe alguma semelhança com o órgão masculino e carrega o 
apelido de Kirak napua, o pênis de Kirak. 

Provavelmente o episódio da perda do pênis relaciona-se com a 
observação citada de Kurau, que Kirak se parece “com nós” e “nós ensina”. 
O saldo positivo do seu ato concerne à mudança no órgão genital femini-
no, que deixa de apertar o homem até arrancar o seu pênis, introduzindo 
um “safe-sex” entre os Kanamari. A introdução do sexo e sua importância 
se depreendem do fato que Kirak não demora nem um pouco em “foder” 
com ela, e em nenhum momento cogita de mandá-la executar as tarefas 
domésticas com as quais se ocupava imediatamente antes. Logo em seguida, 
no entanto, modifica-se a situação, e Kurau comenta que nenhum homem 
nunca mais se dedicou a tarefas como fazer kuya, depois da existência da 
mulher. A voracidade da vontade de Kirak expressa, num certo sentido, a 
proeminência do plano sexual, embora parcialmente seu desejo possa ser 
atribuído à abstinência até então vigente. De qualquer modo, o seu apetite 
sexual abriu o caminho para a reprodução sexuada, papel para o qual não 
se dedicaria Tamakori, se levarmos a sério as informações de que evita a 
atividade sexual. Neste caso, o desejo irrefreável se comprova imprescindível, 
instaurando o sexo e a reprodução humana. Em contrapartida, a perda do 
órgão masculino não deixa de ser um aviso da necessidade do controle da 
sexualidade humana, por parte do gênero masculino. Ou seja, o mito sugere 
que a sexualidade pura não existe, mas que ela deve ser exercida como um 
ato social que se relaciona com as diferentes capacidades de agenciamento 
dos gêneros (Olschewski 1922: 90).



EDWIN REESINK

o mito do sedutor Peixe-boi

Num mito com o qual Kurau relacionou o mito da mulher de pau, 
esta ocupa realmente a posição de esposa de Tamakori, tomando conta das 
tarefas femininas. Neste mito do Peixe-boi, ela se revela menos prudente e 
mais voraz, embora de forma diferente. Ela aconselhou Kirak a não consu-
mir o seu desejo, para que Tamakori abrisse o caminho, porque sabia da 
voracidade do seu aparelho genital. Tamakori removeu o pênis amputado e 
liberou a sexualidade humana, especialmente a feminina. Logo, o mito se-
guinte gira em torno disto, porque a esposa de Tamakori entra numa relação 
exclusivamente sexual com o Peixe-boi, Tsupuna, com quem se encontrava 
quando ia tomar banho na beira do rio. Os relatos, ademais, ressaltam que a 
relação era intensa e que ela “foder muito” antes que Tamakori desconfiasse 
e tomasse uma medida para descobrir a relação56. A escolha deste parceiro 
torna-se mais compreensível quando lembramos que este animal aquático, 
de hábitos tranquilos e mais solitários, já se definiu, na hora de sua criação, 
como uma anta que não boiou. Esta última figura mais costumeiramente 
como animal sedutor e joga o mesmo papel na mitologia Kanamari. Como 
variante combinatória do sedutor terrestre, o Peixe-boi caracteriza-se enquan-
to Anta ‘aquática’ e, inversamente a esta, pode ser considerado como Peixe
-boi ‘terrestre’.

As várias versões de que disponho convergem, em grande parte, sobre 
o enredo central. A mulher, esposa de Tamakori, ocupava-se da casa, por
exemplo fazendo kuya, e os homens se dedicavam às suas tarefas. Ou seja, 
evidencia-se que basta a presença de uma mulher para que a divisão de pro-
dução sexual se instaure imediatamente. Quando ia tomar banho, ela levava 
uma cuia, emborcava-a e batia no fundo para que o som chamasse o amante. 
Não fica claro qual dos dois iniciou a relação, mas o chamamento partia 
dela e, sem dúvida, ela se mostrou ávida em manter relações sexuais. Quanto 
ao instrumento de chamada, sem querer entrar em grandes elucubrações, 

56   O mesmo narrador observou, consistentemente, que, em matéria de sexo, a “mul-
her aguenta mais”. Ela é mais resistente e detém uma capacidade maior de fazer sexo; por 
exemplo, de manter relações com mais de um homem na mesma noite, ou, segundo uma 
notícia, que o informante jurava ser verdadeira, no caso de uma adolescente, de ter ido 
para a roça, com vistas a fazer sexo, com doze homens.



IMAGO MUNDI KANAMARI

pelo menos alguns reparos são passíveis de serem feitos. Primeiro, o uso 
deste utensílio não chama a atenção do marido porque pertence aos objetos 
domésticos usuais de uma esposa. Segundo, João Manelão atesta que se trata 
de um meio eficiente de propagar o som – “tum, tum” – e chamar alguém, 
atingindo uma boa distância. Há razões práticas, portanto, que indicam a 
escolha do meio como adequado. 

Quanto a outras conotações e eventuais implicações, inspirados pelo 
sistema de diferenças entre cuias e outros instrumentos semelhantes cons-
truído por Lévi-Strauss, não são fáceis de demonstração segura. Uma pos-
sibilidade seria pensar no contraste com a cuia cheia, particularmente com 
caiçuma, que ela se encarregava de fabricar, mencionada no mito de modo 
explícito. Ao contrário da função deturpadora de produzir um som que atrai 
um animal sedutor, com a cuia vazia e emborcada, com finalidade estrita-
mente sexual, a cuia cheia de kuya é servida ao marido como complemento 
essencial feminino à refeição. Ou seja, uma cuia na posição normal e cheia 
de caiçuma marca a dedicação da esposa ao seu marido, cumprindo seu 
dever conjugal mediante a transformação do alimento cru em cozido. Um 
contraste com a mulher da cuia vazia que se excede numa sexualidade ‘ani-
mal’, em detrimento do seu papel conjugal social. Esta associação diverge do 
sistema Lévistraussiano (1974b: 457,470), mas a ausência de material compa-
rável não autoriza a sua aplicação. Em contrapartida, o contraste se refere ao 
uso comum, cotidiano e prático, imediatamente acessível como associação.

Tamakori inicialmente não percebeu o que acontecia na beira d’água, 
ele se ocupava com o seu “trabalho”. Assim, parece que ele cumpria o seu 
lado no casamento, pelo menos neste aspecto. Ele desconfiou em algum 
momento, e na versão de Djo’o (M41.3), constatou mesmo o fato, enquanto 
que nas versões de Kurau ele tomou medidas especiais (M41.1 e.6). Tamakori 
resolveu retirar o sexto dedo de sua mão para transformá-lo numa espécie de 
pica-pau. Na medida em que Kurau fala do “nosso dedo” (no espaço entre 
o polegar e os outros quatro dedos), o próprio corpo de Tamakori serve de
parâmetro para o corpo humano. O corpo humano se espelha no modelo 
corpóreo de Tamakori, apesar dos traços que o marcam como ser único. 
Além disto, um dedo também é passível de ser traduzido, num plano mais 
abstrato, como um objeto alongado e arredondado, como o é o tubo para 
a mulher de madeira e o pênis de Kirak. Estes elementos se assemelham e, 
talvez sob o risco de estender demasiadamente as analogias, arrancar o dedo 



EDWIN REESINK

evoca, por implicação, o órgão sexual de Tamakori. Como ele não poderia 
arrancar o próprio membro – sob pena de deixar os homens sem o órgão 
fundamental para a reprodução – o dedo o substituiria porque abre um es-
paço mutilado na mão sem, contudo, perder a sua utilidade. 

Esta interpretação ‘fálica’ ganha, em alguma medida, reforço, se con-
siderarmos que já expus a predominância da sexualidade no mito. Também, 
vale lembrar que, em vários momentos, narradores aventaram que Tamakori 
não se engaja em atividade sexual e não utiliza seu membro para este fim. 
Neste mito ninguém se referiu dessa maneira a este detalhe singular, mas 
isso deriva, provavelmente, de como se encara o caráter não ‘domesticado’ 
da sexualidade feminina. Levando-se em conta este comportamento, o fato 
enfraqueceria a oposição delineada, porque fornece pelo menos algum mo-
tivo atenuante para os atos de busca de satisfação fora do casamento. Um 
meio de reprodução não sexuada para vigiar a sexualidade feminina.

A transformação do dedo de Tamakori em um pássaro constitui um 
meio bastante ágil de vigiar os atos da esposa. O pica-pau em questão recebe 
o nome onomatopeico de orohkoko em Kanamari e a sua aparência é descri-
ta como a de uma espécie maior, de cabeça vermelha. Vale notar que esta 
espécie de vigia pertence à categoria de pássaros que frequentam o tronco 
de árvores, exercendo aí uma ação que tanto modifica a madeira (evocando 
a origem da vigiada), como produz um som semelhante à cuia emborcada. 
Entre os Airo-Pai, o mesmo pássaro cavou o buraco bem no meio da forqui
lha da madeira da primeira mulher, dando origem a sua vagina (Olschewski 
1992: 77). No mito em foco, entretanto, somente há referência ao seu canto 
e não a essas ações possíveis. O pica-pau ficou à espreita do outro lado do 
rio, um bom posto de observação, confirmando o adultério. Ele levou a 
notícia do fato ao “pai” e “dono” (denominação interessante à luz da dis-
cussão anterior), em uma versão sendo encontrado capinando a roça. O uso 
destas denominações traduz também uma relação de autoridade exercida 
por Tamakori, que contrasta fortemente com o completo rompimento que 
se efetua entre Kirak e seu membro amputado. 

Tamakori desejava vingar-se, para tanto precisando de preparar suas 
armas, e os dois irmãos se empenharam na tarefa. Numa versão, ele mandou 
a mulher capinar a roça até à noite (tarefa também feminina), para ocupá
-la o dia todo, de modo a poder fabricar em casa um arpão (consistindo, 
aparentemente, de duas partes) e a corda de tucum. Na variante narrada por 



IMAGO MUNDI KANAMARI

Kurau, em Kanamari, eles tomaram como bico do arpão o bico de uma ari-
ramba pequena, um pássaro pescador de bico alongado. O pássaro chama-se 
também martim-pescador e emprega-se como um projétil para mergulhar e 
espetar a presa no bico (Santos 1979a: 314-315). Boas qualidades para o bico 
de um arpão a ser lançado. A cooperação, neste ponto, entre os dois irmãos, 
sob o comando de Tamakori, mas, novamente, com a ajuda indispensável de 
Kirak, salienta a solidariedade entre os dois, no confronto com um sedutor 
externo que lhes usurpa, na surdina, o direito de acesso à mulher e esposa 
da sua unidade sociocultural básica.

Na versão de Djo’o, o truque de Tamakori consiste em fingir que vai 
matar tartaruga, enquanto a mulher fica em casa, preparando kuya (M41.3). 
Para Kurau (M41.3), ele manda a mulher capinar de novo, para passar o dia 
na roça. Livre da presença da mulher, Tamakori enganou o Peixe-boi para o 
atrair à praia (a última variante citada contém o maior número de detalhes 
e será o fio condutor aqui). Tamakori mandou Kirak se pintar como uma 
mulher e este até amarrou o pênis para trás, escondendo-o, para imitar me-
lhor a aparência feminina. Tamakori se escondeu na beira, um pouco mais 
em cima, pronto para lançar o arpão. Note-se, de passagem, que a divisão de 
tarefas é coerente com as posições anteriores assinaladas no mito de origem 
da escuridão. Kirak chamou o Peixe-boi, deitado na beira mas com as pernas 
dentro d’água, e, à medida que este se aproximava “para fazer mesmo”, ele 
recuava para o seco, com a finalidade de possibilitar a Tamakori jogar o ar-
pão. Tamakori acertou, ferindo o animal, que “quase morre”, mas conseguiu 
escapar assim mesmo para dentro do rio. 

O Peixe-boi mora dentro d’água, em um mundo à parte. Lá vivem vá-
rios animais aquáticos, como o boto, o jacaré, cobras, e há uma casa, aonde 
o Peixe-boi se refugiou. Bem lá embaixo não tem mais água, é como uma
área separada da beira e da terra, mas em relação de analogia, tanto assim 
que Djo’o fala do jacaré como o cachorro de lá e que o Peixe-boi acabou 
entrando na casa por uma janela que o seu pessoal abriu para ele. O grupo, 
solidário com seu coabitante, prendeu a corda ainda atada ao Peixe-boi, para 
que as puxadas de Tamakori não surtissem efeito. Para soltar a corda, este 
também apelou para o seu pessoal. Primeiro chegou um pato ou “Patinho”, 
chamado Kohpo. O pássaro em questão habita a superfície das águas, mas, 
pelo menos na oportunidade em que assisti duas canoas caçando um exem
plar, ele submerge e não demora muito para boiar de novo. Não surpreende, 



EDWIN REESINK

então, que o Kohpo não tenha alcançado o fundo e Tamakori tenha precisa-
do chamar outro ajudante. 

A solução vem na forma do Ihtakirakom, a espécie menor de Lontra, 
doravante chamada de Lontrinha (algumas versões aludem direto à sua 
participação e omitem a primeira tentativa que falhou). Ele sim (é homem
-macho e Gente-animal), chegou lá embaixo, onde, como diz Djo’o, tem 
areia e não água. A Lontrinha, de fato, se presta muito bem para este papel, 
já que ela conhece o povo lá da “maloca de baixo” e o rio é o habitat em que 
se movimenta com grande facilidade. Mais, o animal sedutor na origem dos 
queixadas será a espécie maior de lontra, deixando em aberto a participação 
da lontrinha a favor do traído. Na primeira tentativa ele ainda falhou, mas 
na segunda se esforçou muito para alcançar o fundo. O pessoal do Peixe-boi 
o recebeu com desconfiança, eles estavam muito zangados e propuseram até
matar a Lontrinha (com cassetetes). 

A Lontrinha começou a chorar e a lamentar-se junto aos parentes, 
particularmente à mãe do Peixe-boi. Com esta tática ela escapou de ser mor-
ta pelos animais perigosos que habitam o fundo, sob a liderança do boto 
(um “dono de animais” no domínio da água, considerado perigoso). A Lon-
trinha até reclamou com a mãe que “sua irmã” não cuidou direito do seu 
idoko (indivíduo mais jovem portador do mesmo nome), ou do seu itsakwa 
(seu ZS, genro). Ou seja, o homem-animal usou termos que indicam uma re-
lação possivelmente próxima, mas também ambígua por não ser claramente 
consanguínea57. O Peixe-boi já morreu e a Lontrinha utilizou um pretexto 
para examinar melhor o corpo, mas ao invés de ver a ferida, viu como a 
corda estava enrolada e deu um jeito de liberá-la. Antes de mergulhar, ela 
combinou com Tamakori que, ao mexer a corda, o pessoal lá na beira deveria 
puxar com toda força. Isto aconteceu e conseguiram trazer o corpo para a 
terra. A Lontrinha correu para se livrar da ira dos parentes e boiou, quase 
morta, na superfície. Devemos lembrar que, como diz Djo’o, as personagens 
animais transformam-se em gente lá embaixo, inclusive a Lontrinha e o Pei-
xe-boi, tratando-se sempre de Gente-animal.

57   Parte deste diálogo se encontra em Groth (1985: 102), como exemplo da estratégia 
narrativa Kanamari, que repetem os diálogos entre os protagonistas como se tivessem 
falando um ao outro naquele momento. Vale assinalar, que ela, em diferentes pontos, 
traduz os recursos linguísticos para a indicação do tempo passado próximo e distante, ao 
citar frases do discurso dos informantes.



IMAGO MUNDI KANAMARI

Agora Tamakori vai concluir sua vingança. Ele matou o rival como 
se faz até hoje e o tratará como um animal de caça. Na variante de Djo’o, 
Tamakori tirou a carne para a salgar e depois a utilizar batida, na folha. Este 
tipo de comida consiste em bater bem a melhor porção da carne de um 
animal e empacotar, da mesma maneira como se faz com o peixe na folha, já 
referido. O prato constitui um item alimentar de destaque para os Kanama
ri, que somente o preparam quando há abundância de carne. A especialida-
de é preparada diretamente sobre o fogo e as folhas só serão retiradas após 
toda a carne estar pronta. Tamakori serviu o prato à sua mulher, como se 
fosse um evento significativo. Uma vantagem prática adicional do prato é 
que a esposa não assistiu ao preparo do pacote, somente viu a carne na hora 
de consumi-la, e não desconfiou. Ela só descobriu a morte quando tentou 
chamar o Peixe-boi de novo, no rio. 

A versão de Kurau difere um pouco mas mantém o mesmo princípio. 
Tamakori derreteu a banha e a deu para comer à esposa. Ora, os Kanama-
ri apreciam particularmente a banha dos animais e sempre avaliam a sua 
quantidade numa caça. Neste caso, Tamakori esperou a mulher terminar de 
comer para se dirigir a ela e comunicar-lhe que acabara de se deliciar com a 
carne do Peixe-boi, com quem ela mantinha relações sexuais. Contado deste 
modo, o uso da banha lembra, em alguns aspectos, a prática do “Adjaba”, 
em que também se consome algo não desejado, no âmbito de uma rivali-
dade entre um homem e uma mulher. Por outro lado, a diferença maior 
reside em esta prática ser uma disputa aberta, mesmo que, muitas vezes, se 
surpreenda o outro para servir (até enfiar) uma comida geralmente ruim. De 
qualquer modo, Tamakori mostra-se bem capaz de matar a Gente-animal e 
tratá-la como a caça que será no futuro. Djo’o afirmou que não aparece mais 
nenhum outro Peixe-boi, isto é, definiram-se as relações com alguns animais 
potencialmente sedutores do domínio das águas. Vale reparar que tal fim 
elimina, provavelmente, esta fonte de sexualidade mais ‘animal’ que não 
interfere diretamente com a sexualidade feminina.

a caça à mosca

Aqui necessitamos de um pequeno desvio, à primeira vista curioso. 
Uma vez, Djo’o contou rapidamente algo em Kanamari, numa fala em que 
figurava Ritinha, o Tsupuna (Peixe-boi), mas em que também se referiu ao 



EDWIN REESINK

manaron, taabi e bim. Quando pedi explicações em português, ele resumiu o 
mito do Peixe-boi. Perguntei, então, sobre o bim, o mutum, e como entrava 
nesta história. Após alguma confusão, estabeleceu-se que Tamakori estava 
caçando, ou melhor, matava e produzia caça de um modo deveras singular. 
Tamakori abria o seu pênis, a mosca manaron entrava e Tamakori a matava, 
colocava todas as moscas numa carreira, para rezá-las e transformá-las em 
mutum, nambu e cujubim. Esta era a comida de Tamakori. Dias depois, 
Djo’o acrescentou que Tamakori chamava o manaron para comer dentro do 
pênis, matando-o ao fechar o órgão. A impressão que dá, é de que a referên-
cia à técnica de Tamakori seja, talvez, anterior ao episódio do Peixe-boi. O 
método sexuado de caça estabeleceria um contraste com a fabricação, pro-
vavelmente até com a invenção, do arpão, que seria uma resposta à sedução 
sexual oriunda do domínio aquático, ajudando a definir também alguns dos 
seus habitantes como caça potencial. 

Vimos que, na época da Gente-animal, Tamakori escapa ao dilema 
entre a fome e o canibalismo que impera para os homens em outros mitos 
(capítulos anteriores). Também vale destacar a facilidade aparente deste caça
dor, que, não obstante capturar uma caça de qualidade inferior, parece fazê-lo 
facilmente, além de transformá-la em caça de qualidade média, comparada 
com a caça de grandes animais como o peixe-boi, mais raros, e que, como o 
mito mostrou, exigem muito mais esforço (a mosquinha em questão é abun
dante). A ideia de comer mosca, é bom que se diga, é menos estranho do que 
parece. Reporta-se a prática para outras áreas das Américas, onde participou, 
com um peso considerável, na dieta de algumas populações préhistóricas. 
Sabe-se que na América do Sul a entomofagia existe e os insetos podem 
ser importante uma fonte de proteína (Huyghe 1992). Uma interpretação 
adicional consiste em considerar como um aspecto importante do mito a 
invenção da arma e da técnica de caça, bem como a definição da própria. 
Ao presentear à mulher o prato especial (como veremos adiante, este traço 
é constante, o que parece marcar o prato como uma comida excepcional e 
significativa nas relações entre homens e mulheres), o amante se consome 
sob forma animal, o que antes teria sido um ato bem mais canibalístico.

Outro aspecto curioso, que merece um aprofundamento, concerne ao 
uso do pênis como instrumento de matança, instrumento de caça. Quando, 
finalmente, aparece o órgão e não uma das analogias que distingui antes, ele 
se revela um meio de morte, para atração de fora para dentro, em contras-



IMAGO MUNDI KANAMARI

te com o meio normal de reprodução, mediante a ejaculação do sêmen. É 
como se o pênis de Tamakori funcionasse ao contrário de um pênis humano 
normal, ao atrair formas de vida para dentro de si e as expelir mortas. Esta 
mudança de função acaba por fornecer carne de caça, o que, como é óbvio, 
também compete aos homens como contribuição fundamental na divisão 
sexual de produção. O modo sexuado de caça evoca, em contrapartida, o 
episódio do pênis de Kirak, que perde o órgão e “morre”, numa estreita ana-
logia com o pênis de Tamakori e a vulva da primeira mulher. Tudo se passa 
como se o uso do pênis de Tamakori permanecesse num estágio equivalente 
ao órgão feminino, antes de se remover a periculosidade que ainda contém, 
após a transformação inicial da sua origem. Esta ideia se mostra consistente 
com a noção de que Tamakori relaciona-se mais com a ação transformadora 
e as condições primordiais contínuas, do que com a matéria que é transfor-
mada. Tamakori associa-se com a modalidade inicial de reprodução, a trans-
formação não sexuada no cosmo, abrindo o caminho para a modalidade 
sexuada de reprodução.

Talvez se possa pensar numa analogia entre a reprodução humana, o 
que inclui o uso normal do membro masculino na atividade sexual, e o uso 
diferenciado por parte de Tamakori, mas que também compartilha das ati-
vidades masculinas fundamentais. Ou seja, talvez seja válido entender o uso 
singular do pênis como uma analogia entre sexo e caça, ambos essenciais na 
intermediação entre os gêneros. O funcionamento normal do sexo garante 
que com o sêmen o feto cresça no útero feminino, um “trabalho duro”, 
segundo os homens, e que exige um número razoável de relações sexuais. 
Tamakori constitui a grande exceção, ao não se empenhar nesta atividade, 
mas se caracteriza como excelente caçador, dirimindo qualquer dúvida sobre 
sua condição masculina. Se, como asseveram muitos comentários relativos a 
outro contexto e não a respeito deste mito, Tamakori não gosta de sexo mas, 
por outro lado, coloca diretamente a criança dentro da mulher, fica menos 
estranho que ele possa usar o seu membro como instrumento de caça efi-
ciente, já que a transferência de sêmen e a entrega de caça constituem duas 
tarefas básicas masculinas por excelência, análogas, o que não é o mesmo 
que afirmar que são substituíveis. Evidentemente, as mulheres esperam as 
duas coisas dos seus maridos, e, a acreditar nas observações das mulheres, 
um bom caçador consegue mais facilmente um bom casamento. Tal qualida-
de, entretanto, compõe somente uma parte do complexo de traços que indi-



EDWIN REESINK

cam a maior ou menor atração prática exercida por um homem. Atualmen-
te, por exemplo, a capacidade masculina de produzir borracha, ou madeira, 
que assegura a compra de manufaturados, revela-se de grande importância. 
A habilidade na caça certamente constitui parte significativa desta avaliação, 
talvez mais relevante no passado e por isso preservada nos mitos, mas não se 
limita a este fator. Por fim, voltando ainda ao caso em foco, pelo que entendi 
de Djo’o, a mosquinha em questão seria de um tipo de mosca que é atraída 
pelo suor e penetra nos orifícios. Por outro lado, João Manelão afirma que 
ela costuma voar em torno de uma surucucu das mais venenosas (“de boca 
podre”), dando a impressão que a cobra morreu. A primeira observação ex-
plicaria porque a mosca entra na abertura, mas a segunda associaria o mem-
bro de Tamakori a uma periculosidade excepcional.

Wahpaka e a sedução da Anta

Depois deste desvio, seguirei com o mito com o qual Djo’o prosseguiu, 
ao terminar o mito do Peixe-boi, a história de Wahpaka. Tal associação se 
compreende de imediato, pois no mito figura um segundo animal sedutor – 
o seu companheiro de criação que, como já referi, não submergiu mas boiou
– i.e. a anta. Vale assinalar que estamos saindo das aventuras de Tamakori 
e Kirak: os protagonistas humanos prefiguram uma família indígena nor-
mal, mesmo que os tempos ainda sejam extraordinários. Uma versão mais 
elaborada de Djo’o inicia-se com uma família de “primeira gente”, morando 
numa casa, em uma clareira, e com os seus componentes desempenhando 
normalmente suas tarefas. Um dia, a filha solteira visitou um igarapé e uma 
Anta chamou sua atenção. A última estava no outro lado e trouxe uma gran-
de pera de warapikom, mas ela aceitou o presente e logo mantiveram relações 
sexuais (pera é a palavra que os Kanamari usam para cesto). O narrador con-
firma que Wahpaka era “sabida”, e que deixou uma pera vazia por aí, nessa 
mesma área. Ou seja, ele sugere que o movimento inicial partiu da moça e 
que a Anta se aproveitou de uma oferta velada. Esta combinou retornar em 
cinco dias e Wahpaka levou a pera com buriti para casa, onde ela, a mãe, o 
pai e o irmão consumiram as frutas. 

Ninguém da família sabia o que acontecera. Wahpaka foi tomar ba-
nho e pintou a cara para cantar Warapikom depois. Menciona-se que a mãe 
varria o terreiro e que o pai pescava antes que a Anta retornasse. Ora, tra-



IMAGO MUNDI KANAMARI

ta-se de uma situação familiar de gente “como nós”, e com o referencial 
sociocultural desenvolvido. Em alguns momentos os narradores explicitam 
as funções rotineiras dos membros da família e também a coleta de fruta, 
por parte da moça, cabe no quadro de normalidade. Para expressar sua satis
fação, Wahpaka se embelezou e cantou Warapikom, festa em que se celebra 
a abundância de comida, inclusive de frutas. Nas festas e nos rituais as mu-
lheres recebem boa quantidade de produtos do mato, como Wahpaka. O 
presente da Anta encaixa-se, assim, num dom que um homem gosta de 
presentear e uma mulher deseja receber. Atualmente, as mulheres exigem 
presentes dos maridos e, ou namorados, o que, às vezes, pode ser claramen-
te relacionado com a troca de favores sexuais (particularmente no caso dos 
namorados).

É sabida a preferência da anta pelas frutas do mato e a força formidável 
de que este grande animal dispõe. Neste sentido, à luz do seu papel como 
fornecedor de frutos, estabelece-se uma analogia com o mundo das relaç
ões sociais. Nas variantes mais curtas, em especial, este aspecto diminui em 
saliência. Por exemplo, na versão de Pairo, a Anta simplesmente visitava a 
moça à noite, no seu mosquiteiro, na sua casa. Aqui se põe mais acentua-
damente um outro aspecto concomitante, ou seja, a Anta possui um órgão 
sexual descomunal e isto atraiu a moça. Em outros termos, seu aspecto mais 
destacado é a capacidade sexual, e quando o mito se condensa em seus as-
pectos mais essenciais, isto é resguardado. Por implicação, o potencial sexual 
está em primeiro plano, sendo que a troca mais social dos dons das frutas 
complementa a força sedutora da Anta. Esta potência alcança um tal nível 
que a moça engravidou logo no primeiro encontro. Poderíamos até especu-
lar que, pela teoria da construção do feto pelo sêmen, a quantidade deste 
“leite” também fosse fora do comum e facilitasse a concepção58. 

58   Além do mais, segundo João, para engravidar postula-se a necessidade da mulher 
também atingir o clímax. Se for confirmada esta teoria, automaticamente Wahpaka des-
frutou do membro da Anta para sua satisfação. É possível que ela tenha uma relação com 
os fluídos femininos. Entre os Airo-Pai, Tukano ocidentais, o feto é formado pelo aporte 
de esperma em conjunção com os fluídos uterinos (Olschewski 1922: 86). Entre os Wari’, 
as secreções vaginais durante a relação sexual são conjugados ao sêmen, promovendo a 
identidade sanguínea (Vilaça 1992: 116). Ou seja, ao que tudo indica, a teoria Kanamari 
conota uma participação mais efetiva da mulher na reprodução, complementando a ên-
fase substantiva masculina mencionada.



EDWIN REESINK

Ao retornar, a Anta trouxe uma pera cheia de bacuri, que na “fala do 
bicho” se chama poriaro. A Anta falava, mas de modo estranho, diferente da 
gente, característica de um animal com traços humanos e animalescos simul-
tâneos. Ele chamou a moça para buscar a pera e voltou mais duas vezes (com 
patawa e wapitso), antes de carregá-la para o mato. A abundância de frutas 
era tal que só a Anta bebia água, ao passo que a moça só comia warapikom, 
sem precisar beber nada. O pai e o irmão rastrearam o casal, demorando 
para encontrá-los. Wahpaka fora atraída tão fortemente pela Anta que, ao 
ouvir o barulho dos caçadores, acordou-a para fugir de novo. O pai gritou-
lhe que na próxima vez ela devia ignorar os sinais de perigo dos caçadores e 
Wahpaka disse que obedeceria. Na versão mais longa do mito, os persegui
dores desistiram da caçada neste momento.

Deste modo, o casal se embrenhou um tempo no mato, sem que os 
perseguidores os alcançassem efetivamente. Trata-se, está claro, de um rapto 
consentido, uma sedução baseada no amplo fornecimento à jovem de dois 
itens requisitados na troca, que satisfazem uma mulher. Wahpaka ainda era 
solteira e representava uma fertilidade a ser aproveitada para a reprodução 
social, com o pai influenciando, pelo menos em algum grau, a escolha do 
seu parceiro de casamento. Ela, por outro lado, fora atraída pela abundância 
oferecida pelo maior animal mamífero da floresta, privando a família de 
uma peça-chave na reprodução humana e social. O pai de Wahpaka se irri-
tou tanto ao falhar a primeira tentativa de recuperar a filha que até ameaçou 
matá-la, mas ela obedecerá quando ele encontra os rastros outra vez no mato 
e retoma a perseguição. Wahpaka não avisou a Anta e os homens mataram-
na. A Anta estava dormindo no “baucheiro” (mata caída), como uma anta 
costuma fazer, enquanto Wahpaka tirava palha para uma pera. O caçador 
quase flechou a moça – não fica claro se intencional ou casualmente – e 
indicou que ela devia tapar o ouvido da Anta. Deste modo, o pai matou a 
Anta e começou a tirar o couro e a carne para levar. Wahpaka, entretanto, 
parece se arrepender e entristecer com a morte do companheiro. Ela chorou 
e pediu ao pai para cortar o “pombo”, “com couro e ovo”, isto é, o órgão 
sexual inteiro, que levou para casa e lá costurou com linha de tucum, para 
escondê-lo da família e recriá-lo furtivamente.

Ao que parece, o pai e seu ajudante não teriam conseguido matar a 
Anta sem a ajuda da filha, mas a opção desta pela sociedade não se revelará 
através de uma adesão ao campo do social e suas regras. Desde o início, de-



IMAGO MUNDI KANAMARI

pois da morte, ela planejou criar o pênis do companheiro. Quando a mãe 
perguntou se ela já havia comido toda a carne, ela mentiu. Ao invés de 
voluntariamente comer o membro e cortar definitivamente a relação com o 
animal, ela criou a sinédoque por excelência do animal. Colocou o membro 
numa pera seca e cobriu-o com folhas para escondê-lo, recipiente bastante 
apropriado em face do apelo que exerceu no começo da relação entre a moça 
e a Anta. Esta última não demorou a crescer e logo frequentava a rede da 
primeira à noite, enquanto de dia dormia num amontoado de mato caído, 
à beira do terreiro. Wahpaka, à guisa de desculpa, dizia que não ia dormir 
ainda para brincar um pouco com seu jacaré. A variante resumida frisa algo, 
implícito neste comportamento, ou seja, como se divertia à noite, ela não 
queria trabalhar na roça e preferia dormir de dia. 

Em outras palavras, ela trouxe a Anta escondida para o espaço social 
e negligenciou, de novo, suas funções regulares dentro do grupo social, em 
razão do excesso de sexualidade natural importada para o interior deste. 
Wahpaka persistiu em não assumir seu papel social correto e não cumprir 
as suas tarefas. Por sua vez, a Anta se movimentava entre o limite do espaço 
social e o seu centro, sendo a casa, no cotidiano, marcadamente feminina. 
Um dia a mãe varreu o terreiro – algo normalmente feminino, mesmo fora 
da casa, e sobre a mãe parece não incidir nenhuma dúvida a respeito da 
correção do seu desempenho – quando se deparou com o amontoado onde 
dormia a Anta. Ela se propôs a remover o material, mas a Anta reagiu e 
bateu com a cabeça na “quarta” da mulher. Esta agressão provocou a mãe, 
que esquentou água na cozinha – aquele tipo, a vasilha de cerâmica, cujo uso 
para este fim exige mais lenha e esforço do que uma panela de alumínio – e 
jogou-a quente no animal, causando sua morte. 

Assim, trazer a Anta para dentro da sociedade, em vez de retirá-la para 
o mato, também não solucionou a contradição ensejada por um animal
excessivamente sexual e ‘natural’. Como no espaço interno social predomi
na, no cotidiano, o lado feminino, a mãe, consciente de suas tarefas, esbarra 
no intruso, no decorrer do seu desempenho normal. O fogo e o esquentar 
de água costumam servir para cozinhar a carne de caça morta, a famosa 
transformação do natural em estado cultural pronto para o consumo, e di-
ficilmente há algo melhor para funcionar como arma de uma mulher em 
defesa da sociedade contra a penetração natural que a ameaça. Deste modo, 
o pai perseguiu e matou a Anta como caça, no mato, e a mãe se empenhou



EDWIN REESINK

em matar a Anta no seu espaço, e com os meios que lhe são próprios. Com a 
morte, ocorreram os sinais que, segundo os Kanamari, acompanham a mor-
te de uma pessoa e até de uma caça grande (trovoada, chuva, vento grande). 
Wahpaka se encontrava no mato, com outras pessoas, à procura de warapi
kom, num momento significativo, em que ela mesma saiu para coletar as 
frutas, tendo em vista que a Anta havia se estabelecido no espaço social. 

Os sinais meteorológicos avisaram-na e ela compreendeu imediata-
mente o que acontecera. Triste, retornou à casa, sem trazer nada, até que 
a sua raiva passou. Wahpaka pediu e recebeu urucu, e pintou sua cara e a 
perna, terminando por se decidir a se tornar uma espécie de gavião. A mãe 
ainda tentou impedi-la, mas não conseguiu, e ela e o pai ficaram com pena 
da filha. A pintura de Wahpaka se assemelha àquela do gavião e este se deno-
mina com o mesmo nome. Ou seja, não há solução para a contradição entre 
o excesso de sexualidade natural e o mundo social, e a única via de saída para
a moça, com perda óbvia para a sociedade, é se tornar um animal associado 
à anta: este gavião acompanha a anta de perto e diz-se que até come seus car-
rapatos59. Tanto a versão resumida de Pairo, como as variantes mais extensas, 
concordam entre si sobre o enredo básico da sedução natural e do fim da 
história, com a transformação da moça em gavião. 

a atração da caça

O nome de Wahpaka lembrou a João Manelão uma história um tanto 
diferente, que ouviu de sua mãe. Uma menina de três dias de nascida ins-
truiu o pai a levá-la ao mato e ficar à espreita para matar caça. Ele levou a 
menina para a floresta, encontrou o coatipuru (bada) e o coati “vermelho”, 
e pediu o rabo deles. Depois, forrou o chão com folha de banana brava 
(também utilizada para fazer os pacotes de folha) e posicionou a filha numa 
forquilha de trilhas. Como a perna dela doía, ela gritava e isto atraía todo 
tipo de caça para o pai flechar. Este se preocupava com a filha porque não 
sabia que ela era “adivinha”. O cunhado (WB) não alcançava sucesso na caça 
e pediu ao pai que o deixasse levar a sobrinha, mas ele se empolgou tanto 

59   Vi o pássaro uma vez, e ele tem o bico e pernas de cor entre laranja e vermelha, 
sendo de tamanho entre médio para cima.



IMAGO MUNDI KANAMARI

na perseguição de uma anta que deixou a menina desprotegida. Uma anta 
a levou e Wahpaka avisava-lhe quando os rastejadores se aproximavam, em 
face do que a anta a jogava nas costas e fugiam. Nunca mais as pegaram. 

As diferenças com a primeira variante discutida são grandes e óbvias, 
a começar pelo tema central do mito que gira em torno do sucesso na caça. 
Até hoje, segundo o narrador, um caçador que sai de manhã e se depara pri-
meiro com um bada, sabe que tem sucesso garantido, ao contrário de topar 
com uma preguiça ou com um tamanduá pequeno. O que motiva esta asso-
ciação com um coati talvez sejam as suas características de carnívoro diurno, 
ativo e ágil, tanto na terra como nas árvores (e anda tanto em bando como 
sozinho, dependendo do sexo e idade, Santos 1984: 217-219). Bem mais obs-
cura é a associação com o coatipuru, uma espécie de esquilo. Lévi-Strauss 
propõe a função de “operador binário” para este animal e, embora também 
ignorando o fundamento da associação, ele conota a margem entre vida e 
morte (1981: 555). Para os Kanamari, avistá-lo significa que “vai morrer anta 
hoje”, prenunciando, então, uma boa caça. 

Evidentemente, a menina se revela um prodígio, quando, recém‑nasc
ida, já fala e conhece a sua qualidade de atrair os animais, marcando-a como 
bem excepcional. Mais do que isto, ao mesmo tempo ela chora como um 
bebê, pela dor de uma perna que ainda não pode usar para andar sozinha. 
O choro, talvez, seja um som dos mais próximos aos sons animais e desper
ta a atenção da caça, garantindo uma abundância regular e tranquila. De 
certa forma, ganha-se a impressão de que a menina representa o estágio 
humano mais próximo do estado animal (recém‑nascida, imóvel, chorosa), 
em contraste com a Anta da versão anterior (adulta, móvel, falante), uma 
figura que avança, do estado mais natural, na direção do social humano. A 
menina opera uma espécie de ponte humana na natureza, o que possibilita 
caça abundante (e bem assexual), ao passo que o segundo opera no plano 
de uma ponte animal na sociedade (em primeiro lugar, da sexualidade). As 
duas pontes se rompem (sem intenção ou intencionalmente), e o resultado 
se mostra semelhante à não recuperação de Wahpaka pelos seus parentes. 
Mas, é claro, a Wahpaka moça busca uma satisfação sexual desenfreada, 
ameaçadora das regras fundamentais de reprodução da sociedade. Os pais 
dela sentem pena porque ela ultrapassa o social e assume somente o seu 
lado ‘animal’. A atração e a transformação, de fato, são perigosas para a 
reprodução da sociedade. 



EDWIN REESINK

A segunda Wahpaka também estabelece relações privilegiadas com a 
natureza, mas em nenhum momento intervém o nível sexual, ao contrário, 
ela é muito mais o produto de uma reprodução bem sucedida: um casamen-
to, com filha. A ponta de lança humana beneficia a reprodução geral da 
sociedade com a caça fácil e rica, e a ação desastrada do cunhado prejudica 
todos (cuidando mal de sua ZD, potencial “nora”). Entretanto, nem tudo se 
perdeu: em tempos de penúria, de falta de sorte na caça, contar este mito 
de felicidade contribuirá para o sucesso na caçada do dia seguinte. Voltar a 
contar a história trará a sorte que fazia falta; contar a primeira versão deverá 
servir de lembrete para não se transgredir, de modo equivocado, a mesma 
fronteira entre a sociedade e a natureza. Neste sentido, as duas vertentes 
divergentes se complementam.

conclusão

Iniciei este capítulo com a transformação da mulher de pau, tema re-
corrente em várias mitologias, mas que aqui parece adquirir certo caráter 
específico, na medida em que se relaciona com a função exemplar de Ta-
makori, tanto metafórica quanto metonimicamente – precisa casar e utiliza 
seu dedo para atingir o estado corpóreo atual – , mantendo, simultaneamen-
te, distância ao não praticar sexo, e preservando a modalidade não sexuada 
de reprodução. Como visto, a discussão sugere que ele permanece ligado a 
esta primeira modalidade de transformação, sendo a atividade sexual inau-
gurada pelo imprescindível Kirak. Este, em contrapartida, mais próximo dos 
humanos e seus desejos, causa a segunda transformação corporal feminina, 
necessária para liberar a sexualidade humana e abriu o caminho para a mo-
dalidade da reprodução sexuada, o que implica a possibilidade de aumento 
de população e a sucessão das gerações. 

Como se estivesse tratando de um modelo de um Djapa em miniatu-
ra, o mito do Peixe-boi reduz o social a um esboço mínimo: dois irmãos, a 
relação básica de consanguinidade, e um casamento, a relação efetiva de afi-
nidade. Os irmãos cerram as fileiras contra a sedução externa, mediante um 
plano exclusivamente sexual e sem conotação de afinidade, e terminam rede-
finindo o sedutor como caça e rompendo qualquer relação social potencial 
com o mundo subaquático. Este enredo repete-se para o mito de Wahpaka. 
Observe-se, no entanto, que a mulher de Tamakori já era casada, não recebia 



IMAGO MUNDI KANAMARI

presente e não cogitou fugir com o amante, desempenhando regularmente 
as suas outras tarefas e, no fim, não há nenhuma indicação de que tenha 
havido uma mudança conjugal. O caso de Wahpaka inclui mais elementos 
sociais, uns por parte da Anta, outros de maior incompatibilidade entre a se-
dução e a vida social. A sexualidade excessiva não controlada termina com a 
eliminação do sedutor, mas também com a perda da filha que se transforma 
em acompanhante do amante.

O último aspecto reforça a compreensão do segundo mito de Wa-
hpaka, como invertendo os traços perigosos que causam prejuízo para a 
reprodução do grupo, particularmente a sua atração fatal pela sexualidade, 
e modifica seu papel de deixar atrair na direção do não sociocultural, num 
pivô que atrai os habitantes deste mesmo domínio para si mesmo, em bene-
fício da continuidade da reprodução material do grupo. A atração exercida 
se mostra fatal para os animais (inclusive a anta) e os ameaça com a morte, 
ao invés de eles ameaçarem a continuidade da vida de um grupo humano 
que também se parece com um Djapa em miniatura. Neste caso, o mecanis-
mo favorável se desfaz pelo desleixo de um parente e ‘afim’ interno, num 
padrão que encontraremos mais adiante na Parte IV. 

De todo modo, a introdução da modalidade de reprodução sexuada 
imediatamente causa o surgimento do problema do controle da sexualidade 
e, mais particularmente, do controle da sexualidade feminina. Os domínios 
subaquáticos e terrestres provocam ameaças à ordem social ao atrair, num 
apelo mais físico do que social, mulheres estratégicas para a reprodução do 
domínio sociocultural. A sexualidade suscita a questão de como se deve re-
gulá-la no casamento, e como e quem deve exercer o controle. Aqui já ficou 
claro que as mulheres devem ser vigiadas e controladas pelos homens, e o 
próximo capítulo mostrará os limites deste exercício.

9. Mulheres, Homens, Queixadas, Cupins

introdução

Tamakori fabrica a mulher e esta comete um adultério que se restrin
ge a uma troca sexual. Tamakori se vinga, mas a pune somente mediante 
o consumo involuntário do amante, transformado em carne de boa qua-
lidade, e o casamento continua. Wahpaka se deixou atrair pelo excesso de 



EDWIN REESINK

sexo (conjuntamente com comida apreciada) do seu amante natural, não 
se atém às suas obrigações sociais (pouco trabalha e não casa), e acaba se 
retirando da sociedade. Os relatos se mantêm ao nível da família (os pais) 
e do casamento mais diretamente afetado (Tamakori), apesar de que, não 
surpreendentemente, os casos também exemplifiquem duas variantes de se-
dução natural (adultério, recusa do casamento), que valem como modelo 
para a sociedade, em termos mais gerais. Neste capítulo, estendo a reflexão 
bem mais explicitamente para o plano da totalidade da sociedade e para as 
duas metades que a compõem. Em contrapartida, os dois mitos que fecham 
o capítulo, levantam a problemática dos gêneros mais em termos dos mitos
que acabamos de examinar.

Se os mitos do capítulo anterior presumivelmente são amplamente 
conhecidos pelos Kanamari – somente Kurau não ofereceu espontaneamen-
te o mito de Wahpaka, o que não quer dizer que não o conheça – aquele 
mais genericamente afeto à grande oposição complementar da sociedade, 
homens e mulheres, demonstra seu significado singular pela maior quanti-
dade de referências e um número maior de narradores, até incluindo alguns 
menos representados no corpus  maior (i.e. Aro, Muyawan e Tewin). A im-
portância se mede também pelo seguinte acontecimento. Uma noite, Kurau 
contava vários mitos, por iniciativa própria ou à pedido, e quando terminou 
de narrar um, hesitou na procura de outro, para prosseguir. Sua mulher, 
que presenciara a gravação, na casa deles, não demorou em apresentar uma 
sugestão: “Kotsa”. Bastou esta palavra para o marido deslanchar a narrativa, 
como se fosse uma palavra que condensasse um mito inteiro. Neste contex-
to, parecia o mito de uma palavra só, todas as implicações sendo desencadea
das por ela (cf. Lévi-Strauss 1978: 144). 

a origem das queixadas

O início do mito diverge de uma versão para outra, mas persiste um 
traço invariante. As mulheres estavam sempre trabalhando na roça, às vezes 
referida como um pouco distante da maloca, e os homens não participavam 
no seu trabalho. As mulheres capinavam, ou brocavam e, pelo jeito, sempre 
aproveitando para tirar macaxeira. Na versão mais detalhada (M21.4), de 
Kurau, elas arrancaram macaxeira e trabalharam para fazer massa e botar 
em peras, no igarapé. Os homens estavam todos empenhados em trabalhar 



IMAGO MUNDI KANAMARI

a madeira para fazer banquinhos (hoje pouco comuns e de feitio dos mais 
simples). Ou seja, os dois gêneros aparentam se ocupar com tarefas que lhes 
cabem normalmente. Depois do trabalho, as mulheres foram tomar banho 
perto daí, e em algumas versões elas se pintaram neste momento, em outras 
ainda não. Em outras variantes, as mulheres tomaram logo a iniciativa de 
bater n’água com a mão e até de chamar logo “Kotsa”, “eu quero peixe Kot-
sa”. Neste caso, a iniciativa da relação partia das próprias mulheres. Trata-se, 
geralmente, de versões mais sintéticas. 

Porém, uma versão bem elaborada, de Kurau (M21.1), difere deste 
ponto de vista, mas em compensação deixa muito claro que elas iam para 
a roça perder tempo, sem trabalhar, antecipando o que nas outras versões 
surge somente depois do primeiro encontro com as Lontras. Deste modo, as 
mulheres se surpreenderam com a chegada das Lontras, já cheias de peixe, 
e se refugiaram subindo nas árvores, na beira do rio. Já vimos no mito do 
Peixe-boi como o alto da árvore é um lugar de observação por excelência, e 
elas espiaram daí os Kotsa. Elas discutiram as suas intenções, tinham medo 
que quisessem matá-las, mas eles mostraram os peixes trazidos e uma, instiga
da pela irmã, criou coragem para descer. Logo descobriram as verdadeiras 
intenções, todas desceram e acabaram tendo relações sexuais com um dos 
Kotsa. Assim, neste início se atenua, pelo menos em parte, a transgressão 
delas, sua falta ocorrendo muito mais pelo não cumprimento das tarefas de 
roça, que em outras variantes aparece muito mais como resultado posterior. 
Mais do que isso, de um diálogo reportado numa versão resumida (M21.5), 
evidencia-se que as Lontras ameaçaram as mulheres, perseguindo-as para ce-
der a seus favores. Argumentaram que elas já haviam recebido peixe e, se não 
cedessem, eles iriam contar tudo aos seus maridos, e que estes iriam acredi
tar no ilícito, quer tendo havido ou não.

Em suma, a sedução das mulheres varia na medida em que se atenua 
a sua falta comportamental, embora, com exceção de uma versão de Ku-
rau, permaneça alguma falha no desempenho de suas tarefas. Observe-se 
que não há nada comparável a uma falha inicial por parte dos homens. Por 
outro lado, os Kotsa se comportam num papel eminentemente masculino 
e já vimos algo sobre a troca de dádivas entre os gêneros. Kurau explicou 
isto com a maior clareza, comentando que eles trouxeram muito peixe, de 
todo o tipo, “para trocar com boceta”. Só neste momento ele lembrou da 
hesitação delas, que antes ele descrevera como tendo tomado até a iniciativa 



EDWIN REESINK

da relação. De um modo ou de outro, mais ou menos claramente, mesmo 
quando os narradores não se referem a isso de modo explícito, em termos 
gerais registra-se a impressão de que o mito sempre envolve alguma fraqueza 
ou falha por parte do gênero feminino, talvez até quando chantageado.

Ao contrário dos mitos anteriores, a sedução não se restringe à troca 
sexual, mas envolve a troca por comida, a abundância de peixe oferecida. 
Aqui se esclarece que o relacionamento se localiza mais na relação de troca 
de peixe por sexo, do que na atração sexual inerente aos próprios Kotsa. O 
argumento do diálogo entre os Kotsa e as mulheres contém a mesma moral: 
aceitar o peixe de um homem estranho acarreta a contrapartida, bastando 
isso para convencer o marido do suposto fato. Se antes a sexualidade fe-
minina adúltera se caracteriza como mais estritamente sexual (a mulher de 
Tamakori), passando pelo apelo sexual e alimentar da Anta (mas na chave de 
frutos, o vegetal), a sedução pela “carne de peixe” (como se diz em Kanamari) 
afeta diretamente a base social das relações entre mulheres e homens. O pei-
xe, como uma variante de carne, mesmo que um pouco menos valorizado do 
que a caça mas apreciado e bem mais constante, presta-se bem a este papel. 
O Kotsa é a espécie maior das lontras (até uns dois metros)e a ariranha, é um 
exímio pescador que vive, apropriadamente, em grupos e constitui famílias 
(Santos 1984: 225-227). 

Em algumas versões menciona-se a presença de uma mulher mais ve-
lha, que participou de tudo, mas ganhava peixe de qualidade inferior às ou-
tras. Kurau chegou a afirmar que o seu parceiro seria a lontrinha, a espécie 
menor, o que confirma a conotação já delineada: qualidade sexual menor, 
qualidade da contrapartida menor. As duas menções a este pormenor ca-
bem, então, dentro da mesma lógica. Elas voltaram à aldeia carregadas de 
peixe e inventaram a desculpa de que os teriam achado num velho curral de 
pesca perto da roça. Todos os narradores desmentem logo esta desculpa e en-
fatizam que o curral estava seco. Elas aprontaram a comida para os maridos 
que não suspeitavam de nada e, num caso, uma mãe explicou tudo ao filho 
jovem, desconfiado. Vale notar que o fato não é normal no cotidiano con-
temporâneo. Por intermédio dos Kotsa, as mulheres usurparam uma tarefa 
que cabe e se reserva aos homens. Elas podem, às vezes, participar da pesca, 
como coadjuvantes, mas nunca a praticam sozinhas e por conta própria. 
Pelo contrário, em alguns momentos certas pessoas externaram o ponto de 
vista de que a sua presença prejudica a pesca. Uma mulher concordou e 



IMAGO MUNDI KANAMARI

disse que não é bom mulher pescar. Normalmente não cabe às mulheres a 
provisão de carne, em suas diferentes formas.

Desta maneira, não é por acaso que, ao sonhar com mulheres indo 
pescar, Kurau interpretou-o pela lógica da inversão do sonho, afirmando que 
este previra a chegada de doença epidêmica (significativamente também uma 
disrupção grave na sociedade, vinda do lado externo, como o mito confirma
rá logo em seguida). A desconfiança se justifica plenamente, pelos valores 
atuais, e a pesca das mulheres passa somente a ser aceita pelos homens num 
primeiro momento. O evento se repetiu algumas vezes e a desconfiança dos 
homens cresceu. Alguém, às vezes o filho jovem, se deu ao trabalho de verifi-
car o curral velho e o estado da roça, constatando que o primeiro estava seco 
e o segundo em abandono. De fato, apesar de enviadas para cuidar da roça, 
as mulheres negligenciaram completamente a sua tarefa, contentando-se em 
se pintar e ter relações sexuais com os Kotsa. 

Por outro lado, as mulheres não descuidaram da cozinha. Entretanto, 
se não agissem desta maneira, os homens iriam descobrir o seu segredo ime-
diatamente. Mais do que isto, tal ato implica em desfrutar da abundância ad-
quirida em decorrência da troca com os pescadores animais. Evidentemente, 
a mesma excepcionalidade permanente fez com que elas se tornassem as 
grandes provedoras da carne para cozinha e terminou por denunciar a situa-
ção. No fim das contas, persistindo este estado, as mulheres poderiam substi
tuir os maridos pelos amantes, passando perfeitamente sem os primeiros. 
Interromper-se-ia a troca fundamental entre os gêneros, que funda o próprio 
casamento e a produção complementar do social. Para se certificarem do 
que se ocupavam exatamente as mulheres, quando não se dedicavam à sua 
tarefa horticultural – o que, afinal, também interromperia o fluxo da maca-
xeira e o kuya que retribui a contribuição masculina – os homens apelaram 
para o xamanismo. Um deles soprou tabaco no nariz do xamã (geralmente 
irmãos e, às vezes, os dois exercem o xamanismo), e este vomitou uma cobra 
da sua barriga. 

Na Parte I já desenhei um quadro introdutório do xamanismo e expli
quei que o xamã Kanamari dispõe de “pedras” animais, djohko, através das 
quais ele é capaz de mandar executar certas tarefas. A cobra em questão, por 
outro lado, não figura normalmente no rol das pedras que os xamãs atuais 
possuem. A escolha, no entanto, pode ser entendida, pelo menos em certa 
medida, porque esta cobra, a korma’am, é a “dona das cobras”, inclusive as 



EDWIN REESINK

venenosas, em função de seu poder de matar as outras cobras, apesar de não 
ser ela mesma venenosa. Portanto, esta cobra não é uma cobra qualquer, 
e o seu caso indica a presença de um bom xamã e a gravidade do fato. A 
comparação com o dedo de Tamakori induz à possibilidade de alguma co-
notação fálica, já que se posiciona na mesma função estrutural, o que faria 
da cobra um ajudante digno de servir à causa masculina. Em contrapartida, 
o apelo ao xamanismo é significativo por se tratar de uma esfera atualmente
predominantemente masculina e de dimensão que preserva a transformabi-
lidade do “primeiro mundo” até os dias de hoje.

A cobra se posicionou no mesmo tipo de posto de observação, as árvo-
res na beira do rio, e testemunhou a chegada dos Kotsa e o início das relações 
sexuais. Durante este ato, ela se deixou cair ao chão, passou pelo meio da 
fila das mulheres engajadas com os seus parceiros, para ir ao encontro do 
seu “dono”. Esta ação causa certa surpresa. Talvez ela conote uma certa su-
perioridade masculina, xamânica, porque uma filha avisou a mãe de que a 
cobra era do seu pai mas, apesar de uma perseguição, elas não alcançaram o 
olheiro. Mais do que isto, observa-se aqui um papel paralelo da filha, jovem 
aparentemente, no que concerne à mãe, com o papel anterior do filho jovem 
em relação solidária com seu pai, também avisando-o. A linha de divisão 
cliva as relações familiares e as gerações bem ao meio: pai e filho se opõem 
à mãe e filha, a diferença de gênero se sobrepõe aqui à relação de afinidade 
do casamento e à relação de descendência “cruzada”. Se o episódio mostra 
algo em particular, é este prenúncio da clivagem que predominará no mito, 
ao final. 

a morte das Lontras

A cobra se comunicará com o seu “pai”, relatando o que viu. Isto é, 
o xamã pode considerar o djohko como um filho e, por isso, as versões dão
o xamã alternativamente como “dono” ou “pai” da cobra (respectivamente
M21.3 e 21.4). A cobra contou tudo e o pai avisou o filho e todos os ho-
mens. Sabendo a origem do peixe que já haviam comido tanto, a partir deste 
momento eles recusaram a comida feita pelas mulheres. Eles estavam com 
raiva e partiram para a vingança, preparando-a sem deixar transparecer seu 
objetivo às mulheres, apesar da recusa de comer. Os homens fabricaram uma 
armadilha (que se chama maiakom) para pegar peixe (em desuso atualmente), 



IMAGO MUNDI KANAMARI

feita com varinhas de madeira, afunilado. Quando o peixe entra, somente 
pode voltar de costas e aí as varinhas, presas na boca e viradas para dentro, o 
impedem de sair. O mesmo tipo de armadilha serve para porco, tatu, ou paca.

Feitos os preparativos, os homens decidiram que chegara o momento 
de implementar o plano. Eles mandaram as mulheres cumprir uma tarefa 
no roçado, até o anoitecer, e se pintaram como elas para atrair os Kotsa 
à beira do igarapé (mais comum do que o rio), batendo com as mãos e 
gritando pelas Lontras. Eles se posicionaram na beira d’água, ajeitando a 
boca da armadilha entre as pernas e amarrando o pênis para trás. Como 
substituíram um mesmo número de mulheres, principalmente suas esposas, 
eles imitam Kirak, mas apelam para o truque e não usam arpão. Os Kotsa 
chegam e se aproximam dos homens disfarçados, que esconderam a boca da 
armadilha um pouco abaixo da linha d’água, e se enganaram, entrando de 
cabeça. Somente um deles escapou, por causa de uma falha na construção 
da armadilha e graças a este a espécie continuou. É interessante observar que 
as Ariranhas entram de cabeça nestas vulvas e vaginas falsificadas, o que dá 
margem a certas explorações de cunho metafórico. Convém não exagerar 
nestas analogias, pois a narrativa parece enfatizar, particularmente, a manei-
ra prática de capturar os caçadores de peixe para eliminar a concorrência, 
numa atividade que devia ser privativa do gênero masculino humano. Den-
tro das linhas já discutidas haveria duas possibilidades: 

 - Por engano, adultos que pretendem relações sexuais voltam a um útero 
“masculino”, que os matará. A mulher de Tamakori, no seu primeiro 
contato sexual, engoliu todo o membro de Kirak nos seus órgãos geni-
tais, de modo semelhante, e este se transformou em peixe ao ser reti-
rado. Isto reforça uma analogia entre os órgãos genitais femininos e a 
armadilha usada.

 - Mais, pela sua forma alongada, da mesma maneira, a armadilha assume 
uma semelhança fálica disfarçada que evoca o pênis matador de Tamako-
ri, apesar das diferenças consideráveis (carnívoros ativos à procura de 
sexo / mosquinha à procura de comida), ambos constituindo um túnel 
que aperta e causa a morte. O que une as duas associações é a noção do 
perigo potencial dos órgãos sexuais e a relação íntima entre sexo e morte.

	Parafraseando, conclui-se que nada melhor para capturar um caçador 
do que o seu excesso de entusiasmo por manter relações sexuais, fato que 



EDWIN REESINK

levou os Kotsa a ignorar completamente o perigo e a confundir a aparência 
pelo real. O grande caçador de peixe acabou morrendo numa armadilha que 
normalmente serve para apanhar a sua presa costumeira. Ironicamente, qua-
se se extingue a espécie ao ser ela mesma enganada e tratada como se fosse 
peixe. Com isto, a vingança ganha um sabor especial, também literalmente, 
mais uma vez, quando sua carne batida é servida às mulheres, por meio 
dos pacotes embrulhados de folhas, como prato singular do dia. Novamen-
te, os caçadores viram caça e as amantes os consomem, inadvertidamente, 
pela boca (semelhante ao Peixe-boi, embora na zoologia se saiba que este é 
herbívoro). Mas, como a relação entre os transgressores implica ou numa 
troca que afetou a base social das trocas entre os gêneros, diferentemente da 
mulher de Tamakori (consistente com a alimentação vegetal do amante), os 
homens resolveram não somente eliminar a concorrência (nunca mais, ao 
que parece, os Kotsa se atreveram a repetir o feito), mas punir as mulheres 
com mais força (como quase aconteceu com Wahpaka). 

a transformação das mulheres

Após tomar banho, as mulheres chamaram os seus parceiros, mas ne-
nhum apareceu. A mãe comentou com a filha que seu “namorado” devia 
estar pescando em algum igarapé afastado (M21.7). Elas, assim, ao que tudo 
indica, não desconfiaram do ocorrido. Subindo o barranco em direção à 
casa, elas cruzaram com uma trilha, já bem estabelecida, de um animal des-
conhecido, e acharam até alguns dos seus cabelos (ib.). Elas admiraram as 
evidências da trilha dos queixadas e, em certas versões, depararam-se com 
uma taquara ensanguentada (M21.1 e .4). Na verdade, estes indícios de um 
animal ainda não existente foram obra dos homens para enganar as mulhe-
res. Eles não comeram nada dos rivais mortos, alegaram estar de barriga 
cheia de queixada e que havia muita carne batida para as mulheres come-
rem. Estas consumiram a carne, pensando que comiam a melhor caça, quan-
do na verdade comeram os bons caçadores de peixe. 

Nesta altura da sequência de atos de tomar a aparência pelo real, de 
enganar e ser enganado, as mulheres ainda não souberam de tudo o que 
aconteceu, e os homens prepararam um indício inconfundível para transmi
tir sua vingança. Eles retiraram os testículos dos Kotsa e penduraram os 
“ovos” sobre a porta de entrada da maloca, para que apodrecessem aí. Há 



IMAGO MUNDI KANAMARI

poucos dados sobre a construção antiga da “casa grande”, mas ela continha, 
em princípio, todo o Djapa e cada um destes ocupava uma maloca própria. 
Isto indica que o mito se refere, num certo sentido, à sociedade como um 
todo, o que é confirmado pelos Kanamari, quando dizem que desta primeira 
gente toda mulher vira queixada. O terreiro, lugar das festas e rituais, que 
separam homens e mulheres, localizava-se fora da maloca, dentro da qual se 
desenrolava a vida familiar. O lugar da porta, sempre, obviamente, um lugar 
de passagem, provavelmente se situava numa transição do interno (a família 
e a cozinha) para o externo (o ritual e o público), um espaço que se defron-
tava, mais adiante, com o domínio da floresta. 

Na versão de Djo’o (M21.2), mais resumida, os homens penduraram 
os testículos na cozinha, para que a água podre caísse sobre o braço de uma 
mulher, com o que a ênfase recai mais sobre a esfera feminina, para dentro 
da qual colocaram diretamente algo não muito comestível. Esta “comida” 
não deveria nem ter entrado neste espaço, ou deveria ter seguido o trajeto 
normal do tratamento de caça e de carne. Qualquer que seja o lugar, os 
testículos demoraram uns dias para apodrecer e expelir o seu líquido podre. 
Neste ínterim, os homens fabricaram açoites com tala de tucum, o que vem 
a ser algo bem parecido com os espinhos duros do “cabelo” dos queixadas, 
e os esconderam perto da maloca. Um dia, um homem fingiu que sofria 
de um espinho no pé, sentou-se à porta e pediu para a sua mulher ajudar a 
tirá-lo60. Quando o líquido podre pingou sobre a mulher, ela viu os ovos e o 
homem a acusou de transgressão. Ele segurou-a (até pelo cabelo) e a açoitou 
com os espinhos preparados. Todos bateram nas suas mulheres “à vontade”.

A punição das mulheres causou sua “morte”, com o corpo coberto de es-
pinho. Implicitamente, dá-se a entender que o ato violento extrapolou certos 
limites. As mulheres sofreram de tal forma que Kurau chamou os paiko (os “ve-
lhos”) de “danados” e até de “malvados”, o que conota uma ação bem negati-
va. Se elas “morreram” é porque provavelmente desfaleceram, e ao acordarem, 
resolveram se transformar em wiri, queixada, já que os corpos se cobriram com 
espinhos que se assemelham ao “cabelo” deste animal. Todas as mulheres, 

60   Aliás, a dor no pé evoca a segunda Wahpaka, cuja dor na perna provoca choro e at-
rai a caça: dor e choro atraem atenção. Existe um choro ritualizado quando alguém sente 
uma dor aguda. Seja que hora for, estando dentro do mosquiteiro, o choro sinalizará a 
dor e mobilizará gente, inclusive os xamãs. Neste sentido, é possível apontar a analogia 
de atrair a atenção pública.



EDWIN REESINK

inclusive as meninas, viraram wiri e, explicitamente em algumas versões, impe-
diram os seus filhos novos de as seguirem. Uma parcela da sociedade, todo o 
gênero feminino, se transformou em um bando de queixadas. Isto quer dizer 
que, já antecipando a transformação, os homens as enganaram, levando-as a 
crer que comiam carne de caça da melhor qualidade, o que, se tivesse lugar 
neste momento posterior, se revelaria um autoconsumo, um autocanibalismo! 
Os homens, predadores máximos, anteciparam e obtiveram a existência do 
animal que, como mostra Lévi-Strauss, representa o sumo de caça predada61.

No fundo, elas consumiram carne de si mesmas, daquele animal em 
que os homens talvez até tenham previsto que elas iriam se transformar, em-
bora isto não seja certo. Os homens tinham feito uma imitação de uma tri-
lha de wiri, e Muyawan observou (M21.7) que elas se transformaram enquan-
to marchavam sobre a trilha e gritavam alto. Mais uma vez, o ato de assumir 
a forma física semelhante à do animal complementa-se com a assunção de 
um comportamento típico do mesmo animal. Ademais, uma das maneiras 
mais comuns de um bando de queixadas se locomover pela floresta, é andar 
numa longa fila pela trilha do mato. Há uma transformação que se excluiu 
deste movimento geral das mulheres: a mulher mais velha transforma-se em 
caça de qualidade inferior, o tamanduá bandeira, normalmente considerado 
como não-comestível. Ela só levou tucum do chicote como rabo, e não pelo 
corpo todo, como no caso do couro dos queixadas. Vale observar que o ta-
manduá é reputado a viver de modo solitário e a não atacar o homem sem 
ser provocado (Santos 1984: 94-96)62. 

61   Dados quantitativos compilados por diversos estudos e comparados revelam que a 
quantidade de mamíferos terrestres é mais frequente do que, às vezes, se supôs. Isto é, 
especialmente abaixo de uma altitude de 600 metros, como o médio Juruá, os caçadores 
dependeram, em primeiro lugar, dos porcos e, em segundo lugar, das antas. O queixada 
contribuía três vezes mais do que o caititu (Morán 1990: 153). Entre os Makú, a estatísti
ca de Silverwood-Cope mostra que a sua captura é incidental, mas de peso considerável 
dentro do que matam (1990: 69-70). Entre os Makú os caçadores preferem se juntar, 
proporcionando um caráter social excepcional à caça do queixada, correspondente ao 
fato, fora do comum nos animais do solo, de constituir grandes manadas (ib: 56-59). Os 
Kanamari também preferem se juntar em um grupo. Por tudo isso, é quase que inevitável 
a conjunção da razão prática com a simbólica.

62   Veja Lévi-Strauss (1974b: 132,137), em que também se estabelece associações entre 
gente velha, especialmente mulheres, e o tamanduá. Observa-se que a relação dá-se com 
a lontrinha, não com as lontras, conforme a mesma diferença apontada por Lévi-Strauss 
(1974b: 199), de que aquela vive mais solitária, e esta em grupos maiores.



IMAGO MUNDI KANAMARI

a origem de um gavião

Depois desta transformação de mulheres em queixadas, sobrou um 
casal de meninos pequenos, sendo que a mãe se dirigiu ao menino, dizen-
do-lhe que não levasse consigo nenhuma pessoa do sexo masculino. Ou 
seja, ela recusou o menino pequeno que normalmente ainda se acha muito 
fortemente ligado à mãe. Nas versões de Kurau, uma irmãzinha do meni-
no também não conseguiu seguir a mãe quando os dois correram atrás do 
bando e um tronco caído de uma árvore impediu-lhes a passagem. Eles cho-
raram e conversaram entre si que experimentariam o grito do gavião, e se 
transformariam neste pássaro. Ela se transformou na fêmea, ele no macho, 
e cada um ensaiou seu grito característico, semelhante mas diferenciado. O 
gavião, o pawrkom, de tamanho médio, é o chamado “gavião de queixada” 
e “sinal de wiri”. Deste modo, os filhos pequenos constituem um casal de 
gavião que hoje acompanha o bando de queixadas e cujo canto é sinal seguro 
da presença deste. Como disse Kurau, “para nós saber também”. 

Isso complementa as observações sobre a pequena Wahpaka: trata-
se de uma relação íntima, talvez intrínseca, entre o gavião anunciador e o 
animal anunciado, o que faz com que, compreensivelmente, o grito de Wa-
hpaka (a segunda) atraia a caça. Na versão de Muyawan, esta mesma transfor
mação toma uma feição um tanto diferente. O pai cobriu as crianças com 
um hori (a menina) e um bokokom (o menino), ambos objetos de cerâmica 
que dão até nome aos meninos. As crianças não queriam ingerir a comida 
do pai, sob os objetos, e ouviram o grito das mulheres-wiri. Elas lembraram 
que o pai açoitara a sua mãe e causara a sua saída e, por isso, experimenta-
ram virar gavião. Elas enganaram o pai, dizendo-lhe que queriam comer fora 
da cerâmica e escaparam, apesar de sua tentativa de impedi-las. Os objetos 
culturais, fabricados pelas mulheres, não prenderam as crianças que, ao con-
trário, escolheram o lado de sua mãe, privando a sociedade dos homens de 
sua última esperança63. O uso destes objetos, por um lado, recorda a utiliza-
ção de uma cuia para receber o esperma, por outro, a analogia entre o útero 

63   Diga-se de passagem, que Kurau ainda apontou outro acompanhante de wiri. Tra-
ta-se do “coruja olhão”, kadjo, cujo canto se assemelha ao som de cortar a tripa do que-
ixada. Aqui ele acrescentou que a coruja “chama” o wiri, reforçando a ideia de que existe 
uma atração pelo som do grito, como no caso de Wahpaka. 



EDWIN REESINK

e o pote encontra expressão em outros casos (v. Olschewski 1992: 78-9; nos 
vizinhos Kaxinawá vale o mesmo, McCallum 1989: 150)64.

final: o destino dos homens

Somente restaram homens na maloca, uma situação deveras estéril, 
e não tardou que eles ficassem com saudades (mahuan) de suas esposas. Na 
variante de Kurau eles se arrependeram da violência cometida na vingan
ça, que resultou em seu próprio prejuízo. Nenhuma mulher sobrou de suas 
ações e eles ficaram em casa, comentando que foi “besteira” o que fizeram 
e que agora as mulheres iriam matá-los. No entanto, na versão que contém 
o comentário, não se concretiza esta ameaça, as mulheres não mataram ne-
nhum homem. Na única versão em que isto acontece, os queixadas encurra
laram um homem, na roça, e este se refugiou trepado em um mamoeiro ou 
uma bananeira. É interessante lembrar que a roça tem forte participação 
das mulheres e que as árvores frutíferas podem lhes pertencer. Elas derruba
ram a árvore e mataram o homem, atacando inclusive uma árvore da qual 
antes cuidavam. Os queixadas retornaram à aldeia e à roça e começaram a 
desfrutar do trabalho investido anteriormente. Se tiverem colocado massa 
dentro do igarapé, alimentar-se-ão desta e, assim, desmancharão toda a roça 
(macaxeira, banana, mamão). A sua atitude não é estranha: um bando di-
vaga numa área bastante ampla, demora para voltar pelo mesmo lugar e o 
roçado atrai sempre sua atenção. Por exemplo, os Kanamari afirmaram que 
uma roça abandonada estava sendo pilhada pelos porcos65. 

Provavelmente devido ao contexto, a versão em foco ficou incompleta 
e, talvez, Djo’o até tenha conhecimento da complementação de João Mane-

64   Ou, ainda, a prática dos Karib das Guianas, que domesticam animais trazidos do 
mato embaixo de potes (particularmente pássaros), deixando-os durante dois dias sem 
comida e tirando e alimentando-os depois. Após esse tratamento já são mansos (Magaña 
1988: 189).

65   A relação de caça e antigos roçados é amplamente documentada. Entre os Kaliña, 
aumenta-se a roça bem além do necessário do consumo humano, prevendo a participação 
futura dos porcos do mato. De certa forma, a roça torna-se uma fase na caça (Magaña 1988: 
222). Veja adiante, no mito da origem do tabaco para outro exemplo (Parte IV, cap.11).



IMAGO MUNDI KANAMARI

lão para esta ação. Segundo este, a sua mãe contava que os queixadas come-
ram o homem morto. Ou seja, praticaram uma vingança com sabor caniba-
lístico, tratando, propositalmente, o caçador como caça, bem no estilo em 
que os homens agiram em relação aos seus concorrentes. Comer o homem, 
ao contrário da caça real, não ficará sem efeito e causará o surgimento da 
glândula perto do rabo, aquela que produz o forte cheiro dos porcos! Esta 
marca corporal associa os queixadas, pelo seu cheiro, ao podre e ao não-
comestível. Mais uma vez, embora por via diferente, um homem produz um 
sinal de podridão, como os testículos anteriormente, que também anuncia-
vam uma espécie de canibalismo pelas mulheres. O ponto corporal chama-se 
ahoronim, algo como “coisa queimada”, porque a pele ao redor do ponto não 
tem pelo. Uma queimadura que se associa facilmente às qualidades anterio-
res pelo cheiro que pode produzir66. 

Nas outras versões não apareceu este pormenor, mas houve concordân
cia quanto aos eventos básicos. Os queixadas buscaram a sua vingança e a so-
ciedade, inteiramente masculina, sofreu um ataque de intenções mortíferas. 
Em certo momento, variável, alguns homens, um conjunto de irmãos e um 
cunhado, decidiram ir à roça para comer frutas, como o mamão. Cabe assina
lar que no grupinho se representam algumas das relações mais importantes 
para um homem da mesma geração. No caminho, eles encontraram uma 
formiga, mitsi, traduzida como taioca. Esta formiga ferra e marcha em colu-
na, a maneira de passar por ela consistindo em correr rapidamente para o 
outro lado (como, em certa ocasião, vi dois homens fazerem). Gritando de 
dor, eles acabaram levantando vôo, transformando-se em um jacu. O jacu 
assemelha-se aos galináceos (ou faisões) e vive em bando, e quando assustado 
corre e voa gritando (Santos 1979a: 150-152). Observe-se que a correria e a 
gritaria prenunciam a ave em que eles se transformaram, como os wiri ao 

66   De fato, vale lembrar que a velha transformada em tamanduá terá como sua dieta 
uma possível vingança: pode comer cupim. Ademais, sabe-se que um bando de queixa-
das apresenta um perigo real, ao ponto de ser mais temido do que um jaguar, que não 
ataca se não for provocado (Lévi-Strauss 1970: 97). Veremos adiante que o mau cheiro 
de alguns porcos impede seu aproveitamento como comida, particularmente aquele que 
serve de vigia: para alcançar a melhor e mais farta carne precisa-se superar um obstáculo 
não-comestível, inutilizável justamente graças a um traço ligado ao canibalismo de um 
homem. Veremos que o Adjaba, canibal dos humanos, também se associa ao mau cheiro. 
Pelo menos em algumas instâncias associam-se mau cheiro - canibalismo - podridão.



EDWIN REESINK

longo da trilha, muito embora a ave seja considerada uma caça de qualidade 
no máximo média e até reputada meio boba. 

A impressão que se firma é que elas, no seu retorno em busca de vin-
gança, terminaram por dar cabo de tudo, eliminando, de fato, toda a base 
vegetal sobre a qual se apoia a reprodução da sociedade e pela qual as mu-
lheres, em grande parte, se responsabilizam. Chegando à aldeia, os homens 
escaparam da ira dos queixadas escalando os paus mais altos da maloca. Os 
wiri insistiram, demoraram, e os homens, imobilizados, transformaram-se 
em cupins. Não há futuro para a reprodução da sociedade e os homens bem 
que merecem ser transformados em um grupo de insetos que é capaz de, li-
teralmente, destruir a maloca com sua comilança, acabar de vez com os vestí-
gios do mundo social e de seus produtos mais visíveis e característicos: a casa 
grande, a base para a existência social e cultural de todo e qualquer Djapa.

Não resta dúvida de que um dos aspectos mais salientes na avaliação 
dos narradores refere-se ao desequilíbrio causado pela falta de mulheres e 
que também se manifesta na reação excessiva dos homens. As relações entre 
homens e mulheres fundamentam-se no desempenho normal e corriqueiro 
de suas tarefas complementares e nas trocas, possibilitadas por estas, concre-
tizadas no fluxo de bens entre os gêneros. Se houver interrupção deste fluxo, 
a clivagem resultante extinguirá a sociedade como um todo. O resultado 
afeta o mundo social como um todo e demonstra que não há saída para uma 
sociedade se as duas metades constituintes não se moderarem e submeterem 
às trocas mútuas. As mulheres podem ter a possibilidade de serem seduzidas 
por atrações naturais e se tornar, como a virtualidade no último mito, in-
dependentes dos homens, o que lhes conferiria uma autonomia potencial. 
Vale lembrar que elas mantêm uma posição de força nada desprezível na 
sociedade Kanamari. Os homens, por outro lado, consoante a ideologia de 
que detêm uma certa superioridade, empregaram sua força mas, comprova
damente, correm o risco de que sua vantagem, quando excessivamente ma-
nipulada, redunde na esterilidade de um mundo sem mulheres.

mais um mito de queixada: o bando

Para examinar melhor o próximo mito, é necessário lembrar que ele 
explicou o bando de queixadas como um bando de fêmeas. Compõe o con-
junto das narrativas um mito possivelmente complementar, que somente 



IMAGO MUNDI KANAMARI

um narrador, numa ocasião excepcional, relatou. Muyawan, ao terminar o 
mito anterior, se recordou de um mito que um índio Tukano, Tsunhuak 
Djapa, lhe contara uma vez, na área dos Tukano, algumas dezenas de anos 
antes, quando estavam caçando juntos. Ele narrou-o num raro momento 
de inspiração, em Kanamari, na minha última visita à aldeia, de modo que 
não o reconheci em tempo para fazer sair outras versões, se existentes. Os 
Tukano são excepcionais no conjunto dos Djapa, por serem principalmente 
caçadores e coletores, o que faria pensar se tratar de um mito particular deste 
grupo mas, na tradução, João Manelão mostrou conhecimento do enredo, 
em termos gerais, e da etnozoologia em jogo67. Por outro lado, no mito ante
rior, Muyawan se revelou um narrador capaz de esquecer eventos cruciais ao 
mito e, ao mesmo tempo, de acrescentar pormenores importantes que, às 
vezes, são omitidos em outras variantes. Por fim, a sua maneira de narrar o 
mito, truncado para alguém que ignora seu conteúdo, fez com que, juntos, 
discutíssemos a melhor interpretação, sem que se possa garantir uma recons
tituição totalmente segura. 

O que depreendemos, foi o seguinte. Não havia queixada e os caçado
res trouxeram somente macaco preto. Já estavam com vontade de comer 
queixada. Alguém fez um líquido de “tucumã” para verificar se era amargo 
ou não. Talvez aí haja alguma intenção de enganar ou fazer troça de alguém, 
e algo aconteceu, que não fica claro. Os caçadores saíram e conversaram 
entre si sobre onde estaria a caça, e um irmão preferiu ir atrás, ao passo 
que outro aconselhou cautela quando eles topassem com Nodji (que será o 
vigia), porque este podia vê-los. Logo um homem, Pima já chegava com seu 
canto. Nodji estava com o bando e Pima veio se juntar a este. Talvez o fato de 
juntar relacione-se, de alguma maneira, obscura para nós, ao início do mito. 
Pima viu o caçador e lhe perguntou se estava alegre, chamando-o de itsakwa 
(ZS,DH), e foi visto por este dormindo na palha de uma palmeira, diante do 
que resolveu voltar no outro dia. 

67   Convém recordar a advertência de Jara, ao discutir as concepções diferenciadas entre 
queixada e caititu que, enquanto a etnozoologia se baseia nas observações reais, em contra-
partida, ela é parcialmente construída à luz de razões simbólicas. Os Kaliña exageram nas 
diferenças entre as duas espécies. O queixada é mais onívoro, come a roça de mandioca e 
é mais nômade. O caititu é mais herbívoro e frutívoro, mais calmo, sedentário e vive em 
grupos menores. Essas diferenças vêm a calhar com as diferenças nos seus papéis nos mitos. 
Veremos, por exemplo, mais adiante, que o caititu se relaciona com tubérculos no mato.



EDWIN REESINK

Aí se diz que o pai mandou a filha, em companhia de seus filhos que 
emitiam gritinhos de porquinhos, para outro canto e tendo esta avisado 
também o irmão (Kapiori). Ele parece ser o próprio Pima, que estava se tor-
nando o chefe do bando de queixadas. A filha ainda mencionou todo tipo 
de batata, que é uma grande atração alimentar para queixada. Uma mulher 
colheu palha e fez-se um tapiri, que parece ter servido como esconderijo para 
os caçadores. O narrador refere-se ao macaco e o Wiri, não ficando claro se 
estavam caçando um ou outro, ou se encontraram acidentalmente os Wiri. 
Pima, porém, viu o tapiri, e foi lá para tirar a palha, desconfiou do esconde
rijo e acusou os outros, gente, de quererem comê-lo e ao seu pessoal (os 
porcos). Os outros juntaram-se e arrumaram a palha de novo, tendo Pima 
visto de novo “o que não presta”, e dito ao homem que este já estava vendo a 
sua pele lá no alto. Ou seja, ele afirma que percebeu o homem como caçador 
em potencial.

Pima parece estar aí em pleno processo de transformação em quei-
xada, tendo emitido um grito de wiri quando o bando saiu. Mas, de novo, 
foram atrás dos queixadas, que se defrontaram com a palha e novamente a 
desmancharam toda. O caçador estava lá, em pé, e jurou para seu ito (MB, 
WF, o recíproco de itsakwa), que ele não pretendia nada violento, que ele 
“não era valente”. Como já mencionado, este termo é usado para indicar 
boas intenções e falta de agressividade em discursos dirigidos a potenciais 
rivais e a estranhos, como quando se entra numa aldeia desconhecida. O 
uso de termos de parentesco de potencial afinidade, genro-sogro, sinaliza 
uma relação de potencial cooperação, tensão e separação. Estes termos junto 
com o nokt, o não valente, prenunciam a imagem de uma clivagem que 
surgiu e está se aprofundando. Ainda desta vez os caçadores escaparam da 
ira dos Wiri, proclamando suas boas intenções de não cobiçar os queixadas 
como caça. Mas a divisão se torna irreversível, aparentemente, pelo desejo 
e a insistência dos caçadores, ávidos para terem uma carne diferente da dos 
macacos. Pima se preveniu e mandou o Nodji vigiar a presença da gente. 
Os Wiri correram, gritaram no seu modo típico e o narrador observa que 
“é wiri mesmo”. 

Chegamos, então, ao momento em que os Wiri se separaram definitiva
mente dos homens, virando queixada, e instauraram a atual relação, que 
inverte a não agressão professada pelo caçador no último diálogo. Rompe
ram-se todas as relações pacíficas, graças à percepção, justa, das verdadeiras 



IMAGO MUNDI KANAMARI

intenções dos homens. Assinala o narrador menções a uma filha, seus filhos 
e um filho, aparentemente os parentes de Pima. O bando seria o resultado 
de um núcleo de família consanguínea e a linha divisória seria traçada numa 
transição para a afinidade (quer seja potencial, quando o caçador estende 
uma cortesia, ou por relação existente anteriormente no grupo). Por fim, 
alguém parece dizer algo sobre os gritos dos cunhados (ibu - ZH, WB, primo 
cruzado), o que reforça a interpretação exposta. Na última ação, o caçador 
foi atrás do bando, pulou para o outro lado do igarapé, pôs-se a esperar e 
virou djori, cupim. 

Como os wiri tornaram-se definitivamente queixadas, a manada se 
embrenhou no mato e começou a percorrer grandes distâncias. Um caçador 
que se dispusesse a esperá-los, iria gastar muito tempo. João Manelão apon-
tou para uma semelhança nesta transformação que se refere à posição de 
espera: o cupim de terra, sentado, com os braços perto do corpo, assemelha-
se a uma pessoa expectante. Ele lembrou que a mãe contava o mito dos Wiri 
similarmente ao primeiro discutido aqui, mas que, no final, um homem vai 
para a roça e, ao se encolher face ao perigo dos Wiri, também se transforma 
em djori. João Manelão, consequentemente, sugeriu que o mito Tukano fos-
se uma variante do mito anterior das mulheres. Há alguns indícios a favor 
desta hipótese: não existia queixada no início e, se interpretamos o mito 
corretamente, o bando se formaria a partir de um conjunto consanguíneo 
liderado por um homem mais velho. No caso de se limitar aos Tsunhuak 
Djapa, a variante poderia ser relacionada como uma variação um pouco 
mais divergente no conjunto cultural dos Djapa, consistente com o modo 
de vida caçador e não-horticultural dos Tukano (atualmente com roças mui-
to incipientes). 

Entretanto, não podemos descartar totalmente a hipótese alternativa 
de que o mito complementa o anterior, providenciando o vigia e o líder que 
se reputa como compondo parte essencial de qualquer bando. Segundo João 
testemunhou na companhia de índios Kanamari, estes não esquecem que os 
queixadas já foram gente e chamam-nos até tkna ikunanim, o mesmo termo 
que se utiliza para com o morto. Uma função evidente do mito anterior con-
cerne à explicação etiológica da origem de uma das mais apreciadas espécies 
de caça e, quando bem caçada, a mais abundante no fornecimento de carne. 
Os queixadas de hoje são as mulheres de ontem, e este fato repercute até 
nas caçadas atuais. Os homens até dizem que são “nosso parente mesmo”, 



EDWIN REESINK

do mesmo sangue. Tanto assim que, quando os caçadores escutam o grito 
dos wiri pela primeira vez (e que se parece com gente), eles embranquecem, 
o sangue foge, sentindo calor em seguida68. Forçosamente, eles se lembram
que os wiri deixaram de ser humanos e que Tamakori os liberou para a caça. 
O vigia e o líder cuidam da segurança. O bom caçador mata primeiro o vigia, 
para que não dê o alarme aos outros, embora o bicho seja pequeno e mal-
cheiroso, não-comestível (talvez uma espécie de caso extremo de mau cheiro, 
a glândula mencionada no mito anterior limita-se a tornar imprópria a área 
ao seu redor). Depois, se for possível matar o líder, matam para desorientar 
os outros e abater mais animais.

Em suma, provavelmente, todos os Kanamari partilham de um 
conhecimento etnozoológico sobre o paiko Pima e o vigia Nodji, o que in-
clui, portanto, a possibilidade de que eles figurem em mitos não recolhidos. 
Acrescente-se que temos somente um conhecimento precário sobre este acer-
vo, mas que reúne algumas informações interessantes. Para os wiri informa-se 
que quando o caçador consegue matar uma porca prenhe e virar a cabeça 
para trás, para o lado de onde procedia, os porcos continuarão rondando 
a área, voltando a procurar pela porca e tocando-a, no intuito de virar-lhe 
a cabeça para ficar no rumo certo. O caçador abate os wiri toda vez que es-
tes retornam, mas os “donos do porco” os acompanham de perto e não se 
deve matar demais. Assim, o próprio caçador pode encarregar-se de virar a 
cabeça da fêmea, para que o bando abandone a área e os donos não se zan-
guem com ele. A ideia de “donos de animais” é uma noção Kanamari, mas 
a caracterização dos donos como tkna ikunanim (gente pequena, como as 
almas, mas que podem assumir o tamanho de um adulto) talvez tenha a ver 
com uma adoção externa (caipora), que se encaixa em noções preexistentes 
Kanamari. De qualquer modo, só os wiri gozam deste privilégio, o que frisa 
novamente sua importância. 

68   Como outros animais também foram gente, o mesmo pode acontecer com outras 
caças. Ele deu o exemplo da anta. A referência às “almas” pode ser entendida de duas 
formas. Primeiro, uma semelhança mediante cruzamento de uma fronteira do humano 
para outro modo de ser. Segundo, mediante gente que “não presta” e se perde no mato, 
de quem se pensa que não é devorada pelos animais, mas que vira ela mesma “bicho”, 
por exemplo, wiri, no caso da mulher. Ideia, ademais, consistente com a mitologia. Assim, 
não creio que se trate de mortos transformados, como no caso Kulina, mas que a referên
cia se deve à semelhança, em algum aspecto (o grito), e ao que já foram no passado.



IMAGO MUNDI KANAMARI

a origem do caititu

Em contraste, o outro porco do mato, o caititu, hitsam, recebe muito 
menos destaque. A principal diferença entre as duas espécies concerne ao 
fato de que a segunda forma bandos de tamanho bem menor, que impres-
sionam bem menos. Compare-se o mito de sua origem, que somente surgiu 
bem mais tardiamente, em campo: o que ressalta aos olhos é que a prota-
gonista que virou caititu é uma mulher que, no intuito de fornecer o com-
plemento vegetal da refeição, transgrediu certas regras de comportamento. 
Até o fato de que as três versões de que disponho divergem entre si mais do 
que as versões do mito dos Wiri, é passível de ser interpretado como uma 
indicação de que os queixadas predominam na vida social e cultural, graças 
à sua relevância na construção social da realidade. 

Na primeira versão contada (M57.1 de Pairo), a trama é simples e se-
gundo as linhas já esboçadas. Uma mulher mandou a filha “cagar” no ter-
reiro, em vez de ir ao mato, apesar da vergonha dela, para que a mãe rezasse 
o dejeto e depois a filha pudesse arrancar makuná, cará, para comer. A mãe
já não saía mais da rede e mandava a filha fazer tudo, até que decidiu virar 
hitsan69. Mandar usar o terreiro como área de defecação e arranque de batata 
para depois se imobilizar dentro da casa, constituem transgressões suficien-
tes para justificar a transformação da mãe num animal que vive procurando 
todo tipo de batata no mato. 

As outras versões complexificam o enredo. A variante de Kurau é me-
nos truncada e mais fluente (M57.3). No início, não havia nenhum vegetal 
para comer com a carne, comia-se casca de pau. Uma mulher-hitsan casou 
com um índio e, para suprir a casa, ela penetrou no mato para cagar e seus 
dejetos se tornarem wadja, uma batata do mato que se assemelha a cará e se 
chama, como era de esperar, cará do mato. Ela levou a cunhada e ensinou-
lhe como cavar e arrancar o cará, que ela produzia sem que a outra visse 
como procedia. Na volta, cozinharam as batatas para suplementar a carne 
que o marido (irmão) trouxera. Os índios gostaram, porque não tinham 

69   Pairo terminou, estimulado por uma pergunta, dizendo que outros também vir-
aram caça. Muito embora compatível com os termos Kanamari, parece invenção sua que 
aproveita, pelo menos em parte, o final do mito dos queixadas, numa inspiração súbita.



EDWIN REESINK

nada parecido disponível, e pediram para que continuassem a “tirar” cará 
para comer. A mulher, porém, desistiu de trabalhar para os outros e decidiu 
se embrenhar no mato como hitsan. Ela deixa um, ou mais irmãos casados 
e os índios na saudade, e, a não ser pelo método ‘selvagem’, impraticável no 
fim, não se encontra razão social para a sua saída. 

Neste aspecto, a variante de Djo’o (M57.2) difere das duas anteriores. 
A mulher se encarregava de produzir o complemento vegetal apreciado, mas 
o sogro dela se precipitou, comeu os restos de uma caça e não esperou o casal
(com a nora produtora do vegetal), que estava fora de casa. Esta falta óbvia 
de reciprocidade, justamente no plano complementar à contribuição femini-
na, levou a nora a interromper a aliança do casamento, com o que os índios 
voltaram a sofrer a mesma carência do início do mito. Observa-se, portanto, 
que se trata de uma aliança malsucedida, ao introduzir uma mulher-caititu, 
com capacidade não-horticultural de produção de planta selvagem de simi-
lar domesticado, na sociedade. Este ‘modo de produção’ corporal invertido 
(produtor do vegetal que normalmente deve sustentar o corpo), não conse-
gue se ancorar no interior da sociedade. É questionável que um tal ciclo de 
vegetal-dejeto-vegetal seja viável a longo prazo, e a sua eliminação, significa o 
reconhecimento desta impossibilidade. 

conclusão

No primeiro capítulo desta Parte, passei pelo exame dos mitos dos ani-
mais sedutores em que se os efeitos para a sociedade se mostram semelhan
tes, persistem algumas diferenças. Tamakori puniu o animal sedutor com a 
morte, e a esposa com o consumo literal de seu amante, mas não excedeu a 
vingança ao ponto de eliminar a única mulher no mundo, naquele momen-
to, e interromper seu casamento. Wahpaka foi seduzida pela atração sexual, 
conjuntamente com a abundância de bens oferecidos pelo macho, mas a 
sua transformação em animal mostra-se limitada a ela: a perda de uma mu-
lher solteira mas não o fim da sociedade regulada, de onde ela sai. A ‘Anta 
aquática’ foi eliminada como competidora e, ao que tudo indica, redefinida 
como “caça”. O ‘Peixe-boi terrestre’ também termina por ser consumido e, 
neste sentido, transforma-se em “caça”, embora, como veremos mais adian-
te, Parte VI, em outro mito ocupará o mundo em forma animal. 



IMAGO MUNDI KANAMARI

	A diferença mais saliente do mito de origem dos queixadas encontra-
se no seu caráter englobante, interno à sociedade, e na inversão do agente 
que se transforma em caça. Nos mitos anteriores, a sedução afeta o social 
principalmente pela atração que sua potência exerce sobre uma sexualidade 
feminina não domesticada, mas a reação masculina tenta corrigir esta bre-
cha. Tamakori, mais rigoroso, o que o mantém como agente mais potente no 
mundo, elimina o concorrente e recupera o controle da mulher. No mito da 
Anta, o grupo social se vinga mas perde uma fonte de fertilidade vital. Em 
contraste, o mito dos queixadas vai ainda mais além, e a metade masculina 
da sociedade elimina a concorrência mas também provoca a reação de todas 
as mulheres: elas não se contentam em se transformar num pássaro (o ga-
vião) que acompanha o ex-amante (ele mesmo assume sua condição animal), 
elas mesmo se metamorfoseiam num grupo de animais sociais que reúne 
tanto aspectos de sociabilidade, quanto o de ser “caça”. 

O que causa a reação forte dos homens é a ameaça implícita de sua 
substituição pelos sedutores aquáticos. É interessante notar que o mundo 
subaquático se revelou mais perigoso, até aqui e neste aspecto, do que o 
domínio do mato, por envolver a possibilidade de modificar uma relação 
sexual em uma relação efetivamente afinal, um casamento em que Gente-a-
nimal assume as devidas funções masculinas. Não é por acaso que os Kotsa 
são animais sociais também, em oposição ao Peixe-boi e à Anta: congruen-
temente, são poucos os protagonistas do lado do social nos primeiros dois 
mitos. A ‘mensagem’ básica do último consiste em mostrar a existência de 
uma complementaridade entre os gêneros, que implica numa troca constan-
te e diária que não pode ser interrompida, sob pena de uma clivagem que 
dividira a sociedade em duas partes igualmente inférteis, desprovidas dos 
meios da reprodução social humano. A conduta das mulheres parece mais 
fortemente desaprovada, mas a resposta dos homens merece igual desapro
vação. Mesmo que haja reconhecimento de uma força maior masculina, o 
final do mito comprova a relatividade da proposição.

O outro mito de origem dos queixadas, ou do complemento masculi-
no do bando, reforça sua característica de ter uma organização interna que 
se assemelha à sociabilidade humana e permite considerá-los tanto como 
excepcionais, por terem donos de animais particulares, como animais so-
mente um grau afastados do estado humano. Ou seja, a caça por excelência, 
animais preferidos para fornecer a carne, item indispensável à sobrevivên



EDWIN REESINK

cia humana e à própria manutenção do circuito de trocas entre os gêneros, 
consiste de um bando a um passo do humano e essencialmente feminino. 
A primeira sociedade se inviabilizou mediante um conflito interno, que a 
dividiu em duas metades inviáveis mas, no final, expulsar as mulheres permi-
tirá, graças a sua transformação, a futura manutenção da correta ordem na 
fundamental relação social entre os sexos. Neste sentido, este mito inverte a 
relação de afinidade potencial dos primeiros mitos e da situação no seu iní-
cio: se no começo o externo se expressa através de afins potenciais masculi-
nos, agora a predação humana se exercerá sobre uma caça que se assemelha a 
um grupo caracterizado como feminino e vinculado por uma afinidade real 
anterior. De certa maneira, o incômodo de predar o epígono da caça atual, 
deriva de sua posição de afim feminino em primeiro grau, sobreposto a um 
animal afastado do humano também em um grau.



IMAGO MUNDI KANAMARI

Conclusão Parte III

Nas conclusões dos dois capítulos anteriores, já comparamos, com 
relativo detalhamento, as versões dos três mitos de animais sedutores nos 
traços contrastivos das relações sociais envolvidas e nos resultados aos quais 
conduziram. Vale a pena retomar o mito de origem dos queixadas e colocá-lo 
num jogo, à primeira vista espelhar, do mito de origem do mesmo animal 
descrito para os Kulina. A comparação, na terminologia do “E cru te le cuit”, 
que discute o mito aparentado das lontras Bororo e que declara que este ani-
mal raramente figura como sedutor, formula-se da seguinte maneira: os dois 
mitos usam a mesma “armadura”, 0 ≠ ∆ , a disjunção sociológica entre os gê-
neros; transmitem a mesma “mensagem”, a “origem dos porcos selvagens”, o 
animal de carne de caça por excelência; para a transformação, o mito Bororo 
emprega a “função” dos grunhidos dos porcos, o “código acústico” (1991a: 
97-99). O último código também funciona para os Kanamari e Kulina. Para 
os primeiros, vimos como as mulheres, ao se transformarem, gritam na trilha 
e, para os segundos, quando elas se levantam (depois de “morrer”), já dão 
o grito característico. Mas, simultaneamente, os dois mitos divergem, numa
distinção sociológica, quanto aos meios de transformação e aos resultados 
alcançados. Ou seja, uma comparação mais minuciosa detectará diferenças 
em mitos com a mesma mensagem, mesma armadura e até o mesmo código. 
Para facilitar a comparação, tracei um diagrama lévistraussiano, mas em que 
só figuram os segmentos divergentes, deixando de lado os convergentes (v. 
página seguinte). 

Mito 

Kanamari 

{ o filho avisa o pai

{ os homens mandam a 

{ cobra

∆ pede 0 tirar
espinho do pé

pinga
podre

Mito 

Kulina 

{ os jovens pedem a um 

{ velho para mandar a 

{ cobra

∆ pede 0 tirar
piolho

pinga sangue 
fresco



EDWIN REESINK

∆ batem nelas e "mor-
rem"

todos os ∆ agem a pele do porco resulta do 
chicote vegetal 

∆ agarram e as matam 
com rapé

os velhos resistem 
os jovens insistem

eles jogam fora as redes 
delas que viram suas peles

elas atacam e amea-
çam matar

elas matam um, adquirem glande
eles viram pássaro e cupim

não sobra nin-
guém (animais)

elas voltam e eles 
matam as "esposas"

excesso de porco podre, eles viram 
urubu, criam outros animais

os animais se 
dispersam

Diagrama 3. Comparação dos segmentos divergentes Kanamari e Kulina do mito da origem 
dos queixadas. 

Apesar das notáveis semelhanças, os dois mitos, variantes próximas 
acima de qualquer dúvida, nos pormenores exibem algumas diferenças sutis. 
Nos Madiha há uma clivagem entre os mais novos e os mais velhos que já se 
exprime no momento de mandar o espião. Quando da vingança, os homens 
mais velhos hesitam, tolerantes e com mais vontadede ficar com as suas mu-
lheres aparentemente velhas, mas conhecidas e queridas esposas. É possível 
que aí se reflita algo da realidade, em que os jovens maridos se enciumentam 
bem mais fácil e radicalmente do que um homem que já cumpriu o ciclo 
de reprodução doméstica. Para Pollock, a fase reprodutiva do casal jovem 
agudiza a afinidade real, dado que é preciso ‘afinizar’ as relações, enquan-
to que passada a fase, para o casal velho ocorre uma ‘reconsanguinização’ 
(1985c). Talvez o aspecto sexual do casamento diminua em importância. É 
interessante observar, que está em jogo a classe dos velhos, e que as “velhas” 
se transformam todas em tamanduás, ao passo que para a variante Kanamari 
basta uma só mulher velha. 

Não se menciona no mito Kulina que as mulheres foram enganadas e 
comeram seus amantes antes que se tenha amarrado a carne crua na porta. 
Os homens Kulina parecem não preparar a carne para ser cozida e tudo 
acontece mais rápido: pinga sangue, agarram as mulheres logo e assopram 
rapé de tabaco. O meio de transformação diferente, apesar dos gritos e das 
redes para completá-la, relaciona-se com a atual posição dos queixadas como 



IMAGO MUNDI KANAMARI

as almas transformadas dos mortos, e com o papel do xamã como seu condu-
tor até à manada70. Com isso, a parte da devoração se desloca para o além-vi-
da também: as mulheres não comeram os amantes, disfarçados de carne que 
elas mesmas ainda virão a ser mas, no futuro, os queixadas comem as almas 
recém-chegadas para que se transformem neles mesmos. A posição mascu-
lina é tão fortemente marcada que, além de não se ocuparem de qualquer 
tarefa feminina ou da preparação do seu estágio anterior, os homens caçam 
muitas “esposas” e não dão conta de toda a carne, que sobra. Não está claro 
se todos eles se transformam em urubus para comer a carniça, ou se alguns 
permanecem e criam outros animais de caça (na sua rápida análise, Pollock 
nem menciona o final). A ação dos queixadas é passiva, só voltam e preci-
sam ser espantados. Quase toda ação ativa cabe aos homens, espantando, 
matando em excesso, comendo e criando mais caça. A vingança dos porcos, 
quando muito, é póstuma.

Este mito se insere no argumento de Pollock a favor da complementa
ridade e necessidade mútua entre os gêneros, na concepção Kulina. O dom 
metafórico máximo do homem é a carne da caça, particularmente a de quei-
xada, e a contraprestação feminina é a caiçuma. Neste sentido, as concep-
ções dos dois povos coincidem. No entanto, da discussão do mito emerge a 
concepção de uma assimetria mais acentuada entre homens e mulheres Ma-
diha do que entre os Djapa. No mito Kanamari os homens se impõem com 
inteligência e força física, mas as mulheres os enganaram primeiro e, numa 
versão, até canibalizam um dos oponentes depois de sua mudança em ani-
mal, numa clara demonstração de contra-força. O resultado é a esterilidade, 
o fim do social e a incomunicabilidade entre duas espécies bem diferentes.
No caso Kulina, os homens matam as mulheres e as transformam num ani-
mal associado às almas, o que parece criar uma distância, até sobrenatural, 
que as impede de exercer um papel ativo neste mundo (além de ‘afinizar’ 
muito mais claramente o animal de caça por excelência). Por hipótese, na 

70   Como todas morrem pela aspiração do rapé, não deve ter havido nenhuma xamã 
entre elas. Pelo pouco que sei, no Juruá todos os xamãs atuantes são homens. Curioso é 
que no mito de origem Kulina uma mulher tenha desempenhado papel tão importante, e 
talvez haja equívoco em chamá-la de primeira xamã, podendo existir uma explicação com-
plementar para a situação atual. De fato, Pollock afirma que, se uma mulher prepara rapé 
de tabaco, este perde em potência, o que indica sua dificuldade de ser xamã (1985b: 37).



EDWIN REESINK

concepção Kulina, a relação de gênero seria concebida como complementar, 
mas assimetricamente inclinada em favor dos homens. 

Nos dois casos, a iniciativa pelas transformações pertence aos seres 
qualificados como homens. Não obstante, ao contrário dos Kulina, a ‘guerra 
dos sexos’ Kanamari tenha terminado num rígido empate, em compensação, 
Tamakori e seu irmão “companheiro” manifestam que o ser humano, em 
primeira instância, é um ser masculino. Se a ‘prática’ Kulina no mito do con-
flito entre os gêneros humanos já realçou uma assimetria entre estas metades 
de um Madiha, para os Kanamari a diferença se restabelece pelo par transfor
mador. Como visto, os Kanamari partilham o ideário de que os homens são 
mais fortes, mais trabalhadores e, neste sentido, superiores às mulheres. Eles 
também trabalham mais duramente na acumulação de sêmen e garantem a 
reprodução de novos membros do grupo. De certa maneira, Tamakori, por 
ser único e masculino, reúne em si mesmo a proeminência sexual mas, por 
outro lado, como visto na Parte II, Kirak se aproxima mais dos humanos e, 
neste sentido, talvez seja mais representativo. 

Apesar de assumir tarefas femininas quando na ausência de uma mu-
lher e, de algum modo, englobar o ser humano em seu todo, Kirak também 
é homem. No momento da feitura da mulher de pau, seu desejo sexual é o 
desejo normal humano, em contraste com a intenção de Tamakori. Ao que 
parece, Tamakori casa para ter uma esposa que complete a divisão sexual de 
trabalho, importante para sua função modelar, excetuado o aspecto que o 
separa dos humanos. Kirak deseja o seu complemento: para iniciar o peque-
no Djapa dos irmãos, ele precisa de uma mulher em todos os aspectos, par-
ticipando-se, pela sexualidade, na sucessão das gerações. Ou seja, o homem 
pode ser o primeiro, notadamente na figura da divindade mais englobante, 
mas a verdadeira reprodução exige a complementaridade, patente no mito 
dos queixadas. Afinal, Tamakori detém a capacidade de por a criança na bar-
riga sem passar pela sexualidade, mas os homens só podem “trabalhar duro” 
se tiverem uma mulher a ser ‘trabalhada’. 

Por hipótese, é possível, e existem alguns indícios, que haja uma medi-
da de tensão entre a simetria e assimetria relativas refletidas na vida cotidia
na: a mesma tensão entre o pai de Wahpaka e sua filha se reproduz atual-
mente, do mesmo modo que entre marido e mulher a fidelidade sempre 
está em jogo. Mas mesmo Tamakori não matou a sua mulher ao buscar 
puni-la: o dualismo no caso é desigual, mas predominância não significa 



IMAGO MUNDI KANAMARI

hierarquia absoluta e o polo ‘inferior’, imprescindível, revela uma tensão 
entre complementaridade e assimetria que para os Kanamari parece pender 
para o lado do primeiro, tanto em noção atitudinal quanto valorativa. Desse 
modo, a modalidade sexuada de reprodução cria uma oposição tensional 
que introduz uma etapa essencial no quadro evolutivo proposto ao fim da 
Parte anterior. Na verdade, ela se interpõe entre a origem dos Kanamari e o 
último estágio dos seres atuais, ao mesmo tempo que adiciona um elemento 
de grande importância na corrente divisão de gênero e concomitante divisão 
sexual de trabalho.





PARTE IV
afinidades

aguáticas, selváticas
e arbóreas





Parte IV: introdução

Na Parte anterior comecei com um mito que tratou da relação de um 
animal sedutor com a mulher de Tamakori, e a reação deste ao rechaçar uma 
atração puramente sexual externa, possibilidade introduzida pelo imprescin
dível complemento ao ser ‘homem’ e a consequente modalidade de repro
dução sexuada. Nos mitos seguintes, o foco da atenção recaiu sobre outros 
animais sedutores e a crescente ameaça que acarretam para a ordem social, 
originada na complementaridade entre os gêneros, concluindo-se que a di-
visão sexual funda uma oposição sociocultural básica, sem a qual não se 
viabiliza a própria sociedade. Entretanto, as relações entre a sociedade e os 
animais que habitam os diversos domínios circundantes aos seres humanos, 
não se esgotam nos mitos já discutidos, e o corpus  contém uma série de mitos 
que exploram a possibilidade, até então mais implícita do que claramente 
posta, pelo menos até o último mito sobre a mulher caititu, de estabeleci
mento de relações duradouras de casamento e afinidade com gente-animal. 

Para passar em revista o leque de virtualidades propostas pelos mitos, 
retomarei o mito do roçado do Urubu, em que Tamakori e Kirak contraem 
uma aliança externa, que contrasta com o mito que abriu a Parte anterior, 
e que mantém a função exemplar do par, ao mostrar, pelo menos uma vez, 
como procedeu num movimento de aliança inverso. A partir deste mito, que 
ainda se enquadra no primeiro tempo, em que os dois ‘heróis’ se aventura-
vam pela terra, iniciarei o trajeto que cobre as alianças com o céu, que dará 
origem à macaxeira, e com as águas, de que se trata no próximo capítulo, 
que darão origem aos botos e à redefinição das relações com os quelônios. 

No capítulo seguinte, continuarei com o mesmo tema da aliança, mas 
de uma perspectiva que passa ainda mais pela concepção do incesto e da 
exogamia, e suas consequências para as relações entre os Djapa. Aqui, reflito 
sobre as interrelações entre a tentativa de estabelecimento de relações ex-



EDWIN REESINK

ternas e a guerra, a paz, a devoração canibalística, a relação com os animais 
(particularmente do domínio da mata), a morte e o xamanismo. Por fim, 
no terceiro capítulo desta Parte, trato da mesma temática num mito que é o 
equivalente Kanamari do mito de referência das Mythologiques, em que o 
papel principal é reservado à Preguiça (Mawin), e que configura a conclusão 
de uma série de distinções no ambiente circundante: mato terrestre, mato 
arborícola (a Preguiça), águas paradas (lago), águas correntes (rio) e céu.

10. Afinidades (Urubu, Boto, Tracajá)

introdução

Ao discutir o mito da roça do Urubu e a busca de flecha por parte de 
Tamakori, pus em relevo somente alguns aspectos, mas outros pormenores 
interessantes permaneceram de lado. Tamakori e Kirak, após a viagem pelo 
rio, moraram numa casa com uma Cotia. Eles a chamavam de tsotso, (FZ) e 
sogra (WM), e ela os guiou para perto da roça do Urubu. Tal fato não é de 
estranhar, dado que se considera a cotia uma notória visitante noturna de 
roças, para desfrutar dos seus produtos71. O termo usado conota uma certa 
distância e ambivalência, uma relação de cooperação e de possível antago
nismo. Não há menção a uma outra mulher presente, isto é, uma parceira 
possível para o casamento. A categoria de tsotso se inclui no rol dos parentes 
incestuosos, donde se conclui que a ausência de uma mulher na categoria 
apropriada vai permitir a aliança temporária que inverte a direção do sedu-
tor animal quando ela está presente (de homem sedutor à filha sedutora). 
Neste sentido, em termos lógicos de sequencialidade, este mito precederia 
à origem da mulher de Tamakori, o que é consoante com sua inserção no 
final da viagem dos irmãos. A tentativa de assegurar uma parceira por meio 
de uma aliança externa e da uxorilocalidade numa maloca de gente-animal 
teria, desta maneira, falhado antes, e dá relevo à necessidade de autonomia 
na reprodução da sociedade e de um Djapa.

71   É curioso notar que os Makú conseguem, caso único entre os três roedores maiores, 
chamar a cotia quando, por exemplo, o animal, de madrugada ou no escurecer, se encon-
tra roubando mandioca no roça (Silverwood-Cope 1990: 56-7).



IMAGO MUNDI KANAMARI

a roça e as flechas Urubu

A Cotia buscava macaxeira na roça do Urubu, mas escondia a perinha 
que tinha tecido e em que juntou as batatas. Para tanto, ela cavou um buraco 
no chão e o cobriu de folhas, para disfarçar. Assim, ela tentou esconder a ori-
gem das batatas até de Tamakori e, quando este chegou aonde ela estava no 
mato, ela se ocupava em tecer uma pera para a coleta de frutas. Ela indicou a 
árvore cheia de frutas e pediu ajuda na coleta, e os dois (Kirak estava junto) 
escalaram o pau. Entretanto, ela recomendou que não espiassem para um 
determinado lado, no intuito de esconder a localização da casa e da roça do 
Urubu. Ou seja, ela envidou esforços neste sentido também quando escondeu 
a macaxeira. A fruta em questão talvez tenha relação com a mesma conduta, 
porque é comestível e em gosto se aproxima ao da macaxeira assada. Isto é, ao 
esconder a macaxeira verdadeira, a Cotia dirigiu a atenção para a obtenção de 
uma fruta que a substitui, de algum modo, embora, talvez, imperfeitamente.

A atividade da Cotia se torna mais compreensível pelo fato de que rou-
bava a macaxeira dos outros mas, além disto, ela se esforçava para não revelar 
a maloca de um povo diferente, que se mostrará valente e perigoso, agindo 
até de uma maneira protetora para com seus “sobrinhos/genros” (BS/DH). 
Da árvore, do alto, já caracterizado como posto de observação privilegiado, 
Tamakori, apesar de seu assentimento em não fitar certo lado, avistou a 
maloca dos Urubu. Lá havia roça, até uma “frechal”, planta utilizada como 
suporte principal de uma flecha. Tamakori resolveu juntar caroços de fruta 
e, para isto, furava os caroços no meio e os enfiava num galho. Ele mandou 
Kirak se ocupar com a coleta de frutas e ele mesmo pegou o conjunto de ca-
roços, que ficou pesado, para jogar bem em cima da maloca do Urubu. Vale 
reparar que, embora comestível, a mesma fruta não se inclui na categoria de 
warapikom. Tal exclusão faz com que Tamakori não utilize o caroço de uma 
fruta que serviria para rituais e festas, principais meios de sociabilidade entre 
os diferentes Djapa. 

Jogar estes caroços pesados, por duas vezes, sobre a casa do povo do 
Urubu marca bem a potencial hostilidade envolvida. Deve-se lembrar que 
nestes momentos usa-se em Kanamari “Urubu Djapa”, de modo semelhante 
a um Djapa humano e que, naquele tempo, os Urubu constituíam um grupo 
Djapa de gente-animal. Os Urubu reagiram logo e saíram gritando de sua 
casa, portando armas. Eles estavam nok, o estado de agressividade para com 



EDWIN REESINK

inimigos, que facilmente redundará em violência. Não é difícil interpretar o 
ato de jogar semente no teto da maloca, mas é curioso que entre os Apurinã 
se atirasse semente de palmeira no teto da casa de inimigos para avaliar a 
sua força, pela reação desencadeada por este sinal de guerra. A depender da 
reação, atacavam ou se retiravam (Gonçalves (org.) 1991: 134). Nesse caso, 
não resta dúvida quanto à intenção e à capacidade dos habitantes da maloca 
dos Urubu. Não dispomos de nenhuma informação sobre a existência deste 
gênero de ação praticado por Tamakori entre os Kanamari, mas o ato aqui o 
leva a avaliar o estado de espírito e a capacidade de guerrear dos Urubu. Tal-
vez o episódio refira-se a alguma tática conhecida entre os antigos Kanamari. 

De qualquer forma, Tamakori e Kirak desceram e todos voltaram para 
casa. No dia seguinte, Tamakori disse a Kirak que iria buscar flecha na malo-
ca do Urubu, e se pôs a caminho. Quando ele andou um pedaço, encontrou 
uma Nambu na sua frente. Esta tem uma “casa”, ou seja, a “galinha” deve 
ser também uma das “primeiras gentes”. A Nambu o chamou, exortando-o 
a beber de seu kuya, pelo termo itsakwa, ZS/DH. Ela pretendia, como a Co-
tia, exercer uma influência benéfica, protegendo-o. Observe-se que os dois 
animais se complementam na forma de um casal de tio/sogro que mantém 
o aspecto positivo da relação sobrinho/genro: a mulher na esfera da casa e
da alimentação vegetal, o homem na esfera exterior da intermediação com 
outros Djapa, e da morte. Em função disto, justifica-se um encontro numa 
trilha dentro do mato, espaço externo à casa e intermediário entre os Djapa. 

Tamakori concordou em beber a caiçuma da Nambu e esta pegou uma 
cuia, tirou água e “lava o cu dele” até encher o recipiente. Tamakori bebeu 
todo o líquido, não sobrou nada, e a Nambu constatou que agora seu itsakwa 
não morrerá mais e pode seguir seu caminho. Não está de todo claro como se 
deu a associação entre a Nambu e um líquido que se presume ser “podre”, a 
não ser o detalhe de que não tem rabo, facilitando a lavagem (Santos 1979a: 
29). Faltam-nos elementos Kanamari para compreender a relação que Lévi-S-
trauss (1991a: 294) já discerniu em outras culturas indígenas. Também para 
Lévi-Strauss (1981: 557) trata-se mais de uma dedução transcendental do que 
dedução empírica, na ausência de elementos etnozoológicos, embora ele su-
gira a possibilidade de se tratar de uma caça sem banha, carne sem a essência 
da carne de caça. Por outro lado, no que toca à caiçuma, ela consiste de um 
líquido com certa espessura, e não de excrementos, o que leva a pensar numa 
analogia animal com a caiçuma produzida pelos humanos. Como a nambu 
também se alimenta de sementes e frutinhas, talvez o processo de digestão se 



IMAGO MUNDI KANAMARI

aproxime ao processamento humano, e o kuya resulte de uma transformação 
natural do warapikom, semelhante ao processo cultural dos humanos.

De qualquer modo, justifica-se considerar o kuya da Nambu como o 
produto mais bem acabado de um processamento natural de frutas. Isso nos 
leva a duas associações: por um lado, o warapikom de frutas normalmente 
é utilizado para cimentar alianças políticas externas, também uma forma 
de proteção; por outro, estima-se ser o kuya humano um fortificante por 
excelência e, por analogia, o kuya da Nambu funcionaria do mesmo modo. 
A estes aspectos, que conotariam a segurança pretendida, junta-se ainda a ca-
racterística de ficar podre. De certa forma, o processamento do cru ao podre 
natural já antecipa o que os Urubu também visam alcançar posteriormente. 
Para se aproximar da maloca, Tamakori assumiu a forma de um peixe e en-
trou n’água do porto, antes que as duas bonitas moças, filhas do Urubu, che-
gassem para tomar banho. Elas enxergaram o peixe, tentaram pegá-lo, mas 
falharam e Tamakori saiu d’água para reassumir sua forma humana (M5.1). 

Numa versão mais detalhada, Kurau se esqueceu deste episódio e, 
quando indagado a respeito, o substituiu por uma chegada batendo sapopem
ba, como se faz para anunciar a chegada de gente (ou no ritual Pida, por 
ocasião da chegada dos caçadores, antes de entrarem na aldeia). Aí Tamakori 
insiste em ser gente e nega, explicitamente, sua identidade para o Urubu, 
antes de aceitar casar com uma moça da maloca. A chegada no porto revela-
se interessante porque ele está escondido sob uma outra aparência, e não só 
nega a sua identidade como deixou que as moças se empenhassem em captu
rá-lo. Já que elas não conseguiram o intento, fica claro que Tamakori se deixa 
casar com uma delas por sua livre vontade. Não deixa de ser significativo 
que o peixe em questão tenha o tamanho de uns quinze centímetros, o que 
o narrador indicou com uma mão junto com um dedo estendido. Como o
tsapapohnim provavelmente é uma piaba, não parece coincidência a analogia 
com o pênis de Kirak, do que se originou um peixe: assim, provavelmente, 
são da mesma família (Santos 1981a: cap.VI)72.

72   Lévi-Strauss observa que brincadeiras n’água facilmente têm conotação de uma ab-
ertura erótica (1974b: 193). De certa forma, trata-se de um pega-pega do órgão masculino, 
muito apropriado para o que segue. Para um mito Mundurukú, em que o Sol e a Lua 
fazem o pênis dos homens ser flácido, Lévi-Strauss alega que isso implica em reverter à in-
fância (ib.: 201). Aqui as associações são outras. Mais próximo fica um mito Mundurukú 
em que o homem que não se engaja em sexo, termina jovem, enquanto outro, que tem 
uma ereção e mantém relações sexuais, acaba velho e feio (ib.: 205-206).



EDWIN REESINK

De fato, algo essencial se desenrolou naquela noite, quando os recém-
casados se retiraram para a rede, na maloca. Destacou-se a beleza da moça, 
mas o teste para Tamakori consistiu em não se sentir tão estimulado a ter 
uma ereção e manter relações sexuais. O teste, aliás, foi conclusivo, a moça 
insistiu e mexeu, à vontade, para excitá-lo. Porém, Tamakori se manteve fir-
me e não se engajou numa relação sexual. Ao lado da rede de algodão – que 
o Urubu plantava e as mulheres teciam, demonstrando seu domínio hor-
ticultural – colocou-se uma cuia para receber o “leite” de Tamakori. Se o 
esperma “derramar” aí dentro, da substância virá logo uma criança. Como o 
Urubu, de manhã, não achou nada, ele quebrou a cuia. Prefigura-se a inten-
ção devoradora do Urubu na destruição de um utensílio cultural que teria 
servido para auxiliar na passagem de genro para presa apodrecida. 

Vale observar que, ao ser substituído o ventre pela cuia, este utensílio 
ganha, deste modo, uma dimensão extra no mito da mulher de Tamakori: 
um recipiente para receber esperma masculino é bastante apropriado para 
chamar o Peixe-boi. Passado o teste, o Urubu, pai da moça e sogro de Ta-
makori, mandou o genro aceitar uma brincadeira, em troca da qual ganharia 
as flechas que desejasse. Dentro da maloca, todos os Urubu se aprontaram 
para atirar as flechas em Tamakori. Este, entretanto, passou urucu, se trans-
formou em beija-flor (uma espécie pequena) e descobriu um buraquinho no 
teto, quase invisível, para escapar. Apesar da grande quantidade de flechas 
atiradas, Tamakori saiu ileso. Depois de prender o genro dentro da sua ma-
loca e “brincar” com ele, o Urubu reconheceu que Tamakori merecia ganhar 
muitas flechas. Ele, por outro lado, somente escolheu umas dez, dizendo, 
quando perguntado, que voltaria algum outro dia. Ao retornar à casa, divi-
diu as flechas em partes iguais e presenteou Kirak com a metade. 

Kirak, naturalmente, não se satisfaz e quer conseguir algumas flechas 
por conta própria. Assim, ele saiu de manhã cedo e quando topou com a 
Nambu, bebeu somente um pouquinho de kuya, rejeitando o resto. Diante 
disso, a Nambu lhe disse que iria morrer. Quem beber como Tamakori, não 
morrerá, nem terá uma relação sexual, porque o membro só terá “o couro” e 
não “a carne”. Na versão mais resumida, Kirak se transformou no peixe iya-
na, o tubarana. Trata-se de um peixe um pouco maior do que os anteriores 
(no máximo 50 cm), que é um caçador de peixes menores. Em compensação, 
o peixe costuma caçar em águas rasas e corre até pela flor d’água, o que seria
um traço para explicar sua presença no porto (Santos 1981a: 70-71). Note-



IMAGO MUNDI KANAMARI

se que o modo de aproximação de Kirak se assemelha ao de Tamakori mas 
que, fiel ao que discernimos antes, o peixe em que se transforma relaciona-se 
analogicamente com o primeiro: semelhante mas não idêntico.

As moças também não o apanharam e Kirak saiu d’água por sua von-
tade e logo casou com uma delas (obtém-se a impressão, em uma versão, de 
que cada um casou com uma irmã diferente, o que explicaria a presença de 
duas filhas do Urubu). O pai logo concedeu a mão da moça e arrumou-se 
um lugar para o novo casal. Um casal jovem, uma moça nova e atraente, 
condições de que resultou terem se deitado rapidamente e Kirak se apron
tado imediatamente para o ato sexual. Pelos seus antecedentes, seu compor-
tamento não surpreende, mas na hora de atingir o clímax, ele tirou o pênis 
e o “leite” se esparramou na cuia, constituindo-se logo em uma criança. 
Os Urubus se animaram: amanhã ele morrerá! Realmente, de manhã, na 
mesma brincadeira, Kirak se transformou em badjoba, abano tecido de palha 
de palmeira, e acabou sendo alvejado e morto. Os Urubu puseram-no, todo 
quebrado, num camburão, junto com o filho, para que apodrecessem. A 
mosca manaron, aquela do pênis de Tamakori, apareceu para colocar larvas 
(bitsi) e acelerar o processo, confirmando a sua associação com a podridão73. 
A moça, filha do Urubu, primeiro comeu o olho de Kirak e, em seguida, os 
Urubu devoraram tudo e jogaram os ossos fora.

	O fim de Kirak merece alguns comentários. Primeiro, parece justifi
car-se a conclusão de que o apetite sexual de Kirak se relaciona, por um lado, 
com o fato de não ter tomado o kuya e, por outro, com o nascimento bem 
acelerado da criança. Kurau estabeleceu a relação entre o ato de beber e de 
não ter ereção, para o caso de Tamakori. Conforme a teoria Kanamari da 
concepção, o sêmen acumulado constrói o feto, o que torna compreensível 
a fertilidade no mito (lembramos a Anta de Wahpaka). Subjaz a esta dife-
rença entre os protagonistas algo que pode ser fundamental, ou seja, Kirak 
comporta-se como homem normal, sexuado, e produz um filho, uma des-
cendência potencial. Já Tamakori comporta-se como um ser único, sem pais, 
não tem filhos por via sexual, que conserva sua força transformadora e não 

73   Entre um grupo Karib de Suriname, a “mosca verde” é o mensageiro dos urubus, 
e desempenha a função de avisá-los da existência de carniça (Jara 1988: 22). Portanto, a 
associação entre os dois animais não surpreende.



EDWIN REESINK

morrerá, nem agora, nem quando se retirar desta terra. Em que pese haver 
contribuído com uma filha para Kirak, ele se exclui, de fato, da vida sexual 
e, portanto, da sequência das gerações74. Pelo visto, esta disposição enseja-
lhe a possibilidade da imortalidade, pois, na concepção Kanamari, engajar-
se na sexualidade implica em desgaste para os parceiros (“muito trabalho”, 
segundo os homens), e fará surgir uma nova geração que tomará o lugar da 
antecedente. 

Não é outra a visão presente na lembrança, várias vezes referida, de 
que o pai deve ensinar o filho e de que, no decorrer o tempo, de pai a filho 
chega-se à geração do narrador. Num processo acelerado, Kirak submete-se 
ao desgaste e envelhecimento normal dos seres humanos, que termina com a 
morte. Evidentemente, os Urubu se empenharam em matá-lo, não havendo 
uma morte natural, em idade avançada, como também seria concebível. No 
entanto, em primeiro lugar, praticamente toda a morte Kanamari é atribu-
ída à ação dos djohko, mandados pelos estranhos exteriores, o que signifi-
ca uma morte ‘cultural’. Em segundo lugar, Kirak contraiu um casamento 
exogâmico e a hostilidade potencial entre os Djapa e o ideal endogâmico 
mostra ser este tipo de união altamente perigoso. Somente depois do teste, 
Tamakori se tornou tawari, um amigo, e lhe dão presentes, enquanto que Ki-
rak literalmente apodrece para ser o “kuya do Urubu” (M5.4)75. Na verdade, 
apodrecer também é liquidificar, a caiçuma do Urubu até é reforçado com a 
ação dos bitsi, como acontece ao se misturar uma batata vermelha na caiçu-
ma de macaxeira. Deste modo, o “kuya do Nambu” protegeu Tamakori, ao 
‘apodrecê-lo’ antes de se tornar alvo da transformação no “kuya do Urubu”. 

74   É interessante observar como uma metáfora Kaxinawá se aplica ao que ocorre no 
mito: após o ato sexual, o pênis do homem é como uma flecha quebrada. McCallum 
interpreta a asserção como uma neutralização temporária, por parte das mulheres, da ca-
pacidade dos homens para violência, em função de caçar ser um processo de sedução (‘af-
inal’) do caçador (1989: 154-155). No mito acontece algo semelhante, i.e. a neutralização 
da capacidade de responder à violência similar à da caça, mas a ênfase recai mais sobre a 
interdição da endogamia e a sequência geracional, embora coincida em desaprovar deixar 
de se seduzir por um animal ou gente-animal. 

75   Tamakori estabelece a relação correta: não entra numa aliança matrimonial externa 
com os Urubu Djapa, mas acerta a troca em outros níveis. De certa forma, ele recusa a 
afinidade real e persiste na afinidade virtual.



IMAGO MUNDI KANAMARI

Por fim, já mencionei como Tamakori reconstruiu Kirak a partir das partes 
duras do seu corpo, sendo que se transformou em calango para buscá-las. O 
calango se chama kadjohkirak, ou seja, algo como “pintado como jacaré”, iro-
nicamente um similar em aparência ao homem cujos restos mortais buscou.

a origem dos venenos de pesca 

A associação do urubu com plantas domesticadas e com o podre, 
expressa-se também muito claramente na origem dos venenos de peixe, o 
makiari e o kupiná. Na versão de Djo’o (M42.1 e 2), ele situa a tomada de 
conhecimento do makiari e do kupiná num momento em que os índios não 
conheciam ainda a horticultura. O Urubu trouxe a raiz do makiari do mato 
para mostrar ao sogro. O makiari é um cipó que pode ficar bem grosso e 
lenhoso. O sogro levou a raiz logo para o lago, pois o rio tinha vazado e a pes-
ca nos lagos é particularmente rica. Lá ele bateu o cipó, botou dentro d’água, 
e não demorou para o peixe “está virando” (o que quer dizer que os peixes 
sentem falta de oxigênio e tentam captá-lo no ar, ou morrem asfixiados). A 
pesca foi boa porque o veneno era forte e também matou peixes maiores. 
O Urubu, nesse tempo, está claro, era gente mas, fiel à sua natureza futura, 
deixou que os peixes apodrecessem para somente então se alimentar deles. 
Um jovem, seu “cunhado”, viu o Urubu neste momento e resolveu flechá-lo, 
acertando-o no olho. O Urubu “morre”, mas depois reavivou, soprando-se 
e se recuperando. Ele se queixou ao seu sogro e, em represália, tirou a força 
do makiari, hoje em dia o mais fraco dos venenos. Vale reparar que o Urubu 
aparentemente é casado com a filha de um sogro índio, como acontece com 
o Urubu responsável pela transferência das plantas domesticadas. Também
vê-se que a mesma hostilidade demonstrada pelos Urubus manifesta-se aqui 
para com o genro Urubu, embora talvez se justifique considerá-la atenuada, 
em função da sua dádiva76.

O sogro se zangou com seu filho, já que o cipó se enfraqueceu por 
causa do seu ato hostil. A relação não se rompeu e o Urubu, num outro 

76   Acertar o olho Urubu, evoca o ato de um outro Urubu, num mito anterior, carac-
terístico real do animal, de bicar primeiro o olho de uma presa. O cunhado trata-o como 
caça, mas em analogia com o tratamento da carniça pelo próprio urubu. Mais um indício 
de que o urubu, pelo seu regime alimentar, incorpora a podridão que o alimenta.



EDWIN REESINK

dia, mostrou ao sogro o kupiná, em um roçado no mato. O vegetal também 
se chama huaca entre os regionais, e é um arbusto do qual se colhem as 
folhas, que são colocadas num buraco, no chão, para serem batidas e, em 
seguida, desmanchadas n’água, sob a forma de bolas. É, em geral, utilizado 
em igarapés, com bons resultados. Note-se, ainda, que o arbusto pode ser 
plantado na roça, além se ser encontrado no mato. O interesse do Urubu já 
ficou bem patente e quando os homens matam peixe por este método, so-
bra peixe, ou ainda morre peixe depois, servindo para alimentar os urubus. 
Como não aconteceu nenhum incidente desagradável, o kupiná não perdeu 
a força. Neste momento, a aliança funciona a contento e traz benefícios para 
os seres humanos. 

A versão de Kurau difere, em alguns aspectos, da mencionada até ago-
ra. Aqui os índios foram pedir o veneno ao Urubu, prometendo-lhe dei-
xar peixe para apodrecer, em troca. O Urubu deu-lhes primeiro um tipo de 
makiari mais fraco e os índios voltaram para pedir uma variante mais forte. 
O Urubu atendeu ao pedido, mostrou o makiari tam (makiari mesmo), e 
armados somente com um pedaço preto de raiz mataram muito peixe. Os 
índios insistiram que queriam algo mais forte ainda, uma vez que o makiari 
demora para produzir efeito, e o Urubu forneceu o kupiná, que causa um 
efeito rápido no igarapé. Ao contrário da primeira variante em que este úl-
timo aparece como detentor de conhecimento, todos estes venenos agora 
derivam do corpo do Urubu, mais precisamente de suas penas: uma das 
primeiras penas deu origem ao makiari mais fraco, umas do meio da asa à 
variante mais forte e uma das últimas, ao kupiná. Não é fácil imaginar uma 
conexão simbólica para esta sequência, de frente para trás, talvez se tratando 
simplesmente de uma relação mais geral entre o primeiro mais visível e o 
que vem atrás, mais escondido, ou, alternativamente, entre o que está mais 
à superfície e o que está mais na profundidade. 

Invariavelmente, as versões se apoiam no estabelecimento de uma re-
lação forte entre o Urubu e a podridão, um ‘ser podre’, ao ponto que as 
suas penas pretas, numa causalidade corporal renovada que evoca a Nambu, 
carregam os venenos que causam a podridão dos peixes. A associação entre 
veneno e podridão sugere que a ação do primeiro n’água tenha conotação 
de ‘apodrecer’: talvez uma espécie de processo digestivo das águas, na mesma 
série do kuya da Nambu e do Urubu. Na segunda variante, o narrador se 
restringe ao makiari forte, em pescaria coletiva. Como o Urubu se identi



IMAGO MUNDI KANAMARI

ficasse corporalmente com o veneno, o papel de um genro gente-animal, que 
toma conta do veneno, cabe ao Jakwari (dono dos quelônios, v. adiante). Por 
fim, sem nenhuma explicação etiológica, Kurau mencionou um veneno que 
mata toda a vida aquática, chamado kanahuam, que teria o nome regional 
de “sacó”.

a origem da macaxeira

A relação apontada por Djo’o em uma das versões, entre o início do 
tempo sem horticultura e os venenos, tem uma razão de ser. Normalmente, 
quando se indaga a respeito da primeira macaxeira, o staplefood exemplar das 
plantas da roça, obter-se-á a resposta que o Urubu trouxe o tawa. Na primeira 
vez que Djahuma contou este mito, ao encerrar, ele apontou para a panela 
cheia de macaxeira cozida e disse: “foi isso que Urubu trazer”. No início da 
conversa, ele explicara que algumas coisas somente chegaram a ser conheci-
das com a penetração dos cariú, e ao ser perguntado sobre a roça, começou a 
expôr que Tamakori mandou a maniva, o tawa, num feixe grande lá do céu. 
Isto é, afinal de contas não há uma contradição, para ele, entre os mitos já 
discutidos na Parte III (a busca da macaxeira no céu, por Noé), e a versão do 
urubu. Os índios já roçavam o mato, arrancando, com a mão, as plantas me-
nores e derrubando as árvores com a ajuda do fogo. Neste tempo, comia-se 
“casca de pau”, de “cedro de águia” (tsimaha), que dá uma casca grossa e tam-
bém palmito cozido de “moro-moro” (koona, passível de ser comido cru)77. 
Eles cozinhavam em panelas de cerâmica, morokom, atualmente em desuso. 

Um dia, um Urubu sobrevoava a clareira da maloca e avistou uma me-
nina pequena. O pai dela a pegou e mostrou para o Urubu, dizendo que ali 
estava sua mulher e propondo casá-los. É interessante notar, que a narrativa 
se reporta aos tempos antigos, em que os casais se comprometiam a casar en-
tre si seus filhos, desde a mais tenra idade78. Algo semelhante acontece aqui, 

77   Observe-se que a casca de pau tem várias utilidades e, se serve para comer como ve-
getal, torna mais compreensível a sua transformação em pássaros, operado por Tamakori.

78   Para os Kulina, Pollock (1965c) afirma que isso se fazia particularmente entre cunhados 
efetivos (ZH - WB), mas que dificilmente chegava a se concretizar. Pela lógica dravidiana, dois 
casais Kanamari relacionados também deviam ser “afins” em metade dos parceiros. Pelas 
informações disponíveis, os Kanamari poucas vezes mantinham o compromisso.



EDWIN REESINK

porque a menina ainda era muito nova e o Urubu precisou lançar mão de 
paciência, durante vários anos. Um dia a menina “já corta cabelo” e já “tá 
de bode” (menstruação, M43.2, versão de Djo’o), e o Urubu voltou para 
conversar com ela (o detalhe do cabelo reforça a incongruência apontada 
para o Jakwari, na viagem pelo rio, Parte II). A menina estava sozinha na 
maloca, todos os outros haviam se embrenhado no mato, procurando pal-
mito. Na versão de Kurau (43.5), eles travaram um diálogo, após a aproxi-
mação lenta do Urubu, rememorando o compromisso antigo. Ele lhe deu 
o que trouxera, macaxeira, banana, beiju e tapioca, para que ela mostrasse
aos pais. 

O Urubu se aproximou no momento em que os outros se empenham 
na busca de vegetais naturais (numa outra versão é patawa). A atração pro-
cede de dentro para fora e o genro potencial tomou o cuidado de chegar 
discretamente e deixar presentes de todo tipo de planta da roça para os seus 
futuros sogros. Na versão de Djahuma, o Urubu a aconselhou a esconder as 
dádivas das outras pessoas da maloca e a mostrá-las somente aos pais. Ele 
também lhe avisou que voltaria no dia seguinte para se encontrar com o seu 
sogro, trazendo mais coisas. Quando a mãe chegou, a filha lhe disse que iria 
se casar com aquele homem mesmo e lhe mostra, aos poucos, o que ganhara. 
Juntas, elas chamaram o pai para contar o acontecido. Observe-se que a pri-
meira pessoa com quem ela partilhou o segredo foi a mãe, após o que ambas 
se reportaram à autoridade do pai, que deve dar seu consentimento. Como 
ele oferecera a menina e se depara com abundância de vegetais desconheci-
dos, consentiu logo e decidiu esperar o genro no dia seguinte. 

A mãe, entretanto, discordou do conselho recebido pela filha, 
argumentando que casca de pau é ruim demais para acompanhar a caça (ja-
caré, tatu, peixe) que os homens trouxeram. Seguindo as regras da partilha, 
apropriadamente sob o comando da mulher, e que, salvo muito excepcional
mente, não seriam possíveis de rompimento dentro de uma maloca, se divi-
diu a macaxeira entre os seus habitantes, pelo que, pela primeira vez, pude-
ram comer uma refeição decentemente equilibrada para os padrões Kanama-
ri. O narrador ainda comentou que viviam dois tuxauas na maloca, sendo o 
pai da moça o principal, o que induz a pensar que este exerce seu justo papel 
de intermediador com o mundo exterior, visando o bem‑estar de todos. Vale 
observar, neste sentido, que numa visita de uma tarde aos arredios do alto 
Jutaí, os Warikama Djapa, os Kanamari constataram a existência do mesmo 



IMAGO MUNDI KANAMARI

sistema, sendo o tuxaua ‘júnior’ uma espécie de porta‑voz. Talvez o mito 
preserve a lembrança de um sistema semelhante.

Não consta se o Urubu se opôs à divisão operada por sua sogra. Quan-
do ele retornou, o sogro entabulou conversa com ele e logo lhe disse que 
a filha era uma mulher e que devia casar no mesmo dia. Todas as versões 
enfatizam, neste ponto, que o Urubu se apresentou como homem, jovem, 
e às vezes se especifica que era bonito e pintado. Djo’o acrescentou que um 
dos seus adornos não era conhecido e que o Urubu o introduziu entre os 
Kanamari. Trata-se do tsiropr, confeccionado de um molusco de rio que, 
ao ser polido, acaba tomando a forma de uma lua crescente para ser intro-
duzido no septo nasal. Este adorno caiu em desuso, embora Djo’o afirme 
que as gerações anteriores à dele ainda o usavam. Isto é, na sua versão, evi-
dencia-se que, pelo menos uma parte do padrão de beleza e da horticultura 
foram adquiridos conjuntamente, advindo daí as bases para a verdadeira so-
ciedade humana. Uma sociedade pré-horticultural, que exigia de investimen
to grande parte de tempo em andar pelo mato (todos foram, exceto o pai, 
no segundo dia), à procura de um alimento inferior, defrontava-se com um 
Urubu que possuía abundância de produtos, em qualidade e quantidade, e 
um conhecimento aplicado, de tal modo, que não soa estranho que ele pes-
soalmente tenha se apresentado com certa superioridade em algum aspecto 
(Vale lembrar que em Kanamari “muito bom” e “bonito” são sinônimos). 
Djahuma, neste ponto, lembra que o Urubu era Tamakori, algo omitido nas 
outras versões. A possibilidade desta sugestão não surpreende, pois, nada 
mais lógico que um ser bonito e dono de grande abundância seja relaciona-
do com o mestre de tudo. 

De qualquer modo, o Urubu conversou com seu sogro, percebeu o 
estado de penúria e se propôs a remediar a situação. Ele casou e logo, como 
disse Kurau, estava tendo relações sexuais com sua mulher. O Urubu não 
trouxe somente macaxeira e bananas maduras, dentre outras coisas prontas 
para o consumo. Lá do céu, ele também se encarregou de transportar semen
tes e maniva para plantar, e “nunca mais se perder neste mundo”. O índios 
já experimentavam plantar um roçado, já implementavam toda a operação 
plantando “pau de veado” (bahtsi nawa tawa, macaxeira do veado). Só que 
esta planta crescia bem mas não produzia nenhuma raiz semelhante à batata 
de macaxeira. A escolha da planta faz pleno sentido, já que a maniva se pare-
ce com a macaxeira (pelo menos para um leigo, quando Daura me indicou o 



EDWIN REESINK

“primeiro tawa”). Os Kanamari, portanto, se mostraram mais do que pron-
tos para receber a horticultura que aqui não se introduziu, como antes, pela 
transformação da planta selvagem análoga à variante domesticada, mas pela 
importação da planta verdadeira, num espaço já preparado, na tentativa de 
produzir com o vegetal natural similar. Evidencia-se que o Urubu era “dono” 
das plantas cultivadas mas não detinha a força transformadora de Tamakori, 
demonstrada na Parte II.

Enquanto a plantação se desenvolvia, o Urubu sustentou o consumo 
da casa com remessas de sua roça, lá do céu. Até o capim da roça ele entre
gou, introduzindo o trabalho da capina da roça. Tudo corria bem e nada 
da plantação se perdeu, e quando a macaxeira quase atingia o ponto para 
o consumo, a mulher do Urubu estava prestes a dar à luz. Antes do nasci
mento, o Urubu instruiu as pessoas para que dessem o primeiro banho do 
menino com água quente e folha de mandioca. Entretanto, em vez disto, o 
recém‑nascido ganhou um banho frio e de repente morreu. O Urubu se zan-
gou e, apesar do apelo do sogro por que permanecesse, dado que, no futuro, 
poderá ter mais filhos, se retirou totalmente. Na sua retirada, ele “secou” a 
roça, no intuito de que toda a plantação morresse preta e ressecada. Assim, 
o pessoal ficou sem o produto do seu trabalho, o sogro sem o genro, e a
mulher sem marido e filho.

O banho do menino com água fria contraria o atual costume (segundo 
João Manelão), de esquentar a água para que seja ao menos morna, o que 
é praxe até que caia o umbigo79. Neste sentido, então, o tratamento dispen
sado revela-se inadequado para um ser humano e a reação do pai se justifica. 
Aparentemente, a água fria causou a morte e estimulou o Urubu a romper a 
aliança. Um outro costume normalmente figuraria neste mesmo momento, 
isto é, o homem e a mulher que executam o primeiro banho se tornam ikidak 
da criança. Ora, o ikidak muitas vezes é uma pessoa do mesmo nome e literal
mente significa algo como “meu velho”, o que aponta para uma concepção 
de similaridade entre o mais velho e o mais novo, portadores do mesmo 
nome. Em outros termos, o banho estabelece, provavelmente, uma relação 
análoga, mesmo quando não se constitua, necessariamente, como momento 

79   Entre os Kaxinawá também se lava o recém‑nascido com água esquentada (McCal-
lum 1989: 100).



IMAGO MUNDI KANAMARI

de nominação e os padrinhos não exibam o mesmo nome. O banho instau-
ra, normalmente, uma relação, além da relação mais biológica com os pais. 
Os “padrinhos” assumem a obrigação de ajudar a nova criança, uma relação 
cultural modelada pela relação dos pais com os seus cuidados normais, pa-
ternos e maternos. 

O mito não menciona nada a respeito deste ato, mas a criança mor-
reu por não ter sido posto ao seu serviço o fogo humano para esquentar a 
água necessária. No fundo, a falha cometida expõe uma não-aceitação da 
sociedade humana, com os seus instrumentos culturais, justificando-se o ra-
dical rompimento por parte do Urubu: tanto não utilizar o fogo quanto a 
possibilidade de não desfrutar da relação cultural que amplia a rede social 
da criança logo ao nascer, são indícios de que a aliança proposta não pros-
pera. Se seu filho não ganha aceitação humana, o outro produto da aliança 
igualmente não prosperará, e ele destrói a roça. Evidencia-se uma óbvia ana-
logia entre a concepção e o nascimento humanos, a fertilidade humana, e o 
crescimento da plantação, representado pelo produto principal, a macaxeira, 
que requer cerca de nove (ou dez) meses para amadurecer mais plenamente, 
ou seja, a fertilidade vegetal80. Vale rememorar que no mito da roça do Uru-
bu o filho de Tamakori, que não nasceu, e o nascimento do filho de Kirak 
anunciavam o destino final dos respectivos pais, o que ressalta a mesma 
identificação próxima de pai e filho.

Está implicado no mito que o Urubu acionou um meio para atingir 
a roça, o que configuraria ou um calor excessivo, ou uma falta decisiva de 
água. Para ambas as possibilidades existem alguns indícios que relacionam 
o Urubu com estes fenômenos. O urubu não gosta de tomar banho mas,
segundo João Manelão, se ele tomar banho de sol, no calor, no dia seguinte 
certamente cairá uma grande chuva. Não se definiu claramente a que espé-
cie de urubu pertence o protagonista. No mito anterior, Kurau especificou, 
uma vez, que se tratava do Kodak Padja Bwawa, o “urubu novo”, também 

80   Entre os Karib da Guiana há a noção de que o nascimento do primeiro filho deve 
coincidir com a primeira colheita da roça de mandioca. Este fato levou Magaña a esta-
belecer uma relação entre a estação das chuvas, a abertura da roça e a aliança matrimonial 
em oposição à estação seca, à primeira colheita e à consanguinidade (1988: 23-24). Sem 
uma clara relação com as estações, o final do mito corrobora as mesmas relações e procla-
ma, dessa maneira, que a afinidade contraída não prospera numa relação de consanguin-
idade, representada pelo filho.



EDWIN REESINK

conhecido como urubu branco. Esta identificação é plausível porque houve 
referências, em outras ocasiões, ao fato de ser este urubu o único pássaro 
a dormir e viver no céu, ao contrário dos outros urubus. Deste modo, evi-
dentemente, torna-se um excelente mediador entre céu e terra, para a qual 
desce também. Isto, muito provavelmente, o identifica como uma espécie 
de urubu-rei, do qual se sabe que costuma demorar mais para descer e se 
apresentar no local de uma carniça, do que o urubu preto, mas quando se 
junta ao bando, logo se impõe sobre os outros animais (v. Descourtilz 1983: 
29-30). A mesma fonte o caracteriza ainda como arredio ao homem, o que 
está de acordo com a sua lenta aproximação antes do casamento.

Estas observações, portanto, facilmente fornecem os passos para uma 
associação celeste, e até de dominância, entre o Urubu e a localização origi-
nal da horticultura, bem como o lugar de onde advém a chuva e os raios de 
sol, enquanto que a coloração (particularmente na cabeça) o destaca entre 
o preto menos chamativo dos urubus majoritários. Compreende-se melhor
como o urubu se posiciona como um dono da horticultura, e até de um 
elemento cultural ligado à cabeça, e no mito anterior também como dono 
de uma maloca, como um Djapa, com roçado e flechas81. Nos dois mitos a 
aliança não se perpetua: no primeiro, entra um genro que obtém objetos 
culturais, flechas, pela sua destreza, e um outro acaba sendo canibalizado 
à moda natural do Urubu; no segundo, o Urubu gente-animal entra na so-
ciedade mas acaba rejeitado, apesar do esforço bem maior, especialmente 
no início, por parte dos humanos, na atração e, pelo sogro, de manutenção 
da aliança.

No segundo mito, a sobrevivência da horticultura dependerá de uma 
quantidade mínima de maniva deixada à parte na floresta e que foi recupe
rada, roçando-se ao seu redor depois que as plantas já tinham nascido. A 
aliança rompida causou o regresso à vida pré-horticultural, à pouca macaxei
ra antes abandonada, o que também, de certa forma, implicou no retorno a 

81   Nisso, os Kanamari também não estão sozinhos. Entre os Karib da Guiana, mais 
uma vez, os urubus são os chefes do céu. Ademais, para os Kaliña, os urubus servem como 
modelo para a sociedade humana, na estrutura social. Para Magaña, a transformação do 
fresco para o podre é a analogia externa da transformação de fresco para cozido (o que 
evoca a caiçuma do Urubu e o mito do Mawin, v. mais adiante). Esse povo também deixa 
peixe podre para os urubus comerem (Magaña 1988: 292-293).



IMAGO MUNDI KANAMARI

um estágio pré-social. Na ausência de Tamakori não se trata de transformar 
o similar selvagem em domesticado, mas da transformação do simulacro de
horticultura em uma roça verdadeira e da recuperação da planta domesti-
cada do ambiente natural. Ausente a força transformadora de Tamakori, a 
ação do Urubu consiste em transferir as plantas de um domínio para outro, 
enquanto que, no segundo momento, se trata de renovar a transferência 
das plantas de um pedaço de mato (não de uma roça) para o espaço trans-
formado do roçado. Neste último aspecto encontra-se uma semelhança com 
Tamakori, que age também no sentido de importar plantas do espaço natu-
ral. A sociedade verdadeira, mais completa, somente se desenvolveu a partir 
deste momento. 

a aliança com o dono das águas e a origem do boto

Falta, então, retomar as relações da sociedade com o domínio das 
águas, que já se comprovou ser de alto poder de sedução mas sem que hou-
vesse empenho em algum tipo de aliança, que implicasse mudança do local 
de moradia e uma forma de casamento. Tal mito existe na história de Jakwa-
ri, que Kurau apresentou, dizendo que “aquele Jakwari casar uma mulher”. 
Na verdade, o Jakwari em questão é o mesmo que Tamakori jogou no rio, 
depois que ele “matou” Kirak na praia, apertando seus testículos. O objetivo 
de Kirak era se apropriar do menino para se aquecer quando estivesse com 
frio. Ora, esse Jakwari se tornou um ser que habita uma casa dentro d’água 
e é “o dono dos kaw”, o senhor dos animais quelônios (M17.3). Segundo 
Djahuma, tal ofício ele exerce junto com o jacaré, o que indica a noção de 
potência que habilita um ser para a função. Também não é por acaso, que 
a mesma figura foi mencionada entre os habitantes da aldeia abaixo d’água 
no mito dos queixadas. 

Numa primeira versão mais resumida do mito de Jakwari, Kurau 
descreveu, no início, como um índio se excedia ao apanhar tartaruga e traca-
já. O caçador construiu um curral, uma armadilha para pegar tartaruga, pei-
xe-boi e peixe. Nas primeiras noites, ele alcançou um alto nível de captura, o 
que levou o narrador a qualificar esta quantidade como sendo “demais”. Em 
outras noites não achou nada (como o homem usou tarrafão também, prova-
velmente o narrador refere-se a uma cerca feita de estacas, que se fecha com 
a tarrafa). Na quarta vez, o índio tirou um meninozinho, com cabelo lon-



EDWIN REESINK

go e de beleza própria. A descrição conforma-se, portanto, às características 
anteriormente dadas para o Jakwari e o dono dos quelônios, na viagem do 
par de irmãos primordiais pelo rio. O Jakwari se associa aí, num primeiro 
momento, mais ao rio do que ao lago, o que se confirmará no final, quando 
se transforma em boto no rio. Mas, por outro lado, a distinção entre águas 
paradas e correntes não parece tão rigorosa e o mito de origem do matá-matá 
associou o quelônio, em primeira instância, ao lago. Sendo assim, o dono 
desta categoria relaciona-se com o lago em segundo lugar, como ocorre para 
os quelônios também com o rio. 

Quando o homem pegou o menino para retirá-lo d’água, uma piranha 
o mordeu no dedo, ele sangrou e até manchou a canoa. Este incidente talvez
se relacione com o fato de o homem ter ultrapassado o razoável na captura 
de tartarugas e peixes, provando que o mundo das águas é capaz de reagir e 
infligir perdas. De certa forma, como se considera o sangue como algo essen-
cial e que dá força, ele retribuiu, com um pouco de sua força, à vida que daí 
retirara antes. Este modo de ver encaixa-se no conceito Kanamari de “pagar” 
na mesma moeda. Como o homem ganhou um ser aparentemente humano, 
uma outra analogia possível é com um parto, também com perda de sangue. 
Recordamos ainda, o sexto dedo de Tamakori que se transformou num ser 
vivo de sangue, pintado com sangue na cabeça (provavelmente o pica-pau-de-
cabeça-vermelha, Descourtilz 1983: 85). 

No mesmo momento, Oba, o primeiro homem, não cedeu ao apelo 
do seu irmão para ficar com o menino, argumentando que a sua filha era 
capaz de criá-lo. Possivelmente aí já se encontre um sinal da discórdia poste-
rior que Jakwari causará, já que entre consanguíneos próximos a recusa do 
pedido pode soar como ofensiva. A filha solteira cuidou do menino que, 
como de costume, dormia na mesma rede. Ele cresceu e ela teceu adornos, 
como braceletes, para embelezá-lo. Quando ele ficou maior, eles se casaram 
e outros homens da aldeia sentiram-se desgostosos por uma solteira do seu 
grupo casar-se deste modo. Ou seja, os homens se enciumaram pelo fato de 
se subtrair uma mulher às candidatas potenciais do casamento endogâmico. 
Conforme este ideal, ela deveria casar com um primo cruzado, dentro do 
seu próprio grupo. Diminuir a quantidade de mulheres casáveis, mesmo 
em uma, pode implicar em perda real para algum homem, numa comuni
dade demograficamente pequena. Um “outro”, vindo do exterior do Djapa, 
tomou o lugar de um homem legitimado pela injunção.



IMAGO MUNDI KANAMARI

A filha que criou o menino o chamava de irmão e este respondia com 
o recíproco. Como se consideravam irmãos no início, justifica-se o compor
tamento inicial dela, mas eles continuaram a se chamar assim após o casa-
mento, bem como Jakwari chamando os seus sogros de pais. Se não houvesse 
a interdição do incesto, o desejo de casar com o próximo, expresso no ideal 
de troca com o primo cruzado bilateral, a modalidade mais próxima de ca-
samento sem infringir a injunção, no limite terminaria em casamento entre 
irmãos. Este casamento encaixa-se neste princípio Kanamari mas, é óbvio, 
o casamento singular em questão quebra a troca de mulheres, inerente ao
ideal do parceiro prescrito, e efetua uma completa independência da famí-
lia de pais e filhos. Ao nos depararmos antes com a possibilidade, mais ou 
menos explícita, de incesto, depois da enchente que matou todos os outros, 
tratava-se de uma prática forçada pelas circunstâncias. Aqui, portanto, a cria-
ção e o tratamento mútuo de “irmãos” estabelece um certo conflito com o 
casamento posterior e, tecnicamente, poderia ser qualificado como incesto, 
não forçado pelo contexto. 

Agindo como parte de um casal, o narrador frisou que, apesar do 
tratamento mediante termos consanguíneos, eles não eram irmãos, mas 
marido e mulher, desfazendo, assim, a sobreposição em favor do não in-
cestuoso. Um dia, eles se juntaram a outros para pescar num lago, e ela se 
ocupava em fabricar um bracelete na beira d’água, quando outros pesca
dores entregaram ao Jakwari uma porção de peixinhos enfiados num galho, 
para que eles comessem mais tarde. Ele aceitou e os colocou em um canto. 
Nas duas versões de Kurau, trata-se de espécies de peixes diferentes e até a 
maneira de manejá-los se modifica, mas permanecendo constante o fato de 
que são peixes de tamanho pequeno. Os outros parecem já ter voltado para 
a aldeia, quando a ‘irmã’ terminou seu trabalho e chamou o marido para 
tomar banho. 

Aparentemente, Jakwari participou pouco ou nada na pescaria, quan-
do o normal seria ele mesmo ter juntado seus peixes e não ganhar dos ou
tros82. O fato de ganhar peixes evidencia que os homens não o excluem do 
circuito de trocas. Com o banho, entretanto, Jakwari revelará sua verdadeira 

82   Situação reservada para um antropólogo que assiste a uma pescaria coletiva, em 
que os homens não querem que ele deixe de cumprir a tarefa masculina por excelência!



EDWIN REESINK

natureza, diferenciando-se dos pescadores. Ele tomou um banho em que 
mergulhou n’água e depois empurrou uma tartaruga para a beira. A mulher 
lhe disse que a tartaruga não era suficiente para levar para os pais e ele mer-
gulhou de novo, para retornar com uma tartaruga grande (literalmente em 
Kanamari, kaw nhanim). Uma variante explicitou que ele até avisou que iria 
mergulhar durante muito tempo e que ela não se preocupasse com isso. Ele 
capturou rapidamente uma caça excelente e construiu um curral na beira 
d’água para guardar lá o que não iria levar. Com tanta fartura, os peixinhos 
acabaram apodrecendo no mato, já que não foram levados para a aldeia. 

Ou seja, Jakwari domina a esfera d’água com tal superioridade que ele 
ignorou os peixinhos inferiores dados pelos outros. Ademais, este parece ser 
o contraste relevante, embora seja possível pensar que a doação de peixe infe-
rior não implicaria a intenção da reciprocidade da troca, mas um insulto em 
face do valor inferior da dádiva. Em outras palavras, a diferença entre uma 
dádiva metonímica e uma dádiva metafórica (Schwimmer 1974). Não deixa 
de transparecer na narrativa, que Jakwari buscava a aprovação da mulher e 
que ela o estimulou a abastecê-la de maneira tão compensatória. Ele carre-
gou primeiro uma tartaruga menor para a aldeia e, antes de entrar, começou 
a cantar Warapikom para que sua mãe soubesse que trazia caça boa. Ela se 
animou e à noite foram cantar Warapikom no terreiro. Jakwari cantava a 
canção da tartaruga, da espécie que ele havia capturado. Numa das versões, 
o pessoal se animou face a perspectiva de comer o animal grande, já preso,
e numa outra, repetiram a festa na noite seguinte. De qualquer maneira, os 
outros homens resolveram aproveitar a festa para se livrar de Jakwari. Ou 
seja, queriam se vingar do “outro”, tomador de mulher bonita e superior 
na tarefa masculina por excelência, que desprezara aquilo que conseguiram 
neste campo, e ainda por cima, se revelara grande cantador também.

No momento de seu maior triunfo social, os homens chamaram Jakwa-
ri para partilhar do rapé de tabaco. Eles propuseram-lhe aspirar pelo nariz, 
mas, inicialmente, ele se negou, alegando que não conhecia, nunca tomava 
tabaco e que iria morrer por causa dele. Os homens insistiram que não po-
dia ser verdade, que tomasse pelo menos um pouco. Jakwari cedeu e morreu 
logo. Kurau comentou a respeito: aonde já se viu kaw tomar tabaco? Ou 
seja, a sua natureza animal não suportou uma substância que é das mais 
fundamentais para o bem‑estar da sociedade, por sua função no xamanismo. 
Provavelmente não é por acaso que o nome do seu pai, quem, simetricamen-



IMAGO MUNDI KANAMARI

te, o introduziu no mundo social, seja Oba, “tabaco”. Ao mesmo tempo, 
comprova-se que Jakwari não é nenhum djohko, já que as pedras necessitam 
de uma provisão constante de tabaco. Obviamente, soprar tabaco faz parte 
do aprendizado de um aspirante a xamã, e sabe-se muito bem que a sua ação 
pode derrubar o pretendente. Jakwari morreu e imediatamente os homens 
o enterraram. As pessoas continuaram no terreiro (ou na praia), e sua mu-
lher se casou tão rápido que logo se retirou para ter relações sexuais com 
seu novo marido. 

Observe-se, portanto, que a mulher, que, afinal, recebia todos os 
cuidados de Jakwari, aceitou até de bom grado seu desaparecimento, não 
respeitando nenhum período de luto. Os Kanamari têm até um ritual para 
encerrar o luto de uma pessoa enviuvada, enterrando os pertences do morto 
no meio do terreiro, no terceiro dia do ritual Pida que, naquele momento 
se transforma em ritual de despedida definitiva do morto (nunca tivemos 
oportunidade de assisti-lo). Apesar de criar e casar com Jakwari, a ‘irmã’ 
viúva não expressou nenhum sentimento aparente devido a um marido hu-
mano. Como um dos homens que o mataram se casou com ela, restabele-
ceu-se a endogamia e ele devia ser um ‘parceiro prescrito’. Note-se, aliás, que, 
tecnicamente, Jakwari poderia ser um “irmão” do concorrente, estando na 
mesma posição em relação à mulher. Entretanto, embora isto possibilitasse 
aos Kanamari incorporar, na prática atual, um outro Kanamari à rede de 
relações da aldeia, tal virtualidade não encontra respaldo no mito.

Jakwari não encontra aceitação verdadeira dentro da sociedade e mes-
mo um estranho que fosse criado dentro de uma família humana, não se 
transformaria em um genro que entra de fora para dentro e viabiliza sua po-
sição social, de modo estável. A aliança também se rompeu porque provocou 
contradições em demasia, e o “cunhado” – neste caso a ênfase recai sobre os 
concorrentes da mesma geração e não sobre o binômio pai/sogro, evocando 
os sedutores aquáticos da Parte anterior – termina eliminado do grupo local. 
É digno de menção, que expressões “como nós também”, ensejam tomar o 
grupo local como um Djapa exemplar para a sociedade Kanamari. Jakwari 
reavivou, como os iniciantes, e voltou para a aldeia, perguntando à sua mãe 
sobre sua mulher. Ao descobrir que ela já se entregara a outro, avisou-lhe 
que se retirasse para terra alta e se dirigiu para o terreiro, onde ensinou os 
outros a cantar a cantiga de Jakwari. Ele agarrou dois homens, um do seu 
lado esquerdo e outro do direito, para dançar e cantar. Em algum momento 



EDWIN REESINK

parecem tratar-se dos dois antagonistas anteriores, mas num outro ponto do 
relato se especifica que um deles, aquele que casou, pereceu na enchente, e 
não fica claro quem é quem. 

Jakwari chamou uma enchente do rio e, enquanto cantava bonito, a 
água ia invadindo o terreiro, encobrindo tudo. Ele e os dois companheiros 
se transformaram em boto, mapikar. Um cachorrinho e um papagaio que 
passou voando avisaram, pelo choro e pelo grito, que a água já vinha, mas 
ninguém prestou atenção. Todos os outros se afogaram e foram comidos 
pelo jacaré, salvo os pais dele que se refugiaram na terra alta, embora uma 
referência obscura indique que a mãe teria sofrido algum corte na perna 
(deixarei de lado uma possível simetria com o que aconteceu com seu mari-
do, no início). A vingança de Jakwari reduziu a sociedade a um mínimo mas, 
por outro lado, as canções que ele cantou eram desconhecidas e se integra-
ram ao acervo do ritual Pida. Os cantos de parte importante do domínio 
aquático advêm de um dos próprios donos de animais e o que este ensinou 
às pessoas se transmitiu de geração em geração. Kurau encadeou este mito 
com referências rápidas à sua versão da enchente de Tamakori e é possível 
reconhecer, facilmente, que vários elementos deste mito se incorporaram 
a relatos já discutidos. Vale lembrar, nesse sentido, a menção do boto en-
tre os animais perigosos, listados no mito do Peixe-boi como moradores do 
fundo das águas. Como traço em comum, os donos de animais, como visto, 
são concebidos como mais fortes e perigosos do que os animais dos quais 
tomam conta, e o boto é carnívoro. O Jakwari, entretanto, se transformou 
na espécie chamada “boto preto”. No entendimento Kanamari, este animal 
anda sempre em três, e daí, é claro, a etiologia implícita do acompanha
mento de dois homens. 

a origem do boto vermelho

A outra espécie, mapikar phnim, “boto vermelho”, tem uma história 
etiológica própria e curiosa, mas da qual dispomos somente de uma variante 
incompleta, o que faz pensar que a importância do primeiro seja maior. O 
mito indica a razão: Jakwari é um senhor de animais, com poderes próprios, 
enquanto o boto cor-de-rosa (ou ‘boto branco’) deriva de um bando de mu-
lheres e crianças. Um grupo de mulheres cavou embaixo de uma samaúma, 
na beira do rio, até que caiu neste. Depois que a árvore flutuou n’água, 



IMAGO MUNDI KANAMARI

elas a abordaram e botaram seus filhos aí também, entre os sapopembas. 
A samaúma é reputada por ser uma maiores árvores da floresta, e por criar 
largas sapopembas para ajudar a sustentá-la. Embarcados todos, os homens 
se reuniram e perseguiram o tronco descendo o rio, tentando prendê-lo e 
detê-lo, mas os seus esforços foram em vão. As mulheres viraram boto, cada 
uma mantendo a cor da pele na sua nova aparência (de morena a branca)83. 
Enquanto desciam o rio, cantavam e ensinavam a cantiga do boto, sendo 
mais uma vez o próprio animal o responsável. Neste curto relato, falta a ra-
zão da transformação, com as mulheres inventando um meio de transporte 
para se separarem de seus maridos, supondo-se que, como na maioria dos 
mitos, exista alguma.

a armadilha da aliança com os quelônios

Há, no entanto, um mito que combina o tema do afim gente-animal, 
a ser atraído, e o tema de uma caça preferida, para uma gente-animal do do-
mínio da água. Jakwari realmente casa e entra na sociedade, mas neste caso 
trata-se de uma virtualidade, de uma aliança buscada por um homem que 
se acerca de quelônios. Como Jakwari é o “dono” dos mesmos “bichos de 
casca”, o mito se encontra em posição suplementar ao primeiro. O inicio até 
se assemelha, quando dois homens foram pescar ao longo do dia, pegando 
somente peixes não muito apreciados (os mesmos que, numa variante, de-
ram ao Jakwari), e um deles acabou ficando pela beira do lago. Este viu duas 
mulheres, moças bonitas, sentadas ao sol, num pau acima d’água. Quando 
ele se aproximou, elas caíram n’água. ou seja, elas agiram como tracajá se 
comporta até hoje e, na verdade, pertencem a esta espécie. Ele continuou no 
lago até de noite, o peixe já ficando podre. O nome do homem era Kawam 
Nohmam – as duas versões coincidem aqui e, em larga medida, no resto da 
narrativa, M16.1 de Kurau e M16.2 de Pairo, e o que segue combina as duas, 
complementando-se entre si. 

No dia seguinte, tudo se repetiu de novo, elas permanecendo arredias. 
Ele levou somente algum peixe para casa. A esposa reclamou que os outros 

83   Essa espécie agrega-se, pelo menos de vez em quando, em grupos. Isso explicaria o 
caráter grupal da transformação, em oposição ao que vimos para o boto escuro.



EDWIN REESINK

não passaram o dia no lago como ele, mas trouxeram bastante comida en-
quanto ela não comera nada. Ou seja, ao se empolgar com as moças, ele não 
cumpriu seus deveres conjugais. As moças conversaram com seu pai, lá em 
baixo d’água, e este as liberou para falar com o homem e trazê-lo para conver-
sar com ele. Certo dia, elas o convidaram, assegurando que não estão “com 
raiva” (de novo, nokt). Ele receou descer n’água, mas elas o tranquilizaram, 
dizendo que lá tem casa e tudo. Na versão de Kurau, o homem introduziu, 
no mato, um djohko na barriga, antes da descida. Elas o conduziram, cada 
uma segurando um braço e, deste modo, todos mergulharam. Quando che-
garam “no porto”, o beliscaram na barriga para ele ficar em pé, já que não 
havia mais água. Lá é “igual como aqui”, mas de uma maneira particular, 
porque o jacaré e a cobra funcionam como “cachorro”, embora comam gen-
te. O mundo debaixo d’água se espelha no mundo da terra, mas o conteúdo 
exato do similar pode ser diferente84.

O homem e o pai das moças conversaram. O Tracajá falava como gen-
te e afirmou que lá em baixo tinha tawa, caça, tudo. Quando o índio lhe 
respondeu que tinha muita banana, o Tracajá se interessou e pediu que ele 
limpasse um grande caminho da beira do lago até lá. O homem consentiu 
e combinou de avisá-lo buzinando hori quando a trilha e o terreiro perto de 
sua maloca estivessem prontas, com muita banana para comer. Conclui-se 
que a atração e intermediação iniciais correm por conta da presença das 
moças, mas o que se propôs não foi um casamento, embora a dádiva das 
bananas caiba perfeitamente numa obrigação de genro. A aliança move-se 
mais na direção de uma relação política, entre povos, ou Djapa. O humano 
oferece os produtos da roça, dos quais já dispõe, e convida os outros para 
partilhar da sua riqueza vegetal e construir uma relação aparentemente pací-
fica, segundo os cânones das relações externas entre Djapa (v. Parte I).

O homem avisou o pessoal da maloca e juntos trabalharam para apron
tar tudo. Como provedor de carne, este comportamento o faz se redimir do 
desempenho fraco anterior, porque desde o início deste trabalho pretendia-
se apanhar o máximo possível de quelônios, caça cobiçada. Uma vez tudo ar-
mado, o homem se pôs a buzinar o hori no porto, ao lado do lago, e todo tipo 

84   Segundo uma versão de Pairo, tudo lá embaixo é de tamanho bem menor também 
(o que evoca uma certa simetria com algumas diminuições no céu).



IMAGO MUNDI KANAMARI

de kaw saiu d’água e começou a caminhar pela grande trilha preparada. No 
caminho, no entanto, o pássaro tsuipa estragou parte do plano, cantando 
que a gente queria comer tartaruga e tracajá, e parte deste contingente esca-
pou, ao ouvi-lo. O pássaro, aliás, talvez seja o surucuã, identificação incerta, 
cujo hábito de se postar a meia altura das árvores e ficar aí parado bastante 
tempo, e sua incomestibilidade, pudessem ajudar na compreensão desta as-
sociação (Descourtilz 1983: 70-5). Nunca mais os quelônios confiaram na 
oferta de comer banana com gente, como acrescentou Pairo, o que implica, 
mais uma vez, que o resultado final parece ser a transformação de gente-ani-
mal em seu estado animal atual, definido como uma caça preferida85.

Aro, que terminou a história de Kurau, ainda comentou que um 
capitari (tartaruga macho) foi amarrado e amansado por uma mulher. Ela 
lhe mostrou o “periquito”, a genitália, elogiado como “coisa boa”, e casou 
com ele. Trata-se, entretanto, de uma viúva, uma mulher que podia ter tido 
dificuldade em arranjar novo marido, de maneira que esta aliança visou pre-
encher uma lacuna real na sociedade. Seduzido pelo sexo, o homem-tarta
ruga se transformou em marido, caso quase excepcional entre as seduções 
e alianças vistas nos mitos. Ao que parece, somente a forte atração sexual 
serve para explicar o fato, o que não surpreende tanto, tendo em vista a 
importância atribuída à sexualidade, tema que aflora sempre nas relações 
entre sociedade e domínios circundantes, e entre os gêneros. Vale ressaltar 
que, neste caso em que foi bem sucedida a transferência e o casamento, é a 
própria caça que se transformou em homem e mudou de residência, confor-
me as tentativas atuais nas aldeias Kanamari de sempre atrair gente de fora 
para dentro (v. Parte I). 

conclusão

A introdução da horticultura lembra o último mito da Parte anterior, 
quando houve a tentativa frustrada da mulher caititu que, assim, deixou a 
sociedade incompleta na sua base de reprodução. A aliança que introduziu 

85   Um coadjuvante no relato do mito, bem conhecido aparentemente, acrescentou 
que as casas dos kaw são grandes e feitas de pedra, bem como de tijolo. As casas se pare-
cem, assim, com as casas humanas, mas construídas com material diferente.



EDWIN REESINK

uma mulher-animal não frutificou numa horticultura verdadeira, mas numa 
coleta similar à atual predileção, por parte dos caititus, de procurar tubér-
culos selvagens. Isso poderá servir para caçadores e coletores como os Tsu-
nhuak Djapa, que também aproveitam espécies de tubérculos comestíveis 
do mato, mas que o mito condena como uma afinidade que não efetuou a 
transição para uma horticultura sustentável. A mulher do mato, desta cama-
da do mundo, nora na sociedade humana, resolveu o problema da alimen
tação vegetal temporariamente, ao passo que o homem do céu, da camada 
superior, um “outro mundo”, resolveu o problema de modo convincente, 
conferindo à plantação uma reprodução durável. A aliança temporária do 
Urubu, no seu papel de genro e na direção de fora para dentro, revela-se 
mais eficiente do que a tentativa de atração da mulher-caititu, do mato para 
o social. Sem dúvida os homens parecem mais eficazes e o domínio do céu
fonte de origem mais segura, elementos que, ao que tudo indica, se relacio-
nam com Tamakori e sua moradia após terminar seu período na terra.

Mas, em todos os casos, a aliança e a comunicação entre os domínios 
terminam por ser cortadas, tanto entre sociedade e mato, como entre so-
ciedade e nível celestial. Uma ruptura tão forte, que o caititu virou caça e 
a macaxeira só se salva para a sociedade, porque uma quantidade mínima 
estava fora do circuito paralelo de fertilidade da mulher do Urubu e da roça 
dos homens (aquela apoiada na ajuda do mesmo Urubu). Somente no que 
concerne à mulher, há menção, em uma das variantes, a um outro homem, 
o seu irmão, que permanece casado na sociedade, no fim do mito. Aparente
mente, é mais concebível a passagem de um homem-animal externo para 
dentro do espaço social, do que o mesmo trânsito para uma mulher-animal 
e a consequente fixação em forma humana. Mesmo assim, é digno de nota, 
como, até este momento, num conjunto amplo de contraentes afins exter-
nos, tão poucos casos se tenham efetivado na passagem definitiva de (gente-)
animal em gente, sendo o contrário a praxe para a explicação etiológica das 
espécies. Não obstante tenha ficado estabelecido antes que gente e gente-a-
nimal se misturavam – e gente neste sentido sendo anterior aos animais – , 
a reversão de animal para gente é muito mais difícil após a transformação 
primeira em animal. 

No céu vive-se como aqui na terra, mas a aliança contraída tempora
riamente transferiu a horticultura para a sociedade, permanecendo o mun-
do de cima com a diferença de ser habitado pelos mortos, como veremos no 



IMAGO MUNDI KANAMARI

próximo capítulo. As águas constituem uma barreira a transpôr, semelhante 
a uma subida ao céu, e o mundo debaixo das águas espelha-se também no 
mundo da terra. A analogia se estende, de acordo com uma informação de 
um narrador, na semelhança com certos elementos que, no mundo subaquá-
tico, também se reduzem em tamanho. Mas, a diferença entre os domínios 
existe e, apesar de ter “tudo” lá embaixo, a horticultura humana produz uma 
abundância que atraiu os kaw (Tamakori já provou a sua predileção por 
frutas, v. Parte II). Neste sentido limitado, a diferença terra:água reproduz a 
diferença inicial céu:terra, sendo que, supostamente, a reprodução vegetal se 
tornou mais um privilégio da sociedade terrestre. 

11. Djapa (Incesto, Morte, Xamã)

introdução

Casamento externo e animais, particularmente caça, correm em linhas 
paralelas e às vezes se confundem, mas, como visto no fim do capítulo an-
terior, raramente verificamos um casamento bem sucedido. A endogamia 
como valor prevalece firmemente para a sociedade, e em princípio, para to-
dos os antigos grupos Djapa. Por um lado, em certos momentos, e em graus 
diferentes de nitidez, ela atingiu, nos tempos históricos, o limite máximo do 
incesto. O casamento entre parentes, entretanto, observa a interdição do 
incesto, muito embora, atualmente, sejam contraídos muitos matrimônios 
formalmente interditados. O valor da prescrição do parceiro terminológico 
persiste, como também não ocorrem uniões de parentes consanguíneos re-
almente próximos. Djo’o, após contar o mito pan-americano das manchas 
da lua, notou, logo em seguida, em tom de lamento, que um bom tuxaua, 
antigamente, teria contido este tipo de afrouxamento. No passado, todos 
concordam, as regras teriam sido mais rigidamente seguidas e controladas.

Ao condenar a prática atual, Djo’o esclareceu que hoje isto é “picado”, 
e que Tamakori saberá disso e diminuirá o pênis do morto chegado ao céu. 
Bom somente é a “filha do sogro”, com a qual se mantém relações sexuais 
permitidas e de quem se pode pedir a mão ao pai. Para Djo’o, o mito se 
relaciona diretamente com um presente condenável. A endogamia e o seu 
inverso se relacionam diretamente com a autonomia do Djapa, e nos mitos 
seguintes envolvem a guerra e a paz, a morte e a origem do xamanismo e o 



EDWIN REESINK

seu papel nas relações externas e na possibilidade de cura. Consequentemen-
te, os mitos tocam inclusive nas relações dos vivos com o céu habitado pelos 
mortos, expandindo a analogia já apontada no capítulo anterior, além de 
versarem sobre as relações dos vivos entre si e o dinamismo temporal xamâ-
nico na atualidade do presente. Veremos que o problema da historicidade se 
apresenta aqui de modo mais agudo.

as manchas da lua

O mito foi contado rapidamente. Numa casa onde morava só uma 
família, a filha da casa recebia um visitante noturno desconhecido com 
quem mantinha relações sexuais. Para saber quem era a pessoa, ela preparou 
jenipapo, deixou embaixo da rede e passou no rosto do amante, à noite. No 
dia seguinte ela descobriu que o amante era seu irmão, que, envergonhado, 
se mudará para a lua, onde as marcas no seu rosto serão vistas especialmente 
na lua cheia. Em certo momento, Djo’o afirma que wadja (lua) é Tamakori, 
em outros atribui-lhe o fato de colocar a lua no firmamento. Colocá-la alí, 
serve, no seu entender e com a concordância do co-narrador, como lem-
brete permanente “para nós saber”. Na narrativa se dissocia, pelo menos 
em boa parte, Tamakori de wadja, mediante a distinção entre Tamakori e o 
“anjo” que toma conta dos movimentos reais da lua (M45.1 até 4; elementos 
presentes na visita do americano à lua, Parte II). Ao que parece, mesmo Ta-
makori sendo a lua, a culpa não recai nele.

a guerra com os Kaxinawá

A quebra da injunção contra o incesto termina por expulsar da socie-
dade o infrator, que, aparentemente, se relaciona muito fracamente com 
Tamakori, também dado como a Lua, provavelmente em função do seu pa-
pel de instaurador e guardião de valores sociais. No exterior do social se 
localizaram as grandes ameaças à vida social, como se comprovou reiterada-
mente, e a expulsão dos infratores condiz com a premissa de que o exterior 
contém um alto potencial anti‑social. Um certo dia, Djahuma, tuxaua de 
Nauá, homem com excelente memória, contando sobre os tempos antigos, 
passou a narrar um acontecimento revestido do maior antagonismo possível: 
uma guerra real externa com os Kaxinawá. Os Kaxinawá, “Djapa”, gostavam 



IMAGO MUNDI KANAMARI

de brigar e desceram o rio até uma grande maloca Kanamari. Ao chegar, 
buzinaram com taboca, avisando que vinham para a guerra, e as mulheres 
Kanamari gritaram e fugiram para o mato, com medo. Um homem, usando 
um escudo de couro de anta muito duro (mokdak), tomou a frente e conse-
guiu se defender de todas as flechas inimigas até que seu estoque se esgotou. 
Ele era um homem que sabia “rezar”, como quase não se sabe mais hoje em 
dia (o narrador também é xamã, o que lhe confere mais autoridade). Dessa 
maneira, ele sobreviveu às flechadas e até aos cacetes dos Kaxinawá, apesar 
de o mesmo conflito (talvez não neste dia) ter matado alguns homens, den-
tre os quais um tuxaua. 

À luz destas afirmações, parece justificável considerar que existe uma 
certa ‘mitificação’ do herói guerreiro, que suportou tudo sozinho e deti-
nha conhecimento de como invocar eficientemente a ajuda de Tamakori. 
Os Wadjo Paranim, Potso e Naatok Djapa aliaram-se, logrando estancar o 
ataque do exterior, demonstrando alguma competência na guerra, indispen
sável para a sobrevivência de qualquer sociedade indígena naqueles tempos 
antigos. Depois, os Kaxinawá vieram de novo, mas com intenções de estabe
lecer a paz: todos os homens e os chefes se reuniram, e os Kanamari reclama-
ram que não haviam iniciado esta guerra. Como o outro lado afirmou que-
rer por um fim às hostilidades, selou-se a paz. Apesar das perdas inicialmente 
infligidas, os Kanamari reagiram e se aglutinaram para resistir com sucesso, 
comprovando que a concepção de sua origem em comum viabilizava alianças 
políticas efetivas: não mediante a hierarquia do sistema segmentar mas da 
unidade básica de segmentos iguais e igualitários.

Dois anos depois, os Kaxinawá vieram passear, trazendo suas mulheres 
e portando adornos para trocar com os Kanamari. Estes plantaram uma 
roça grande e, desta vez, receberam os visitantes como se deve recepcionar 
os “outros” com quem se mantém uma aliança política e pacífica. Conver-
saram, beberam caiçuma, cantaram, ficaram animados, tudo, enfim, o que 
se prescreve para a boa recepção que transforma os desconhecidos em alia-
dos, os tawari. A observância desse procedimento correto contrasta com o 
comportamento anterior dos Kaxinawá, e evocou no narrador o comentário 
de que eles infringem regularmente as boas normas da conduta social. Na 
aldeia deles, acrescenta, os “Djapa” gostam de comer gente, de preferência 
gente gorda, e de combinar este consumo com o beber rami. Assim, ele os 
acusa de até desenterrar os mortos que os parentes próximos enterraram, 



EDWIN REESINK

introduzindo o corpo num camburão e cozinhando-o até que a carne fique 
bem mole, ou, ainda, de matar suas próprias crianças para satisfazer este 
desejo canibal. Quando há uma moça nova e crescida, alguém passa veneno 
no seu cabelo e ela morre ao tomar banho. Aí, como eles costumam fazer um 
curral fora da casa, cheio de ossos, aproveitam para pendurar os ossos hu-
manos e tirar os dentes para confeccionar um colar. Alguns Pano da região 
(Mayoruna, por exemplo) realmente colecionam ossos dos animais abatidos 
na caça (Erikson 1990).

O requinte do colar se inseriu na narrativa pelo estímulo das referên
cias aos outros adornos que os Kaxinawá trouxeram para os Kanamari, de 
dente de cachorro, jacaré, cobra-d’água e macaco. Os Kanamari já conhe-
ciam miçangas, presentes do padre que os visitou, conquanto eles ainda es-
tivessem, à época, em estado “bruto” e não conhecessem a “fala do Brasil”. 
Caso não se trate de uma inserção posterior, este elemento permite localizar 
o evento por volta da segunda década deste século. Entretanto, como nesta
altura da história os Kaxinawá (podem ser, perfeitamente, outros Pano) já se 
encontravam muito desbaratados pela frente extrativista, é de se esperar que 
o relato se situe pelo menos antes do início do século, no último quartel do
século passado. De todo modo, trata-se de um confronto com índios Pano 
antes da implantação definitiva do domínio dos kariwa.

Ao indicar esses outros como canibais, de forma gratuita e até ‘endo-
gamicamente’ (dentro do seu próprio grupo), o narrador os repudiou total-
mente como antissociais terríveis. Ele ressalvou, no meio, que os Kanamari 
nunca praticaram algo deste gênero, com o argumento “nós caça, né”. A 
caça configura o meio adequado de predação para o acesso à carne e não 
o canibalismo indiscriminado. O narrador acrescentou que os Kanamari
não visitaram a maloca dos Kaxinawá, cuja diferença sociocultural, marca-
da desta maneira, torna mais compreensível o fato de terem merecido um 
mito de origem, em que derivam de um itapuru associado à carne podre. 
Tudo isso contrasta com as relações entre os Djapa, para o exterior, mas 
intra-Kanamari, referida na Parte I. As boas relações entre os Djapa que 
são, indiscutivelmente em princípio, tkna, gente, compõem-se de trocas 
de visitas com toda a animação que isso implica, sem, no entanto, se esten
der ao plano matrimonial. A aliança de amizade consolida-se mediante a 
troca nos níveis simbólico e econômico, nas visitas recíprocas dos e nos 
grupos locais. 



IMAGO MUNDI KANAMARI

	Com esta modalidade relacional constrói-se o estado de não-agressão, 
o nokt referido, que inclui a ‘paz xamanística’. Os não conhecidos, como
os do Pauini mencionados pelo mesmo narrador, com os quais inexistem 
laços, são perigosos e fontes de ataques xamanísticos. Conversar, conhecer 
outra maloca e participar conjuntamente dos rituais, constitui a receita para 
dissipar as desconfianças iniciais. Referi ainda, na Parte I, aos enfrentamen-
tos entre os Djapa com a prática do “peixe-boi” para testar a força de cada 
lado. Não coincidentemente, o seu nome em Kanamari é mokdak, couro de 
anta, o mesmo que funcionou como escudo de defesa. Na Parte anterior, 
vimos a Anta e o Peixe-boi como sedutores animais e como os externos são 
potenciais sedutores e, neste sentido, afins virtuais (internamente realiza-se 
o “Peixe-boi” entre afins reais): o couro de anta e o “Peixe-boi” associam-se
diretamente à sedução e afinidade. Para os Kaxinawá, inicialmente, além da 
afinidade virtual, havia só a guerra e o couro de anta como escudo contra a 
violência direta e eliminadora desta. Não por acaso, são canibais explícitos, 
o fato de terem sido deslocados para uma distância vicinal, que eliminou a
guerra direta, não excluiu a continuidade da violência do canibalismo dos 
Kaxinawá.

a origem do tabaco e do xamanismo

Ao falar do assunto, o narrador fez a associação com o mito de origem 
do tabaco, em que se delineia um conflito original entre malocas de gente-a-
nimal e se mistura o problema da exogamia com o canibalismo, como móvel 
do xamanismo. Naquele tempo, havia duas malocas com gente-animal, a Paca 
e o Veado moravam em uma, e a Anta e o Jabuti na maloca vizinha. O último, 
aliás, também se denomina Djo’o, nome dado a Kirak por uma das vertentes 
mitológicas na aldeia de Queimado do alto Jutaí (do narrador Djo’o, paren-
te do tuxaua). Todos estes eram “primeira gente”, mas ao final serão “tudo 
caça”. O filho da Paca se casou com a filha da Anta e foi morar na maloca dos 
sogros. De fato, como o genro deve ao sogro, quando não se observa a endo-
gamia, o lógico – e o que se verifica na prática, como ocorreu com Kurau – se-
ria uma forma de uxorilocalidade, pelo menos temporária, para cumprir uma 
espécie de ‘serviço de genro’. É claro que isto implica morar em outra aldeia, 
antigamente seria outra maloca, em que, teoricamente em tempos históricos, 
somente habitavam não-parentes potencialmente perigosos. 



EDWIN REESINK

Como todos os externos antigos não eram, segundo os cânones 
Kanamari, parentes consanguíneos, o casamento exogâmico transformava 
aqueles situados numa afinidade virtual em afins reais, mas urge perguntar 
se tal laço dirime a ameaça sempre virtual. Ao realizar-se a exogamia, o pai 
do menino, genro da Anta, ao visitar a maloca vizinha, depara-se com a 
concretização do perigo: o filho da Paca estava sendo cozido dentro de um 
camburão, no fogo da Anta. Esta lhe convidou a partilhar da refeição, mas 
o Kiwa (paca) se recusou porque percebeu o acontecido. Na versão de Djo’o
(M56.2), a Paca parece desconfiar porque o pessoal da Anta fez uma grande 
animação, buzinando e buscando buriti para fazer camisas de festa. A Anta 
deu a desculpa de que o seu genro estava caçando, mas o Kiwa não se deixou 
enganar86. O pai disse que não iria deixar por isso mesmo, que vai enterrar 
o filho e se vingar do Mok (anta). A Paca voltou para sua maloca e, conforme
alegou como pretexto à Anta para não comer seu próprio filho, comeu o 
que sua mulher preparara. No início, a Anta não se comporta como gente, o 
que ainda é, mas se utiliza da oportunidade proporcionada pelo casamento 
exogâmico para uma conduta anti‑social de predador indiscriminado87.

	A vingança da Paca exigiu a introdução do tabaco e do rapé, meios 
indispensáveis ao xamanismo. Implicitamente, apesar do modelo ideal das 

86   Não consegui esclarecer porque, na variante de Djahuma, a Paca percebeu a cilada. 
Ele afirmou, rápida e obscuramente, que a mãe do rapaz já se pintara de jenipapo quando 
o pai chegou. Como deve ser um sinal de luto, somente se pode conjecturar que tenha
havido os sinais de morte, corretamente interpretados por ela. Recordo que a morte 
provoca chuva e trovão, como no mito de Wahpaka. Vale também notar que entre os 
Matis os mesmos sinais ocorrem, sendo o trovão uma mensagem da chegada do morto 
ao seu destino. Ademais, matar uma anta também faz chover (Erikson 1990: 259,267). 
Kurau foi o único a mencionar que o ikunanim, a “sombra” de alguns animais, ao morrer, 
também sobem ao céu (dentre os quais a anta). Segundo João, matar uma caça grande 
pode provocar os sinais da morte. Não somente isso demonstra porque a Anta causa este 
efeito destes sinais, mas aponta para a proximidade de alguns animais dos humanos.

87   Trata-se de uma das variantes Kanamari do fato, muito comum nas mitologias 
amazônicas, do sogro canibal que, ao ceder unilateralmente uma mulher, abre um crédito 
contra os tomadores. Desse modo, o caçador, atributo referido pelo sogro Anta, vira caça. 
Ao contrário de muitos outros casos, não há menção a provas às quais o sogro submete 
o genro, nem passagem de bens culturais do sogro ao genro, ou tomadores de mulheres.
Em contraste, o xamanismo caracteriza-se por ser uma reação de vingança por parte dos 
últimos (Viveiros de Castro 1990b: 41).



IMAGO MUNDI KANAMARI

relações exteriores serem pacíficas na proximidade e perigosas e xamanís
ticas à distância maior, a relação de casamento não assegurou um elo es-
tável e não-agressivo entre as malocas vizinhas. Mesmo para os vizinhos 
próximos, a união não fortaleceu a aliança que normalmente regeria o 
relacionamento entre vizinhos que se frequentam reciprocamente. Ademais, 
diga-se de passagem, que isto pode ocorrer na prática da vida atual, pois, 
rara e confidencialmente, há referências a casos em que se atribui ataques 
xamanísticos a grupos locais com os quais, supostamente, se mantêm rela-
ções de troca e se trava conhecimento. O mito corrobora esta atitude mais 
velada e induz a pensar que, no fundo, todos, externamente aos Djapa são 
suspeitos em potencial. 

No mito em foco não há concordância completa face ao valor modelar 
de que cada Djapa deve viver, em primeiro lugar, fechado em si mesmo, em 
princípio capaz de autorreprodução, porque duas espécies animais coabitam 
nas malocas. Talvez o evento seguinte revele alguma justificativa para esta 
aparente transgressão de morar somente com os seus (e não com mais de 
uma espécie). Antes de mais nada, vale lembrar que se usa, em evidente ana-
logia, Kiwa Djapa para “o povo da Paca”, ou Mok Djapa (Povo da Anta) para 
indicar que uma espécie equivale a uma comunidade de parentes, iguais e 
idênticos. No entanto, quando a Paca retorna para sua maloca e planeja vin-
gança, ela precisa da ajuda do seu companheiro de maloca, o Veado capoeira 
(bahtsi parawa). Preserva-se, pois, a cooperação entre animais diferentes, mi-
tigando o efeito da desconfiança total que o mito proclama pela conduta da 
Anta. Nas duas versões, o Veado casou com uma irmã da Paca, o que faz com 
que sejam cunhados e se preserve uma cooperação idealmente concebida 
para este laço, mesmo que tenha falhado para o exterior. Os afins internos 
(reais, na mesma geração) ao grupo local comportam-se segundo a ajuda que 
se espera entre cunhados.

Como havia relativa “mistura” na maloca, o cunhado ‘interno’, seu 
ZH direto e não afastado (o Veado), ajudou a Paca em oposição ao WF do 
filho (a Anta), e franqueou o acesso ao tabaco forte que possuía. A origem 
do tabaco resulta, então, muito mais da necessidade de recorrer ao xama-
nismo do que de outra motivação possível, tal como servir de estimulante, 
sob a forma de rapé, que é mantido sob o lábio inferior diariamente pelos 
Kanamari. A Paca era xamã, único qualificado para a operação mediante a 
qual o pai do filho morto aspirou o tabaco pelo nariz, vomitou e tirou duas 



EDWIN REESINK

cobras da barriga. A Paca postou as cobras na beira do igarapé, uma mais 
embaixo, outra mais em cima, e quando a Anta veio para tomar banho, elas 
a morderam e mataram. Muitas outras Antas, homens e mulheres, morre-
ram e o Kiwa retirava os corpos, soprando para não deixar nenhum traço de 
sangue, com o objetivo de não despertar desconfiança e não alertar as Antas. 

Apesar da dissimulação, as Antas desconfiaram do sumiço de sua gen-
te, e uma mais gorda, cheia de banha, mandava outra buscar água, com 
medo de tomar banho no igarapé. A Paca recolheu as cobras, mas as substi
tuiu por uma arraia. Depois de algum tempo, o irmão da Anta maior – recor-
de-se que a nação morava junta – a convenceu de que não persistia perigo. A 
Anta foi, caiu n’água e, como acontece atualmente, nadou e mergulhou até 
que a arraia a ferrou e matou88. O Kiwa chamou todo seu pessoal, para dar 
sumiço ao corpo, invocando a ajuda da Caba, Waikom Djapa, e limpar tudo. 
Kurau, numa variante cujo registro se perdeu em viagem, acrescentou algo 
acerca das Cabas moqueando as Antas na beira da roça, mas sem que a Paca 
ou o Veado participasse desse festim. Na versão de Djo’o, o Veado pôs uma 
cobra inofensiva contra a Anta, ao passo que a Paca colocou a eficaz arraia 
contra a mesma (marcando-a como melhor xamã), para que dividissem, em 
partes iguais, a Anta morta e a assassem também. Não se refere, porém, ao 
fato de que a tivessem consumido naquele momento. 

O que se comprova, apesar da tática xamanística como meio de vingan
ça, é que o Kiwa e o Bahtsi trataram o Mok como caça, bem similar, por-
tanto, ao tratamento dispensado ao genro. É interessante observar como 
os protagonistas principais, entre os quais se desenrola a ação, são da gera-
ção dos homens mais velhos, provavelmente os líderes de suas malocas, em 
consonância com a dimensão política do conflito e com a influência que o 
pai normalmente pretende exercer sobre o casamento dos filhos (e com sua 
própria dimensão política). Pelo menos na versão de Kurau, até este momen-
to tratar o outro como caça ainda não conduziu a ação ao seu fim lógico, o 

88   Lévi-Strauss (1974b: 309) considera que o seu material mítico revela a arraia como 
um “pênis sedutor invertido” e que o uso deste para matar a anta serve para transformá-la 
em “outro”. De fato, matá-la confirma a interrupção de qualquer reciprocidade possível, 
e o final da dispersão dos animais significa o distanciamento total nas relações. Diferente
mente, no entanto, do material de Lévi-Strauss, nota-se que a Anta atraiu um genro com 
a sua filha, não sendo o potente sedutor, como anteriormente no caso de Wahpaka.



IMAGO MUNDI KANAMARI

consumo da Anta gorda, epígono, em função da banha e tamanho, de uma 
caça de primeira qualidade e corporificação de todas as Antas. O que sobrou 
deste Djapa se zangou profundamente e, para provar a culpa do Kiwa, levou, 
com o seu pessoal, uma garrafa de rapé na sua visita à maloca da Paca. Mas, 
e por causa disso não comeu nada, quando sopraram tabaco no seu nariz e 
a Paca vomitou, só acharam fruta e macaxeira, sua comida normal atual. O 
mesmo ocorreu com o Veado e todos os outros habitantes da maloca, mas 
na vez das Antas, acharam um pedaço de paca no vômito. Apesar das evidên-
cias, as Antas negaram a acusação que a Paca logo formulou, e retornaram 
para sua maloca. 

Ficou evidenciado que a Paca se restringira à sua dieta normal, que 
a caracteriza na sua forma animal de hoje, valendo o mesmo para o Ve-
ado. Eles agiram, comprovadamente, mais como gente ao não fazerem a 
equivalência entre a gente vizinha e caça, erro cometido pela Anta. A alimen
tação atual de todos os três animais consiste de vegetais, nenhum sendo 
carnívoro. O que talvez ajude a entender a escolha dos protagonistas é o fato 
de que a paca frequenta, às vezes, a roça de gente e que o veado possivelmen
te frequenta roças abandonadas (lugares de crescimento de tabaco; entre os 
Barasana cultiva-se o tabaco nos locais de casas abandonadas e queimadas, 
o que não deixa de ser numa clareira abandonada; Hugh-Jones 1979: 226-
227). A anta, segundo um caçador experiente, é capaz de reagir agressiva e 
perigosamente quando atingida, e atacar, com perigo de vida, o caçador. Ou 
seja, ao contrário dos primeiros, é um herbívoro potencialmente agressivo 
(cf. Adams 1963: 36). É interessante notar, ainda, que ecólogos perceberam 
uma relação justamente entre vegetação antropogênica (resultante da ação 
humana) e os três animais, principais protagonistas deste mito (o próprio 
nome veado capoeira é significativo). Miniflorestas antropogênicas atraem 
a caça, criando zonas biológicas de transição favoráveis “(...) a antas, veados, 
pacas e cutias” (Morán 1990: 217). A associação, portanto, não é fortuita 
mas, provavelmente deriva da etnozoologia.

Desse modo, as Antas voltaram para casa sob a acusação de serem 
canibais. Na primeira narrativa, o narrador abreviou um pouco o relato e 
mencionou uma “reunião” que durou até de madrugada, terminando na so-
lução de virar animais, antas, e se espalhar pelo mundo inteiro. Isto é, todas 
as Antas habitavam a mesma maloca, conforme o valor próprio a um Djapa, 
até que se transformaram em animais e se dispersaram. O canibalismo jus-



EDWIN REESINK

tifica esta mudança de estado e aqui se destaca um traço que opõe a “caça” 
aos humanos, ou seja, o fato de que os animais se dividiram para habitar os 
rios e igarapés do mundo (alguns mencionados), enquanto a forma humana 
de ocupar o espaço é a de se concentrar num mesmo local com os seus seme-
lhantes, na mesma casa. A Paca e o Veado seguiram o exemplo pouco tempo 
depois. Concentração versus dispersão marca a distinção entre humano e 
animal. Sabe-se que os maiores mamíferos terrestres vivem solitariamente, 
com exceção, significativamente, dos porcos do mato e o queixada em parti-
cular (Morán 1990: 154). 

A versão de Djo’o fornece alguns pormenores a mais. Primeiro, a reu-
nião é um ritual Pida, inclusive com as vestes e a buzina kui (de casca). 
Tal ritual é bem apropriado, por descrever nos seus cantos uma longa série 
de animais, ressaltando um seu traço dos mais salientes, e podemos supor 
que cantam principalmente o seu próprio canto, prenunciando e, de certa 
forma, induzindo à mudança; mais, como os botos cantando antes da sua 
transformação em animais, provavelmente se cantou os seus “passes” pela 
primeira vez (cada um possui o seu)89. O Jabuti se associa à Anta, na visão 
Kanamari, por ser considerado como seu pitsim, carrapato, tanto assim que 
quando um caçador de anta topa com o primeiro, diz-se que foi a anta que 
o deixou para trás e não será mais alcançada (fato comprovado na prática
por João Manelão). Como o Jabuti não dançou direito, a Anta lhe cortou a 
perna, justificando sua forma atual. Ao visitarem a Paca e o Veado a maloca 
da Anta, alguns dias depois do ritual, encontraram lá somente uma velha 
(que chamam apropriadamente de sogra, tsotso). O Veado até queria matá-la, 
caindo numa tentação canibal, o que não se deu, mas mostra que a quebra 
da endogamia e a vingança os condenaram também a se transformar e deixar 
de ser gente. Quando o Veado voltou para a maloca, no intuito de matar a 
velha, ela também não estava mais lá. Ironicamente, ao virar animais, todos 
são bem apreciados pelos caçadores humanos.

89   Na versão de Djo’o, parece que o Kiwa e o Bahtsi também participaram neste 
mesmo ritual, reforçando a interpretação. Parece consolidar-se uma vertente “linguística” 
de transformação. Como nomear as coisas, cantar o “passe” induz à transformação do 
animal objeto do canto. Talvez, o próprio verbo cantar possa ser interpretado desta for-
ma: waikpa se decompõe em waik-, cantar, e -pa, ‘virar’, com a conotação de transformar.



IMAGO MUNDI KANAMARI

o conflito entre os macacos-prego

Exogamia, matar para comer, canibalismo, o ritual Pida, as relações 
entre Djapa, tudo isso converge para dar conta da introdução do tabaco, 
rapé, do xamanismo e da transformação de gente-animal em caça. No fundo, 
tudo que se localiza no exterior de um Djapa parece ser caracterizado como 
perigoso e daí, talvez, a ênfase do narrador principal (Djahuma) em mostrar 
como é que se processa a troca para o estabelecimento de uma paz estável 
entre Djapa. Não é por acaso, por exemplo, que depois de uma reunião no 
Juruá e o contato mais direto com os Kanamari do Xeruã, não se atribuiu 
mais ataques xamanísticas aos índios de lá. Evidentemente, outros meios de 
matar existem, como a guerra relatada, e à boca pequena correm histórias 
(poucas, comparadas com o xamanismo) sobre envenenamento por meios 
vegetais para a eliminação de inimigos. Os Kanamari costumam atribuir a 
tática do veneno aos Kulina, arqui-malvados. Esta ação, como lembrou João 
Manelão, só funciona quando já há intimidade suficiente para poder mis-
turar o veneno na comida ou bebida. Que tal ato seja concebível, apesar de 
ser pouco comum e não atribuído aos Kanamari, transparece claramente no 
mito dos Wadjo. 

Trata-se de dois tipos de “macaco prego”, o Paranim, “branco”, e o Tik-
nim, o “escuro” ou preto, portanto, diferentes mas parentes próximos. Uma 
mulher, com seu filho pequeno, saiu em busca de frutas e deixou a criança 
sentada, apesar de seu choro. Um Wadjo tiknim passou e introduziu pehe, ve-
neno para flecha de zarabatana, sob a unha do menino, que morreu. A mãe 
conseguiu reviver o filho, chupando seu dedo afetado, e eles retornaram à 
aldeia. O pai, uma vez informado sobre o acontecido, queria vingança, mas o 
filho lhe lembrou que os outros eram muitos e que era melhor espiar antes. 
Cada um morava na sua maloca, caçando e coletando frutas, e se tratava, de 
fato, de dois Djapa vizinhos. O Wadjo paranim fez mingau de fruta, convi-
dou os Tiknim e os confrontou com o evento, acusando-os de estar nok, o 
que os visitantes negaram, nokt. O Paranim não se convenceu e terminou 
por romper relações. Por fim, como no mito anterior, as dois povos se espa-
lharam para comer frutas pelo mundo inteiro (M64).

Este mito, embora somente contado por uma pessoa, confirma a con
clusão do mito antecedente. O xamanismo, se vale considerar isso como 



EDWIN REESINK

tal, restringiu-se ao ato de chupar o dedo e sugar o veneno, e a vingança se 
limitou ao confronto e rompimento da amizade. Uma versão mais elabora
da combina os temas mais fortemente, assemelhando-se mais ao mito do 
tabaco e da dispersão. A mãe resolveu se vingar e tirou do seu peito, de 
modo análogo ao leite, fogo, para incendiar o mato na direção da maloca 
do malfeitor. Como a vítima é uma criança pequena, aos cuidados da mãe, 
que se afastou um pouco demais, é justo que esta mesma pratique a vingan
ça e utilize o leite como “querosene” para alimentar o fogo (é bem possível 
que a criança ainda amamentasse de vez em quando, como se observa hoje 
em crianças de três ou quatro anos; num mito Kulina, o leite de um ser 
irado, por não conseguir uma criança, situação inversa, é tão quente que 
incendeia a aldeia, CIMI 1986: 27). O fogo se alastrou e queimou as árvores, 
que tombaram na direção da maloca dos Tiknim. Neste momento dá-se algo 
relacionado a um outro tipo de xamanismo: para contornar a ameaça, os 
Wadjo cortaram casca de árvore, omamdak, para bater e imergir em água, a 
fim de beber a infusão e soprar e rezar (pfu, pfu, tso tso) contra o fogo. Desta 
maneira apagaram-no. 

Esta defesa do agressor original para que não morressem todos, evo-
ca uma prática xamanística infelizmente pouco conhecida. O xamã se em-
brenha no mato, e bebe uma casca de pau que se reputa mais forte do que 
o rami (seria uma espécie de Virola?). Ele sopra, de modo provavelmente
semelhante ao descrito no mito (o canto do rami termina com a repetição 
de tso), chamando a doença de febre de crianças pequenas para si, e curan
do-as do assolamento febril. Percebe-se facilmente um uso análogo no mito 
para afastar o fogo, enquanto que a febre talvez seja considerada como 
um tipo de fogo no corpo. Talvez até tenhamos aqui a origem da prática, 
embora nada no mito autorize a hipótese, o fato do pivô ser uma criança 
pequena apontando para esta possibilidade. O narrador em questão se 
permitiu resumir grandemente a segunda variante, o que abre a possibi
lidade de ter omitido a razão da agressão original, aparentemente gratuita. 
Se não for o caso, bastou a rivalidade inerente entre os Djapa para que 
fosse aplicado o veneno. Da agressão resultou o fim da concentração e a 
dispersão atual em função do constrangimento ecológico da dispersão das 
árvores frutíferas, cujo ciclo influencia diretamente os padrões de ocupa-
ção de vários animais.



IMAGO MUNDI KANAMARI

a origem do fogo

Enquadra-se neste mesmo elenco de preocupações e temas interligados 
o curto mito da origem do fogo. Pelo seu tamanho e pouca frequência pode
concluir que a introdução do fogo na sociedade não recebe uma atenção 
muito elaborada, mas a sua obtenção obedece à mesma lógica dos outros 
animais que infringiram as injunções da vida social. Mitos sintéticos, cur-
tos e claros, às vezes se resumem ao essencial e consensual, aproximando o 
conteúdo explícito à mensagem que carregam (Oliveira Filho 1988: 107). 
Segundo a versão de Kurau (M20.1 e 3), os macacos possuíam o único fogo 
no mundo, protegendo-o com valentia e não o entregando para ninguém. 
O Kadjo (uma coruja ou caboré), com sua habilidade de voar atirando-se 
de um galho e se atracando com algo no chão, conseguiu tirar um tição. 
Como gente-animal, o pássaro-homem “deu uma reza grande”, reforçando 
sua capacidade (e lado humano) e confirmando, novamente, a presença da 
‘fala’ em todas as ações decisivas na transformação do cosmo. Na primei-
ra vez, o sapo Ho, mandado pelos macacos, apagou o fogo, e na segunda 
tentativa o Kadjo levou-o para mais distante e o guardou numa seringueira 
seca. Como anteriormente também se verificou nas origens de peixe, caça 
e plantas domesticadas, foram necessários dois estágios antes da aquisição 
definitiva de elementos provenientes do exterior ao sociocultural. O Kadjo 
passou o fogo aos homens que, por gratidão, não matam este pássaro até 
hoje. Por causa de queimaduras, alguns macacos ganharam as partes pretas 
que os seus corpos exibem atualmente. 

Talvez seja com relação ao último ponto que a variante de Djo’o 
(M20.2) dá como donos do fogo exclusivamente o Hudja, o “macaco pre-
to” na linguagem regional, e o Kamudja, o guariba. O primeiro, macaco 
aranha, é conhecido por jogar galhos em protesto à presença humana (Ma-
cedo 1991: 23), o segundo é um notório barulhento e incontinente. O nar-
rador também substituiu a ave por um pássaro noturno que roubou o fogo 
à noite. Ao final, o mito é mais elaborado e explícito do que as versões an-
teriores: os Macacos guardaram o fogo armados com paus e outras coisas, 
expressando verbalmente sua agressividade, muito mais ainda na segunda 
tentativa, quando ameaçaram matar o pássaro, e, uma vez derrotados no 
seu propósito, permaneceram junto ao seu fogo até que a lenha acabou. 
Consequentemente, transformaram-se em animais e se espalharam pelo 



EDWIN REESINK

mundo. Mais uma vez uma gente-animal, um Djapa de Macaco, por se 
negar à dádiva do instrumento por excelência transformador do natural 
em cultural, consolida-se como animal disperso na terra. O Macaco, como 
“dono do fogo” original, defendia o seu monopólio, que o mantinha como 
gente-animal, mas a avareza induziu-o a uma conduta anti‑social incompa-
tível com esse estado e a concentração humana se dissolveu na dispersão 
animal. Por fim, o que parece estar em jogo é o fogo em si e não temos 
notícia de um mito sobre a aquisição da técnica de fazer fogo: o fogo se 
extingue por falta de lenha.

a origem da morte definitiva

Nos últimos mitos a causa da morte se localiza no relacionamento 
com o exterior, já referida como causa principal para os Kanamari. Ao mes-
mo tempo, sendo a causa um djohko (ataque de desconhecido, raramente 
de conhecido), ou o veneno (traição de aliado), como seria de esperar, 
a origem da morte liga-se a um evento em que figuram Tamakori e Ki-
rak. Numa primeira versão, a morte existe hoje exclusivamente em função 
da conduta humana equivocada, naquele momento, por parte de Kirak. 
Quando o filho de Tamakori morreu, ele o enterrou, mas não chorou e 
o filho voltou depois, vivo novamente. Quando o filho de Kirak morreu,
apesar da advertência de Tamakori, Kirak chorou e o morto não retornou 
(M31.1). Percebe-se o mesma encadeamento causal já apontado em outras 
instâncias, quando o primeiro estágio funciona como motivo para desen-
cadear a consequência a que está associado (por exemplo na chamada do 
amanhecer, Parte II). 

Na variante de Djo’o (M31.2), Tamakori morreu primeiro, mas parece 
ter rezado a si mesmo e voltado vivo, batendo sapopemba para avisar da sua 
chegada. Apesar de rezar, Tamakori pensou que dormia e que não tinha mor-
rido. Provavelmente, na visão Kanamari, dormir assemelha-se à morte pela 
perda de consciência (já referida como “morte”) e, no caso de Tamakori, isto 
lhe permitiu o retorno. Quando Kirak morreu, por outro lado, ele não sabia 
rezar para voltar e Tamakori o deixou morrer, o “manda[ou] pra frente”, para 
o céu. Mais ainda, Tamakori não morreu, mas sabia rezar para subir ao céu
de corpo inteiro. Ou seja, Tamakori domina a morte mesmo ao “morrer” 
uma vez, mantendo a imortalidade já apontada, o que inclui um poder sobre 



IMAGO MUNDI KANAMARI

a vida e morte de Kirak, liberando sua subida ao céu na modalidade humana 
atualmente prevalecente. Kirak é o primeiro a experimentar o modo de vida 
e de morte humanos. Bem diz Djo’o: “Cadê nós? Mesma coisa”. Tamakori, 
por outro lado, quando retorna à vida sem saber ter morrido e rezado, de-
monstra ser uma espécie de ‘mortal imortal’. Ele não domina consciente-
mente a morte de si mesmo, o que indica limitação à sua onipotência, mas 
se diferencia marcadamente dos mortais comuns.

Tamakori, em suma, controla vida e morte, de si mesmo (em termos) 
e de outrem. Toda a baixada de Tamakori e Kirak e as suas aventuras ante
riores na terra terminam sob este privilégio: após participar ativamente da 
origem e transformação do mundo, até sua retirada “desse mundo” proce-
de sob seu comando. Quer ele suba pela força de sua reza, quer ele acabe 
descendo o rio e subindo pelas bordas da terra, como indicado antes, ele 
alcançou o céu devido à sua própria capacidade. A partir daí, Tamakori 
influi permanentemente na vida cotidiana, mas, lá da segunda camada ce-
lestial, não mais como uma pessoa física presente. Como mencionado, ele 
recebe os que acabam de morrer na terra e, na visão de Djo’o, quando a 
pessoa merece, ele reza seu corpo para recompô-lo e mandá-la para a aldeia 
dos parentes. 

Com a sua subida, Tamakori se retirou “deste mundo”, instaurou a 
morte definitiva e uma nova época, em que os seres humanos morrerão 
e viajarão para a sua camada celestial, para reassumir uma forma de vida 
enquanto morto. Na sua chegada, segunda algumas informações, Tamakori 
se empenha numa triagem, mandando embora aqueles que não se compor-
taram segundo as valores sociais. Djo’o lembrou o “picado” (pecado), como 
um ladrão, e que o culpado iria para o inferno, o “cão”, numa óbvia adaptaç
ão cristã. Mas, pouco depois, prosseguindo o comentário após o mito da 
morte permanente, ele lembrou do incesto e acrescentou que os infratores 
voltam à terra e se transformam em queixada e cupim. A segunda posição 
relaciona-se com o final do mito (Parte III) que gira em torno do excesso de 
desejo sexual e da quebra de reciprocidade entre homens e mulheres, sendo 
sua escolha dos animais para os infratores reveladora da mesma lógica com 
que abri este capítulo. Ou seja, depois da morte também há a possibilidade 
de se transformar em animal e, vale acrescentar, os Kanamari supõem que 
os infratores de regras sociais que, ainda vivos, somem no mato, se trans
formam diretamente em animais (possivelmente os mesmos). 



EDWIN REESINK

a visita ao céu

Ao contrário de outros xamanismos, no caso Kanamari os xamãs não 
detêm a capacidade de subir ao céu para visitar os mortos, ou se entreter 
com Tamakori. Normalmente a pessoa morre, sua “alma” sobe e a sua carne 
e ossos viram terra. Algumas pessoas afirmaram que o transporte do morto 
até lá em cima seria feito com a ajuda de um djohko, que um xamã introduz 
no corpo para este fim e que depois de cumprir sua função, retorna ao dono. 
Em vários momentos já se testemunhou a força dos djohko e o seu uso, com 
esta finalidade, tem credibilidade (mas deve ser averiguado melhor). 

Existe um relato principal sobre um xamã poderoso que realizou a 
façanha de subir ao céu e voltar vivo. Como inicialmente referi no exemplo 
da subida de Tamakori, Djo’o comparou o xamã, Djanim, a “Tamakori mes-
mo”, o que suponho ser afirmação metafórica para ilustrar sua capacidade 
extraordinária. As variantes narradas para esta subida coincidem em grande 
parte, mesmo que, inspiradas pelo ambiente social de um momento em que 
o perigo do djohko predominava, várias pessoas tenham contado a aventura
(M46.1,3,8,9). O filho do xamã, Kiripam, faleceu e Djanim resolveu subir 
para interceder junto a Tamakori. Ele “botou” um djohko grande na barriga 
– geralmente trata-se do thnim (garça grande), e às vezes também do pawr
(um gavião) – fechou os olhos e subiu. Chegando lá em cima, tirou o djohko e 
entrou na maloca dos mortos. Logo uma mulher o convidou para manter re-
lações sexuais, aparentemente um passatempo apreciado no céu. Porém, ao 
se consumar o ato, no momento em que o pênis foi introduzido, a mulher 
gritou que não aguentava: seu membro era duro demais (neste momento da 
narrativa muita gente sorria). O corpo do morto, também conhecido como 
Kohana (Parte I), parece menos forte do que o corpo terrestre (mais duro). 
Também, vale lembrar a intervenção que Djo’o atribui a Tamakori, dimi
nuindo o pênis do recém-morto. Por estas razões, a mulher descobriu que 
Djanim veio “vivo” e não passou pela morte. 

Djanim alcançou seu objetivo e seu filho, cujo corpo ficou aos cuidados 
de um colega na terra, voltou à vida. Djanim passeou uns dias lá no céu, bem 
ao gosto Kanamari, e trouxe coisas de lá, tais como cana, cubiu (koimaron, 
fruta boa para aprendizes de xamã, e que não por acaso tem um gosto um 
pouco ácido, ao contrário do doce incompatível com a pedra; Clement 1992: 
37), jenipapo, enfeites (dentre outros, um de fios tecidos que caem sobre os 



IMAGO MUNDI KANAMARI

ombros e se cruzam no peito, chamado mapiri nhanim, cobra grande) e o kui, 
uma buzina90. Ele ainda participou da festa. Ao retornar à terra, ele buzinou 
um aviso, como fez também para anunciar sua chegada em cima. Ele jogou 
ou desceu com estas coisas, para convencer os incrédulos da realidade de sua 
visita. Depois contou sobre tudo o que vira, como, por exemplo, o cunhado 
que encontrou e como a maloca estava pronta mas ainda não coberta. 

Outras pessoas se interessaram em conhecer o céu também, mas 
Djanim explicou que os Kohana não queriam ninguém “inteiro” (de ple-
no corpo, como no incidente), ou ainda, que Tamakori não desejava esse 
trânsito (em um caso alegando uma razão que, na verdade, era somente 
para enganá-lo), ou ainda, que alguém abrira os olhos na subida e caíra. De 
qualquer modo, Djanim levou a mulher uma vez, Bimtiwi, para conhecer 
as plantações e o ritual. Novamente se empenharam na festa: os homens 
traziam muita banha de tartaruga para as mulheres, tiravam wakoama, “ca-
misa” para o dançador, enfim, praticavam o ritual como deve ser executado. 
Quando desceram de novo, em duas versões foram recebidos por um círculo 
de gente, para festejar o retorno. Djanim, então, mandou tirar buriti para 
confeccionar camisas e ovo de tracajá para comer. Em todas as variantes ele 
comprovou seu grande domínio xamanístico ao mandar a “pedra” lontrinha 
pegar peixe, na sua forma animal, enquanto, ao mesmo tempo, os outros 
pescaram só pouco peixe. A lontrinha costuma juntar as suas presas antes de 
iniciar sua refeição (Lévi-Strauss 1974b: 201).

Alguns narradores especificaram que o ritual em questão era o Koha-
na, atualmente um ritual praticado para chamar os mortos, as “almas”, 
conhecidas sob este nome. Implicitamente, em um caso explicitamente, o 
que o xamã aprendeu com os Kohana é dado como o ritual deles mesmos, o 
Kohana. Como mencionado na Parte I, neste ritual os djohko Kohana cantam 
por intermédio dos homens cantadores, e tudo indica, portanto, que o ritu-
al deriva sua origem da aprendizagem do grande xamã, que o repetiu logo 
que retornou à terra para aí permanecer, a comunicação só se verificando 

90   O ornamento que cruza o peito encontra-se nos Matis, onde é um presente significa-
tivo das mulheres dado aos homens. É possível que o uso pelos mortos lhes seja exclusivo, 
embora não saibamos a seu respeito no passado. Isso seria interessante, tendo em vista 
que Erikson (1990: 217-218) desconfia de uma relação entre o ornamento e o coração. O 
diwahkom, o coração, é a parte do corpo que sobe para o céu e a parte de um animal-djo-
hko, que foi morto em forma animal, que retorna ao dono.



EDWIN REESINK

de cima para baixo, exatamente por meio do ritual. Como se dá no ritual 
Pida, os protagonistas que figuram nos cantos ensinaram os “passes”, daí a 
expressão Kohana na konin, “a fala/palavra dos Kohana”. Djanim obedeceu à 
injunção e nunca mais subiu. Por um lado, tal proibição implica numa perda 
da eficiência do xamã, como sua intervenção provou. As próprias pedras que 
se encarregaram do transporte – por razões não claras, Kurau sugeriu velada-
mente que Djanim as teria levado consigo na sua morte (ou melhor, que a 
pedra o carregou para cima) – não figuram mais entre os djohko disponíveis 
para os xamãs atuais. 

Por outro lado, a injunção estabelece uma clarificação da fronteira 
entre os vivos e os mortos, concordando-se que a vida no céu é “igual a 
nós aqui”, porém, mais uma vez, se evidencia que dentro desta concepção 
de similitude operam algumas diferenças que fundam a alteridade entre os 
dois lados. Agora, quem morre vai para o céu, para virar gente de novo, mas 
Djanim continua sendo uma exceção, mesmo ao morrer normalmente. Ao 
invés de subir como “alma”, quando a noite caiu o seu corpo enterrado saiu 
da cova, dentro da maloca, segundo o costume antigo, e, com um grande 
estrondo (os sinais meteorológicos já conhecidos), subiu diretamente para o 
céu, até causando um buraco no teto da casa. Em função deste fato, afirma-
se que ele foi ao céu de corpo inteiro, diferentemente dos mortos comuns. 
Em retrospectiva da Parte II, verifica-se aqui que havia mais de uma razão 
para o “americano” usar “pedra” como combustível e uma boa razão para 
que se encarasse sua empreitada tanto como difícil quanto perigosa. Ou 
seja, a concepção ‘antiga’ informa o quadro de interpretação desta viagem 
aparentemente ‘aculturativa’.

Padre Conceição e a história

O fim do Padre Conceição – ou Contesino, que quase com certeza é 
o padre francês Constantin Tastevin – encaixa-se na mesma lógica. Segundo
Muyawan, que, quando menino, o conheceu pessoalmente, foi ele quem ins-
truiu os Kanamari a enterrar seus mortos fora da maloca, invocando a legiti
midade de descendente direto de Tamakori, “Deus”. O mesmo narrador diz 
que ele morreu afogado e nunca mais se achou o corpo, apesar de todo o es-
forço dos kariwa pelo seu resgate. Claro, disse o narrador triunfalmente sobre 
esta insistência inútil, “ele já foi para o céu inteiro”. Final interessante quando 



IMAGO MUNDI KANAMARI

se sabe que o padre retornou à França e morreu lá. Como Tastevin se apresen
tou como intermediário privilegiado junto a Deus e decidamente influiu na 
interpretação do mundo dos brancos, a sua figura histórica surge na narrativa 
como pessoa de força sobrenatural excepcional. Muito justamente, já que se 
apresentou como mediador privilegiado dos Kanamari com o sobrenatural, o 
Padre ganhou uma morte idêntica ao passamento do maior xamã conhecido.

Do mito de Djanim, com a transferência de conhecimento e objetos 
resultante da conexão entre céu e terra, obtém-se a impressão que ele se 
situa nos tempos antigos, na série de Tamakori. Todavia, todos concordam 
que Djanim era Kadjikiri Djapa (exceto uma pessoa), sendo que Djo’o afir-
mou que ele morreu no rio Pedra, no Jutaí, e Muyawan que seu pai pediu 
para Djanim botar pedra nele para aprender o ofício, no Juruá. Ou seja, os 
dois coincidem ao atribuir-lhe uma datação recente, não obstante o chamem 
de “primeiro pajé” e o situem no contexto do “Primeiro Mundo”. Mesmo 
os eventos ainda alcançados pelos mais velhos, como Muyawan, já são da-
dos como pertencentes à história sob o termo “Primeiro mundo”, embora 
se diferencie os mitos de Tamakori e outros como sendo anteriores a estes 
episódios. Mesmo assim foi possível Djahuma comentar que o mito do ta-
baco era antigo mas que não fazia tanto tempo assim. Tudo indica que se 
distingue um desenrolar histórico, em linhas gerais, não muito rigidamente 
sequencial, e que a profundidade dos tempos antigos não implica a ideia 
de tempos longínquos. Isto sugere porque se viabilizou a interpretação de 
Tastevin como neto de Tamakori e porque, passada a onda maior a respeito 
de Djanim, ainda tenha aflorado uma referência a um outro xamã que al-
cançou o céu também.

o outro contato com os Kohana

Menos referido, o outro xamã ganha menos destaque por ser menos 
significativo socialmente, como pessoa e pela sua atuação xamanística. Ele 
também era Kadjikiri Djapa, de nome War’im, mas vivia num tempo mais 
turbulento, em que o seu grupo se tinha deslocado para Aracati (bem abaixo 
de Eirunepé, hoje a maior parte do grupo mora no Itacoaí), sendo que ele 
morava sozinho e fazia questão disto. À noite, ele ia buscar mulheres Kohana 
para cantar com ele no terreiro. Mulheres, aliás, reputadas como bonitas, 
que só vinham por ele ser solteiro e que traziam o próprio kuya, lá do céu, 



EDWIN REESINK

porque a caiçuma da terra pesava demais e se a tomassem, não poderiam 
mais voltar! Ou seja, por um lado persiste a virtualidade de ultrapassagem da 
barreira entre a terra e o mundo de cima, mas, por outro lado, impuseram-se 
certas condições que restringem o contato e, pelo que contam, parece que a 
presença das mulheres Kohana não durou muito tempo. Não há referência a 
ganho de conhecimento ou objeto, como ocorre no caso de Djanim. 

Os atuais xamãs não repetem a façanha, embora se comente sobre 
tentativas feitas, até num esforço conjugado, para atingir o objetivo. De cer-
to modo, o feito de Djanim estabeleceu relações entre os níveis do mundo, 
terminando por colocar vivos e mortos em relações semelhantes às de dois 
Djapa, o que os mitos anteriores exemplificaram para as relações entre essas 
unidades. Hoje os Kohana, sob a forma de djohko, constituem parte das cole-
ções de pedras dos xamãs e, às vezes, expressam a vontade de cantar no “bu-
cho” dos homens, assemelhando-se, neste sentido, a visitantes que vêm par-
ticipar de uma festa para selar ou confirmar uma aliança entre Djapa. Seria 
interessante saber se, sendo Djanim uma figura histórica ‘real’, da sua ação 
se originou o ritual naquele momento histórico – uma criação, portanto, até 
possivelmente relacionada às mudanças do ‘contato’ – ou, se ele repetiu algo 
preexistente. A existência de outro posterior a ele representa uma indicação 
a favor da última possibilidade, mas não tenho elementos suficientes, neste 
momento, para escolher uma das alternativas.

conclusão

Neste capítulo emergiu particularmente a reversibilidade da exogamia 
e endogamia. No capítulo anterior passei em revista a aliança temporária, 
não sexual, de Tamakori e a aliança malsucedida de Kirak, em função de sua 
prática da sexualidade com a consumação externa do casamento na maloca 
do Urubu. Aqui a Lua não conteve sua sexualidade nos limites sociais in-
ternos ao grupo da unidade postulada básica e auto-reprodutiva. O excesso 
de desejo, que ultrapassou o limite mais estreito interno, é simbolizado per-
manentemente nas manchas da lua visível. Pelo menos para alguns, os que 
o infringem, atualmente, incorrem no mesmo equivoco e responderão pelo
seu ato perante Tamakori, num destino post-mortem análogo ao da Lua, 
sendo expulsos da convivência dos mortos bem comportados em vida. O 
princípio, está claro, é o mesmo que já encontramos nos mitos quando os 



IMAGO MUNDI KANAMARI

infratores terminam sempre a um passo de pelo menos um grau afastado da 
humanidade, ou como Kirak, na sua exemplaridade, morto. 

Não surpreendentemente, neste capítulo o mesmo padrão subjaz aos 
mitos de origem do tabaco, da briga entre os Wadjo e a passagem do mono-
pólio do fogo dos macacos para os humanos. No último mito detecta-se um 
esquema já distinguido, quando, mais uma vez (vide por exemplo a Onça, 
dona do peixe, ou até a família que recebeu a primeira macaxeira e uma 
quantidade mínima deste produto que assegurou sua continuidade para os 
humanos) uma categoria de seres detém a posse de outro elemento crucial: 
um fogo original, como os elementos primordiais também eram únicos, o 
constante sendo o movimento do uno ao múltiplo. Esta armadura, de certa 
maneira, não difere de outro traço ressaltado anteriormente, ou seja, quase 
todas as vezes que uma gente-animal transgride uma injunção e se metamor-
foseia em animal, trata-se da mudança simultânea de uma unidade localizada 
e concentrada para uma ocupação dispersa sobre a terra. Isto é, não somente 
a dispersão contrasta com o padrão humano da unidade social concentrada, 
mas concomitantemente se expressa, como invariante, a passagem do uno 
(todos os membros da gente-animal numa só maloca) para o múltiplo (des
feita a casa e a ocupação de todo o espaço terrestre).

O caso de Kirak já demonstrou a sobreposição entre exogamia e 
canibalismo, e o mito de origem do tabaco reforça a constatação da profun-
da desconfiança existente para com tudo e todos fora do círculo restrito da 
unidade fundamental. Os Kaxinawá representam a terceira posição distante, 
em que a distância associa seguramente o canibalismo da pior espécie à uma 
gente que mal merece ter sua inclusão na categoria de “gente” (na parte II). 
A exogamia, a ultrapassagem do outro limite da aliança, que transforma 
aliados virtuais em reais, sistematicamente se mostra uma relação de ameaça 
potencial predatória para quem sai do seu grupo. A posição externa ao pró-
prio grupo significa uma ausência de consanguinidade e uma relação de afi-
nidade virtual que não deve ser transformada em afinidade real, sob pena do 
afastamento em um grau servir de pretexto para uma relação de predação. 
Como estamos no campo das relações externas e o xamanismo se relaciona 
intrinsecamente à distância externa, a exogamia da Paca levou ao canibalis-
mo da Anta e daí à utilização do tabaco para a invenção do xamanismo. 

O xamanismo se originou no conflito externo e sua razão de ser se 
constitui na relação predatória resultante. Neste sentido, o xamanismo tam-



EDWIN REESINK

bém é corporal, porque afeta diretamente o interior do corpo, e é uma re-
lação de predação, porque, de certo modo, os djohko devoram o corpo que 
penetraram, e causam a morte. Neste sentido ainda, se os Kaxinawá são 
depravados canibais endogâmicos, e nunca se mencionou nada semelhante 
para os Kulina, a sua posição de Outro próximo não os distancia tanto, 
quando levamos em conta o fato de que são predadores xamânicos por exce-
lência: na verdade, trata-se de outra modalidade de predação corporal. Aliás, 
o que agrava a infração da Anta, e da Paca na sua reação, é que vizinhos
Djapa idealmente não praticam esta agressão xamânica, o que demonstra 
um modo de manter este ideal e a tensão latente de suspeita generalizada 
para com todos externos ao grupo. Pelo menos assim é possível argumentar 
que a associação de xamanismo predatório com o distante desconhecido (do 
modelo na Parte I) se mantém no conflito entre a Anta e a Paca. 

A importância do mito de origem do tabaco mede-se portanto, pelo 
fato de que, ao ceder à tentação canibalística (todos fora da ‘espécie’ são afas-
tados suficientemente em semelhança consanguínea para serem ‘predaveis’), 
se introduziu um xamanismo que constitui a maior causa mortis entre os Ka-
namari. A morte definitiva estabelece-se com a ação de Kirak de chorar pelo 
morto, o que induz a pensar que não é por acaso que o ritual de término do 
luto, já referido (capítulo anterior), está ligado à afirmação de que constitui 
o momento a partir do qual se deixa de ter saudade e de chorar pelo faleci-
do. Como no mito do tabaco, no final do Pida os animais assumem sua 
forma atual, este mesmo ritual sendo aproveitado para o término do luto, o 
que não deixa de ser fundamentalmente a mesma metamorfose: num outro 
ex-humano pleno, pondo em analogia a transformação definitiva em animal 
e a aceitação da transformação definitiva em morto. 

Se a origem do tabaco funda a relação de predação autorizada para 
com alguns dos principais animais de caça (semelhantes aos outros, desde 
o queixada aos macacos), fixando a relação entre o social e o domínio do
mato, em termos gerais, com o corte ontológico entre humanos e animais, a 
morte definitiva e xamânica fixa o estatuto ontológico analógico dos mortos. 
Como vimos antes, nas águas do Peixe-boi, no rio, e nas águas do lago dos 
Quelônios, enfatizou-se o caráter seco do mundo debaixo d’água e o fato de 
ser um domínio (como demonstra Jakwari, pescado no lago mas causando 
a enchente do rio, os dois ambientes estreitamente ligados) semelhante mas 
diferente simultaneamente do mundo social. De certa maneira, a semelhan-
ça do mato se desfez no tempo mitológico a partir da armadura mencionada, 



IMAGO MUNDI KANAMARI

embora veremos na Parte V um tipo de equivalente atual. Mas para o céu a 
mesma analogia (que “é como aqui mas ...”) se apresenta: depois de ser fonte 
da horticultura, mediada pelo Urubu, a morte do filho causou uma ruptura 
que interrompeu a relação entre terra e céu, confirmada com a atitude de 
Kirak perante a morte do seu filho. Em ambos os casos a morte do filho 
precipitou a ruptura e a instauração de uma linearidade ao invés de uma cir-
cularidade: a mesma que beneficia Tamakori e que o torna o único imortal. 
A mesma ruptura inicia a semelhança dissimilar para com o domínio do céu.

É interessante observar que a missão de Djanim concernia em tentar 
recuperar a vida do seu filho. Num mundo de reprodução sexuada e com a 
exclusão de um circuito terra-céu-terra que renova a vida e é uma forma de 
imortalidade que dispensa a necessidade desta modalidade de reprodução, 
cresce a importância do filho como representativo da geração que garante 
a continuidade da vida e do grupo social. A ênfase que recai novamente 
sobre a geração adjacente é significativa porque a introdução da reprodução 
sexuada realmente se mostra incompatível com a imortalidade e ter filhos 
deve ter como consequência a existência da morte. Esta, por sua vez, deve ser 
resultado de uma ação de Kirak, principal divindade intermediária entre o 
humano e o sobrenatural, comprovando sua relação com a temporalidade, e 
em função disso a primeira morte definitiva é a do seu filho. Tamakori, en-
quanto isso, permanece detendo o poder último sobre vida e morte, compro-
vado quando ele “manda Kirak na frente”91. Não aleatoreamente, Tamakori 

91   Vale acrescentar algo ao modo como Kirak se tornou responsável pela ‘vida breve’ dos 
homens. Ele chorou pelo morto, contrariando a instrução de Tamakori, o que impediu a sua 
volta. Isto é, um retorno de modo semelhante ao que se demonstrou ser possível no mito 
de origem da noite, quando os dois irmãos se comem mutuamente, mas ambos retornam, 
depois da refeição de sua carne em forma animal. A carne, a substância parece substituível, 
viabilizando o ressurgir da morte. Kirak, entretanto, chorou quando deveria ter pretendido 
que nada acontecera. Ora, dois aspectos se destacam aqui. Primeiro, trata-se de uma mo-
dalidade de ressuscitar, à que a análise do material disponível a Lévi-Strauss lhe permitiu 
atribuir uma solução em termos positivos, por exemplo sentir ou ver (1991a: 161). Aqui, pelo 
contrário, a solução era a de não fazer algo, solução que o mesmo material atribuiu à outra 
modalidade, a de devolver a juventude aos vivos. A causalidade Kanamari diverge, assim, 
da apresentada proposta de Lévi-Strauss, mas ela é consistente com a ideia mais geral de 
causalidade implícita nos mitos. Por exemplo, Tamakori criou os pássaros que anunciam a 
chegada da manhã, no intuito de criar a sequência natural de eventos diários. Ou seja, existe 
a concepção implícita de uma sequência normal em certos processos, e basta introduzir o 
primeiro estágio para que se inicie a sequência na sua totalidade. Ao não chorar, Tamakori 
usou o princípio causal para negar a morte; ao chorar, Kirak desencadeou o processo atual, 
reconhecendo a perda do morto para os vivos e que, portanto, este não voltará.



EDWIN REESINK

se retira para o céu ao ocorrer a ruptura entre terra e céu, sendo o único que 
não passa pela morte para alcançar a camada celeste.

Djanim salvou seu filho ao intervir diretamente no céu, preservando 
o produto da reprodução sexuada, fundamental para a sequência regular
das gerações, necessárias num mundo com esta modalidade de reprodu-
ção, mas rompendo o limite entre os dois “mundos”, ao usar os djohko para 
repetir o que somente Tamakori conseguiu. Este interveio para acabar com 
esta possibilidade e manter a fronteira entre vivos e mortos, mesmo que 
isso implicasse em diminuir a eficácia do xamã e reduzir a sua atuação à 
dimensão horizontal. Mesmo assim, como mostra também War’im, con-
tinua-se acreditando firmemente na sua eficácia geral e até que seja possí-
vel um dia restabelecer a ligação. A visita de Djanim foi de grande impor
tância, porque comprovou a semelhança diferente dos mortos e informou 
sobre seu modo de vida. Além disso, ela estabeleceu o contato possível, o 
ritual Kohana, em que os Kohana de certa forma visitam a terra, cantando 
sobre o céu. 

Por fim, Djanim permaneceu um humano excepcional ao subir de 
corpo inteiro depois de sua morte definitiva. Ou seja, aonde os humanos 
normais não sobem “inteiro” mas em forma de alma, provavelmente com 
a ajuda de pedras, de um modo mais essencial e não de todo corporal, 
Djanim sobe de uma maneira intermediária entre os comuns e Tamakori: 
de corpo inteiro mas morto. A aceitação da posição destacada do Padre 
Tastevin se expressa desta mesma forma, e o que une os dois protagonistas 
é que ainda estão na memória alcançável dos mais velhos, sendo Djanim o 
mais antigo. Aceitar o Padre como neto de Tamakori e, em contrapartida, 
Djanim como figura histórica (em vias de mitificação) deriva de uma con-
cepção de tempo do Primeiro Mundo como constituído de poucas gerações 
anteriores às gerações dos mais velhos ainda vivos, e até chegando a incluir 
no fim deste tempo eventos deste limiar, alcançavel pela memória dos mais 
velhos (como fez o homem mais velho quando localizou o Padre, que co-
nheceu, neste Mundo)92. 

92   O avanço da “mistura” e a aceitação de elementos externos ao Djapa ao qual 
supostamente se pertence, mede-se muito claramente no caso de Djanim. Todos o aceit-
am unanimamente, e todos atribuem-lhe ser Kadjikiri Djapa (exceto uma pessoa), reputa-
do como, atualmente, habitando, principalmente, no Itacoaí.



IMAGO MUNDI KANAMARI

Esta concepção aponta para a noção de que não é casual que os mitos 
de xamanismo se situem numa posição temporal intermediária depois da 
morte definitiva e da saída de Tamakori. Como visto, o xamanismo dá di-
namismo ao campo das relações externas atuais e, na verdade, é a dimensão 
que preserva o dinamismo da transformabilidade dos tempos antigos (de pe-
dra para animal ou ser, e vice‑versa, note-se a semelhança com os caroços, es-
sências duras que deram origem aos povos!): xamanismo é intrinsecamente 
dinâmico e, portanto, relacionado à temporalidade. A sua capacidade trans-
formadora introduz dinamismo nas relações externas e, ao mesmo tempo, 
dinamismo nos estados de saúde das pessoas e da virtualidade e realidade 
da morte, ou melhor no bem-estar geral do grupo local. A história do grupo 
local é profundamente ligada à sua história xamânica, o que não é diferente 
do que os mitos deste capítulo demonstram.

12. Mawin

introdução

O Mito que equivale ao paralelo Kanamari mais próximo do mito 
de referência de toda a obra das Mythologiques recebeu o número 0, 
apesar de a sua inserção na sequência corresponder ao número 56. Ele 
se inclui entre os mais conhecidos, parcialmente devendo sua frequência 
no corpus  à minha procura em verificar a extensão do seu conhecimento. 
Depois da primeira versão de Konin (M0.1), bem contado e muito bem 
registrado por Ma. Rosário Carvalho, estimulei Djo’o a contar a sua ver-
são (M0.3), mas as versões em Kanamari, de Muyawan (M0.5) e Kurau 
(M0.7) surgiram espontaneamente por sua própria iniciativa. As últimas 
sofreram um pouco de improviso, particularmente a de Muyawan é breve 
e confusa na sequência, mas também Kurau não estava em sua melhor 
forma no momento da gravação e se atrapalhou um pouco. A variante de 
Djo’o, na verdade, resultou muito mais de um diálogo, numa gravação, 
que se complementou com comentários adicionais, em seguida. Por fim, 
João Manelão (M0.8 e 9) comentou amplamente as versões em Kanamari, 
fornecendo, na realidade, uma variante suplementar. Usando-se a primei-
ra versão como fio condutor, integrar-se-ão elementos complementares 
nos momentos oportunos.



EDWIN REESINK

o mito

1. “É tempo de sorva, de hiwi, da árvore de sorva, hiwimam e o pé carrega
muito fruta madura”. 

A árvore da sorva produz, além de frutos, um látex que até se pode mis-
turar à borracha verdadeira, da seringueira, para aumentar o peso e que, em 
tempos passados, se vendia separadamente. Deste modo, a árvore se assemelha 
à seringueira que encontramos numa posição importante em relação à origem 
do peixe. O tempo dos frutos (segundo Tewin) se estende do final do verão até 
o início do inverno, e quando maduros os hiwikom, “caroço de sorva”, caem
no chão. O fruto não é somente comestível, mas é, na linguagem regional dos 
Kanamari, “manso”, de cor escura e pitsi, doce. Estas qualidades definem o 
fruto como bastante desejável e já vimos a relevância dos frutos, do Warapi-
kom em geral, e dos caroços anteriormente (Parte II). Hoje, as pessoas se em-
penham, às vezes, em expedições, homens e mulheres muitas vezes juntos, em 
busca de frutos maduros, para comê-los no local e trazer parte para a aldeia. 

No mito de Konin, o pessoal andava no mato, caçando, quando repa-
rou em um pé de sorva baixo e cheio de fruto, o caçador resolvendo voltar 
no dia seguinte. Ele caçou com “primeiro arco”, expressão que situa o evento 
em tempos passados, e matou macacos para abastecer a casa. Aí, após “assar, 
cozinhar, comer”, ele conversou com sua mulher sobre a sorva, em seguida 
ao que foram dormir. Vale observar que estes paiko, primeiros índios, eram 
bons caçadores, afirmação corroborada por um naturalista que visitou os 
Kanamari do Itacoaí nos anos cinquenta (Carvalho 1955: 52-53). Os atuais 
Kanamari do Jutaí admiram e invejam as qualidades de caçador dos Tukano, 
dos quais dizem que são capazes de afirmar, antes da caçada, com que animal 
irão retornar e cumprir a palavra. Observe-se também como a noção de vida 
boa nos padrões Kanamari compreende matar caça, assar, cozinhar e comer 
bastante carne, para dormir satisfeito, o que define – aqui e em outros mitos 
– a rotina cotidiana de bem‑estar almejada.

2. O homem decidiu realizar uma expedição familiar com suas duas mulheres
para “ajudar a comer” a sorva. 

Como bom marido, ele partilhou a abundância da árvore localiza-
da no mato, fora das trilhas por onde andam, normalmente, as pessoas. 
Ou seja, partilhou a riqueza natural de frutos da natureza e foi comendo e 



IMAGO MUNDI KANAMARI

juntando aqueles caídos no solo. O narrador frisou que tinha muito fruto 
caído e que as mulheres teciam uma pera para encher de fruto, enquanto 
iam comendo muito, simultaneamente. A abundância e a ênfase na demora 
são ilustrados por uma frase do paiko quando viu o pé pela primeira vez: “eu 
vou comer essa sorva, comer só do chão”. Insinua-se, na narrativa, que basta-
ria ter recolhido o que já despencara de cima, não se necessitando demorar 
tanto, ou subir no pé baixinho. 

3. O homem sobe na árvore para coletar mais frutas de sorva.

Veremos que várias vezes que alguém escala uma árvore, a sua pre
tensão é de introduzir distância e afastar-se do perigo, ou do alto servir-se 
de um posto de observação para fatos ilícitos. Num mito Adjaba, assunto 
da Parte que segue, um homem subiu e se colocou numa posição análoga 
aos macacos; aqui ele subiu e alcançou um resultado, no fundo, mais pree-
minente ainda: coletar frutos quando se sabe que os macacos (e a preguiça) 
adoram se locupletar de frutos e frutas. Num certo sentido, o homem não 
somente se posicionou num lugar associado ao perigo e a uma comunicação 
entre o alto e o solo, mas fez uma clara alusão à concorrência com os habi-
tantes arborícolas. Vale lembrar que a etnozoologia Kanamari contém uma 
categoria genérica que inclui os animais desta zona ecológica. Toda vez que 
um homem sai do chão, seu ambiente natural, e no qual seu maior oponen-
te consiste do Pida, justamente por ser o maior predador concorrente, ele 
penetra numa zona perigosa (também tópico da Parte que segue). Neste caso, 
ele entrou em competição direta com os habitantes legítimos da área. 

4. Chega a Preguiça e se posiciona embaixo da árvore frutífera.

Mawin, a preguiça, é um animal que anda normalmente sozinho e 
é reputado como comedor de sorva e outros frutos como cacau, popa (no 
dialeto regional) e, na sua ausência, apela para olho de palha novo (quando 
brota) e até um tipo de capim (tsiki). O Mawin se locomove raramente sobre 
o chão, às vezes para atingir outra árvore com frutos. Os Kanamari classi
ficam o mawin – mais uma vez com as variantes “escuro, vermelho e branco” 
– como um animal de mau cheiro e, por causa disto, como não comestível.
Estes pormenores o qualificam como uma gente-animal que pode se encarre
gar de uma função análoga à de um dono de animais, como os predadores 
ou as espécies maiores de conjuntos menores diferenciados, por exemplo 



EDWIN REESINK

os tamanduás, cujo chefe é o maior, o bandeira (como os felinos, todos não 
comestíveis)93. 

5. Mawin dialoga com paiko e pede para jogar frutas de cima para ele, que
está embaixo. O homem procura atingi-lo fisicamente e consegue matá-lo. 

Mawin era gente e chegou andando pelo chão, quando pediu ao paiko, 
em cima, para lhe jogar sorva também, para “ajudar a comer mais o caboclo”. 
Aparentemente, Mawin propôs partilhar a abundância dos frutos e ainda se 
apresentou numa forma humana. Compartilhar com ele a riqueza natural 
implicaria em tê-lo como parceiro de troca num dos planos mais salientes 
em que esta se apresenta, e, de certa maneira, em reconhecer o seu direito, 
ou até sua humanidade naquele momento. O paiko recusou uma relação 
de sociabilidade, e jogou um fruto no intuito de matá-lo. Ao que parece, o 
paiko, com sua ação demarca a distância e divergência fundamentais entre 
homem e gente-animal, redefinindo a relação nos termos atuais e como já 
afirmado no início, quando matou o macaco. Não há relação de troca ou 
sociabilidade possível com animais no domínio do mato, sejam terrestres 
ou arborícolas, e o paiko antecipou esta situação. Na segunda tentativa, ele 
alcançou o objetivo e “matou” o Mawin. Ele acertou, segundo umas versões, 
o coração da Preguiça com um fruto verde. Na primeira empregou um ma-
duro, mas, por ser mole não teve eficácia, e jogar um verde, ainda duro, na 
segunda tentativa, traduziu bem seu propósito (a não comestibilidade traduz 
a recusa da relação social).

93   O fato de um animal tão marcadamente das árvores estar associado com macacos, 
primeiro não é de estranhar pelo uso do mesmo habitat. Em segundo lugar, sabe-se que os 
animais arbóreos costumam ser gregários, salvo a preguiça, e os animais do solo solitários, 
exceto, principalmente, o queixada (Jara 1988: 19-20). Acrescente-se que dados ecológicos 
destacam que a fauna vertebrada é predominantemente arbórea (40-70%) e que animais 
frugívoros necessitam de uma área 25 vezes maior do que os folívoros. Ou seja, essa zona 
ecológica é importante para a adaptação humana. Entre os Makú esta população animal 
contribui com mais de 60% da captura, os animais do solo sendo mais rápidos, escassos 
e espantadiços (Silverwood-Cope 1990: 53). Mesmo descontando-se que a adaptação dos 
últimos é no interfluvial, a zona e o uso da zarabatana constituem uma área de atenção 
social justificável em termos práticos.



IMAGO MUNDI KANAMARI

6. O Mawin revive e se vinga.

O Mawin, entretanto, lentamente se recuperou do golpe no coração. 
O homem permaneceu lá em cima, em situação liminar, e as mulheres se 
engajaram na coleta no solo, ao passo que o Mawin rezou e a árvore cresceu, 
ficou bem alta enquanto todas as folhas e frutos caíram. Ao mesmo tempo 
que o tronco e os galhos se desnudaram, em volta do pé tudo também ficou 
limpo. Ou seja, o homem ficou isolado numa árvore do tamanho de uma 
samaúma, num pé completamente “seco”, e sem nada próximo ao seu redor. 
O crescimento e a total limpeza do pé evocam um pau chamado djohkomam, 
a “árvore dos djohko”, árvore xamanística, potencialmente cheia de djohko e 
caracterizada pelo seu terreiro limpo, em volta. Todavia, quando indagado a 
respeito, Djo’o negou qualquer influência xamanística na ação da Preguiça e 
alegou que bastava rezar. Por outro lado, estudos ecológicos constataram que 
há uma clara relação entre a estação seca e uma maior queda de folhas de 
árvores, e algumas espécies até se desnudam completamente (Morán 1990: 
134,195). Ou seja, a noção em si não é estranha na floresta amazônica.

Já encontramos muitos indícios do poder da palavra e da relevância de 
“rezar” até no cotidiano, o que leva a pensar que este ato, e outros semelhan-
tes anteriores, se devem à sua eficácia. Existe pelo menos um verbo para rezar 
em Kanamari, mas o “rezar” pode ser descrito simplesmente, como fez Djo’o 
aqui, com a referência ao “falar” (verbo comum, hoki), ou ainda à “palavra” 
(que parece ter certa conotação de fala, konin). Mesmo que a referência para 
com o xamanismo não seja de denotação, o paralelo não deixa de ser algo 
relevante, já que, atualmente, este representa a dimensão em que se concen-
tra a mesma capacidade de transformação dos primeiros tempos. Correndo 
em linhas paralelas, rezar pela palavra e agir pelo djohko se assemelham e não 
é estranho que, em algum mito na próxima Parte (Pida Wana), vê-los-emos 
operando conjuntamente nas mesmas ações, parecendo se sobrepor. Em al-
gumas versões, quando Mawin se apropriou das mulheres do paiko, ele rezou 
para que crescessem cabelos nas suas costas, para que, portanto, se pareces-
sem com ele, com sua cabeleira ampla (pouco apreciado, sinal de “bicho”).

7. O homem quase morre e é finalmente descoberto no seu isolamento, no topo
da árvore. 

O homem isolado no alto não dispunha de nenhum meio para descer, 
já que a árvore crescera e seus galhos inferiores se distanciaram demais do 



EDWIN REESINK

solo, o tamanho do tronco não permitindo descida, enquanto as vizinhas 
se afastaram e se tornaram inatingíveis. Deste modo, Mawin o isolou por 
completo, e pior, desprovido de qualquer coisa comestível. Sem comida e 
sem líquido para beber, paiko enfraqueceu e praticamente apodreceu. De 
fato, Djo’o atribuiu à árvore estar podre, indicado pelo seu estado desnudo. 
Apodrecido, o pau prefigurou o que ocorrerá com o homem preso nos seus 
galhos despidos. Sem água, ou, até que tenha acabado, reduzido a beber um 
pouco d’água acumulada num buraco, o homem bebeu sua própria urina. 

Ou seja, ele apelou para o que normalmente seria rejeitado, tentando 
‘reciclar’ o que seu corpo expeliu, numa tentativa de se auto-prover que, se 
bem sucedido, dar-lhe-ia autonomia total, prescindindo do ambiente circun-
dante. Evidentemente, o que se comprova aqui é que nenhum ser humano 
é isolável do mundo e pode se subtrair às trocas circulares dos fluxos de 
energia. Ninguém detém a capacidade de se isolar, sob pena de deteriorar 
logo o seu estado, enfraquecer e apodrecer. No fundo, a predação, vegetal 
e animal, mantém as formas animadas vivas. A narrativa marca bem que o 
tempo de isolamento se estendeu e que paiko sofreu tanto que estava próxi-
mo de morrer. Sofrendo ao sol, ressecava ainda mais, “apodrecendo” até a 
sua pele. No fundo, de certa maneira ele morreu, tendo em vista seu estado 
físico e o afastamento do social e do mundo em geral. Em Kanamari, um 
narrador utilizou o verbo “morrer” para caracterizar o estado final corporal 
que o homem terminou assumindo. 

Somente um Pica‑pau finalmente o descobriu, mas, embora perten
cente a uma espécie maior do que aquela do dedo do Tamakori (twk), 
não tinha tamanho para transportá-lo. O Pica‑pau não podia transportar 
paiko, porque “sua canoa” era pequena demais. Trata-se de uma gente-pás-
saro, simultaneamente gente e pássaro. Ele se dirigiu ao homem como “it-
sakwa”, sobrinho/genro, e recebeu o tratamento recíproco “ito”, sogro/tio 
cruzado. Já encontramos anteriormente esta relação de respeito e ajuda, 
especialmente por parte da geração mais velha, e que simultaneamente pos-
sui um elemento de ambiguidade por se tratar de um afim terminológico. 
Em princípio, um membro de outro Djapa não poderia ser um consanguí-
neo, nos tempos antigos, segundo os Kanamari, e ao colocar-se na posição 
de potencial genro, paiko conota a possibilidade de executar serviços para 
o sogro.



IMAGO MUNDI KANAMARI

O Pica‑pau resolveu colaborar avisando ao Urubu que havia um ho-
mem preso à árvore94. Quando este chegou, ele pousou primeiro num galho 
que quebrou, porque fino e seco. O paiko avisou o Urubu a tempo, mas 
só na segunda tentativa ele aterrizou firme sobre o pé de sorva, indicativo, 
talvez, de como a árvore e o homem estavam frágeis e no fim. O paiko fez 
seu relato e o Urubu se decidiu ajudá-lo. O Urubu também era gente que 
ao mesmo tempo voava, adiantando que tem muita caiçuma. Ele possuía 
uma canoa suficientemente grande, o que nos remete aos pássaros d’água 
que começaram a flutuar na flor d’água depois de ganhar suas “canoas”. 
Aparentemente, então, é possível traçar uma analogia entre flutuar n’água e 
voar no ar, particularmente própria para um planador como o urubu, o que 
induz a atribuir aos pássaros do ar igual meio de transporte (que Djo’o chega 
a chamar, para o Urubu, de batelão). O meio de transporte por excelência, 
portanto, é a canoa, reforçando sua importância também pela baixada de 
Tamakori e Kirak (final cap.5).

8. A descida de paiko pelo Urubu.

Para descer, o homem se segurou no Urubu e este não lhe permitiu 
abrir os olhos durante o vôo. Este detalhe remete-nos novamente à analogia 
com os xamãs, já que para subir e descer do céu com a ajuda de djohko pre-
valeceu a mesma exigência. Emerge, assim, um padrão consistente em que 
ser transportado por outrem, e não por força própria, implica em se render 
ao meio e se limitar na comunicação com o mundo, logo no sentido que é 
o mais relevante para verificar o que acontece consigo mesmo. Vale observar
que, segundo João, Mawin, de algum modo, tapou o olho do paiko, cegou-o 
enquanto tirava todo pau ao redor da árvore, para isolá-lo e impedi-lo de 
descer. Ora, este detalhe também aproxima a subida do homem ao mesmo 
tipo de transporte, e sugere que, como os xamãs, se não alcançou o céu, 
pelo menos atingiu uma altura respeitável que o deixou não muito longe da 
camada celestial. 

Vale recordar ainda que as almas se deslocam para o céu e que esta 
associação reforça a ideia de que ele “quase morre” e de que seu retorno à 

94   Paiko pode dizer ao Pica-pau e ao Urubu que “Deus”, Tamakori, colocou ele lá em 
cima, porque toda reza se dirige, apela e depende de Tamakori.



EDWIN REESINK

terra é a volta da morte iminente. Um Urubu, é claro, é um bom candidato 
a tomar conta de um moribundo isolado no alto e dar carona para ele. Ele 
instruiu paiko a só olhar de novo quando bem firme no chão, ao lado do 
igarapé, perto de sua casa. Outros Urubus chegaram, em algumas versões 
cheios de alegria pela perspectiva de um banquete, e uma filha do Urubu 
se aprontou para dar uma bicada no olho de paiko e comê-lo. Isto, aliás, 
conforma-se à conduta normal do urubu, que primeiro ataca o olho, por-
que assim se certifica da morte do animal (e o impede de se movimentar, 
no caso de estar inerte mas ainda vivo). As variantes diferem, mas o nó da 
questão não muda, somente se situa em momento posterior, quando a filha 
ou algum Urubu reclama de não ter comido o paiko logo no início: o Urubu 
explicou que este homem ainda vai matar muita anta para comerem, e, de 
algum modo, explicitou o que se afirma claramente, daí a expressão “pagar 
a passagem dele”.

9. O restabelecimento do paiko e a sua estada entre os Urubu.

A ideia em foco gira simplesmente em torno da retribuição do paiko 
ao seu salvamento. Em vez de ele mesmo servir de ‘prato podre do dia’, o 
Urubu sabia que, ao cuidar do paiko, ele iria caçar depois para retribuir 
com carne podre. Então, os Urubu deram-lhe banho, um pouco d’água para 
beber, levaram-no para casa e instalaram-no numa rede para que iniciasse 
sua recuperação. De tão fraco que estava, o homem sequer podia andar ou 
beber com força própria. Konin, por exemplo, enfatizou a demora do proces
so de recuperação das forças mediante a ingestão diária de kuya de banana. 
Os Urubu, casados e com filhos e até uma mulher solteira, moravam todos 
juntos na mesma casa, no melhor estilo Djapa, como já ocorrido nos mitos 
em que figuraram antes. Eles exibem traços que autorizam concluir pelo seu 
estado de “gente”, como a casa e a abundância de arco e flecha, mas, diferen-
temente, nos produtos da roça destaca-se a banana, e, eventualmente men-
ciona-se mamão, ananás e cará. Falta referência à macaxeira, pois o homem 
recebeu para seu sustento principalmente banana e caiçuma de banana. Esta 
ausência caracterizaria uma falta crucial para a horticultura Kanamari, para 
o complemento vegetal da refeição e para a força da caiçuma95. O contraste

95   Kurau deu um único indício de que poderia haver macaxeira nesta casa, ao mencio-
nar a tapioca, mas a sua ênfase continuou na banana.



IMAGO MUNDI KANAMARI

com o Urubu-genro do céu é revelador, neste sentido, e talvez possa ser 
entendido como resultado de um deslocamento da associação para o seu 
lado podre. De qualquer maneira, o homem se restabeleceu e melhorou seu 
estado de podridão.

10. A contraprestação do paiko pelo seu resgate, quando vai caçar para forne-
cer carne ao Urubu.

O paiko iniciou a caça para matar algum animal e, sinal de sua lenta re-
cuperação, primeiro matou sapos Ho. Note-se a semelhança com a aprendi
zagem do primeiro homem e de Kirak que passaram por uma série bem 
semelhante, para aprender a ser homem e assumir a sua função social (v. Parte 
II). Desta maneira ele começou a caçar e depois se empenhou em matar 
anta, deixando a carcaça no mato para o Urubu buscar. Ele retribuía, então, 
o seu salvamento, “pagando” sua conta aos Urubu com caça. Observe-se,
de passagem, que o episódio análogo no mito 1 de Lévi-Strauss se enquadra 
perfeitamente no mesmo raciocínio: os urubus comem os lagartos podres e 
a parte talvez mais podre do corpo do rapaz (as nádegas), sendo ele mesmo 
um podre como o paiko, e em troca, os pássaros o depositam embaixo. Note-
se que, assim, não há nenhuma necessidade de apelar a alguma comparação 
com outro mito, ou de invocar um sentimento altruístico para explicar o 
comportamento dos urubus. Aqui, o paiko iniciou uma série (variável se-
gunda as versões) de caçadas para matar antas para eles comerem. Ele se 
integrou à casa, para o que contribuiu o fato de ter firmado uma aliança com 
uma filha solteira do Urubu, mantendo relações sexuais com ela à noite. 

Por outro lado, simultaneamente surgem indícios de que o Urubu es-
tava em vias de, gradativamente, se tornar animal, perdendo seu lado de 
gente. A roça, ao que parece, não era uma roça completa e o homem ganha-
va o tempo todo, para comer, somente banana e kuya de banana. Mais: no 
que concerne à fala, tanto o Mawin como os Urubu, o que se evidencia nos 
relatos em Kanamari, não estavam à altura da verdadeira fala. As suas falas 
são permeadas de palavras idiossincráticas, o que ainda poderia ser variaç
ão dialetal, mas a pronúncia deixava a desejar; o Urubu engolia as palavras 
e ambos falavam de modo nasalizado, “fanhoso”, como João o expressou 
em português. Mais ainda, o paiko agia de modo humano, como explicou o 
mesmo, cortando a orelha e rabo, tirando tripa, coração e bofe para mostrar 
e preparar uma primeira refeição em casa, batendo ainda sapopemba para 



EDWIN REESINK

indicar que matou caça grande. Os Urubu, entretanto, não só não aproveita-
ram o que trouxera, como não buscaram a caça morta no mato, deixando-a 
apodrecer e quando todos foram lá, para comer, comeram-na crua, com san-
gue e tudo. Os Urubu já agiam como os animais da atualidade, não respei-
tando as regras que marcam o comportamento humano.

11. O rompimento do paiko com os Urubu.

Neste aspecto os narradores frisaram que os Urubu nada trouxeram do 
mato para o homem que caçou a anta para eles. Carne, o alimento essencial 
para a boa refeição, não lhe deram de maneira alguma, e ele teve de sair 
para pescar e suprir minimamente a lacuna. Em outras palavras, não existia 
reciprocidade por parte dos Urubu, e, apesar de ser genro de fato e caçador, 
desempenhar suas funções conforme estes papéis e da gratidão devida, pai-
ko, em contrapartida, nada ganhava da caça morta. Por isto, sem a partilha 
de carne e restrito a banana, paiko, após morar aí algum tempo, geralmente 
indicado como longo, considerou sua dívida paga. Um dia, ele procurou 
um outro índio no mato, para contatar alguém de fora e iniciar percurso de 
volta para casa. As variantes versam diferentemente sobre este trajeto. Na 
versão de Konin, paiko matou mais uma anta, encontrou um parente, os dois 
comeram a anta e combinaram de construir uma carcaça falsa de anta, com 
o couro só, e voltou à casa como se nada tivesse acontecido96. Lá ele anun
ciou que matara mais uma, e quando todos os Urubu saíram em busca da 
caça, ele juntou rede, arco e flechas e se pôs a caminho. 

Vale observar que levou objetos culturais não possuídos pelos Urubu, 
ato que se justifica em face da falta de partilha da carne. Em função disto, o 
couro, vazio de conteúdo, mostra-se bem apropriado para concretizar a falta 
cometida pelo Urubu, e todas as versões convergem sobre este truque. Tam-
bém, em face da discussão sobre o couro de anta no capítulo passado, deixar 
“couro de anta” enfatiza o lado antagônico da afinidade, tanto real quanto 
virtual. Quando os Urubu se deram conta do engodo e de sua saída, a filha 

96   É curioso notar que Tamakori iria se tornar genro do Urubu, quando, na sua casa, 
à noite, aconteceu algo semelhante. Seu pênis é descrito como “sem carne” e “só couro”, 
para que não seja consumido o casamento. Por não funcionar sexualmente, Tamakori 
não será servido como prato para o Urubu. Paiko rompe sua afinidade real com o “couro 
só” da anta morta: nos dois casos, a falta de carne (“sem carne”) impede ou termina a 
aliança real.



IMAGO MUNDI KANAMARI

reclamou que devia tê-lo comido no começo, mas o pai replicou que ele con-
tribuíra com sua parte, a série de antas, e liquidara sua dívida. O Urubu se 
recordou ainda que ele tinha parente, afirmando que se não tivesse, tê-lo-ia 
deixado ser comido. Ou seja, expressa, com bastante clareza, a premissa geral 
de que o homem somente pode viver num grupo de parentesco – um Djapa 
de fato – no qual se apoia para a sua sobrevivência em todas as dimensões, 
inclusive, a relação política com o exterior, tem a predominante nesse mito.

12. A passagem do paiko do mato para sua aldeia.

Nas outras versões, a passagem do Urubu à sociedade deu-se de forma 
mais gradual e, no meu entender, mais consoante com a ênfase dada ao 
grande afastamento sofrido, até este ponto presente na própria narrativa de 
Konin, referência principal até agora. O homem demorou no alto e quase 
morreu, demorou para se recuperar, e dispendeu tempo nas caçadas para 
completar sua dívida. Tudo indica, portanto, que a quase morte e a con-
vivência prolongada num grupo de gente que pende para o lado animal e 
consistentemente falha em termos dos verdadeiros valores humanos, propor
ciona ao mito o meio de por em relevo a distância que separa este grupo da 
sociedade real humana em que paiko se encontra. A sociedade imperfeita 
dos Urubu colocou o homem a caminho do retorno à vida social, mas isso 
não o satisfez. A distância diminuiu mas continuou grande e seria natural 
esperar uma série de passos neste passagem. Em parte, Konin cumpriu isto 
na retomada lenta das caçadas, mas o mais elaborado comentário acerca da 
passagem adveio de João, que listou uma sequência facilmente reconhecida 
como a de um gradiente (grosso modo) do mais próximo ao mais afastado 
e de maior porte: o lagarto (kadjokirak, do terreiro), ho (alvo mais fácil no 
mato), tsip (nambu), hitsam (caititu), bahtsi (veado), wiri (queixada), e final-
mente mok (anta). 

Sequência semelhante se distingue, com maior ou menor número de 
“gente-animal” nas diferentes versões, para os encontros no seu retorno. Ali-
ás, o mesmo comentarista, que se baseia no que ouviu da mãe Kanamari, 
foi o único a mencionar que, ao chegar paiko às costas do Urubu, na bei-
ra do igarapé, este interveio com uma dura ameaça para impedir que uma 
mosca (a “varijeira”) botasse seus ovos no paiko. Esta mosca é conhecida por 
sua predileção por carne putrefata, para que os vermes devorem a carniça 
(Santos 1982b: 29). Por um lado, isso confirma a relação já conhecida entre 



EDWIN REESINK

mosca e carniça com a podridão (mesmo que não tenhamos certeza que se 
trata da mesma espécie da caça de Tamakori), por outro, frisa mais ainda o 
estado lastimável de paiko e a sua distância da forma física perfeita, sua quase 
decomposição corporal. 

A versão dada por Djo’o elaborou pouco mais a passagem do grupo 
social e fisicamente imperfeito do Urubu para a sociedade humana, em-
bora Muyawan também mencionasse a Caba e o Mucura. Eles atribuíram 
o papel do primeiro encontro à Caba, Waikom Djapa (Povo da Caba), e à
sua ajuda o truque do couro enganador. Na versão de Djo’o, paiko ofereceu 
partilhar a anta com a Caba, que também era gente, e esta consentiu em co-
mer a carne. Na versão de Muyawan não fica de todo claro se isto aconteceu 
ou, como seria o caso do próximo animal, o Mucura, ocorre uma rejeição 
da oferta mas, pelo diálogo, parece que participou na refeição. A ajuda da 
Caba faz lembrar que numa outra ocasião, no mito da origem de tabaco, 
apresentado no capítulo anterior, ela figurou como coadjuvante para fazer 
desaparecer as provas da matança da anta, embora haja dúvida a respeito 
de sua participação incluir comer carne. No comentário de João sobre a 
versão de Muyawan, ele afirmou que paiko matou duas antas, depois de sair 
da aldeia, para dividir com o povo do Wai, na maloca destes. Comendo 
juntos, com caiçuma, o homem gostou da atitude dos Wai, e aí se discerne 
que, ao dar o primeiro abrigo ao segundo a caminho de casa, e partilhar a 
refeição, melhorou o aspecto da falta de reciprocidade alimentar registrada 
anteriormente. Melhorou igualmente a sociabilidade, não obstante os Wai 
Djapa não tenham se tornado plenamente satisfatórios, persistindo para eles 
também a fala truncada, da gente-animal.

O outro animal encontrado no caminho é dado como “mucura” por 
Muyawan, e kaparahdak, “mucura”, por Djo’o. Djo’o primeiro deu a espécie 
como sendo kamator, “mucurazinha”, possivelmente um marsupial de me-
nor tamanho chamado catita (Conte s.d.: 1). O homem matou mais uma 
anta, chamou este Povo para comer, mas este não comia carne de anta. A 
versão de Muyawan explicita mais este aspecto da recusa, e como o Mucura 
(Gambá) maior não despreza sangue e carne, é provável que o mucura a que 
se referiu também seja da espécie de menor porte. O “mucurazinha” agra-
deceu a paiko, chamou-o de amigo, mas recusou a oferta argumentando que 
aquela anta é a “alma de um Adjaba”, o corpo de um anormal, portanto. 
De fato, sua dieta normal inclui grilo, barata e gafanhoto (segundo Djo’o; 



IMAGO MUNDI KANAMARI

cf. Santos 1984:cap.1). Djo’o não explicou a razão, mas acrescentou que os 
animais se dispersaram. Ou seja, defrontamo-nos com a indicação de que, 
pela analogia com os mitos precedentes nesta Parte, também se processou 
uma transformação simultânea de gente-animal (com malocas) em animais 
dispersos pelo mato. Ninguém mencionou isso explicitamente, mas para o 
Urubu a lógica apontada da ‘animalização’ resultaria no mesmo fim. 

Na narrativa de Muyawan extrai-se a impressão de que o homem gri-
tou para ver se tinha gente nas vizinhanças, com quem dividisse sua caça, 
sendo primeiro ouvido por quem não comeu (Mucurazinha), e só depois por 
quem partilhou a carne (Wai). Se tendermos a dar mais crédito a uma das va-
riantes (identificação da catita por Djo’o), para em outro momento inverter 
a atenção (sequência Muyawan), devemos reconhecer que se trata de uma re-
composição frágil, mas não totalmente desprovida de argumentos. Realmen-
te, já se constatou que houve equívocos na narrativa de alguns narradores, 
e tanto Muyawan como Djo’o podem ter-se enganado (especialmente, pelo 
contexto, o primeiro), ou até podem ter acertado os dois e a sequência ser 
opcional. Por fim, João ainda comentou, na tradução, que a Caba teria se 
recusado a comer carne, argumentando que o olho da anta se assemelha ao 
olho de gente, e que a carcaça, portanto, poderia ser de gente transformada 
em anta. Tendo em vista a concordância das versões precedentes, isto pode 
ter sido um equívoco e o raciocínio se aplicar ao caso da Catita.

O único a elaborar este ponto foi Djo’o que, depois de anunciar um 
animal e voltar atrás, observou a sequência com certa segurança. Paiko pôs-se 
a caminho de novo e deparou com um Kawadjo, Coati. Este lhe convidou 
para comer peixe, ao invés de aceitar partilhar uma anta. Aqui eles se tra-
taram reciprocamente de ibu, primo cruzado/cunhado, o que os coloca na 
mesma geração, o homem não mais estando no nível inferior (o que não 
deixa de ser o atestado de uma certa emancipação, comparada com a relação 
com o Urubu). O homem não demorou a perceber que o Coati chamava de 
peixe as minhocas que ele “pescara” com a fumaça do fogo que acendera ao 
chão97. Minhoca não se troca por peixe, sendo que o homem logo percebeu 

97   A mesma ideia desta técnica (fogo para tirar minhoca) encontra-se entre os Kraho 
(Lévi-Strauss 1974b: 124). Talvez seja algum hábito do coati que inspirou a mesma asso-
ciação.



EDWIN REESINK

a confusão ‘metafórica’, comendo somente um pouquinho e pernoitando 
apenas uma noite na casa. Mais à frente ele escutou a trombeta da “taboca” 
do Makor, Jacamim, buzinando para o outro se engajar também na coleta 
de pupunha. Lá, paiko se deparou com ele, cada um passando a carregar 
um cacho, e partiram para a casa do novo “sogro”. O Jacamim se afastou, 
no entanto, e escureceu antes de paiko chegar. Ele passou a noite no mato, 
ouvindo o barulho da casa, e sabendo-a próxima.

Novamente, a caracterização dos animais vai ao encontro das infor
mações contidas na zoologia oficial. O coati é dado como um animal vivaz, 
diurno e nômade, que mora sozinho ou em bando, terrícola e que cava 
muito bem a terra à procura de alimentos, como minhocas, características 
admiravelmente aplicáveis ao caso (Santos 1984: 216-219). Os machos são 
especialmente aptos a serem encontrados sozinhos. Obviamente, paiko, 
entrando em contato com estes animais, não progrediu muito em dire-
ção à sociedade humana, apesar de ser “gente” e denominar sua comida 
com nome de peixe. Também, sendo morador que erra pela floresta, for-
temente associado ao mato e a comida intragável, o uso da terminologia 
só poderia ser um pequeno passo nesta direção. Já o relacionamento com 
o Jacamim parece constituir um progresso maior. Estas aves terrestres às
vezes se reúnem em bandos, demonstrando espirito alegre, semelhante a 
agrupamentos humanos. São notórios comedores de frutos, e pelo som, 
produzido pelo que é chamado de “buzina”, ainda mais se assemelham 
(Santos 1979a: 164-167). 

O Jacamim exibe, então, traços que o aproximam de elementos impor
tantes nas festividades humanas, bem ao contrário do solitário ‘pescador’ 
do mato. Os Jacamim receberam-no bem, com caiçuma de pupunha, e ele 
permaneceu até a noite, quando dançaram Warapikom e ele namorou uma 
das muitas filhas do “sogro”. Ou seja, a casa e seus habitantes se mostraram 
seres bem sociais, assemelhando-se a um Djapa distante, com o qual se tra-
va relações amistosas. Depois, o Jacamim, quando o homem lhe pediu a 
direção para partir, apontou-lhe o caminho de sua casa. O mesmo tipo de 
gradiente que distingui antes para a aprendizagem enculturativa se delineia 
aqui, do mais solitário para o mais social e do mais arbóreo para o terrestre 
(o catita vive nas árvores, a caba tem a casa no alto, o coati anda nas árvores 
e no chão e o jacamim voa mal e é mais terrestre; só falta ainda uma última 
etapa, a cotia). 



IMAGO MUNDI KANAMARI

13. A chegada do paiko e a confecção de sua arma.

Por último, paiko ainda passou pela casa do Tsuma, a Cotia. Lá ele 
conversou com esta e ganhou tapioca para comer. Como a Cotia é uma 
notória ladra de roça, ele já sabia que ela se abastecia na roça de gente. Aliás, 
tal traço já se revelara antes, quando ela era “sogra” de Tamakori. Finalmen
te, paiko chegou em casa, para ser recebido com kuya e animação. Na versão 
de Konin, a recepção foi mais calma, só havendo menção ao fato que ele se 
deparou com o irmão, quando quis verificar como estava o pé de sorva e ter 
notícia da mulher. Todas as versões concordam que paiko se informou aí do 
que acontecera na sua ausência e ficou sabendo do roubo das suas mulheres 
pelo Mawin. A particularidade na variante de Konin é que o informante 
foi um “companheiro macaco”, uma gente evidentemente muito apropriada 
para saber destas coisas, mas, tendo em vista a matança posterior, um pou-
co enigmática neste papel. Paiko reparou o pé de sorva, que voltou ao seu 
tamanho normal e com frutos maduros (o que nos induz a pensar que pelo 
menos um ciclo de amadurecimento passara). O outro paiko lhe ensinou, en-
tão, como preparar sua arma. Ele confeccionou uma zarabatana, de paxiúba, 
bem como flechas, de tala de tucum, e o outro ainda lhe ensinou como fazer 
o veneno com que se engraxa a ponta da flecha.

Konin não especificou o processo, nem as plantas utilizadas. Quando 
indagado a respeito, Djo’o indicou um caroço que, após raspado e cozido, é 
misturado com outro “veneno do mato”, informando, inclusive, que o que 
parecia ser o nome do veneno na verdade seria o nome da planta principal 
que serve de matéria-prima. Sem se dispor a esclarecer mais, é possível que, 
ao ser o mito contado em Kanamari, com mais calma do que nas duas versões 
gravadas, possam surgir instruções mais precisas. A se justificar esta especula-
ção, aqui também teríamos um conhecimento resguardado que já não se ob-
serva na prática (Jacopin 1985). Relacionado a este ponto, não há indicação a 
favor, salvo falar do “primeiro veneno”, mas é possível, também, que a aplica-
ção consista da própria invenção da zarabatana e do veneno, o que não seria 
de estranhar: para facilitar a vingança humana e a definição dos papéis atuais. 

14. A vingança do paiko e a morte de Mawin.

Paiko, devidamente equipado, agora estava em condições de praticar 
a caça com zarabatana, instrumento por excelência de caça no alto das 
árvores e arma silenciosa, que permite atirar várias vezes sem espantar os 



EDWIN REESINK

animais visados. Ele se escondeu perto do pé de sorva, e, porque bem 
escondido, os macacos que vigiavam o caminho não notaram nenhum 
sinal de humano na sua vizinhança. O Mawin “cria” todo tipo de macaco, 
alusão à já discutida semelhança da Preguiça com um dono de animais, e 
como se nega que ele seja um dono na atualidade, possivelmente perdeu o 
posto. Paiko atirou e matou muitos macacos e o próprio Mawin. Observa-se 
uma simetria com o início do mito, quando ele utilizou um meio ineficaz 
para matar o Mawin do alto para baixo, em contraste com a sua invisibili-
dade para matar com uma arma eficiente e silenciosa de baixo para cima. 
Na versão de Konin, o homem não matou suas mulheres, que andavam 
junto ao marido, nem seus filhos, todos regressando à aldeia para comer 
macaco na casa do irmão (mais uma vez o consanguíneo mais próximo e 
o mais solidário).

No fim, o pé de sorva desapareceu junto com a ausência de “sua 
gente”. Na variante de Djo’o, o pé também morreu, numa associação inte
ressante entre árvore e habitante, quase uma simbiose, e para ele, outro 
Mawin colocou outro pé. Ressaltam-se dois aspectos neste ponto. A pregui
ça é conhecida como tendo forte sentido de territorialidade, o que explica 
o seu interesse pela árvore (aumentado pela sua pequena mobilidade) e sua
reação violenta ao não ser tratada com o devido respeito à sua posse98. Ade-
mais, a preguiça é um predador vegetal, um folívoro mais que um frutífero 
que depende de certas árvores. A primeira característica aumenta grande-
mente sua base alimentar (um território 25 vezes menor, Morán 1990: 135), 
mas a segunda a restringe de tal forma que sua densidade populacional 
talvez a aproxime dos que dependem mais dos frutos e se movimentam pela 
floresta em função da oferta dispersa e mais ou menos sazonal dos frutos. 
Desta forma reforça-se a sua associação com os bandos mais sociais e flexí-
veis dos macacos.

98   Esta associação torna mais compreensível a descrição da palmeira, que protegeu o 
Piyoyom da morte quando caiu o primeiro céu, como “amigo do céu”. Mesmo que não 
saibamos a razão da associação, isso sugere uma relação íntima entre espécie e habitat, 
que, talvez, se fundamente até na observação prática de que sem habitat adequado uma 
espécie não sobrevive. No caso do Mawin é só inverter a orientação da associação.



IMAGO MUNDI KANAMARI

conclusão

Nas outras versões, Mawin produziu um filho com uma das mulheres, 
que paiko matou por não ser humano o bastante, e em dois casos parece 
ter matado pelo menos uma das mulheres pelo mesmo motivo. Estas va-
riantes se inserem em uma armadura agora familiar, em que Mawin tem 
“parte de bicho”, contaminou a mulher e no final se processou a separação 
permanente, opondo-se a distância correta entre gente e animal. Mawin se 
transformou numa preguiça, que não mais cria macaco, vive sozinha, não 
deita mais de costas, como fazia para pedir sorva madura, mas, pelo contrá-
rio, dorme enrolada para proteger o coração. Também as relações potencial-
mente afins, do começo do mito, entre homem e domínio arborícola são 
redefinidas. Por outro lado, normalmente não se come preguiça, pois o seu 
olho continua sendo similar ao olho humano (ele “parece com nossa alma”), 
e o cheiro de sua carne é ruim. Ou seja, algo do seu estado anterior de gente
-animal permaneceu e dá ao animal um status mais ambivalente nos dias de 
hoje. No geral, confirma-se que os animais se transformaram, de um estado 
precedente, em animais atuais, alguns menos completamente do que outros 
e, às vezes, até os animais “mesmos” se contaminam com esta virtualidade, 
encerrando em si o perigo do canibalismo.

A analogia entre usar um fogo para espantar a minhoca e fazê-la emer-
gir da terra, e a pesca põe em paralelo as duas atividades, semelhantes no 
retirar a caça de baixo para cima. Mais, o ato lembra a prática, registrada nas 
festas e nos rituais, de nomear os animais com nomes diferentes, em que, 
em certos casos, se denomina um peixe pelo nome de um animal de outro 
domínio. Em alguns aspectos, os domínios das águas e do mato correm em 
paralelo, ambos são áreas de procura de carne, de acenos de aliança de ca-
samento e de relações sexuais nos mitos anteriores, guardados por animais, 
donos de outros animais, que podem se opor às investidas e oferecer real 
perigo. O Coati, neste sentido, não representa a não ser um caso particular 
do mesmo tipo de relação entre os domínios e o homem. 

Por um lado, como se verificou no capítulo anterior, a diferença entre o 
domínio do rio e do lago não recebe tanto destaque que, mais profundamen
te, pareçam passíveis de agregação num só ambiente, do mesmo modo que 
a diferença entre o nível do solo e do alto se enquadra numa divisão não 
muito nítida (os Macacos viviam no chão enquanto gente-animal). O Mawin 



EDWIN REESINK

chegou por terra também, e a distinção relativamente ao domínio do mato 
parece mais secundário e mais válida para a atualidade. Mas, já se delineou 
diferenças neste paralelismo, e embora em grandes linhas se justifique por 
em analogia os domínios – céu, mato, águas, todos subdivisíveis em segunda 
instância, o que o mito do Mawin elabora para o mato – tal fato deriva do 
padrão de comparação em que o ponto central é o mesmo: o domínio da 
sociedade. Ou seja, o Coati confunde o subterrânea com um lago, algo até 
compreensível tendo em vista a analogia de buscar o que está embaixo da 
superfície, mas a mitologia mostra que os seres que habitam os diversos do-
mínios são semelhantes mas não idênticos. Em suma, as posições analógicas 
dos domínios extra-sociais justificam semelhanças muito grandes, mas não 
implicam em anular totalmente as diferenças.



IMAGO MUNDI KANAMARI

Conclusão Parte IV

Não deve ter passado despercebido que há uma certa analogia (porém 
não total) entre o mito de Jakwari/ o mito da mulher caititu (a afinida-
de com protagonistas de outros domínios), de um lado, e o mito do boto 
vermelho/ o mito dos queixadas (clivagem entre os gêneros humanos), do 
outro. Observe-se que o primeiro e o último se destacam por sua frequência 
e elaboração maiores. Entretanto, apesar de sua semelhança básica, no pri-
meiro caso tratam-se de seres de outro domínio que contraem matrimônio 
para dentro do grupo social e providenciam algo específico do ambiente de 
sua origem em benefício do grupo, mas acabam retornando ao seu domínio, 
a diferença consistindo não somente no objeto que produzem (quelônio/
vegetal) e concomitantemente na diferença de gênero, mas particularmente 
no que se transformam: dono de animal versus animal caçável. As águas 
são representadas meramente por donos de animais, o domínio do mato é 
mais elaborado, tanto em termos da distinção secundária de mato em solo 
e arbóreo (Mawin), quanto no maior número de protagonistas de animais e 
outros seres (como vimos, muitas espécies figuram nos mitos, em contraste 
com os peixes). Na próxima Parte (V) se complementará o quadro do domí-
nio do mato.

Além das observações já feitas nas conclusões parciais desta Parte, 
vale, novamente, estabelecer comparação com a mitologia Kulina. Vejamos 
os dois mitos que mais se assemelham aos paralelos Kanamari. Um concerne 
a um ser aquático equivalente ao Jakwari, que, numa trajetória muito seme
lhante termina morto e provocando uma enchente. A diferença é que o ser 
Kulina, Ssassabo, conhece os cantos dos peixes, não se transforma em boto 
e a água se relaciona, de modo obscuro, com seu suor (Adams 1962: 133-
136). Uma segunda versão elabora toda uma série de eventos a posteriori da 
enchente, o que inclui um período de escuridão e frio e uma noite longa, 
bem o contrário do dia permanente dos Kanamari (ib.: 137-139). Mais inte-
ressante, no entanto, neste jogo, à primeira vista espelhar e, no fundo, mais 
de inversão do que o mito dos queixadas discutido na Parte anterior, são 
algumas considerações a respeito das suas divindades.



EDWIN REESINK

A tradição oral dos Kulina do Purus descreve-os como habitantes do 
mato, da terra firme, não familiarizados com canoas e navegação no rio (ib.: 
22) Os Arawa parecem bem próximos entre si, em termos linguísticos. Por
exemplo, parece que os Kulina entendem alguma coisa da língua dos Deni 
do Xeruã. A proximidade com os Arawa do Purus não está muito clara, mas 
é provável que se trate de um conjunto cultural importante, e quase não 
estudado. Para um resumo da situação e da parca informação etnográfica, v. 
Kroemer 1985. Para sua localização antiga, consulte-se também o Handbook 
(Steward (org.) 1963). A diferença entre a orientação para rio ou terra firme 
expressa-se claramente na total ausência de menção a viagens de canoa na 
mitologia, com exceção de duas canoas depois de uma enchente, mas ocupa
das por cariú e gente Pano (Adams 1962: 137-139). Não ocorre nada seme
lhante a uma viagem de canoa como a de Tamakori, embora em um mito 
que versa sobre “Quirá” e “Tamaco”, antes da criação dos povos, estes heróis 
viajem para longe (Cimi 1986). A figura de Quira, cujo nome seria Kira(k), 
e do seu irmão Tamaco (Tamakori) ilustram algo deste jogo de espelho com 
os Kanamari. Não é ao Tamako, mas ao Kira que se dá normalmente como 
a personagem preeminente na mitologia. Isto poderia parecer uma simples 
inversão, consistente até com a lógica da oposição de vizinhança, mas o ma-
terial deixa entrever, até onde é possível, uma relação diferente entre eles. 

Em certo momento comenta-se que Quira sabe tudo e Tamaco não 
sabe nada ou sabe pouco, e que o primeiro se responsabilizou pelo apareci-
mento das gentes, a partir de “coquinhos” de palmeira (Adams 1962: 100-
103). Mas em outro ponto, Quira chama Tamaco de irmão mais velho e o 
narrador declara que este criou os não-índios (peruanos, brasileiros; ib.: 203-
205). No mito mais extenso sobre os dois – nota-se sua ausência em criações 
de outros elementos – , desta vez do rio Envira, apesar da liderança caber ao 
Quira, Tamaco transforma uma cabaça em pássaro, mata uma mulher-onça, 
cria o milho, coleta e trata os cocos de palmeiras que vão virar índios Kana-
mari, Kaxinawá e os diversos Madiha (Quira se encarregou dos peruanos, 
brasileiros e de outras nações de cariú; Cimi 1986). A relação entre os dois 
parece mais simétrica, menos marcada pela predominância assimétrica de 
Tamakori. O mito menciona, ainda, uma irmã dos dois e Pollock afirma 
que, na sua atual morada no céu, um terceiro irmão habita junto a eles 
(1985a: 59). Mais ainda, segundo o mesmo autor (ib.), Quira não interfere 
na vida cotidiana: depois da criação, ele se distanciou e o céu só interessa 



IMAGO MUNDI KANAMARI

aos Kulina como fonte de chuva e de animais aquáticos, o que vale também 
para os Kanamari, mas somente para a camada celestial inferior, é que o seu 
interesse maior está na camada superior.

O que é o céu para os Djapa, é o mundo subterrâneo para os Madiha. 
As almas se direcionam para lá e aí acabam devoradas pelos, e transforma
das em, queixadas. O xamã leva a alma até lá embaixo (num paralelo com a 
possibilidade de um djohko realizar o transporte do morto Kanamari), e pelo 
menos um xamã atual afirma que morou lá no tempo de sua aprendizagem 
(daí a diferença do mecanismo da passagem das mulheres aos queixadas no 
mito da Parte anterior, por meio xamânico). A semelhança do dori Madiha 
com o djohko inspira respeito e temor dos Djapa, mas a sua orientação sub-
terrânea diverge em muito do modelo Kanamari. Os mitos fundantes, é ób-
vio, diferem concomitantemente: para o mito de origem do tabaco somente 
temos um mito que aponta a anta como dono original e com enredo nada 
semelhante ao dos Kanamari (Adams 1962: 108). Para o mito de origem do 
xamanismo, os Kulina do Juruá contam um mito em que um marido leva 
a mulher para o mato, a amarra e abandona, colocando formigas na sua 
genitália. O irmão dela desconfia, procura-a e acha, mas, ao tirar as formigas, 
ele se excita e ela consente em ter relações sexuais com ele. Depois ela desiste 
da atividade sexual e se torna uma xamã, e, quando num ritual descobre o 
ex-marido, ela abre a terra e assim se origina a maloca dentro da terra (1988; 
inf. pessoal da equipe Kulina do Cimi no Juruá). 

Neste mito, então, as relações entre os gêneros, a consanguinidade e 
a afinidade dentro de um Madiha surgem como determinantes, em flagran-
te contradição com a ênfase Kanamari que vincula a origem do tabaco e do 
xamanismo ao conflito entre aliados inter-Djapa. Provavelmente é possível 
discernir uma correlação com o exercício cotidiano do xamanismo. Pollock 
afirma que os ataques xamanísticos vêm de fora, mas estão sempre ligados a 
tensões dentro do grupo, particularmente nas relações consanguíneas, para as 
quais não existe um canal formalizado de expressão. Quando ocorre uma mor-
te, a culpa final recairá sobre um componente cognato do grupo local, alguém 
que não atenda bem aos valores do parentesco e que até pode ser morto pelos 
outros em função da acusação (1985a:cap.5.4). A última comparação sugere 
que é possível, para os Kulina, chegar a uma relação paralela entre mito e prá-
tica xamanística que comecei a esboçar para os Kanamari, e que as diferenças 
entre as estruturas culturais podem ser sistemáticas em suas transformações. 



EDWIN REESINK

Ou seja, o mito trata da tensão intra-Madiha como causa de origem, 
semelhante a como, em última instância, um consanguíneo interno, ao não 
desempenhar bem o papel que cabe a um parente, termina por ser culpado 
da morte. Já vimos para o mito de origem dos queixadas que o pensamento 
a respeito de parentesco entre os Kulina enfatiza mais a consanguinidade 
do Madiha e que Pollock entende que o casamento constrói uma afinização 
temporária dentro da unidade e durante a fase reprodutiva do casal. A termi
nologia de parentesco dos Kulina mostra grande semelhança com a dos Ka-
namari, mas é mais ‘dravidiana’ ao manter a diferença de idade na geração 
de ego. Para os Kanamari, tudo indica que se mantêm os afins terminológi-
cos sem consanguinização e incide uma menor ênfase sobre uma hierarquia 
entre os irmãos, consanguíneos por excelência. Para os Kulina, o agente final 
da morte parece ser outro consanguíneo, mas afinizado na prática, intragru-
po (uma desconfiança maior ainda e conforme uma hierarquização consan-
guínea interna), enquanto para os Kanamari é um agente extra-grupo mais 
ou menos distante, num espaço do desconhecido e de afinidade virtual. 

Isso ajuda também a pensar porque Quira e Tamaco têm mais um 
irmão na sua morada celeste. De certo modo, a distinção de idade implica a 
existência de um irmão mais velho, um mais novo, e um terceiro que seria o 
do meio. Menos conjectural, parece que podemos constatar uma diferença 
considerável, embora imperfeitamente aferível, com o par ‘heroico’ Kana-
mari. Os últimos irmãos não tinham irmã nem irmão e se tratam recipro
camente pelo mesmo vocativo. Para os Kulina a relação em que se modela 
o Madiha, a unidade, é a dos siblings, em especial dos irmãos homens. Este
traço sugere que o par Kanamari também exemplifique um modelo reduzido 
de um Djapa. Acrescente-se a isto que, além de serem os dois irmãos protóti-
pos da categoria de gente e de sua unidade sociocultural básica, constatou-se 
uma assimetria fundamental nesta relação. Em todas as comparações entre 
o que ocorre com Tamakori e com Kirak, se realçou a unicidade do primeiro
e que o segundo concentra em si o futuro ser humano. Ora, Tamaco não 
só joga um papel diferente, mas Quira é quase passivo perante o cotidiano 
atual. Tamakori, ao contrário, definitivamente pertence a uma categoria ex-
tra-humana, é um ser verdadeiramente sobrenatural. Mesmo que, para ser 
sobrenatural se imponha que ele se exclua da sexualidade, seu corpo man-
tém uma função modelar, como demonstrou a perda do sexto dedo. Ou seja, 
o ser sobrenatural é ser masculino, e, como vimos na Parte anterior, mesmo



IMAGO MUNDI KANAMARI

numa posição mais ambivalente, também Kirak se define inquestionavel-
mente com o mesmo status.

Nesta Parte fecha-se o ciclo da participação modelar de Tamakori, com 
o já discutido início da morte definitiva. Tamakori se mantém fora do cir-
cuito da temporalidade, ou, talvez melhor, fora da direcionalidade temporal 
ao se subtrair à modalidade de reprodução físico-sexual, que encerra a pas-
sagem da substância fisiológica. Ele representa um ser ‘zero’ de toda Trans-
formação (mais que Criação; cf. Lévi-Strauss 1991b: 67) Sem ancestrais, e 
sem ter relações sexuais, ele se abstém de entrar na sucessão das gerações 
com a contribuição normal do homem comum, enquanto permanece como 
um “pai” (às vezes é chamado de “pama Tamakori”). Nesta Parte também é 
complementada a demonstração de sua unicidade com sua modalidade de 
imortalidade, o que o faz ser o único a reviver por conta própria e determi-
nar autonomamente a sua subida para o céu. Como ser primordial único, 
ele acaba também por ser o único que mora no céu sem ter sido morto e 
mantém seu corpo original. Somente ele atravessa o tempo com seu corpo 
inteiro e igual a si mesmo.

Por outro lado, verifica-se o ocorrência de uma lógica de transfor
mação material, uma lógica substantiva da qual nem Tamakori escapa. Ele 
não é onisciente, como no caso em que a sua mulher cometeu adultério 
com o Peixe-boi e ele não sabia o que ocorria fora de sua vista, mas inventou 
um meio de se certificar. Utilizou o sexto dedo, arrancou-o e transformou-o 
em espião, num ato bastante significativo. Primeiro, não ser onisciente não 
implica estar fadado a não descobrir. Segundo, também seu corpo se alte-
rou antes de assumir sua forma definitiva. Tudo no mundo se transformou, 
inclusive Tamakori, e, de certa maneira, quase sempre mediante uma moda-
lidade substantiva de transformação. Disto resulta outro indício de substan-
cialidade, ou seja, o de corporalidade e conhecimento estarem interligados. 
Tamakori transforma seu dedo num pássaro médio arbóreo, dotado do atri-
buto de viver na esfera do meio e do alto das árvores, ponto de observação 
privilegiado. 

A comparação com o que acontece com Kirak se reporta primeira-
mente à variante da perda do sexto dedo por parte deste. Kirak perde o dedo 
involuntariamente, após ser morto mais uma vez e depois que sumiram os 
ossinhos do dedo. Ele morre por não seguir à risca os conselhos de Tamako-
ri, impulsionado pelo desejo de comer plantas cultivadas (Mito da roça do 



EDWIN REESINK

Cachorro, Parte II). Para Tamakori o ato depende de sua decisão e não se 
caracteriza pela perda mas pelo ganho de um pássaro ativo que o assistirá 
numa tarefa. Neste sentido, vale a comparação com o episódio, do mesmo 
mito, em que se praticou pela primeira vez o ato sexual. Já sugeri uma certa 
analogia entre o pênis de Kirak e a origem do pica-pau. Tamakori deseja 
confirmar o comportamento de sua esposa, que suspeita venha mantendo 
relações sexuais com outro, mas Kirak deseja exercer sua própria sexualida-
de. Pela via de uma reprodução corporal que elude a modalidade sexuada, 
Tamakori é “pai” de um pássaro, como se seu corpo se desdobrasse em {cor-
po atual normal + um excedente corporal transformável}. Kirak inobserva a 
primazia de Tamakori – constantemente expressa em ser o primeiro a fazer 
algo – , entra no ato sexual, mas não logra transferir a substância da repro
dução humana quando é arrancado seu órgão. 

Ao fim desta primeira tentativa de reprodução sexuada, Tamakori a 
complementa mediante a transformação do próprio membro em peixe. Este 
modo de reprodução sexuada deixa Kirak com uma óbvia falta no seu corpo, 
e o mundo com um peixe, bom de comer, mas não um produto que nor-
malmente assegure a continuidade da espécie. Para Tamakori, a mudança 
do seu corpo resultou num corpo ‘normal’, e pelo uso do seu ‘excedente’ 
ganhou a informação que desejava, enriquecendo o mundo com o pássaro. 
Em consonância com o que já foi discutido, esta é a única vez em que nos de-
paramos com uma reprodução ‘substancial’ de Tamakori, em analogia com, 
e reforçando sua distância da, ‘reprodução sexuada’. Em todos os casos Ta-
makori afasta-se da sua própria reprodução sexuada e se responsabiliza pelo 
modo de transformação substantiva, inclusive substituindo o pênis de Kirak: 
conclui-se que ele detém indiretamente, sempre a um grau de distância, o 
controle da reprodução sexuada, permitindo aos Kanamari afirmar que Ta-
makori decide sobre a vida e a morte dos humanos. 

O paralelo com o xamanismo sugere também neste a presença de uma 
substancialidade já mencionada. Sabe-se que o aprendiz precisa aprender a 
alojar e desalojar os djohko no seu corpo, e as sessões de aspiração de rapé 
que lhe causam forte choque corporal e até desmaios (“mortes”) o ajudam 
neste processo. Já mencionei a risada da mulher de pau – motivada pelos 
erros de Kirak ao fazer trabalhos de mulher – como indício de que ela tinha 
um conhecimento consubstancial quanto à correta execução das tarefas fe-
mininas. A aprendizagem de Kirak aponta para a mesma direção, a de como 



IMAGO MUNDI KANAMARI

o conhecimento humano acarreta um componente de experiência corporal
que se exprime também na atividade do corpo. Tamakori sabe, é paciente e 
comedido, dá conselhos sem se impor e, além de tudo, mantém seu corpo 
intacto (exceto para obter conhecimento através do pica-pau). Ou seja, ele 
controla o seu corpo a tal ponto que sobrevive sem sofrer danos de terceiros 
(ataques dos Urubu), e se empenha, com sucesso, em todo tipo de ação pro-
dutiva. Se ele ‘nasceu’ com este saber, porque ninguém lhe ensinou, então, 
talvez o seu conhecimento seja inato e consubstancial. 

Fortes indícios de uma ancoragem de conhecimento no corpo e de 
uma certa substancialidade do saber aproximam os Kanamari, neste ponto 
particular – o que não parece muito comum – aos Kaxinawá (Kensinger 
1991). Tanto entre estes Pano, como entre muitos povos indígenas figura 
um aspecto complementar do saber: a posição central da linguagem, o falar 
e ouvir, como condição para a sociabilidade (ibid). Para os Kulina, Pollock 
(1985a: 97) argumenta que o conhecimento praticamente se equipara à fala. 
Já vimos, em vários pontos, o quão importante é a linguagem e a escolha da 
língua. Ora, a referência para a língua é Tamakori, que não somente sabe 
muito e ensina práticas, mas sabe o nome de todas as coisas e as transmite a 
Kirak. Como diz Lévi-Strauss (1981: 550), nomear é classificar e, consequen-
temente, introduzir descontinuidade. Neste sentido, comandar a introdução 
da língua – denominar os objetos e seres, o que denota e conota caracterís-
ticas – significa construir o mundo com suas diferenças relevantes. Mais 
uma vez, neste particular, se demonstrou também que o “Deus” predomina 
fortemente, mas não de modo absoluto: uma desigualdade a seu favor, na 
ausência de onisciência e onipotência, que sempre preserva o espaço autô-
nomo de Kirak; ou seja, sem converter a força e o saber (intrinsecamente 
ligados) em meios de poder ao invés de autoridade.

Os animais se transformaram em caça (e pesca) depois de terem sido 
descritos como “gente” também, mas sempre após transgredir injunções 
sociais. Ou seja, a criação do mundo é uma transformação do material ve-
getal (ou térreo) em “gente” e esta “gente potencial”, em termos gerais e 
com poucas variantes, se dividiu em gente mesmo e animais. Os animais de 
caça preferidos foram “gente” antes de se espalharem pelo mundo. Os atuais 
tkna comem as antigas gentes-animais, os kariwa comem os primeiros ka-
riwa-animais. Como em muitas culturas indígenas, inclusive a Kulina, carne 
representa o alimento por excelência. Já está patente que comer um similar 



EDWIN REESINK

significa praticar um ato de canibalismo imperdoável. Se há um princípio de 
lógica substantiva que diz que “(...) one is what one eats” (Viveiros de Castro 
1992a: 285), neste caso ele parece propor que não se consuma o seu igual, 
mas que, também, não se alimente do que seja desigual demais. 

De fato, por um lado, uma gente-animal como o Urubu se transforma 
lentamente em animal enquanto se alimenta de comida ‘cozida naturalmen
te’, quando a substância digerida causa a transubstanciação em animal come-
dor de podre (no mito da roça do Urubu, mas o mesmo se marca claramente 
no mito de Mawin). Por outro lado, o mesmo Urubu fornece, em uma varian-
te, os venenos da pesca, tirando-os como penas do seu corpo, quando se passa 
a ideia de que incorporou a própria podridão à sua substância. Existe um 
problema de circularidade nesta determinação, o alimento determina o con-
sumidor, ou, aquele que consome engloba o que é consumido (ibid). Como a 
mitologia postula uma unidade subjacente a todas as modalidades da vida, no 
tempo inicial do Primeiro Mundo todo ato de comer equivalia a predar sobre 
os iguais. A introdução da descontinuidade abriu a possibilidade de comer o 
que é diferente, e o que diacronicamente tem a mesma origem. Para isso foi 
necessário impor a diferença, mas a semelhança diacrônica continua na seme-
lhança dos corpos da caça com os corpos humanos e suas carnes. Deriva daí 
uma certa ‘má consciência’. Não é por acaso que se afirma que os Kanamari 
não predam gente “porque nós caça”, nem que se hesite antes de atacar um 
bando de queixadas, tampouco que se pronuncie o verdadeiro nome da caça 
nos cantos de festas e rituais, antes ou depois das caçadas.

Os mitos mostram que as posições de afins cognatos e afins reais per-
tencem ao espaço que proporciona outra base para a solidariedade, entre “so-
gros” e “genros” e entre “cunhados”. No ser diferente permanece, ao mesmo 
tempo, a pertinência do antagonismo e o conflito potencial embutido. Não é 
por acaso que Honorn perde o acesso ao único peixe do mundo por causa do 
seu “sobrinho afim”, ou pela ação do seu cunhado. No caso da segunda Wa-
hpaka, quem estraga novamente a facilidade da caça é o cunhado do pai, “tio/
sogro” da menina. Em um passo mais distante ainda se localizam os ‘afins 
virtuais’, aqueles mais afastados, que ocupam, em função disto, uma posição 
mais ambígua: podem transitar para o lado negativo da área dos inimigos, 
ou podem se aproximar e assumir o lado positivo presente nos afins reais. A 
afinidade, como vimos nos mitos, revela-se consistentemente como a lingua-
gem sociopolítica das relações exteriores (cf. Viveiros de Castro 1990: 50). 



IMAGO MUNDI KANAMARI

Sabemos do princípio de que cada Djapa é uma unidade endógama, que 
troca com os tawari, os amigos, tudo que faz valer a vida, até favores sexuais, 
mas sem que se misturem as substâncias num casamento. As alianças reais efe-
tuadas nos mitos nem sempre ocorrem sob o signo da negatividade absoluta, 
já que cantos rituais foram aprendidos e, em um caso, houve a passagem para 
a horticultura. Mas, em todas as instâncias importantes as tentativas fracassa-
ram e todas as transferências, até aquelas cruciais para a condição humana, 
tiveram seu custo. Transformar, no mito, afinidade potencial em real com os 
habitantes de outros domínios implica em transferir bens e conhecimentos: 
até no caso do céu – com Djanim, que tentou experimentar logo uma mulher, 
e Warím, que só traz mulheres bonitas – há um aspecto de afinidade presente 
na relação com os mortos (mas não tão forte quanto entre os Kulina). Mas so-
mente no caso da tartaruga, a atração e a beleza do sexo feminino domesticam 
uma gente-animal em benefício de uma viúva (descontando a referência muito 
ligeira ao irmão da mulher-caititu). Idealmente, a troca se processa no nível da 
sociabilidade, com a linguagem da afinidade franqueando o acesso à passagem 
para o aspecto positivo que encerra. E o caso dos animais sedutores relegou a 
ameaça de uma afinidade sexual, até subversiva, ao segundo plano e redefiniu 
a posição da atração sexual destes domínios.

Em suma, na mitologia, o gradiente da /consanguinidade - afim cogna
to - afim potencial/ subjaz às relações internas e externas, e, particularmente, 
se sobrepõe ao gradiente da distância social (cf. Viveiros de Castro 1990). A 
linguagem da afinidade é o idioma da tensão entre uma relação social de tro-
ca pacífica e uma relação de troca antagonística. Já lembramos que a quebra 
da injunção da endogamia costuma resultar na disjunção da gente-animal 
em gente e animal, salvo quando a aliança se contrai com gente que toma a 
iniciativa de atrair de fora para dentro uma gente-animal. A relação sempre 
permanece instável, indo para a equação entre genro e caça, na origem do 
tabaco e xamanismo, ou para uma relação de apoio temporário em troca 
de algo precioso (uma mulher que gesta o seu filho, para o Urubu genro; 
as antas podres em troca da passagem para o chão e a vida, para o paiko do 
mito de Mawin)99. Um afim potencial é um diferente distante, e na incerteza 
que acarreta, facilmente resvala para o canibalismo. De fato, observa-se nos 

99   Devemos lembrar que outras gentes-animais, como as do paiko do mito de Mawin na 
sua volta à sociedade, se posicionam como afins potenciais, que ajudam sem qualquer ato de 
“pagar”, mas agem conforme Djapa aliados, entre os quais vigoram as relações de troca ideais.



EDWIN REESINK

mitos, como em várias episódios, onças, seres aquáticos e urubus se aprovei-
tarem de contextos de picos de desorganização humana para predar os seres 
humanos, ou ameaçar fazê-lo. 

Ao mesmo tempo, tanto o mito da Anta e da Paca, como outros (v. 
Parte seguinte) mostram que, no fundo, os Kanamari partilham do traço 
amazônico da desconfiança generalizada de tudo que esteja situado no 
exterior de sua própria unidade local (Viveiros de Castro 1986: 274). Tal 
fato se expressa na tensão e dinâmica das relações inter-Djapa, intra-Kana-
mari. Postula-se a unidade cognática dos Kanamari, mas os Djapa distantes 
e desconhecidos, estruturalmente afins potenciais afastados, são a fonte 
privilegiada dos ataques xamanísticos. Os distantes podem se aproximar 
mas os aliados também se afastam na direção do afim potencial distante 
em comportamento. No fundo, toda a área do exterior ‘afinitário’ conota 
uma dinâmica tensional. Vale lembrar ainda que o ataque xamanístico 
implica num ataque corporal: afinidade virtual, distância, predação caniba-
lística se imbricam num campo tensional e dinâmico que sempre incide 
na corporalidade. 

Por fim, revisemos, na perspectiva do parentesco e afinidade, a posi-
ção excepcional de Tamakori. Não somente ele não teve afins reais, mas 
se tornou ele mesmo o primeiro credor da afinidade, na sua relação com 
Kirak. Mas a “gente” Kanamari se dirige a ele com o termo do mais alto 
grau possível de consanguinidade ascendente, pama (F). Como já visto, Ta-
makori realizou o feito de criar fisicamente as “gentes” e ainda realiza papel 
indispensável na atual reprodução humana, de modo que chamá-lo de “pai” 
se mostra muito justo. A intensidade das “rezas”, com a proteção e influ-
ência inerentes, impede que seja um afim: ele deve ser um consanguíneo, 
um solidário sem ambivalências, apesar de não somente regular toda a vida 
mas também a morte. Neste sentido, a relação de consanguinidade se pos-
tula como preeminente na mitologia. De forma análoga à distinção entre 
homens e mulheres, Tamakori e Kirak mostram a relação fraternal como o 
primeiro modelo de relação social, antes da existência da relação de afinida-
de. Mais do que isto, Tamakori sozinho, sem ancestrais, sem descendentes 
e não passível de morte, neste momento primordial simboliza, no limite, 
um tipo de valor ideal (para um Djapa, talvez): homem, autossuficiente, 
imortal, sem afins e até sem consanguíneos, consubstancialidade única dele 
consigo mesmo. 



IMAGO MUNDI KANAMARI

Kirak, que sempre vem em segundo lugar, não pode ter uma relação de 
co-descendência direta com Tamakori, que se depara com ele quando passa 
no mato (sem para isso tomar a iniciativa). Por um lado, isto aproxima Kirak 
de Tamakori, por não ter ancestral; por outro, viabiliza sua inserção como 
“irmão mais novo”, “companheiro”, constituindo uma relação modelar e 
modeladora da sociedade consanguínea. Somente no terceiro momento o 
campo social se alarga com a afinidade e a paternidade ‘real’: pela criação 
dos Kanamari (completos, e, portanto, com casamento e afinidade e com 
outros que serão afins potenciais); pela criação da mulher de pau, marcada 
pela introdução da reprodução sexuada (o que possibilitará a Kirak se casar). 
Ou seja, nesta terceira fase, os adventos da aliança efetiva e da descendência 
caminham juntos. 

Na mitologia, o idêntico a si mesmo, sem afins e similares, ocupa o 
primeiro lugar. A segunda pessoa também resultou de uma origem sem 
afinidade e paternidade, e a relação dos dois se traduz pela consanguinida-
de Somente depois a aliança e a descendência surgem, associadas entre si. 
Conceptualmente, portanto, no esquema mitológico, a consanguinidade é 
superior à afinidade. A segunda pessoa também resultou de uma origem sem 
afinidade e paternidade, e a relação dos dois se traduz pela consanguinidade 
Primeiro, Tamakori ao fim de contas não é humano. Por ser extra-humano, 
ganha status de sobrenatural e merece a importância que desfruta entre os 
Kanamari, e pode ser o único que, de certa forma, é capaz de ‘viver entre si’, 
ao modo autárquico sonhado pelas culturas amazônicas (Lévi-Strauss 1979a: 
503-504,507). 

Em segundo lugar, discerne-se aqui o protótipo dos eventos de toda 
a linha de desdobramentos posteriores que examinei na mitologia. Como 
vimos, todos os componentes primordiais do cosmo sofreram modificações 
substanciais, e já se indicou a possibilidade da concepção de toda a vida ter 
sido semelhante ou até idêntica, sob o índice vital do sangue. Ora, tudo que 
antecedeu indica que o que perpassa todos estes desdobramentos é a opera-
ção da transformação de materiais naturais sob a ‘lógica substancial diferen
cial’. Tamakori extrai as gentes e os apetrechos culturais para a construção da 
Cultura dos componentes da Natureza, como também tem sido frequente, 
em outros mitos, a transferência da Natureza de bens e conhecimento essen-
ciais à Cultura. Neste processo, é constante o mecanismo da metamorfose, 
espécie de transubstanciação das substâncias únicas e idênticas anteriores, 



EDWIN REESINK

para a introdução da descontinuidade necessária. Dividir o contínuo permi-
te a construção de relações e, assim, da vida e da vida social, estabelecendo as 
condições para a diferença e a troca. Vimos que, desta maneira, a mitologia 
explica o mundo e o atual estado das relações entre seres que se originaram 
do processo de desdobramento que ela descreve.



PARTE V
os perigos 
da floresta





Introdução a Parte V

Na Parte anterior discuti sobre as relações exteriores que versavam so-
bre a oposição entre gente e gente-animal, entre gente-animal entre si e, mais 
raramente, entre “gente” (Kanamari) e outra gente. Uma mesma armadura 
relativamente simples subjaz a estes mitos, ou seja, de como as gentes-ani-
mais terminam metamorfoseadas em animais por infringir preceitos morais 
humanos. Evidentemente a sua transformação sempre implica, portanto, 
numa regressão para um estado menos valorizado e à distância de um degrau 
da humanidade: justifica-se, assim, sua inclusão no domínio extra-social cir-
cundante e sua constituição como predados e não predadores dos humanos. 

O mito de Mawin se destaca dentro desta série por que, apesar de ser 
etiológico, não sugere tão marcadamente uma falta inicial por parte da Pre-
guiça, que abre a interação propondo uma reciprocidade. Talvez a negação 
de paiko em aceitá-la, sinalize que bastou a oferta de relação com uma zona 
ecológica que não permite reciprocidade, porque seu caráter social subverte-
ria a regressão fundamental constitutiva da relação gente para com animal. 
O Mawin, enquanto preguiça, continua não comestível, e nisto se assemelha 
aos donos de animais que comandam as posições hierarquicamente superio-
res (vimos que ocupa uma série de características semelhantes, mesmo não 
sendo um dono). Tudo indica que a linha fronteiriça entre gente e animal 
é frágil, como comprova toda mitologia, e que alguns animais em particular 
se aproximam mais dos humanos do que outros. Os donos de animais são 
semelhantes por serem predadores como os humanos e “cuidarem” de seus 
animais (além da justificativa do mau cheiro de sua carne). Ou seja, os pre-
dadores e, particularmente, os carnívoros, se aproximam mais dos humanos 
por ocuparem a posição analógica na relação de predação, que talvez seja 
constitutiva da própria definição do lugar do humano no mundo. Não é 
de estranhar, portanto, que o maior predador e carnívoro mais potente do 
mato mereça uma série de mitos a seu respeito, assunto do capítulo que 



EDWIN REESINK

segue. O mato contém, além do perigoso Jaguar, mais um ser que representa 
uma periculosidade alta, o Adjaba. Este “bicho” se distingue de todos os 
animais mencionados até este momento por sua corporalidade muito seme
lhante ao ser humano. É um ser ‘etno-antropológico’ e, em função da sua si-
milaridade, a relação de predação vai ser significativa nos mitos do segundo 
capítulo desta Parte, permitindo compreender algo de seu relacionamento 
com a sociedade.

13. Pida (Mato, Água, Irmão)

introdução

Em alguns momentos, já nos deparamos com referências a onças em 
suas diversas formas. Tamakori topou com Matso, uma onça um tanto enig-
mática, semelhante à onça e ao cachorro, e que Kurau ainda identificou 
como um “leão”. Provavelmente, trata-se de uma onça ‘imaginária’, passí-
vel de ser reconhecida na foto de um felino similar, estranho ao habitat 
Kanamari100. Também no mito do Piyoyom, o Matso figurou, em algumas 
versões, aliando-se ao sapinho, ajudando direta ou indiretamente a derru-
bar o céu (Parte II). Em retrospectiva, é interessante compará-lo com o caso 
similar do cariú: em duas variantes o Matso assobiava pelo mato quando, 
não obstante ter sido avisado para não imitar a Onça, alguém assobiou e 
provocou a queda definitiva do primeiro céu (já quebrado). Assobiar envolve 
algum som que causou, talvez por sua própria sonoridade, a quebra da cama-
da e a morte de muita gente. O que torna esta associação compreensível, está 
pouco claro. Uma analogia possível, mas especulativa, é a técnica de caça de 
pássaros, como o nambu, que emprega a imitação do assobio para atraí-lo 
(há notícia de que até se pode surpreender com uma onça que se orientou 
pelo som emitido pelo caçador, Santos 1979a: 28). Para Lévi-Strauss, as ins-
tâncias em que se assobia ou cospe conotam momentos de comunicação 
discreta, abaixo do nível linguístico (1970: 135). No caso do velho céu, mes-
mo uma comunicação discreta faria com que os “mundos” se aproximassem 

100   A existência de onças que a zoologia oficial consideraria como “imaginária”, doc-
umenta-se até nos Makú, hábeis e competentes caçadores, com grande conhecimento do 
seu ambiente (Silverwood-Cope 1988: 162).



IMAGO MUNDI KANAMARI

demasiadamente e vimos na Parte anterior outros indícios de que não se 
deseja essa facilidade de trânsito.

Consideram-se os vários tipos de onças como da maior periculosidade. 
No primeiro mundo, segundo um rápido comentário inserido num relato 
maior (M35), o Jaguar comeu tantos índios que o Konohmam, o irara, avisou 
os primeiros que havia muita onça, estando implícita a ameaça de que iam se 
acabar todos como suas vítimas. Os sobreviventes correram todos para casa 
em busca de refúgio. Talvez a ação do irara tenha sido em proveito próprio, 
já que ele é famoso pelo seu gosto de comer banana na roça. O mesmo estí-
mulo, o perigo e os ataques do Jaguar no primeiro mundo induziram Kurau 
à associação com a história de Yodji (um evento ‘histórico’ real). Este índio 
trabalhava na colocação de um cariú mas, ao se ver sozinho com o kariwa 
que alisava uma faca, fugiu. Ao andar no mato, duas onças o perseguiram 
durante um dia e uma noite, e ele só escapou por se manter sobre as árvores 
(M59). Desde o início do mundo, passando pelo tempo de transformação, 
e até hoje, teme-se o jaguar. O que pude, entre os Kanamari, comprovar, no 
dia em que a aldeia inteira se pôs em alvoroço pela notícia da presença de 
um jaguar na vizinhança.

O Jaguar, Pida, se singulariza por ser o maior predador carnívoro ani-
mal, ao ponto que, como testemunham as indicações precedentes, é visto 
como o maior concorrente para o homem. Por isto, entende-se que o Pida 
Kanaronim, o “grande jaguar pintado”, cuide de todos os outros animais na 
floresta como seu “dono”, comandando a cadeia de ‘donos de animais’, em 
que outros felinos e animais fortes (muitas vezes predadores) tomam conta 
de sub‑conjuntos determinados. Existe até uma onça d’água, “dona dos ani-
mais” aquáticos, além dos já mencionados, que parece ser um equivalente 
do seu par na terra. Adicione-se a tudo isso que o Pida é o principal djohko 
de um xamã que, parece ser geral, o considera como “um filho”. O xamã 
manda-o executar qualquer tarefa que lhe convenha e até matar gente se in-
clui entre suas capacidades. Muito mais razão ainda, então, para temer uma 
onça rondando a aldeia. Diante desses indícios, compreende-se porque o 
ritual Pida consiste do rol dos passes dos animais do mato, e porque os ho-
mens caçadores responsáveis e participantes num ritual, e mesmo em outros, 
podem ser chamados de pida. Nos mitos que se seguem, neste capítulo, 
comprova-se o caráter predador exemplar do Jaguar e a sua contribuição aos 
rituais que portam o seu nome. 



EDWIN REESINK

o conflito entre o Coati e o Tatu

Veja-se o pequeno mito e o comentário de Pairo sobre o caráter exemplar 
do jaguar. Em resumo, o Kawadjo, Coati, estava caçando no mato e se encon
trou por acaso com o Matsira, Tatu canastra. Este o convidou para comer e be-
ber caiçuma de fruta na sua casa, e lhe ofereceu uma rede para passar a noite. Só 
que o Coati não teve a hospitalidade prometida e dormiu sobre o chão. Quan-
do o Matsira descobriu que o outro possuía um ânus, pediu para que o ajudasse 
a furar um no lugar devido. O Kawadjo se aproveitou e o furou até à garganta, 
matando-o. Por um lado, estamos de novo diante de uma hostilidade similar às 
relações inter-Djapa, mas o que interessa mais aqui é que o narrador logo qua-
lificou o Coati como “pida muito”. Primeiro, o Kawadjo é caçador; segundo, 
ele se parece fisicamente com uma espécie de onça. Ao acrescentar “Matsira 
Pida”, ele classificou o Tatu por algo semelhante a um adjetivo – como uma 
onça – e explicou que o tatu também come todo tipo de fruta (prática também 
reportada ao jaguar), e “matar todo coisa assim”, e até pesca n’água. Um “pi
da” é um ser que se assemelha a um jaguar em certos aspectos, particularmente 
é relevante ser um matador e/ou um carnívoro, um predador.

a dona do peixe

Em face da sua importância central, não é surpreendente que as onças 
protagonizem vários mitos, em diversas capacidades. Depois de contar a ori-
gem do rio, Kurau uma vez emendou sua fala com a história de uma Onça que 
era dona dos peixes no mundo (M19.1). No início do mundo, a Onça plantou 
uma seringueira na beira d’água, e da árvore caíram caroços e folhas que se 
transformaram em peixes. Desta maneira, mediante um processo já discutido, 
a primeira Onça se manifestou como a dona dos peixes mesmo. Evidentemen
te, da onça atual sabe-se que pesca e não dispensa um jacaré, o que a qualifica 
plenamente para ser a dona original dos peixes também. Um índio de nome 
Honorn descobriu o lugar, bastante afastado da sua casa. O nome dele é o 
de um pássaro, o socó-boi, um hábil pescador que, segundo uma informação 
de Kurau, na aparência lembra o pintado de uma onça e canta ao amanhecer 
(informação zoológica o dá como pescador noturno, Santos 1979a: 70-71). 
Porém, nas duas versões realça-se que se trata de gente, apesar do seu nome ser 
um atributo apropriado para quem se mostra logo um bom pescador. 



IMAGO MUNDI KANAMARI

Depois de achar o igarapé e iniciar a flechada de peixes, a Onça chegou 
e o instruiu a flechar somente os peixes mais pretos, maiores, e não os peixes 
mais brancos e menores, mais novos. Indício, mais uma vez, de uma atitu-
de ‘ecológica’ de comedimento na exploração da natureza. A Onça provou 
que realmente cuidava dos peixes, demonstrado logo com a sua imposição 
sobre o pescador de acertar direito suas flechas, exigindo os primeiros peixes 
para si mesma, até ser satisfeita, e consentindo que ele levasse somente um 
número limitado de peixes para abastecer sua casa. Na outra versão, que 
passo a seguir agora por fornecer mais detalhes, destaca-se que o remanso de 
peixes era bem longe da sua casa, na cabeceira de um outro igarapé, e que 
havia abundância de peixe (por exemplo de matrinchã, peixe de igarapé por 
excelência). Como uma boa dona de peixe, a Onça controlava todo o acesso 
e recomendou ao homem não revelar nada a ninguém.

Na sua casa comia-se pouco peixe, ou peixe de qualidade inferior, e o 
seu cunhado (WB) lhe perguntou como conseguira a boa pesca. Honorn o 
despistou e o pessoal da casa (em M19.2) continuou a trabalhar na roça, até 
que a falta de peixe aguçou o apetite. Todo o tipo de parentes moravam na 
casa, irmãos, cunhados, “sobrinhos”, “sogros”, ou seja, aparentemente compu-
nham um Djapa completo. Depois de repetir a pescaria, o sobrinho lhe per-
guntou sobre o seu segredo e não se satisfez com a resposta, porque o igarapé 
próximo, onde teria pescado, não comportava esse tipo e qualidade de peixe. 
Face às insistências, o pescador consentiu em levá-lo, com a condição de que 
só olhasse. Obviamente, a desculpa dada não poderia continuar a ser aceitável 
para os coabitantes e a reciprocidade do parentesco o obrigaria a partilhar o 
segredo, modo, inclusive, provavelmente, de não gerar ciumes pelo contraste 
do seu sucesso com o relativo fracasso dos outros, numa área masculina por 
excelência. A solução faz sentido já que ele apresentou o rapaz à Onça como 
seu “genro”, filho de sua irmã e seu “serapim”, i.e., portador do mesmo nome. 
Ou seja, o rapaz, além de ser ZS e potencial DH, morador na mesma casa, 
ainda o chamava de ikidak, o que caracteriza, como já visto, em princípio, uma 
relação privilegiada, talvez uma espécie de si mesmo na geração adjacente101. 

101   Além do já mencionado, vale notar que entre os Pano, como entre os Kaxinawá 
(McCallum 1989: 109-111), o sistema onomástico também aponta para uma concepção 
de similaridade entre os portadores dos nomes, mas difere no sentido de que sempre se 
trata de gerações alternadas ao invés de gerações adjacentes. Nos Kanamari, a ênfase recai 
sempre sobre gerações adjacentes e numa relação de cuidado paternal ou maternal para 
com a geração mais nova.



EDWIN REESINK

A cena se repetiu, a Onça comeu sua parte crua e se retirou para seu 
buraco, enquanto o índio encheu uma pera de peixe para levar para casa. 
Lá, repartiu os peixes para todas as famílias e, depois de comer, é claro, 
bebeu caiçuma. O tempo passou de novo, o pessoal da maloca caçava paca 
e pegava algum peixe no igarapé perto da casa, enquanto trabalhavam na 
roça de dia e dormiam de noite. O sobrinho falou para seu ikidak que pre-
tendia procurar peixe (como literalmente se diz “pescar” em Kanamari). 
O tio o advertiu que não fosse, que esperasse por ele, para que pudesse 
flechar os peixes e o sobrinho carregá-los, senão a Onça o mataria. O ra-
paz insistiu que sabia flechar bem e que não estragaria o peixe. Apesar do 
conselho, ele decidiu ir ao igarapé que só os dois conheciam. Ele se pôs a 
flechar matrinchã quando a dona veio. Ao que tudo indica, ele os flechava 
mas os peixes se soltavam (ou tirava antes de obter licença da Onça) e a 
Onça viu logo que a sua maneira de flechar não prestava, diante do que 
matou e comeu o desastrado. Como o rapaz não retornasse à casa, Ho-
norn compreendeu o que ocorrera, e saiu à sua procura no dia seguinte. 
Lá ele não encontrou mais nada, peixes e Onça haviam se mudado para 
um lugar distante. 

Em suma, ao cumprir obrigações sociais e franquear o conhecimento 
ao seu ‘igual mais jovem’, o índio parecia ter resolvido o dilema, mas seu 
‘sucessor’ não se lhe equivalia em destreza. O dono dos peixes agiu com todo 
o cuidado ao preservar algo como uma etiqueta da boa pesca, com a provável
implicação de sua validade para o pescador atual. O narrador acrescentou 
que no presente, só no Juruá tem tanto peixe assim, o que é conforme a opi-
nião geral de que a abundância nos igarapés do Jutaí não se compara com 
aquela dos igarapés do Juruá, como em Três Unidos. Ou seja, o narrador, 
que de fato prefere o Juruá como habitat, aproveita para explicar porque lá a 
pesca atinge níveis superiores, justificando a sua preferência. Observa-se, por 
outro lado, que na versão mais curta de Kurau, o homem manteve o segredo 
para si, mas o seu cunhado intuiu a direção geral do lugar e o descobriu por 
conta própria. Deste modo, o índio não resolveu seu dilema de partilhar ou 
não o segredo do sucesso da pesca: no último caso, manter o segredo termi-
nou implicando também na perda do acesso ao peixe. A seringueira morreu, 
os peixes sumiram e a verdadeira solução só adviria quando os peixes se es-
palhassem no mundo (não obstante se mencione que havia peixe em outro 
lugar, este era de qualidade inferior).



IMAGO MUNDI KANAMARI

a Onça canibal

No mito que trata da dona dos peixes, a Onça é um jaguar mesmo, e 
Honorn, que poderia ser gente-animal pelo uso de flecha semelhante ao 
bico-de-pássaro, é dado como gente por Kurau102. Mas, houve um tempo em 
que o pida era gente-animal e Kurau, inspirado, contou dois mitos em que 
uma onça figura “como índio também”. No primeiro, a história se enquadra 
nos mitos em que se contraem casamentos exteriores e os perigos que isso 
acarreta (M59). A Onça, como gente-animal, tanto assumia a forma de uma 
onça, quanto a de uma pessoa, passando à vontade entre as duas formas. 
Ele, como homem, foi pedir uma moça ao pai desta, para casar, ou seja, 
para levá-la e comê-la em casa. O pai, desconhecendo o propósito, consentiu 
e ele levou a moça, bem nova e sem filhos. Já bem longe, ele pescou uma 
boa quantidade de peixe e mandou a mulher preparar um fogo para assar o 
peixe e cozinhar a macaxeira. Quando estava tudo pronto, ela chama Awan, 
que parece ser o nome dele, mas este fingiu ter um espinho na garganta e, 
quando ela veio ajudá-lo, a esmagou pela cabeça. Este ato, aliás, se assemelha 
bastante ao que ocorre quando uma onça se atraca com um caçador, jogan-
do as patas nos ombros e atacando a cabeça (Santos 1984: 246). 

O estratagema do espinho de peixe permitiu atrair a vítima, apelando 
para seu dever de esposa, em vez de agir totalmente na forma animal. Uma 
rápida comparação com o homem na porta da casa, no mito dos queixadas, 
permite ver a semelhança entre os episódios, em que pese o primeiro atrair 
a atenção para o pé, já que a locomoção é relevante naquele momento, e a 
Onça atraí-la para a boca, pela qual ele pretende matar e engolir a mulher 
(ambos os casos relacionam mulher e caça). Não se deve exagerar na seme-
lhança entre o homem e a Onça a não ser nesta tática, detalhes em que o 
personagem chama atenção para uma parte do corpo relevante no contexto 
do mito. O narrador abriu o mito da Onça comentando que não iria real-
mente comer a mulher, mas que ele vomitava pela boca. Ou seja, conclui-se 
que ele sofria do mesmo defeito do Matsira: não deve ter tido ânus para 

102   Kurau esclareceu que naquele tempo não havia um verdadeiro bico para flechas 
e isto causa a perda de peixe por parte do inexperiente cunhado. Esta primeira flecha se 
assemelha ao uso de um bico de pássaro e se conclui que a pesca com flecha também não 
se inventou de uma vez só.



EDWIN REESINK

complementar um processo digestivo normal. Este defeito corporal iremos 
encontrar novamente num mito do capítulo seguinte, em que um Adjaba 
sofre da mesma limitação de ser um predador incompleto.

A Onça carregou a moça pelo varadouro, sobre as costas, chegando 
somente de noite perto da casa paterna dela. Andando no caminho, a Onça 
fingia que a menina vinha atrás, avisando sobre obstáculos na trilha, mas 
ela estava morta e a mãe já sabia, mandando o jovem filho espiar lá fora. 
A Onça, que é conhecida pelas seus hábitos noturnos, percebeu a presença 
do rapaz e foi-se embora antes que eles se confrontassem. O rapaz achou a 
irmã e eles a enterraram. Não está claro de que modo a mãe tinha percebido 
a morte, talvez pelos costumeiros sinais de morte, nem porque a Onça car-
regou o corpo de volta e o abandonou perto da moradia dos seus pais. Tal-
vez isto sirva para alertar que esta gente-animal não é tão inteligente assim, 
apesar da tentativa bem sucedida do disfarce original, um possível indício 
de que se pretendia encerrar o caso aí. Ciente do engano, o pai resolveu se 
vingar e enganar as Onças. 

Para executar sua vingança, ele pensou numa outra filha, uma menina, 
irmã mais nova da primeira, e que mal estava púbere. A família se embrenhou 
no mato para fazer uma visita à casa da Onça, uma casa de pedra, grande e 
localizada dentro de um buraco. Desse modo, a casa se compara com o seu 
equivalente embaixo d’água, a casa dos Kaw. O pai ofereceu a moça para 
substituir a irmã morta, dirigindo-se ao pai do homem-onça. Aparentemen
te, ele oferece uma renovação da aliança entre a sua casa e o que parece ser 
um Pida Djapa, uma maloca de Onça como gente-animal. Na chegada da 
família humana, dois rapazes se ocupavam em jogar bola no terreiro defronte 
do buraco, com uma bola “do mato mesmo”. Esta observação passageira, 
sobre um jogo de bola situado num mito claramente referido aos tempos da 
transformação, resta totalmente enigmática, por falta de qualquer informa-
ção adicional elucidativa. Num mito Kamayurá, o jogo de bola entra como 
parte do embate entre as Onças e o seu afim humano, casado com a filha da 
Onça (Agostinho 1974: 166-171). Porém, seria prematuro concluir, mais do 
que se evidencia, a possibilidade deste jogo ser de antes do contato.

O que ocorreu, foi o sucesso do novo enlace e da desculpa do pai que, 
para ajudá-lo temporariamente na roça, levou o genro para a sua casa. Um 
dia, quando a Onça descansava da derruba de árvores, a sua mulher lhe 
trouxe kuya de banana com veneno do mato, matando-o. A simetria neste 



IMAGO MUNDI KANAMARI

conflito de recém-afins que implicou na morte de dois dos noivos, aqueles 
que entraram no território alheio, dos afins, deixa pouco a desejar sobre a 
clareza de um ponto: a morte da Onça pagou a morte da moça. Nesses ter-
mos, o mato se mostrou mais perigoso do que o domínio das águas, apesar 
de que os Kanamari temem o boto e o jacaré-açu, sendo que do último se 
diz que é capaz de tentar emborcar uma canoa. No mito anterior, o domínio 
do mato entrou em uma espécie de troca com a sociedade mas, consoante 
a natureza do Jaguar, nenhuma aliança se firmou que perdurasse. Simulta-
neamente, revelou-se algo que já discernimos e que João Manelão considera 
como princípio válido para os Kanamari, ou seja, em se tratando de ataque 
a alguém, a retaliação orienta-se pelo mesmo meio que a motivou: djohko por 
djohko, veneno por veneno e bala por bala (mesmo que pareça ser bem raro 
qualquer evento deste último tipo). Como a Onça enganou a moça e os pais, 
e utiliza sua natureza animal para matar, o pai dela engana o pai do seu gen-
ro, usando o mesmo estratagema e um conteúdo cultural, transformando o 
que parece um alimento revigorante, em substância mortal. 

a Onça ibu (cunhado) 

Numa pequena história, uma gente-onça tentou também se passar pelo 
cunhado (provavelmente ZH) de um rapazinho que ficara sozinho na maloca 
enquanto os outros – pai e cunhado – foram trabalhar na roça. Fingindo 
ser o cunhado, a Onça foi lá e chamou seu “ibu” para pescar, conforme seu 
sogro teria mandado, porque todos estavam ocupados com outros afazeres. 
Diga-se de passagem, que tanto esta cooperação quanto a divisão de tarefas 
cabe perfeitamente nas ideias atuais. O menino desconfiou, primeiro disse 
que não tinha bico, mas depois cedeu à pressão. Quando caminhavam pela 
trilha, ele avisou ao Jaguar que iria defecar e usou a oportunidade para dar 
meia volta e retornar à casa. Lá, ele contou o que ocorrera e constatou-se que 
não era gente mas “bicho”. Como os índios já sabiam, a Onça não voltou 
mais. As duas tentativas de Pida, primeiro bem‑sucedida com a jovem noi-
va, logo malsucedida com o jovem cunhado, mas em que ninguém morreu, 
utilizam-se do idioma da afinidade: o que não é de estranhar, uma vez que, 
teoricamente, todos fora de um Djapa não são consanguíneos e, portanto, é 
muito mais apropriado esse domínio. O narrador enfatizou que, pelo menos 
no último caso, o evento serviu como aprendizado (M50).



EDWIN REESINK

O narrador contou os dois mitos um atrás do outro, no claro intuito 
de demonstrar o perigo da onça (ainda narrou um terceiro antes), o perigo 
do mato, em que uma gente-onça era capaz de se apresentar sob forma hu-
mana para penetrar no espaço humano mais social, a maloca. Nota-se que 
a intenção canibalística se dirigiu para jovens, o que sobrepõe mais ainda 
afinidade e canibalismo, ao coincidir os seus desejos no mesmo corpo. A 
diferença entre os mitos reside principalmente em que, no primeiro, toda a 
família se enganou mas, no segundo, um rapaz jovem não se enganará tão 
fácil. Talvez isso possa ser uma leve indicação para o sentido de distinção do 
sexo masculino, mas convém não exagerar. O fato de que somente Konin 
contou estes mitos, não é, provavelmente, de tal importância que precisemos 
reservar um lugar separado para eles, tendo em vista que se encaixam bem 
na lógica e nas concepções já delineadas. 

a Onça Wana rapta uma mulher

Kurau também narrou com exclusividade o mito de uma Onça (M62), 
puxando não pelo lado canibal, mas pelo lado casamenteiro. Inspirado pela 
história da mulher caititu, que saiu para o mato, ele lembrou outra mulher 
que, de certa forma, também foi para o mato para não retornar. Ela era casa-
da mas não gostava do marido. Um dia, o marido a convidou para irem caçar 
passarinhos no mato e comê-los lá mesmo. Ele disse que nunca ela “anda 
mais” ele, numa alusão à má vontade dela, provavelmente, até para relações 
sexuais. Ele combinou ir na frente e esperá-la mais adiante mas, para seu 
desgosto, ela andou muito devagar e não o alcançou. Ele decidiu prosseguir 
e foi matando um bocado de pássaros, como o tucano e o uru, até que ela 
demorou demais em alcançá-lo e ele seguiu para casa. Quando chegou, os 
outros lhe perguntaram aonde estava sua mulher, ele explicou o que aconte
ceu e que ela não apareceu. Os outros desconfiaram e indagaram se não a 
matara, mas ele negou. A mulher não chegou mesmo em casa e os parentes 
se inquietaram sobre seu destino.

Ao andar bem devagar no caminho, a mulher, de nome Kaiaw, to-
pou com um homem todo bonito e, depois de travar um curto diálogo, ela 
o seguiu para dentro do mato. Aparentemente, ela consentiu acompanhar
o homem porque porque não gostava do marido e este outro era, como se
explicou bem, bonito e atraente. É interessante que o outro aparentemente 



IMAGO MUNDI KANAMARI

sabia do desgosto da mulher pelo seu esposo, o que era de conhecimento pú-
blico na aldeia, comprovado pela suspeita que recai sobre o marido na volta. 
Conhecimento que até extrapolou os limites da aldeia, e uma gente-onça, o 
Pida chamado Wana, se aproveitou da tensão conjugal. Se o seu desgosto 
provocou a reação da Onça, esta simplesmente se valeu da brecha aberta 
por uma aliança falha no cerne da sociedade. Devemos lembrar, por outro 
lado, que não fica claro se ela aceitou a aliança com o habitante do mato, 
ou se foi de alguma maneira enganada por sua forma humana. Por um lado, 
ela o seguiu sem quase nenhum atraso mas, por outro, ela “faz caminho” o 
tempo todo ao quebrar pauzinhos por onde passava, método para sinalizar a 
passagem quando se sai de trilhas conhecidas. Andando, eles se depararam 
com um jabuti e um wadja, cará do mato, que já figurou no mito da mulher 
caititu. Aliás, talvez este incidente reforce a associação que o narrador fez 
para encadeá-los e contá-los um atrás do outro.

Quando a Onça lhe perguntou se estava com fome e ela respondeu 
que sim, eles não dispunham de fogo. Aí, a Onça cozinhou os alimentos 
entre as pernas e nos sovacos. Com este procedimento culinário por meio 
corporal, a Onça demonstrou sua natureza ambivalente, uma gente-animal, 
ao passo que deu amplamente conta da necessidade alimentar de Kaiaw, 
provando ser bom provedor. A mulher continuou marcando a passagem, 
permitindo ao seu irmão, desconfiado do cunhado, rastreá-la até que a trilha 
desaparecesse. Quando ele gritou o nome dela, na falta de qualquer indí-
cio do que ocorrera, ela respondeu com um grito saindo do barro mesmo. 
O Wana a enterrou, porque ele mesmo morava na terra, na verdade ele 
era taboca também. Os dois irmãos da mulher que saíram ao seu alcance, 
cavaram um buraco no lugar do grito, mas em vão, depois do que toda a 
operação se repetiu até cansar. Wana, morador dentro da terra, a escondeu 
e eles não a alcançam. 

Tempos depois, os irmãos executaram um ritual, inclusive com vestes, 
com caiçuma de banana e ananás, para atrair o Wana. Este vem cantando 
“seu nome”, o seu canto, portanto, mais uma vez provável origem do passe 
entre os Kanamari, embora não se tenha registrado isto na narrativa. Quan-
do Wana e Kaiaw passaram em direção ao terreiro limpo, perto do local 
de sua moradia, um irmão pegou-a pelo braço e depois deram o que beber à 
Onça. Parece que aqui se processou uma certa troca, de receber bem e deixar 
cantar o Wana, para que devolvesse a mulher. De certa maneira, como dito, 



EDWIN REESINK

participar de uma festa é um ato de aliança política, incompatível com o 
roubo de uma mulher do outro partido. O Wana rezou-a tão fortemente, 
pondo-a a se “perder”, que ela “endoidou” e perdeu a consciência dos 
seus atos. Levaram-na numa rede para sua casa, para ser tratada dos muito 
djohko que estavam no seu corpo e que a mantinham “beba”, isto é, sem 
controle de si. 

Ela se recuperou, ficou de novo com o marido, mas no outro ano o 
Wana a chamou e levou de vez. Ela se transformou em Wana também, o que 
explica a presença e a função dos djohko, e como ela sobrevivia embaixo da 
terra. Naquele tempo todo tipo de Onça morava em taboca, o que não vale 
para os dias de hoje, quando taboca é somente o vegetal. Vale reparar que a 
onça se associa aqui ao subterrâneo, único domínio ainda não mencionado 
(dos que figuraram na Parte anterior), e que somente recebe atenção nos 
casos da Onça e do Adjaba, ás vezes moradores dentro de “buracos na ter-
ra”. Aparentemente, o que fica embaixo da terra não recebe uma elaboração 
mais desenvolvida na construção cosmológica dos Kanamari, em contraste, 
particularmente, com o alto, no nível arbóreo e, mais ainda, as camadas 
celestiais que orientam o relacionamento com Tamakori e os mortos. Ob-
serve-se que para as transições entre os domínios, o episódio atual confirma 
o djohko como meio privilegiado de efetuar alguma passagem: ela desce com
sua ajuda e parece sobreviver graças à sua eficácia.

Dessa vez a Onça não procurou canibalizar a sociedade humana, 
mas explorou uma falha numa instituição fundamental da sociedade, o 
casamento. Certamente, roubar uma mulher nesta situação serviu para 
ganhar um mínimo de disposição para a sua aceitação inicial, mesmo ten-
do a mulher sinalizado a passagem dos dois pelo mato e depois perdido o 
juízo de si. Um dos lembretes do mito implica, então, em uma referência 
à responsabilidade dos pais e irmãos em casar suas filhas e irmãs contra 
sua vontade. Parece sugerir o mito, que não deviam exagerar na sua capa-
cidade de impor um marido a uma jovem que, neste caso, causou, apesar 
de todo o esforço de recuperá-la, uma perda definitiva. Quanto à moradia 
das Onças, a descrição, nos mitos anteriores, de casas em buracos na terra, 
indica uma associação entre morar dentro da terra e as Onças que, levada 
mais adiante, poderia redundar nas tabocas subterrâneas, também espaços 
ocos dentro da terra. 



IMAGO MUNDI KANAMARI

a origem da Onça vermelha

Esta associação entre buraco, na terra ou no oco vegetal subterrâneo, e 
as onças, contribuirá para lançar luz sobre o mito de origem da Onça verme
lha, Pida phinm, de identificação ainda incerta, entre ser uma onça verme-
lha do tipo do jaguar ou da onça puma, a suçuarana. O Jaguar, o kanaronim, 
parece ocupar o lugar de maior destaque, a primeira posição, como o mais 
temido e mais forte animal da floresta e, como tal, merece o título de “dono 
dos animais”. A Suçuarana poderia ser uma concorrente ao lugar do Jaguar, 
até porque se assevera que, na maioria das vezes, o vence, mesmo sendo de 
porte um pouco menor, num combate direto. Entretanto, há que se notar 
que o animal se relaciona de modo diverso com o homem, com uma notá-
vel falta de agressividade (Santos 1984: 235-240). Uma observação de João 
Manelão, provavelmente refletindo um julgamento Kanamari, dá conta que 
a onça vermelha, o puma, ao contrário do jaguar, tem um temperamento 
muito nervoso. Por isto, o Jaguar merece a sua posição e quando se criou a 
primeira onça de barro, a sua ferocidade se realçou imediatamente ao lutar 
com o jacaré (para rasgar-lhe a boca; Parte II). 

Obviamente, ao levarmos em conta as diferenças, interessa tentar 
identificar a espécie à qual pertence esta onça particular. No momento, 
parece mais provável que a “onça avermelhada” (um “vermelho” de espec-
tro amplo) seja um jaguar com a pele de fundo avermelhado, consoante a 
prática Kanamari de classificar variantes com as “cores”, como na analogia 
com as antas classificadas em gradações phnim, tiknim (preto, mas escuro 
em geral) e paranim (branco, mas claro em geral, incluindo o amarelo). Exis-
te, ainda, um termo traduzido sistematicamente por onça vermelha, kidjip. 
Um agente da Opan que compilou uma boa lista de animais e plantas a 
partir de sua experiência entre os Wiri Djapa, registrou a mesma dificulda-
de quando enumerou os Pida nas variantes kanaronim e tiknim, e constatou 
incerteza na identificação do kidjip com o puma (Conte s.d.: 3; o biólogo 
Candido de Mello Carvalho (Carvalho 1955: 50), também identificou o 
“kidipu” ao puma). 

O problema é maior quando, segundo afirmação de João Manelão, 
esta onça se relaciona com um outro ritual, o Pidahpua (ou Pidahkwa). 
Até confirmação posterior, os dois rituais se dedicariam às variantes de Ja-
guar, e não se atribuiria um status mais igualitário à Suçuarana. Para explicar 



EDWIN REESINK

esta Onça e o ritual, dispomos de duas versões, uma de Djo’o (M67.1) e ou-
tra, contada em Kanamari, de Kurau (M67.2). Na primeira versão, trata-se de 
uma “primeira gente” que é o sapo A, dono do mel até hoje, e que vira tanto 
gente como Onça vermelha, tendo o nome de Kana’am. Um sapo dono do 
mel e simultaneamente um jaguar somente se torna mais compreensível pela 
associação, já apontada, entre onças e sua preferência por morar em buracos. 
O sapo mora num buraco, mas no alto de uma árvore, uma localização que 
parece permitir as duas associações. Lévi-Strauss explorou várias semelhan-
ças entre batráquios arborícolas e abelhas, e os mesmos argumentos podem 
valer aqui. Para além da associação pela moradia, ainda é possível que a 
“pinta” do Sapo evoque o pintado da Onça (o padrão de comparação sendo, 
como comprova Honorn, na Parte IV, a onça). E mais, os sapos costumam 
ser ‘onças’ no sentido metafórico delineado, como pequenos carnívoros, o 
que se coaduna com as moscas de Tamakori. Por fim, um emético de “leite 
de sapo”, do Wakoro, funciona como meio de tirar panema de caça (como 
em vários povos da Amazônia ocidental, p.ex. Tikuna). Pesquisas recentes 
demonstraram a altíssima taxa de toxicidade de certas rãs dendróbatas (que 
vivem nas árvores)103. 

	Por estas razões, ganha plausibilidade uma associação entre Sapo 
e Onça, ainda mais num tempo de transformações fáceis, mesmo que 
normalmente restringidas da forma humana para a animal e vice‑versa. Duas 
mulheres dirigiram-se a Kana’am, pediram-lhe mel para beber e receberam 
um copo. Em sua forma humana, o Sapo manteve relações sexuais com elas 
e as engravidou. O caso sugere uma analogia com os sedutores pescadores, 
mesmo que o Sapo as “solta[e]” depois para retornar à sua aldeia. O caso é 
raro, por outro lado, porque deu frutos, e quando a mulher estava a cami-
nho, ela pariu um menino que, num momento não muito claro, já falava 
com ela. Por ordem do pai, a mãe arrumou uma cama de folha de banana, 
deixou ligas para braços e pernas, ornamento nasal e uma flauta, e seguiu 
na frente. Elas dormiram adiante, em viagem. No dia seguinte, o som da 
flauta anunciou que o menino já vinha chegando. Pelo seu crescimento ace-

103   Para as pesquisas sobre os dendróbatas, notícia na Folha de São Paulo, 12 de abril 
de 1992, cad.4, pag.6. Para resumo do sapo “canauaru”, Lévi-Strauss (1974b: 167-189). Os 
efeitos do último estão recebendo atenção de pesquisas químicas (Folha de São Paulo, 12 
de dezembro de 1992, cad.1, pag.10).



IMAGO MUNDI KANAMARI

lerado, o menino sai como rapaz do mato, sem ter passado pelo processo de 
socialização que normalmente tem lugar neste período. Entre os Kulina, por 
exemplo, tocar flauta associa-se ao tempo de jovem rapaz e, acrescentando-se 
que a música, em geral, se relaciona aos tempos liminares (Pollock 1985a: 84). 

Ou seja, não somente a união que gerou a criança era excepcional, 
mas a natureza do menino era ambivalente e extraordinária. Ele falava com a 
mãe, que o deixou para trás, aparentemente sabendo que crescerá em pouco 
tempo, precisando de adornos corporais, tocando flauta e assumindo forma 
humana. Logo, entretanto, se revelou a sua ambiguidade. Ao avistar quei-
xada, a mãe não fez nada por falta de arma, mas o filho disse que faria arco 
e flecha para caçar. Revestiu-se de sua forma animal e matou dois porcos, 
dando um para a mãe e comendo outro cru. Apesar de fingir que se mante-
ria no seu lado social e humano, aqui ele revelou a contradição forte do seu 
lado natural, animal, ao não usar os meios culturais de caça e ainda devorar 
o animal abatido sob forma crua e sem cozimento. Os Kanamari não gostam
de encontrar traços de sangue na sua alimentação.

Chegados à aldeia, a mãe advertiu o seu irmão, o ito do menino, que 
o filho também era onça, e que não devia brincar com ele. O menino foi
brincar com outros meninos, de caçador e caça (queixada!), acabando por 
matar um deles, supostamente seu primo cruzado (cunhado), filho do ito. 
A sua mãe advertiu-o para nunca mais fazer isto, mas o menino decidiu 
ir-se embora, virar Onça e morar no mato. Evidentemente, a sua natureza 
ambivalente, irrompendo sem controle, no seio da sociedade, inviabilizou 
sua permanência na convivência social. Claramente, sua natureza bivalente 
não se coadunou com as exigências da vida social. O interessante, no caso, é 
que representa a única vez em que houve reprodução “misturando” gente e 
gente-animal, uma exogamia, da qual resultou um filho, que se ambicionou 
trazer para a vida social. Tentativa que, pelo que já sabemos, só poderia 
falhar: a gravidez de Wahpaka passa despercebida no final e o paiko mata 
o filho do Mawin com a sua mulher, logo, há cruzamento possível mas a
ambivalência parece embaralhar demasiadamente a fronteira entre humano 
e animal.

A versão de Kurau não menciona o mel e oferece uma trama alternati
va, em que as mulheres se refugiam involuntariamente na casa do Sapo. 
Kurau lembrou primeiro os cantos, que suponho serem do ritual, e daí des-
lanchou no mito. A grande diferença reside no fato de que o marido delas 



EDWIN REESINK

caçava sapos à noite, até que uma onça o matou e levou um pedaço de sua 
coxa para a casa dos humanos. O marido saiu à cata de sapo, a pedido delas, 
que logo receberam a Onça, que fingia ser o próprio homem. A esposa mais 
velha percebeu algo de errado, arranhou a irmã para avisá-la, perguntou ao 
filho e este confirmou que era uma Onça. As mulheres assaram normalmen-
te a carne, o que faz da Onça um canibal igual aos outros, ainda posando de 
marido para casar com as mulheres da vítima. A estratégia falhou, na medida 
em que o filho, o lado masculino, confirmou o temor da mãe, e esta, e a 
sua irmã que fizeram de conta ir buscar água, fugiram. Ao caçar um animal 
aparentemente inofensivo, o caçador se transformou em um caçado e sugere-
se que, ou ele exagerou, ou o mato sempre oferece perigo e potencialmente 
enfrenta o mundo humano.

Kurau narrou esta parte inicial de modo bem truncado, e os pormeno
res advêm dos comentários do colaborador na tradução. Mais adiante, ele 
entrou um pouco mais nos detalhes. No caminho, com uma tocha de breu 
acesa (técnica antiga), alguém, aparentemente a irmã mais velha, ficou com 
dor de barriga e se depararam, numa casa velha, com um cupim que lhes 
aconselhou a procurar a casa de Kana’am, logo na frente. Por este acaso, elas 
bateram à porta de Kana’am, que as puxou para cima. Segundo o mesmo 
colaborador, a Onça as perseguiu até aí mas, apesar de chamar o Sapo de 
“irmão”, este cortou o cipó que o puxava para cima, e o outro quebrou o 
pescoço. Aí, a Onça se transformou em cupim, aliás, um destino que já en-
contramos antes para homens que perseguiram mulheres (Parte III). 

Mais do que isto, Kurau simplesmente afirmou que o Sapo engravidou 
a mulher, mas João disse que ele logrou isto ao urinar no buraco. Esta fer-
tilização excepcional, mesmo que paralela ao método normal, marca tanto 
a peculiaridade do Sapo, como inocenta a mulher de participação ativa no 
ocorrido, ao contrário do que parece ser uma troca na primeira versão. De-
pois de sair daí, aconteceu mais ou menos o mesmo já relatado, de maneira 
um pouco simplificada. A natureza animal do filho se revelou, logo depois, 
quando o menino pulava nos galhos, como um macaco ou talvez um sapo e, 
numa sequência não muito clara, também matou alguns queixadas. Ocorria 
uma festa, e a Onça queria brincar de tsiri, sem explicar porque, o que provo-
cou um comentário do tradutor de que onça gosta de traição. As relações de 
casamento e parentesco não são esclarecidas, somente se evidenciando que 
Pida era um ser incompatível com o mundo social.



IMAGO MUNDI KANAMARI

Em certas linhas básicas, então, as variantes convergem, mas no final 
divergem de novo. Na primeira, comentando-se a matança dos queixadas, 
explica-se que o pai dele, Kana’am, não agia deste modo. Ou seja, realça-se 
o caráter excepcional e novo da Onça, ultrapassando as caraterísticas do pai
e da mãe, apesar dos sapos serem glutões, pequenos pidas. O filho deriva 
de uma união, fruto de circunstâncias extraordinárias e não de uma aliança 
pretendida, no domínio do mato (do alto), de um ato passageiro e até não 
estritamente sexual. Uma combinação perigosa, uma mistura de animal e de 
humano, como se fossem dois Djapa que, literalmente encarnam as contra-
dições entre os domínios do mato e do social. É interessante observar que 
alguns homens Kanamari gostam de pintar o rosto de vermelho à noite, cor 
socialmente predominante, e a que algumas vezes se referiam como uma pin-
tura de onça. Seja a asserção literal ou metafórica, os homens se assemelham 
às onças pelo fato de serem encarregados de intermediar a relação com o am-
biente circundante e a sociedade, ao penetrar, como predadores neste meio. 
Por esta filiação metade humana na origem da onça, justifica-se ainda mais 
chamar os homens de pida durante o ritual: predadores que intermediam 
entre o sociocultural e o não-social, em benefício das mulheres. 

Na segunda variante a eliminação se dá através de um tio, provavel
mente seu ito (MB), também seu ikidak, traçando um paralelo com o mito de 
Honorn. O ikidak construiu um mondé (armadilha), num buraco de tatu, 
o que permite supor que pretende matar, por meio cultural, fora da socieda
de, em contraste com o Pida, que se revestiu de sua forma animal para ma-
tar. Como o sobrinho entendeu sua intenção, ele instruiu a mãe a recolher 
alguns dos seus cabelos depois de sua morte e colocá-los embaixo de uma 
buzina hori. Segundo o tradutor, trata-se dos três cabelos maiores do queixo 
da onça, digamos, o seu bigode (que, às vezes, parecem ser representados 
nas pinturas faciais femininas, em linhas pretas sobre fundo vermelho). O 
comentarista afirma que a mãe usou um outro vasinho, um utensílio de ce-
râmica, de feitura feminina que, de alguma maneira, imita o útero, para cres-
cer novamente (analogia que vimos para as crianças no mito dos queixadas). 
O uso de cabelo facilitou a operação e afigura-se como uma sinédoque pelo 
traço marcante na cara da onça, além de constituir importante sentido de 



EDWIN REESINK

tato para o animal104. A mãe conseguiu, por meio de um objeto cultural e no 
espaço social, recompor o filho mas, desde então, a Onça assumiu sua forma 
definitiva e foi morar no mato. Observe-se que, novamente, uma espécie de 
animal ou gente (e até planta), foi reduzida quase ao ponto de extinção antes 
de tornar a crescer e povoar o mundo (a Lontra, na Parte III; os Kanamari 
depois da enchente, na Parte II; a macaxeira, na Parte IV).

a Onça dona da água do mundo 

Diante deste quadro, a Onça não se apresenta muito risível ou diverti-
da, mas os Kanamari, de um modo geral, apreciam os momentos de humor 
que surgem de tempo em tempo nos seus mitos. Eis que existe um mito que 
relativiza a temível posição ocupada por ela. Uma Onça detém o controle de 
toda a água do mundo, monopólio que se encaixa na ausência original de 
água corrente e na qualificação da Onça como “dona” por excelência. Trata-
se de uma fêmea, uma mulher de “primeira gente”, casada com um Urubu, 
e que não sabia caçar. Deste modo, a Onça controlava o acesso à água, indis-
pensável à vida mas, em contrapartida, “não sabe de nada”, não cuidava da 
cozinha, nem exibia competência nenhuma na caça. Ou seja, uma mulher ig-
norante de tudo o que compete à verdadeira mulher em casa, ou a uma onça 
no mato. A partir desse início, a trama se desenrola para marcar tanto a falta 
de inteligência, quanto o excesso de força da mulher-onça, e a aprendizagem 
do ser que é hoje um Pida kanaronim, um Jaguar. 

As duas versões contadas por Djo’o divergem um pouco, sendo que, 
em alguns momentos, o narrador se confunde na sequência dos eventos 
(M47.1 e 2). Isso é compreensível, pois tratam-se de idas e vindas dos dois 
tipos de Wadjo (o “cairara”, aqueles da briga entre si), para buscar água na 
casa da onça e da participação, entrementes, do gato do mato (talvez o jagua
tirica), com o mesmo objetivo. Estes três visitantes às vezes traziam caça em 
retribuição à água e, aparentemente, costumavam partilhar da refeição pre-
parada pelo Urubu. Neste sentido, a sequência correta não é tão relevante 

104   O uso do cabelo lembra também a analogia da pele dos queixadas, em que o “cabe-
lo” do açoite se prende ao corpo das mulheres, impelindo sua transformação em animais. 
Corta-se também o cabelo de um morto para enterrá-lo com os seus pertences, no ritual 
do encerramento do período de luto.



IMAGO MUNDI KANAMARI

para o tom e o tema do mito. Nas duas versões, o Gato percebeu a situação 
da Onça, de virtual fome, dependendo da caça do Urubu. De fato, nesta in-
versão, o Urubu, mesmo o ‘homem’, come normalmente carniça, trocando, 
neste ponto, com a Onça. Por outro lado, o mesmo Urubu prefigura o final 
pelo fato de cozinhar, tarefa feminina da qual a Onça, nem como a mulher 
da casa, se ocupa. Como gente, ela não cumpre seu papel, e como animal 
também não, não sobrando para sua força nenhum canal de expressão. 

Numa das suas visitas, um Wadjo avisou que na sua área todo mundo já 
se amarrara a árvores, para não ser varrido por um vento grande que estava por 
vir. A Onça lhe pediu o favor de amarrá-la, ao que o Wadjo atendeu e do que se 
aproveitou para manter relações sexuais, antes de revelar o engodo e de soltá-la. 
Uma ingenuidade risível, portanto, mas da qual a Onça tentou se vingar, per-
seguindo o Macaco que escapou escalando uma árvore. A astúcia do Macaco 
superou a da Onça, e a este tipo de macaco reputa-se um caráter irrequieto e 
brincalhão, e de ser sexualmente muito ativo, de onde deriva até seu nome de 
macaco-prego (pelo seu pênis em ereção). Por brincadeira e desejo sexual, o 
Wadjo enganou a Onça, colocando em risco sua vida e seu acesso à água. Neste 
mesmo tempo, o Gato ensinava à Onça a caçar paca e tatu, nos seus respectivos 
buracos. A primeira versão descreve o processo como sendo lento: só aos pou-
cos, depois de várias caçadas, a Onça adquiriu a habilidade necessária. Ou seja, 
até a sua atual especialidade a Onça demorou para aprender. 

Em algum momento neste trecho do relato, acontece o segundo evento. 
O Wadjo, disfarçado, convidou a Onça a ensinar-lhe a caçar também. O Ma-
caco entrou no buraco, defecou, envolveu os excrementos em folha, avisou a 
Onça lá fora que prestasse atenção para dar o bote e jogou o pacote. A Onça se 
sujou toda ao morder o pacote, o que dificilmente deixa de ser hilariante. Mais 
uma vez, ela não percebeu o engodo e os dois casos revelam uma Onça que, 
em duas áreas de atuação cruciais para qualquer um, como são sexo e comida, 
se deixou induzir a erros grosseiros. Ela se zangou, mas não conseguiu tirar o 
Wadjo do buraco e, para buscar uma enxada, encarregou o Urubu de guardar 
a saída. Diga-se de passagem que se nota um outro indício de atualização míti-
ca, já que o narrador preferiu chamar a fonte d’água de “torneira”. 

O Macaco urinou, pegou a areia molhada, chamou o Urubu para 
conversar e passou-lhe a terra na cara para poder fugir. O Urubu também 
não deu grandes mostras de inteligência, e o Macaco escapou. O Urubu, 
relegado à assistente da Onça, muito mais conforme seu caráter atual, tentou 



EDWIN REESINK

mentir para ela, confirmando que o Macaco estava no buraco. Não demo-
rou para que a Onça descobrisse a verdade e decepasse a cabeça do Urubu, 
retomando sua natureza de caçadora violenta e rompendo a aliança com 
este (o preto, o comum). No fim, a Onça aprendeu a caçar, ficou sem compa-
nheiro e, mais uma vez, será enganada pelo Wadjo, quando este se disfarçou, 
pretendendo ser outra nação de Wadjo que não aquela que causara tanto 
aborrecimento à Onça. Ou seja, ela aprendeu seu ofício, mas não mudou o 
nível de inteligência. 

	Uma outra variante do mesmo mito foi narrada por Pairo, só que de 
modo resumido e bem semelhante (M47.3). Uma diferença é que a Onça 
percebeu que algo acontecera, na sua volta ao buraco, perguntando ao Uru-
bu o que houvera com sua cabeça. Quando ela estava prestes a matá-lo, 
ele escapou e saiu voando, ficando a esperar num galho, assumindo mais 
claramente sua natureza passiva atual. Em suma, o mito confirma a força da 
Onça mas demonstra que força não é tudo, que inteligência pode ensejar 
a superação do animal qualificado como o mais forte. A temível e terrível 
onça, o animal mais perigoso, provavelmente, na concepção Kanamari, em-
bora inicialmente dona de toda a água do mundo – redução a uma unidade 
que se revela contrapartida do único fogo dos macacos e dos únicos peixes 
da Onça – demonstrou uma ignorância original risível. Como disse Clastres 
(1978:cap.VI), ri-se daquilo que inspira o maior temor, para relativizar o 
medo e proporcionar um meio de enfrentá-lo.

a festa da Onça

O mito fez João Manelão evocar uma história que provavelmente ou-
viu entre regionais, mas que certamente tem raízes indígenas. Uma Onça or-
ganizou uma festa na sua casa, pretendendo matar vários animais. O Maca-
co-prego tocava na festa e, cantando, avisou a Paca que seu disfarce de barro 
estava se desfazendo, e o Jabuti que quem tem perna curta deve prevenir-se e 
sair logo. A Onça entrou na cozinha em busca de café para os visitantes, mas 
quando retornou só restavam o Veado e o Wadjo. Raivosa, a Onça pulou 
para cima do Veado, que escapou graças à sua agilidade, correu e pulou para 
atravessar um igarapé. Ela jogou o que pensou ser uma pedra atrás, ajudan-
do, sem querer, o Jabuti, confundido com a pedra, para atingir o outro lado. 
Evidentemente, Wadjo já se evadira na sua volta (M47.4).



IMAGO MUNDI KANAMARI

a onça-djohko

O mesmo narrador foi o único a considerar explicitamente a história 
da Onça vermelha como sendo de uma onça-djohko. A relação não é de todo 
estranha, sendo o djohko também uma pedra que medeia a transformação 
entre um objeto pequeno e o animal em pé, embora o normal seja que, em 
caso de morte, ele volte sob forma de diwahkom, a sua “alma”, literalmente o 
coração. Ora, para terminar o conjunto de mitos concernentes aos grandes 
felinos, resta somente o mito de uma pida-djohko explicitamente indicada 
como tal. De fato, a importância do xamanismo e o lugar central dentro des-
te desempenhado pelo jaguar, quase que obriga à existência de algum mito 
deste tipo. A primeira versão, de Konin, se encadeou nas suas histórias sobre 
a periculosidade da onça em geral e enfatiza uma parte central, sem inseri-la 
no conflito xamanístico (M49.1). 

O conflito, segundo a versão em Kanamari, de Kurau, se originou da 
recusa de um paiko, um ‘índio velho’, a ceder um machado ao xamã Dow, 
que pediu ao tawari, amigo, esta dádiva. Em represália, o xamã mandou a 
onça matar as mulheres da outra aldeia, num momento em que trabalhavam 
numa roça afastada. Só duas delas escaparam, já de noite, mas a onça alcan-
çou a mais velha no porto e a outra (idoko, o recíproco de ikidak da primeira) 
se jogou n’água do rio para escapulir. Escondida embaixo de uma folha, na-
dando com a corrente, a mais nova escutou a onça imitando a ikidak na bei-
ra, gritando: “idoko, mentiram para você”, canto incorporado ao ritual Pida 
nhanim, e que o narrador quase que cantou (é um conhecedor dos cantos). 
Como a mulher não viu nenhum breu aceso, ela não caiu na armadilha, 
porque somente uma onça poderia andar no caminho, às escuras. Ou seja, 
faltou inteligência de novo a esta última. 

Os homens depois mataram a onça e perseguiram o xamã até que o 
alcançaram. Sequer a sua filha se opôs à sua execução. Desse modo, verifica-
se que até os amigos vizinhos, no limite de um caso “malvado”, podem ape-
lar à guerra xamanística (ao contrário do que se afirma normalmente). Mais, 
um xamã pode ser morto por meios físicos quando o poder xamanístico para 
vingança é insuficiente em potência. Por fim, esses mesmos fatos têm uma 
possibilidade razoável de pertencer a um acontecimento intermediário, uma 
história não antiga, mas anterior ao nascimento do narrador. Na narrativa 
certas expressões temporais parecem ausentes, em apoio ao tradutor que 



EDWIN REESINK

afirma ter ouvido isso dos próprios Kanamari. Talvez a história se enquadre 
nas mesmas considerações feitas sobre o mito de Djanim, que se situaria 
num marco temporal semelhante. Ao mesmo tempo, o mito introduziu um 
passe num ritual, o Pida nhanim, a grande onça (jaguar), que apontaria 
para uma certa renovação ou criação nos rituais, contrariando a nossa im-
pressão de que os rituais, em geral – salvo o Hai-hai e o Rami, em constante 
recriação possível – fossem mais impermeáveis a mudanças. Apoio a favor 
desta ideia são os passes já acumulados nos mitos anteriores, localizados 
mais firmemente nos tempos mais recuados. Se uma grande parte do Pida 
(talvez dos dois deste nome) ancora-se nestes tempos, o último mito abre 
para uma virtualidade de inovação dentro dos seus esquemas. 

conclusão

Todos esses mitos sobre onças, atestam o lugar privilegiado deste ani-
mal, particularmente o Jaguar, no ideário Kanamari. No último mito, a ori-
gem de uma variante importante, ligada a um ritual, se processa num cru-
zamento extraordinário entre Sapo (gente-onça) e uma mulher. Aliás, mais 
uma razão para que elas evitem andar sozinhas ou com poucas mulheres no 
mato, e se atenham à casa e à roça. O filho da união insere-se na mesma série 
do filho de Kirak com a filha do Urubu, e o filho do Mawin, que também 
são considerados muito mais filhos do pai do que da mãe, em conformidade 
com a teoria da descendência dos Kanamari (embora o primeiro crie algo 
sui generis, indo além das características do pai, mais uma razão para evitar 
cruzar a fronteira e eliminar eventuais frutos). Pida e homem se associam 
no aspecto da produção, da violência e da morte, tendo os homens uma 
orientação para o exterior que faz se sobreporem as áreas de ação. As mulhe-
res se dedicam a atividades generativas e transformadoras dentro do espaço 
social, a coleta de fruta e de lenha, sendo estas atividades que não implicam 
na mesma ação destruidora que as masculinas. 

O Jaguar caracteriza-se por um potencial excessivo de força e violência 
que não se coaduna com a sua presença no social, atestado também pelos 
variados apetites canibais. A similitude dos homens com o jaguar se restringe 
à sua posição semelhante nas relações de predação e de violência mas, como 
mostram a falta de inteligência repetida e o filho sapo-onça-gente, a metáfora 
não deve ser levada à concretização pelos homens: a violência não controla-



IMAGO MUNDI KANAMARI

da causa disrupção na sociedade e deve ser expulsa para o lado externo. O 
Jaguar se revelou um perigo maior do que o representado pelos animais que 
figuraram nos mitos nas Partes anteriores, ao se estender a sua violência para 
tentativas de predar seres humanos, i.e. canibalizar os homens, do ponto de 
vista destes últimos. Na sua semelhança aos mesmos, pelo menos neste tem-
po mítico, o Jaguar se utiliza do idioma da afinidade para implementar o seu 
desejo predatório. Neste sentido, as sua tentativas se enquadram na mesma 
armadura da Parte IV, mas todas as alianças efetivamente contraídas nunca 
frutificaram num relacionamento estável com a sociedade. Não há aliança 
matrimonial possível nem, na verdade, como mostra o Wana, qualquer ou-
tra aliança duradoura como se se tratasse de uma aliança real entre Djapa.

Alguns dos mitos se ancoram firmemente nos tempos mais recuados 
do mítico, mas alguns se localizam nos tempos mais recentes, especialmente 
o mito da onça a serviço do xamã contrariado. Neste sentido, o mito de Dja-
nim causa mais estranheza por concernir a um ritual tão importante como o 
Kohana, e estar mais seguramente relacionado a uma geração mais velha que 
a mais velha ainda viva. Em função disso já se levantou a possibilidade de 
ser um mito de origem, por assim dizer reciclado. Grande parte dos cantos 
do ritual Pida, pelo contrário, já surgiram nos mitos de antiguidade maior 
discutidos nas Partes anteriores. Seja como for, tentar estabelecer sequências 
rigorosas para os eventos, não parece corresponder a um anseio forte dos 
Kanamari, que pensam, ao que tudo indica, numa forma sequencial mas 
não tão rígida. Também, para os agentes a origem menos ‘profunda’ satisfaz 
plenamente o requisito da legitimação do ritual. Invariavelmente, entretan-
to, observa-se que os mitos dados como mais recentes concernem a um tema 
relacionado ao xamanismo. A dimensão xamânica está, assim, ligada ao di-
namismo temporal. 

Por fim, em comparação rápida, se a mulher-caititu praticou uma 
horticultura natural, transformando dejetos corporais em vegetal cru, o 
Wana empregou um fogo corporal, colocando debaixo do sovaco e entre as 
pernas o que cozinhar, para transformar o mesmo vegetal e a carne do jabuti 
em cozido para o consumo. A ação de Tamakori, de transformar moscas 
associadas à podridão em caça e reconstituir o corpo de Kirak, em vias de 
apodrecer em alguns casos, é processo semelhante ao praticado pela mulher-
caititu. Ela tomava os excrementos, muito provavelmente vegetais em sua 
origem, para reconstituir o vegetal vivo. O processo análogo de tomar os 



EDWIN REESINK

excrementos escurecidos pelo consumo de açaí e transformá-los em ho-
mens negros permite concluir que, grosso modo, podemos afirmar que é 
factível a inversão da direção do processo digestivo: de resto apodrecido 
do original até a sua reconstituição ou constituição, cru, por assim dizer. 
O Wana demonstra sua limitação ao dispor de um fogo corporal, natura-
lizado, interno, e não externo como o dos Macacos, e o seu processo do 
cru ao cozido não o caracteriza como um ser que domina o cultural. O 
Jaguar representa, no máximo, um ser a meio caminho do sociocultural, 
um intermediário que o xamanismo domestica para por a serviço de algum 
determinado Djapa. 

14. Adjaba (Cabeça, Zarabatana, Menino)

introdução

No início do capítulo anterior, discuti um pequeno mito sobre um en-
trevero entre o Tatu canastra e o Coati, ambos descritos como pidas. Certo 
momento, o Tatu descobriu que o outro possuía um ânus normal, enquan-
to ele próprio não dispunha de um que lhe assegurasse um ciclo digestivo 
normal. Num outro mito surgiu a rápida menção a uma Onça canibal que 
vomitava o que comia, induzindo-nos a pensar que lhe faltava o requisito do 
mesmo orifício. Observa-se que o Tatu não tenta canibalizar o seu hóspede, 
como a Onça à procura de gente, mas maltrata-o, não lhe dispensando o que 
prometera. Ora, estes traços se reúnem num mesmo fenômeno: o Adjaba. 
Adjaba, em primeira instância, é um “bicho”, mas um caso todo particular, 
porque se assemelha muito ao ser humano. Porém, ele é um similar imper
feito, e a sua aparência física o trai por algum detalhe, indício de que não é 
humano por completo. 

Pelo menos para os Kanamari do Juruá, alguns anos atrás, este bicho 
ainda existia nas profundezas do mato. Quando João Manelão morava num 
afluente do Tarauacá (o qual fica na mesma região da cabeceira do igarapé 
de Três Unidos), ele se perdeu uma vez no mato, vagou uns dias pela área e 
encontrou um caminho, quando percebeu um forte cheiro. Parou, se escon-
deu e ouviu, à noite, zoada no seu rastro e na redondeza. Ele saiu de lá sem 
se aproximar, mas os Kanamari não tiveram dúvida em identificar este tipo 



IMAGO MUNDI KANAMARI

de grito e de cheiro como sendo do Adjaba. Daí, foi um pequeno passo para 
considerar como “adjaba” o atributo de alguém ou de algum animal que, aos 
olhos Kanamari, implica em alguma espécie de imperfeição, quer seja física 
ou mental. Pessoas na aldeia do Queimado exemplificaram os dois usos: um 
defeito no pé de uma criança, e deficiências mentais em jovens mulheres 
(uma das quais não se casou por causa disto).

Nas narrativas anteriores já foram feitas algumas referências a esta clas-
sificação de adjaba. Num relato em que participou diligentemente, como 
coadjuvante, Tsabaro comentou sobre a feiura de um quelônio que, de tão 
extremada, fez do bicho um adjaba (Parte II). Por isso, também, a anomalia 
anatômica do Tatu e da Onça identificam-nos como uma espécie de adjaba. 
Logo na primeira narrativa mitológica a respeito do Adjaba, ficou eviden
ciado como a imperfeição social acompanha a deficiência física, e que não é 
à toa que, às vezes, hoje em dia se identifica o Adjaba com Satanás. Por exem-
plo, João ampliou o quadro esboçado por Djo’o, e colocou Tamakori nawa 
tkna contra Adjaba nawa tkna (a “gente de Tamakori” contra a “gente de 
Adjaba”). Esta associação, como veremos nos mitos reunidos aqui, remete 
o Adjaba para uma posição análoga mas sempre moralmente deficiente em
relação aos seres humanos. Posição, no entanto, também análoga ao Jaguar 
do capítulo anterior, pelo perigo que leva, na sua modalidade própria, aos 
humanos. 

o Adjaba e os caçadores em expedição no mato

Este primeiro mito introduz as caraterísticas dos Adjaba e explica a 
origem de uma espécie de peixe, fato marcante ao ponto de Aro destacá
-lo da sua explicação da origem dos peixes em geral (M28.1). As versões de 
Konin, Kurau e Pairo (M28.2,3,4) coincidem em quase tudo e podemos 
seguir um roteiro geral, com a inclusão de algum detalhe em particular. A 
trama começa com uma expedição de caça temporária, composta somente 
por homens e com a finalidade de juntar carne para levar para a aldeia, para 
as mulheres. Ou seja, os caçadores se embrenharam no mato, numa área de 
pouco trânsito, provavelmente explorada de tempo em tempo para que a 
caça se regenerasse. Além disso, é possível que a meta derive da necessidade 
de algum ritual, porque Konin lembra, e dá exemplos, de como no Warapi-
kom a caça se denomina sob nome diferente do normal, para não dar azar 



EDWIN REESINK

(prática de denominação mais comum na Amazônia, como ocorre entre os 
Yagua, Chaumeil e Chaumeil 1992: 32). A mãe de João afirmava que se 
tratava do Kohana, o que desde já estabeleceria uma relação com a morte. O 
tipo de expedição deve ter tido alguma frequência nos tempos antigos, mas 
atualmente parece em desuso. Os homens construíram um tapiri para aco-
modar todo mundo durante algumas noites e começaram a caçar, segundo 
uma versão, cada um ou uns poucos se direcionando para áreas separadas.

A caçada foi um sucesso e a cada dia eles retornavam com animais 
abatidos. Comeram a carne de menor qualidade e moquearam a carne e a 
banha da melhor qualidade (ou salgaram, numa atualização). Um dia, de-
pois de muito trabalho e êxito, um rapaz achou que já havia o suficiente, 
ou constatou que suas flechas para zarabatana tinham acabado, e propôs 
dar término à expedição. Como visto para o mito do Mawin, a zarabatana e 
suas flechinhas de ponta de veneno (pehe) e algodão na base, também caíram 
em desuso e somente os Tukano ainda sabem manejar tudo isso. Os outros 
desejaram ficar mais algum tempo, e o rapaz ficou sozinho no acampamento, 
cuidando dos macacos moqueados. Durante o dia, e na ausência dos outros, 
o Adjaba visitou o tapiri, chamando os macacos de “amigos”, tawari, e os fez
urinar. João comentou aí que o Adjaba falava com os macacos, usando seus 
nomes de caça, e que estes respondiam. Mas, apesar de conseguirem urinar, 
não eram capazes de mais nada, muito menos voltar para o mato. 

Junto com a indicação de um caçador satisfeito, ou cujas flechas 
terminaram, este cuidado do Adjaba para com a caça sugere a possibilidade 
de ter havido um excesso. O rapaz se afastou e testemunhou tudo e o Adjaba 
se retirou, levando a banha de alguns macacos barrigudos para seus compa
nheiros. Quando o narrador expunha o fato aos outros, à noite, Kurau acres-
centou que a ação do Adjaba já não adiantava porque os macacos, afinal, es-
tavam mortos e assados. O papel do Adjaba como protetor de animais nunca 
chega a ser explicitado, como um “dono de animais” mas, indiretamente 
a sua presença intimidaria quem quisesse passar um período mais longo e 
penetrar mais fundo no mato. Assim, o efeito provável do mito sobre a ação 
dos caçadores atuais pode vir a ser um fator limitante ao excesso na caça. O 
Adjaba só carregou a banha, parte mais cobiçada pelos índios, e foi visto, 
mas os companheiros do rapaz não acreditaram nele e pensaram que foi 
desculpa para ele mesmo comer a banha, ou atribuíram as suas declarações 
à sua vontade de ver a mulher.



IMAGO MUNDI KANAMARI

Os outros insistiram em permanecer e matar mais animais, não dando 
ouvidos às advertências, excedendo-se definitivamente. Kurau caracterizou o 
grupo como dois conjuntos de irmãos, “cunhados” entre si, ou seja, primos 
cruzados e potenciais cunhados, ou até realmente cunhados, já que o rapaz 
é dado como casado. Nota-se aí que, de certa maneira, se constitui neste 
grupo o núcleo de um Djapa, formado pelos laços entre irmãos e cunhados 
da geração adulta mais produtiva. Kurau tomou o cuidado de especificar que 
o grupo dos Adjaba somava o mesmo número de homens, como se estivesse
querendo realçar a similaridade espelhar entre os dois grupos opostos. Ade-
mais, todas as versões descrevem os Adjaba como parecidos com “gente”, 
“outro caboclo”, e Pairo até descreveu algo de sua pintura corporal. A sua 
semelhança estende-se do corporal até à característica de possuir uma moda-
lidade de sociabilidade.

O perigo advém da similaridade, mesmo marcada pelo defeito social 
e físico, porque encerra uma capacidade semelhante sem a mesma socializa-
ção e sem os comportamentos derivados da verdadeira vida social. Adjaba é 
gente, mas não realiza nenhuma tentativa de estabelecer relações pacíficas, 
possíveis, como visto, entre Djapa e até entre povos de língua e cultura dife-
rentes. O rapaz, assustado, arranjou um lugar para dormir no alto, em algu-
ma palmeira. De lá, bem na madrugada, ele enxergou uma luz no varadouro 
e, na versão de Kurau, ainda chamou a atenção dos companheiros que dor-
miam embaixo, no tapiri, e que, pela segunda e última vez, não o escutaram. 
O Adjaba apagou a luz quando bem perto, entrou no tapiri e matou todos, 
quebrando-lhes o pescoço e cortando-lhes a cabeça. Em seguida, o Adjaba 
somente carregou os corpos, agindo de modo semelhante ao que fez com os 
macacos (a gordura do tronco). Isto é, ele tratou os homens como se fossem 
caça e, de fato, ele os canibalizou, do ponto de vista das vítimas.

João acrescentou que o Adjaba enrolou as redes na sua primeira visita, 
ato que sugere que se enrolam as redes para ir embora, e que explica porque 
sentiu falta de uma, à noite (Kurau efetuou idêntico efeito pela paridade dos 
grupos). Ele mandou sua formiga procurar o faltoso. O seu “cachorro” era 
o mitsi, formiga grande que opera em coluna e cuja mordida é dolorosa, um
inseto com certo perigo e que é o mesmo do mito dos queixadas, quando 
os homens, correndo, se transformaram em pássaros. Como as espécies que 
marcham em coluna têm a fama de serem vorazes e bem sucedidas, os seus 
traços se coadunam com o seu papel junto a este “dono”. O rapaz evitou a 



EDWIN REESINK

mordida soprando a formiga, que retornou ao dono, afirmando a ausência 
de outras pessoas. Esta ação lembra muito como o Wadjo evitou o fogo e 
o afastamento da febre, o que, talvez, passe pela associação do sentido de
queimadura de uma picada. Evitar a picada impede o que sucedeu com os 
homens no outro mito, ou seja, ser transformado em animal caçável. 

Em certas versões, de manhã ele correu para a aldeia, para contar o 
ocorrido. Em outras versões, seguiu o bicho de noite ainda, com toda cau-
tela, carregando os corpos às costas, para sua morada, de novo com luz. 
Ele descobriu que morava num buraco do pau, ou na sapopemba de uma 
das maiores árvores da floresta (“cedro e agorno”, tsimaha). Ele marcou o 
caminho quebrando pauzinhos e voltou. Nas versões em que ele correu de 
volta de manhã, nem sempre acreditaram muito nele, mas se puseram a 
caminho, juntando os homens e levando uma panela com pimenta (Konin, 
que localiza a morada em outra árvore gigante, o samaúma). Nestas variantes 
ouvem-se, andando na trilha, gritos que parecem ser de gente em marcha, 
hihi, e os homens externaram dúvidas sobre a veracidade dos fatos, mas o 
rapaz insistiu. Quando se depararam com a origem do som, descobriram as 
cabeças enfileiradas e em movimento, em passagem, numa ponte de pau, so-
bre um igarapé. O pessoal sacudiu a ponte, pisando e balançando, as cabeças 
gritaram e caíram n’água. 

Na versão de Kurau, foi o rapaz que agiu da mesma forma quando 
da sua volta da casa do Adjaba, e todas as cabeças se transformaram em 
tambaqui (amatsr). Kurau sorriu neste momento, rememorando que não 
quiseram ouvir o rapaz antes e, então, não tinham nada a reclamar, e que a 
cabeça só, não serve para nada. Normalmente os Kanamari aproveitam as 
cabeças da caça (os Bim Djapa comiam até os olhos), mas obviamente não 
constituem a melhor parte do animal. Faltam-nos dados sobre uma possível 
relação da cabeça com a teoria do conhecimento e a sua localização no cor-
po, como expresso no conceito de wnim, o “pensamento e conhecimento”, 
e que parece ter uma ligação com a cabeça. ‘Perder a cabeça’, neste caso, 
reduziu o corpo a uma parte insustentável para a vida independente, mesmo 
que fosse capaz de gritar e se movimentar, o que justifica a sua eliminação 
para outro domínio. O grito até sugere a similaridade das cabeças com o pró-
prio Adjaba, um simulacro de gente. A transformação em peixe dá conta da 
atual semelhança, apontada pelos narradores, entre os dentes de gente e os 
do peixe. Há indicações de que até hoje há um certo desconforto em comê



IMAGO MUNDI KANAMARI

-lo. A forma geral do tambaqui, muito aproximadamente, também evoca um 
pouco uma cabeça (Santos 1981a: 47).

Evidentemente, os Adjaba merecem “pagar” pela morte e o pessoal 
remanescente se encarregou disto. Somente Pairo, talvez por sua pressa, já 
comentada, quis encerrar a história antes: as pessoas voltaram da ponte cho-
rando, com pena dos mortos, e não queriam mais caçar. Ele ainda descre-
veu o Adjaba “bem como nós”, encarnado e com cabelo preto, mas que é 
bicho, capaz de comer gente para satisfazer sua fome. Konin, pelo contrário, 
insistiu na vingança, com o pessoal fazendo coivara na entrada do buraco, 
tapando-o, acendendo o fogo e jogando pimenta para aumentar o seu efeito. 
Mataram muitos Adjaba. 

Kurau elaborou mais um pouco ainda, referindo o pessoal que che-
gou com os Adjaba ainda dormindo, e todos dentro do buraco. Juntou-se 
folha seca de patawa, galho de pau e quatro paneirinhos de pimenta, para 
botar fogo e “embriagar” os bichos. Os Adjaba tentaram apagar o fogo, mas 
terminaram vencidos e a pimenta surtiu efeito. As mulheres Adjaba saíram 
correndo e foram mortas pelas mulheres humanas, para “pagar” seus mari
dos. Comportamento notável, mas indicativo da posição, em geral paralela, 
das mulheres. Os Adjaba choraram dentro do seu buraco (com o hihiii se-
melhante das cabeças), saindo e morrendo todos. A importância deste mito 
transparece na amplitude do leque de narradores e do detalhamento por 
parte deles. Talvez o lugar de destaque se deva ao fato de explicar a origem 
de um certo tipo de peixe popular, ou até pelo notável estrago feito inicial-
mente pelos Adjaba, sendo a história exemplar daquilo que representam 
fundamentalmente. 

um casal de Adjaba rouba meninos

Pairo e Kurau (M55.1 e 3) contaram um mito que confirma as mes-
mas bases já apresentadas. A história começa com um ritual em realização 
no terreiro, quando um casal de Adjaba se propôs a roubar umas crianças. 
Segundo Kurau, a festa era Warapikom, sem especificar qual, enquanto para 
Pairo era Adjaba. É possível, novamente, que o ritual tenha sido aprendido 
dos Adjaba (por exemplo, “cantando” no seu buraco), mas falta indicação 
segura. Aqui, a mulher Adjaba se infiltrou na aldeia, se sentou no escuro e 
se manteve afastada da luz, com o rosto virado. O homem Adjaba esperava, 



EDWIN REESINK

no mato, com dois paneiros para guardar os meninos que ela iria roubar. Ela 
fingiu ser uma mulher mais velha, mas virou o rosto para não ser denuncia
da pela sua feiura. Duas mulheres se cansaram de carregar o menino no 
braço e, para dançar, pediram para ela tomar conta dos seus filhos. Uma 
terceira queria deixar a sua filha, mas a Adjaba recusou, só queria menino. 
Deste modo, ela raptou dois meninos e o casal retornou à sua casa. As duas 
mulheres, às vezes dadas como irmãs ou como cunhadas entre si, procura-
ram em vão os seus dois filhos de manhã, com a mãe, a quem pensaram 
tê-los entregue.

Neste caso, os Adjaba penetraram no espaço social e, utilizando-se de 
sua semelhança geral, enganaram as mulheres num momento de agitação 
social. Ou seja, os Adjaba deram sinais da inteligência que lhes permitiu até 
roubar crianças pequenas dentro da aldeia, o que comprova que o perigo 
que representam não se restringe ao domínio do mato, mas atinge o espaço 
social, num dos seus momentos de atividade sociocultural por excelência. 
Na versão de Kurau, a Adjaba (a fêmea) recusou uma menina e, na verda-
de, curiosamente, em todos os mitos disponíveis, os Adjaba se limitaram a 
desejar, e até a matar somente homens. Os Adjaba se apropriaram de uma 
parte da fertilidade humana, do seu potencial de reprodução, não para ma-
tar jovens adultos, mas para criar meninos de idade tenra, antes de serem re-
almente socializados (traduzido por Pairo como “nascer de novo no mato”). 
Os Adjaba não trataram os humanos como caça, mas predominantemente 
como animais domesticáveis, embora os Kanamari mesmo, não costumem 
matar e consumir os animais domésticos. Eles criaram os meninos, o Adjaba 
masculino caçava de dia e o feminino roubava banana e macaxeira das roças 
da aldeia. Ou seja, os Adjaba não tinha roça, sinal de atraso sociocultural 
seguro para os Kanamari. 

Os meninos cresceram e engordaram até o ponto em que são qua-
se rapazes e os Adjaba decidiram que estavam prontos para consumo. De 
manhã, quando o casal Adjaba manteve relações sexuais e os meninos esta-
vam deitados, todos nas suas redes (os menores logo em cima, como uma 
família humana), o Adjaba pegou nas costas de um deles e averiguou que 
estava gordo. A coincidência com o ato sexual talvez remeta a uma alusão à 
falta de reprodução própria, aproveitando-se da reprodução alheia para fins 
canibalísticos, pelo menos neste caso, ao contrário de outro mito, em que 
estão presentes crianças Adjaba. Ou, talvez somente tenha servido como um 



IMAGO MUNDI KANAMARI

disfarce do método de ‘João e Maria’, para rápida e praticamente avaliar o 
estado dos meninos. O Adjaba instruiu a mulher para matá-los, tirar sua 
gordura, torrá-la e guardá-la num certo canto. Ele mesmo saiu para o mato 
em busca de “amesca” (ou “amuesca”), uma espécie de resina de árvore, para 
misturar com a comida. Obviamente, esta dieta se adequa ao seu estágio 
pré-horticultural, quando casca de pau substituía (muito mal) a macaxeira 
(cf. o mito de sua origem e a tentativa da mulher caititu).

Ela se empenhou, então, nesta tarefa, pretendendo matar os meninos 
que a chamavam de mãe. Ela chamou-os “filhos” e disse para aguardarem em 
determinado lugar, enquanto ela ia derrubar um pau velho. Recomendou 
que os dois não olhassem para trás, aonde trabalhava, mas os meninos, já 
desconfiados, espiaram para ver o que acontecia e escaparam da queda do 
pau. A mulher Adjaba se lamentava pela quase morte dos “filhos” e juntaram 
lenha para levar e acender um fogo no terreiro. Ela levou-os para tomar ba-
nho no igarapé, fingindo que ia brincar com eles e pedindo que nadassem e 
submergissem como uma paca. Desta vez ela jogou uma lança, yucuru, tratan-
do-os realmente como paca, e ferindo um de raspão. A mãe cuidou da ferida, 
lambendo o sangue do menino. Agora não havia mais dúvida, os dois meni-
nos tinham certeza dos planos da Adjaba, percebendo que ela não era gente. 
Ela foi varrer o terreiro, colocando os dois em frente do fogo e de costas para 
ela: tencionava empurrá-los para dentro do fogo mas, quando executou o in-
tuito, cada um foi para um lado, ela passou ao meio e caiu ela mesma no fogo. 
Pairo se satisfez com isto, ao passo que Kurau adicionou o uso de yucuru e 
cassete para acabar com a Adjaba (a sua variante é mais rica em pormenores). 

Disto se depreende que a Adjaba realmente era muito perigosa tam-
bém: enganou as mães, trouxe os seus filhos, fez de conta que era a mãe e 
não recuou na tarefa de matá-los. Desde o mito anterior já detectamos um 
comportamento mais agressivo do que o costumeiro por parte das mulheres, 
uma destruição mais tipicamente masculina. Os dois meninos terminaram 
de matá-la mediante um método já consagrado no mito anterior para este 
simulacro de gente. Uma mãe desnaturada criou os filhos dos outros como 
se fossem animais domésticos – agravando a situação porque aparentemen
te não se costumava criar para comer – , sucumbiu à esperteza deles, e eles 
procederam com ela do mesmo modo que o Adjaba instruirá a mulher para 
que fizesse com eles mesmos. Tiraram a banha, torraram e encheram duas 
vasilhas, colocando-as no lugar indicado. 



EDWIN REESINK

Para esperar a volta do Adjaba, treparam numa árvore chamada mapi
karmam (lit. árvore do boto), que desenvolvida tem tronco grosso e galho 
fino (o que os cariú chamam de Maria, segundo Kurau, talvez pau de barri
gudo, cf. Conte s.d.). Batendo-se nesta árvore, ainda segundo Kurau, tem-se 
chuva garantida no dia seguinte, o que se compreende pelo mito do Jakwari 
(origem do boto preto). Quando o Adjaba chegou, ele encontrou os vasos 
no lugar combinado e começou a comer a banha junto com a “amesca” 
que trouxera. Quando estava terminando, os meninos, lá do alto, gritaram 
que havia comido a própria mulher. Ele não ouviu direito e atribuiu o som 
ao vento. A separação entre alto e baixo costuma ser mais da iniciativa de 
quem se movimenta para a posição superior, e, às vezes, tende a indicar uma 
separação social que se expressa na dificuldade, ou evitação de comunica-
ção. Somente na segunda vez, quando os rapazes repetiram o que o Adjaba 
perpetuou, este os escutou e entendeu. Ele aí emitiu um sinal de que podia 
ser um canibal de gente, mas suficientemente semelhante a um ser social, 
que imediatamente vomitou muito. Ou seja, de certa forma, o Adjaba consi-
derou canibalismo real consumir sua própria espécie e, pelo tratamento dis-
pensado, considerou a espécie humana diferente o bastante para se tornar 
caçável e comestível. Ao que parece, pelo seu ponto de vista, não se pratica 
canibalismo devorando gente.

O Adjaba pretendeu ir à desforra e começou a subir à árvore. Só que, 
a despeito de sua similaridade há pouco comprovada, ele permaneceu um 
simulacro imperfeito: subiu de bunda para cima, literalmente pelo lado aves-
so. Algumas vezes, quando o Adjaba se aproximava deles, os rapazes faziam 
“tso, pfuu”, para que a árvore nova esticasse mais para cima e aumentasse a 
distância. Esta ação se enquadra na mesma série do ato do paiko do último 
mito, aplacando a formiga para não denunciá-lo. O Adjaba não desistiu, 
e eles o furaram na bunda com o yucuru que tomaram da Adjaba. Não 
houve solução pelo distanciamento e, mais uma vez, a eliminação se apre-
senta como o único meio de resolução de conflito. O Adjaba caiu e morreu; 
apesar do seu início promissor, perdeu a vida. Como não havia mais nada a 
fazer, os dois desceram da árvore, que logo diminuiu em tamanho, e se puse-
ram a caminho, à procura da sua aldeia. Com os dois sendo “irmãos” (MZS), 
ou “cunhados” (MBS), um aspecto importante nos dois tipos de relação se 
refere à expectativa de cooperação, o que se cumpriu perfeitamente aqui, 
uma cooperação que lhes salvou a vida. 



IMAGO MUNDI KANAMARI

Acharam um varadouro e o caminho de casa quando, novamente, su-
biram numa árvore, em cima do igarapé onde o pessoal da aldeia busca 
água. Balançando suas pernas, sentados num galho bem em cima d’água, 
esperaram por suas mães. Elas viram n’água do porto as pernas se mexendo, 
e pensaram que fosse algo dentro d’água e não uma imagem espelhada. Na 
versão de Pairo explicita-se a razão, “parece bicho”, e era de esperar que 
depois de uma ausência prolongada da sociedade e um crescimento junto 
ao Adjaba, o retorno não prescindisse de intermediação num lugar mais 
liminar (o porto). Eles cuspiram para baixo, o pessoal notou a confusão para 
logo depois reconhecê-los e termos um final feliz. Vale lembrar que o cuspe 
de cima para baixo, dentro de um vaso grande, funciona como catalizador 
no processo da feitura feminina da caiçuma, o que parece ser um bom ingre
diente para intermediar a volta ao cultural (como o processo), e ainda mais 
porque o kuya joga importante papel na intermediação com o exterior (de 
um modo civilizado)105.

o Adjaba e sua zarabatana que fala

Inspirado pelo mito anterior, Kurau prosseguiu com um outro em que 
figura o Adjaba como protagonista da história de um conflito entre gente e 
Adjaba. Um homem levou suas duas mulheres para buscar patawa. Elas per-
maneceram um pouco atrás, para tecer uma pera, e ele se adiantou e subiu 
na árvore. Um Adjaba chegou, percebeu que algo acontecera e falou com 
sua zarabatana para perguntar aonde estava o outro. Ele assoprou e acertou 
uma flecha envenenada, fazendo o homem cair lá de cima, gritando oooo. 
Ao contrário dos outros mitos, o Adjaba logo o percebeu no alto, mas com 
a ajuda de um instrumento extraordinário, com o qual ele o abateu como 
se fosse um macaco numa fruteira. Tem-se a impressão que o instrumento 

105   Na versão de Kurau, ele menciona, de passagem, que os meninos não só gritaram 
como assobiaram e Pairo, em uma das suas versões, também de passagem, reportou que 
eles, além de cuspir, assobiaram. A comunicação do alto para baixo e vice‑versa, sempre 
parece dispor desta modalidade, com uma certa conotação de perigo (o primeiro céu, 
chamar o Adjaba), mas nem sempre (mais virtual, para se aproximar da aldeia). No plano 
horizontal, o assobio foi a marca da transformação do cariú, e um pouco mais adiante, 
será empregado por um Adjaba que ameaça gente de uma maloca. Parece, então encerrar 
sempre, potencialmente, um aviso de perigo.



EDWIN REESINK

foi de importância essencial, pois talvez o Adjaba necessite sempre de uma 
ajuda para enxergar gente no alto (formiga, grito de meninos). As mulheres 
ouviram o grito, e uma delas, aquela sem filho, foi ver e se deparou com o 
Adjaba amarrando seu marido para carregá-lo encolhido nas costas. Ela o 
seguiu de mais perto, até que o Adjaba retornasse à sua casa, fazendo cami-
nho para que a outra, com filho, viesse atrás, com mais distância. A casa dele 
era um buraco na terra, ao lado de um igarapezinho. No terreiro em frente, 
um filho do Adjaba estava chorando: queria kidamim, o “miolo da cabeça”, 
ou seja, comer o cérebro. Kurau quase que cantou este choro do menino 
Adjaba. Os Adjaba entraram em casa, para comer o paiko todinho, talvez 
até moqueado (o narrador não deu certeza), o que reforça a analogia com 
um macaco. É de supôr, embora isso não fosse mencionado, que o menino 
ganhou aquilo pelo que chorava.

O Adjaba pendurou a zarabatana, o marip, na entrada do buraco, 
com instruções de montar guarda e gritar se alguém se aproximasse. Quan-
do elas avançaram no intuito de pegá-la, a zarabatana se pôs a gritar, “eee 
waara” (eee dono), e tiveram de correr para se esconder, antes que o Adjaba 
as visse. Evidentemente, a “cara” da zarabatana é a boca, e elas inventaram 
de apanhar barro e se aproximarem pelo meio da zarabatana, para tapar 
imediatamente as duas pontas da arma, cada uma de um lado (afinal, uma 
vantagem, dentre outras resultantes da existência de duas esposas). Pego 
o marip, elas voltaram para casa, choraram e mostraram a zarabatana ao
irmão. Ao tirarem o barro das pontas, ela gritava muito, quebraram-na a 
machadada e ainda queimaram no fogo. Este instrumento de caça revelou 
grande periculosidade e mesmo na aldeia gritava pelo seu dono. Uma arma 
com visão e voz próprias, representa algo também classificável como adjaba, 
fora do normal, por isso combina com o seu “dono”106. 

Chama atenção o fato de que a zarabatana permite ao caçador matar 
mais de um animal, especialmente macaco, em função de sua silenciosidade 
e, assim, se a reputa como sendo mais eficiente do que uma espingarda, 
neste particular (Silverwood-Cope 1990: 55). O irmão das mulheres as acom-

106   A associação com o grito, a fala, relaciona-se, talvez, com a associação entre a arma 
e a forte emissão que seu desempenho exige (para outras associações, nas Guianas e Alto 
Rio Negro, S.Hugh-Jones 1988a: 204). Para os Matis, a arma associa-se ao olho e os feli-
nos, o olho sendo a sede do poder antissocial (Erikson 1990: 315).



IMAGO MUNDI KANAMARI

panhou para vingar seu marido, solidário também com seu cunhado. Eles 
aplicaram o mesmo método dos outros mitos: fizeram coivara, acenderam 
um grande fogo e botaram pimenta para infernizar quem ficava no bura-
co. Mataram todos, porém menos Adjaba do que no primeiro mito. Mais 
uma vez, as mulheres mataram os Adjaba femininos, e o homem, os Adjaba 
masculinos. É notável, também mais uma vez, a iniciativa e a determinação 
delas em seguir o Adjaba, e se apossarem da sua arma falante, fatídica (e que 
recebe o mesmo tratamento dispensado ao dono).

o Adjaba sem ânus

Somente Kurau contou o último mito (M61), e somente Pairo narrou 
o dessa seção (M65). Como eles se assemelham bastante e a noção de Adjaba
é generalizada na sociedade, possivelmente isto se deve às vicissitudes e à 
aleatoriedade inerente ao trabalho de campo. Neste mito, explicitam-se dois 
traços que se apresentaram menos visíveis nos anteriores. Numa maloca, 
bem à noite, um homem diz a seu cunhado que irão pescar amanhã de ma-
nhã bem cedo. Um Adjaba escondido ouviu a conversa e de manhã, ainda 
às escuras, fingiu ser o cunhado para chamar o rapaz e se pôr a caminho. 
No varadouro, eles conversaram sobre o peixe que pretendiam apanhar no 
lago, e o Adjaba, que carregava uma luz, mantinha o rosto virado para a escu
ridão, para o outro não enxergar seu nariz. Ou seja, como se trata do mesmo 
detalhe da mulher Adjaba, estes seres devem ter um nariz que os denuncia 
como seres diferentes. Mais adiante, o rapaz peidou e o Adjaba perguntou 
se ele tinha um ânus, já que ele não o possuía, e vomitar para ele era como 
defecar para o outro. O rapaz, claro, compreendeu imediatamente que o 
companheiro não era gente mas bicho. O Adjaba lhe pediu para furar a área 
de “carne mole” com um yucuru, até uma profundidade de uns quatro ou 
cinco dedos. O rapaz aproveitou a oportunidade e lhe furou até a “goela”, 
em face de que o bicho “morre”. 

	A semelhança com o Adjaba que subiu a árvore leva a pensar que 
este sofre com certa regularidade de bloqueio do processo digestivo. O nariz 
constitui um sinal exterior de fácil visibilidade da sua diferença, e vale lem-
brar, como mencionado, que nesta região da Amazônia, ornamentos como 
a meia lua no nariz, tatuagens e pinturas corporais, veiculam sinais diacríti-
cos para distinguir entre os Djapa e os povos (Erikson 1990). Neste sentido 



EDWIN REESINK

ainda, o traço se relaciona com caraterísticas físicas distintas atribuídas aos 
povos, como o “kirak”, pinta da pele dos Kulina. O outro traço interioriza a 
diferença. O Adjaba não detém o ciclo completo de um verdadeiro corpo de 
gente, como, analogicamente, não dominam corretamente o ciclo da vida so-
cial. Tal bloqueio, desse modo, é bem apropriado para um simulacro de gen-
te que visa praticar uma predação sobre seres realmente humanos. O rapaz, 
com medo, correu imediatamente para casa, depois de “matar” o Adjaba, 
para contar o ocorrido, sem pescar nada. Ele contou tudo à mulher e aos 
outros e decidiram ir lá para averiguar o estado do Adjaba. Entretanto, ao 
chegarem ao local, o Adjaba não estava mais lá, restando somente manchas 
de sangue. Eles se apavoraram, voltaram correndo e iniciaram a fortificação 
da casa, com pau e palha, na expectativa do Adjaba fazer alguma retaliação. 
De fato, o Adjaba não demorou a vir, batendo sapopemba e até assobiando 
(aí o narrador colocou, uma vez, o dedo no lábio), anunciando sua chegada 
ao modo de um caçador com caça grande (bater na madeira). Em uma ver-
são, ele já bate pau quando ainda estavam no lago, amedrontando o pessoal 
da casa. Quando os meninos no final do mito passado cuspiram na água e 
algum narrador acrescentou que assobiaram, ainda poderíamos seguir a pro-
posta de Lévi-Strauss de ser uma modalidade discreta de comunicação. Mas, 
quando numa variante os mesmos chamam a atenção do homem Adjaba 
ajudado pelo assobio, e aqui os Adjaba anunciam sua intenção agressiva por 
este meio, então parece haver também alguma associação com o perigo.

Finalmente chegaram muitos Adjaba, à noite, cercaram e rondaram a 
casa, ameaçando invadi-la e arrancar a cabeça das pessoas. A gente se preve-
niu também em cortar casca de pau, aquela mesma que se imerge na água, 
bate e bebe o líquido. Esta ação serviu para gritar para os Adjaba, espantá-los 
e afastá-los. Não fica de todo claro, mas os Adjaba rondaram a casa durante 
algumas noites, obrigando o pessoal a ficar de prontidão com arco e flecha e 
a não ir, durante o dia à caça, e o método de omamdak (casca de pau) contri-
buiu decisivamente para por fim ao assédio. De qualquer modo, os eventos 
se conformam ao estilo já visto anteriormente. Desta vez um Adjaba homem 
penetrou no espaço social, enganou alguém, mas revelou sua condição, de-
monstrando sua inteligência limitada. Os homens sofreram um ataque de 
grande porte, que terminaram por vencer, mas sem que exterminassem os 
inimigos (embora, em se tratando de Pairo, este fim possa ser um abrevia-
mento deste narrador).



IMAGO MUNDI KANAMARI

Kiow, o menino chorão 

Por fim, observamos que tanto o jaguar como o Adjaba ameaçaram 
exterminar a sociedade. Existe um mito em que gente se comporta como um 
Adjaba dentro do espaço social interno. O mito discorre sobre um menino 
que chorava no canto da casa do seu irmão mais velho. Imóvel e com um 
choro de “kidamim” ou de kiow, este último dando-lhe o apelido, que signi-
fica “eu quero cabeça”, ele chora até ganhar uma cabeça, quando seu irmão 
voltava da caça, para comer o kidamim, o “miolo da cabeça”. Enfatiza-se, 
nas diferentes versões, que o menino somente repetia o kiow, e não falava 
mais nada, ainda sendo marcado por ter uma barriga grande. Obviamente, 
ressalta-se, assim, que ele não crescia, não amadurecia em nenhum sentido 
além de uma idade pouca avançada, restringindo-se a uma única palavra e 
criando uma barriga enorme face à sua imobilidade dentro de casa. O irmão 
mais velho criava o menino e ainda satisfazia seu desejo, cumprindo seu 
dever de cuidar do mais novo, porque entre os Kanamari os irmãos devem 
estar próximos e sempre em estreita reciprocidade. O menino, por outro 
lado, ao não crescer, e graças ao pedido que formulava, assemelha-se ao filho 
do Adjaba que chorava da mesma forma, na frente de casa. Desejar comer a 
cabeça e o miolo da caça, une os dois meninos e marca o segundo como uma 
espécie de Adjaba humano. 

Em suma, o menino se configurava como um ser humano imperfeito, 
fora do normal, e até como uma ameaça à ordem social: por não crescer, 
não assumia seu devido lugar na sucessão das gerações. Neste sentido, o 
contraste com o irmão mais velho e homem responsável, casado, com casa, 
realça ainda mais a diferença. Ao mesmo tempo, o mesmo menino chorão 
e imóvel se transformara em um belo jovem, que se enfeitava, por exemplo, 
com pena de arara na orelha, enquanto o irmão se empenhava na caça. 
Na sua ausência, o menino não somente se transformava em homem, mas 
ele e a cunhada se embrenhavam no mato, em busca de mel. Procuravam 
uma abelha que faz seu ninho lá no alto, no galho de uma árvore, o que até 
transparece no seu nome, kodohkiri (que tem kodo, “céu, alto”). O Kiow 
subia e tirava o mel para encher dois potinhos (moroki) com o precioso líqui-
do. Numa primeira vez, a mulher explicou ao marido que fora ela mesma a 
tirar o mel, derrubando aquela árvore e uma colmeia conhecida. O homem 
comeu o mel sem desconfiar. 



EDWIN REESINK

Na outra vez, tiraram três potinhos, com a desculpa de ter derruba-
do duas árvores. Agora o marido começou a desconfiar e outra vez fingiu 
que saía para caçar mas, de fato, espiou os outros dois e descobriu que 
mantinham relações sexuais e que ela engravidara. O paiko se zangou, 
ainda quis disfarçar caçando um jacaré mas, após retornar, ele se aproxi
mou do irmão mais novo, lá no seu canto, e pisou na sua barriga, matan-
do-o. Da barriga saíram muitos carapanás, que perseguiam o irmão mais 
velho. Ele pulou dentro d’água, mas o carapaná insistiu; fez um buraco 
na terra com uma porta de sapopemba para fechamento, mas o carapaná 
penetrou assim mesmo. Os narradores não sabiam, não “ouviram” se o 
carapaná terminou por matá-lo, mas sugeriram que sim (especialmente 
Pairo, M63.3). 

Num sentido, este mito explica porque têm tantos carapanás no 
Juruá e não no Jutaí, num outro, conclui-se que a beleza escondida se 
associa à juventude e à sedução garantidas pelo mel: sem o esforço com-
pleto que a maturidade implica, para a reprodução da vida, como a caça e 
a horticultura, o Kiow estabeleceu uma ponte para se envolver somente 
com o complexo da beleza. Ou seja, ele assumiu a metade mais bonita e 
interessante na sucessão das gerações, apropriando-se, pelo fingimento, 
do trabalho do irmão mais velho. Dessa maneira, o Kiow é um Adjaba 
na sua recusa de assumir a plenitude da maturidade da vida social, embo-
ra, quem sabe, até cause uma certa inveja por desfrutar do mel e do sexo 
sem esforço correspondente. O seu irmão o eliminou por ciúme, e esta 
parece uma motivação reprovável, por ser condenável permitir o ciúme 
chegar a este ponto entre irmãos, na ótica Kanamari, o que justifica sua 
perseguição. 

O final serve, no mínimo, para reafirmar a relação correta a ser obser-
vada entre dois irmãos e que a sociedade requer a sucessão das gerações, com 
cada um assumindo seu devido lugar. Aqui, ao cuidado fraternal intragera-
cional se sobrepôs um aspecto intergeracional, mas isto não deve levar a con-
siderar o acesso sexual à cunhada como incestuoso. Irmãos, na concepção 
Kanamari, são quase a “mesma pessoa” e, em verdade, ocupam a mesma po-
sição na genealogia e, portanto, são potenciais competidores pelas mesmas 
parceiras possíveis. Ou seja, a solidariedade referida corre o risco de sofrer 
desta tensão, daí a relevância da vingança post-mortum do irmão mais novo, 



IMAGO MUNDI KANAMARI

porque todo valor ideal de sociedade para um Djapa demanda a repressão 
do ciúme exagerado e a solidariedade consanguínea, da qual a relação entre 
siblings é primordial. Para que cada um assuma seu lugar e responsabilidade, 
e a sociedade se reproduza de modo ordenado.

conclusão

Desde o primeiro mito notou-se que os Adjaba imitaram até a 
sociedade, com uma casa (hak, como gente), mulheres e meninos gordos, 
sinal de bem‑estar alimentar, provavelmente em parte canibalístico. Este 
simulacro de sociedade tem sido predador dos humanos e não há entre 
os dois reciprocidade possível, a não ser a retribuição da morte. Ou seja, 
o simulacro de gente e de ser social representa grande perigo, tanto no
mato, como pelas suas penetrações no espaço social, tanto da parte dos 
homens como das mulheres Adjaba. O Adjaba se considera, ao que tudo 
indica, um juízo do qual decorre a relação de predação com a sociedade 
dos Kanamari, mas, as imperfeições na similitude permitem aos seres hu-
manos vencê-lo no final. Uma classe de gente que não é gente, o que está 
inscrito no seu corpo, nos seus movimentos corporais e nos seus costumes 
sociais, representa uma analogia mais forte ainda do que os animais atuais 
e até os animais que, como no mundo subaquático, ainda possam assumir 
forma humana no seu domínio particular (o mundo debaixo sem água). 
Talvez seja por isso que para uma forma de vida similar em demasia somen-
te resta uma competição de vida ou morte, de eliminação, sem qualquer 
chance de reciprocidade e troca. 

O domínio do mato como local de onde advém grande perigo se 
estabelece de maneira peculiar, valendo lembrar que o Adjaba somente vi-
sou homens, principalmente jovens. Num certo sentido, o Adjaba age como 
um Djapa não-humano que almeja eliminar os jovens guerreiros inimigos. 
Aliás, as referências de que os Kaxinawá até matam seus filhos para devorar, 
os enquadra na mesma classe de canibais, quando se compara a sua condu-
ta com a do casal Adjaba que roubou meninos. O pequeno mito do Tatu, 
com o mesmo problema da saída anal, marca este mamífero como outro 
pertencente potencial à mesma classe, ao mesmo tempo que o narrador já o 
classificou como um tipo de pida. Este traço aproxima o Adjaba e o Jaguar, 



EDWIN REESINK

‘incorporando’ os seus defeitos refletidos no campo da predação, posição 
análoga dos dois atores, e sua especialidade em comparação com os animais 
nos mitos das Partes antecedentes: ambos são predadores de tal ordem que 
se equivalem, neste aspecto, ao outro maior predador no mundo, o ser 
humano (os Kanamari na sua relação com os animais, os Kaxinawá até 
como canibais também). Daí que os dois seres são concorrentes acirrados 
do homem.



IMAGO MUNDI KANAMARI

Conclusão Parte V

Na verdade, os mitos sobre Onças do primeiro capítulo desta Parte 
claramente apontam semelhanças nítidas com os Adjaba. O Pida, enquan-
to uma gente-animal, uma espécie de Djapa, exibe vários traços coinciden-
tes, tais como ser gente e “bicho”, falar, morar num buraco e enganar gente 
no intuito de comê-la. Restam, porém, duas diferenças notáveis. Primeiro, o 
Pida finge ou ambiciona entrar em relações de afinidade com a sociedade, 
mesmo que estas trocas dissimulem desejos de canibalismo e não perdurem 
numa aliança verdadeira, ou, como no caso da mulher raptada, não se rea-
lize uma relação de verdadeira afinidade. O Adjaba nunca se utilizou deste 
estratagema, ou propósito. Em segundo lugar, a Onça é gente-animal que 
se definirá, no tempo, como animal que age conforme sua natureza feroz, 
arma xamanística atual. O Adjaba permanece o que já era, um simulacro 
de gente que elabora uma quase sociedade, representativa dos riscos cons-
tantes de uma sociedade imperfeita no domínio do mato, perigosa por sua 
similitude. 

O Adjaba e o Pida coincidem, como visto, por estarem localizados 
no exterior, mas a posição do Adjaba ameaça a sociedade por colocá-la no 
mesmo plano em que ela mesma se relaciona com os animais do mato, des-
de que se solidificou a fronteira entre gente e animais, e se liberou a caça. 
O caso do Adjaba aponta uma vertente paralela. Os Adjaba constituem si-
mulacros de gente numa imitação da vida social, mas, conforme a lógica, 
corpos defeituosos buscam uma sociabilidade incompleta. Agora, os Adjaba 
se assemelham tanto à gente, que a diferença quase se anula e pode ser disfar
çada: o Adjaba é um dessemelhante tão semelhante que utiliza do idioma da 
consanguinidade para capturar jovens na própria aldeia e para criá-los por 
sua conta. Aliás, seu apetite para homens nos orienta na mesma direção de 
um favorecimento da consanguinidade, em detrimento de uma afinidade 
real ou predatória. É como se sua proximidade em semelhança fosse de tal 
ordem que somente pudesse predar os seres humanos verdadeiros: uma rela-
ção de exclusão, de matar ou morrer, e não poder entrar nem em afinidade 
potencial como existente entre os Djapa, nem contrair uma aliança real. Ao 
que parece, o Adjaba quase equivale à sociedade humana: sem deixar de ser 



EDWIN REESINK

diferente, ele ameaça diminuir a diferença, ao ponto de substituí-la. Nenhu-
ma relação, a não ser de eliminação, permanece viável. 

Já o caso do Pida se enquadra na distância ambígua da afinidade 
potencial que se move, ou para a tentativa de aliança, ou para uma afinidade 
predatória. Ou seja, gente-animal se mantém numa distância maior, que se 
exprime no idioma sociopolítico da afinidade. A Onça representa um pre-
dador concorrente que pode devorar os seres humanos nesta condição, mas 
que não ameaça substituir a vida social por sua própria ‘sociedade’. Os mitos 
mostram a Onça assumindo forma de gente para abusar do idioma da afini-
dade, com o fim de matar e comer jovens de ambos os sexos. Num caso, ela 
logra manter, com a ajuda de djohko, uma mulher sob seu poder, forçando, 
pelo rapto, uma aliança real. No caso de Kana’am, um filho híbrido, exibe 
uma natureza mista e ambivalente, incompatível com a vida social, e opta 
por se tornar uma onça.

Como Lévi-Strauss já concluiu, a Onça surge muito mais como rival 
e competidora do que como devoradora do homem (1970: 98). As Onças 
comeram muita gente e continuam a ameaçar repetir a façanha (mas nem 
tanto quanto os Adjaba), mas ambas as espécies coexistem e predam sobre 
o mesmo tipo de caça. Neste sentido, até pela lógica substantiva indireta, o
humano se assemelha à onça, que confere muito justamente seu nome aos 
homens no contexto ritual. Porém, “é pida, mas é homem, nós”, e a relação 
permanece metafórica, não de identidade completa (mais uma razão para 
não agir como o cariú mítico, Parte II)107. Portanto, há semelhança mas se 
mantém a diferença, uma posição que se traduz no idioma da afinidade. De 
fato, no âmbito das unidades Djapa, em princípio, obriga-se os consanguí-
neos à solidariedade e eles compartilham de uma mesma substância. Nos 
mitos, o par Tamakori e Kirak exemplifica a solidariedade fraternal e em vá-
rios mitos observamos a solidariedade quase incondicional dos irmãos para 
com suas irmãs. O caso de Kiow – caso de um Adjaba interior – termina 
mal para os personagens e rendeu ao mundo uma praga. De perigo bastaria 
a predação do afim virtual (Jaguar) e do similar consanguíneo (Adjaba), com-
petidores com o ser humano em quem é o mais eficaz predador.

107   Aqui também, como é sabido, não são os únicos. Os Matis, paramentados, assemel-
ham-se, na sua aparência, ao jaguar (Erikson 1990: 371).



PARTE VI
o fim do caminho





Parte VI: introdução

Nas Partes anteriores terminamos de percorrer quase toda a mitologia 
Kanamari, numa discussão que pôs em relevo alguns dos seus aspectos mais 
salientes. Naturalmente, é desnecessário dizer, depois da obra “espiralar” de 
Lévi-Strauss, que se adensa crescentemente, os mitos oferecem muito mais 
possibilidades para serem explorados, mas uma seleção se impõe para não 
estender demasiadamente a análise. 

Após uma apresentação dos Kanamari, as Partes que diretamente se 
ocupam com a mitologia partiram do momento inicial do universo e de sua 
cosmogonia, incluíram nos seus desdobramentos as origens dos diversos se-
res principais que povoam o mundo, passaram pelas relações de gênero nes-
sa sociedade, e terminaram nas relações exteriores do socius com os vários 
domínios circundantes e seus habitantes diversificados. 

A presente Parte objetiva finalizar esta trajetória com um resumo e, à 
guisa de conclusão, com comentários a respeito da relação entre mito e socie-
dade nos Kanamari e nos povos vizinhos. Evidentemente, esta conclusão re-
veste-se de caráter provisório e não tem pretensões de atingir níveis teóricos 
que permitam uma discussão à altura dos debates inovadores que as culturas 
amazônicas têm recentemente suscitado, com renovado vigor, no âmbito da 
Antropologia (p.ex. Viveiros de Castro 1986).

15. um Universo mítico: Notas finais

introdução

Nos capítulos agrupados nas Partes anteriores, iniciei o percurso desta 
tese por uma apresentação parcial de alguns dos aspectos mais importantes 
da cultura Kanamari, escolhidos em função do seu interesse para a mitologia 
e pela importância que lhe é conferida pelos próprios participantes. Exa-
minei, em seguida, grande parte do material recolhido em campo, entre as 



EDWIN REESINK

frações dos Djapa, atualmente habitantes do alto Jutaí, dentro dos limites da 
proposta existente para o extremo meridional do Parque Indígena do Javari. 
Apesar de abarcar a maior parte dessa mitologia, sensivelmente resumida 
para consulta no Narratio Kanamari, algumas restrições seletivas incidiram 
sobre o total de textos disponíveis. Excluí os mitos Wiri Djapa recolhidos 
por um voluntário da Opan no Tarauacá (Conte 1986), por se tratar de um 
Djapa diferente, que é reputado se manter à parte. Esses mitos, por outro 
lado, são indubitavelmente Kanamari e perfeitamente pensáveis no quadro 
mitológico traçado. Não incluí os poucos mitos já publicados e referentes ao 
alto Jutaí, mas todos são variantes próximas ao que foi recolhido e discuti-
do (Faulhaber 1987: 109-110; Porantim Ano XI no.113, nov.1988). O único 
mito do corpus  não mencionado até este momento, versa sobre a origem 
do rami, a ayahuasca, o que se justifica pelo aparente pouco lastro social do 
mito e a recente difusão do alucinógeno, cuja função diverge significativa-
mente da que tem entre os Pano, sua fonte de irradiação. 

Para consolidar minimamente a análise precedente, em que pese os fato-
res apontados para sua contenção relativa, de modo a não exaurir o corpus , ela 
merece ser retomada a partir de alguns aspectos e princípios alinhados ao lon-
go dos capítulos anteriores. Para tal finalidade, primeiro resumirei alguns dos 
principais resultados destes, para destacar, em separado, certos elementos mais 
salientes. Em determinados momentos da discussão se referirá ao contraste 
e similitude entre estes princípios e aqueles recorrentes em outros sistemas 
mitológicos ou cosmológicos. Retomar-se-á, desta maneira, algo da problemá-
tica mais ampla, indicada de modo sumário na Introdução inicial. Visa-se, em 
primeira instância, esclarecer e elencar alguns dos aspectos mais estruturantes 
da mitologia em foco, sem ter a pretensão de exaurir o processo de glosá-la ou 
de lograr uma verdadeira análise estrutural, no sentido de uma sintaxe mítica.

o universo mitológico Kanamari: um resumo

Já na Parte I distinguiu-se o perfil da corporalidade e suas incidências 
nas mais variadas instâncias. Basta rememorar o caso do ataque xamanístico 
que corrói o corpo por dentro (nos casos graves) e o caso do xamã, em que 
a mesma lógica substantiva vigora ao guardar os djohko, pedras transubstan-
ciais e transformáveis, que representam a dimensão em que a transformabi-
lidade do Primeiro Mundo se manteve operante num mundo já constituído 
de fronteiras menos fluídas. Todo o processo de uma ‘evolução transformati-



IMAGO MUNDI KANAMARI

va e substancial se inicia, no entanto, em um instante nitidamente definido, 
como o que chamei de um ‘ponto zero’ de uma criação, que se descreve me-
lhor, provavelmente, como um ‘ponto uno’ que dá partida a uma Transforma-
ção (Lévi-Strauss 1991b: 67; para os Tupi). Neste começo havia os elementos 
que claramente não se originavam de algo anterior, mas que, ao contrário, 
sendo únicos e contínuos, tanto projetaram o modelo básico do ser huma-
no, como forneceram os materiais fundamentais a serem modelados na dife-
renciação crescente dos elementos e categorias, desembocando nos seres do 
mundo atual e suas relações recíprocas. 

Vale destacar a ênfase que há sobre a interioridade e a dureza no processo 
de transubstanciação, bem como o papel preponderante e original desempe-
nhado pelo sangue. O céu velho, a terra plana e o dia constante (às vezes acres
centa-se o mato) são os elementos primordiais que provêm o agente preeminen-
te e primacial – Tamakori – com os meios sobre os quais as ações possam operar 
para introduzir a descontinuidade no mundo, fracionar a unicidade original, 
sempre desdobrando unidades anteriores em categorias opostas mas irreme-
diavelmente interligadas. Torna-se quase desnecessário verificar novamente os 
resultados disso, ou repetir esse trajeto transformativo da elaboração diferencia-
dora, fundada na lógica das qualidades sensíveis e desenvolvido numa sequên-
cia evolutiva, concebida, no que concerne a algumas categorias, como uma re-
gressão e não uma progressão. Metamorfoseados do mundo vegetal, primordial 
ou quase, ou do barro (carne) original, surgem os animais, mantendo-se um 
princípio de continuidade pela transubstanciação do material anterior. Talvez 
em virtude disso mesmo, é que se tratava de gente-animal sem formas fixas. 

A sequência postulada, evidentemente reconstruída e simplificada, foi 
resumida no final da Parte II, no quadro sinóptico que sintetiza as linhas 
mestras de grande parte deste processo transformativo. Talvez valha recor-
dar que se exprimiu nesta progressão diferenciadora o estado primordial 
de um agente, uma substância e um tempo qualificados com certos predi
cados e conjugados numa conjunção excessiva (unitária e num fechamento 
altamente simbólico), a qual lembra até a “rocha-base” que, no entender 
do Lévi-Strauss e em função da sua assimetria intransponível, funda todo o 
desenrolar disjuntivo posterior. Desde que admitamos, claro, que a origem 
do fogo da cozinha joga um papel menos relevante nesta “partida”, e que a 
“viagem do Sol e da Lua” se modifica numa ‘descida da Lua e do Sol’, me-
nos preocupada com a distância correta e o comando da direção. O caráter 
conjuntivo desse início se expressa de modos diversos no agente e no espaço 



EDWIN REESINK

(primeiro) e no tempo (depois), para terminar com um espaço-tempo, mais 
aberto e com as alternâncias necessárias para abrigar os seres que povoarão a 
terra e estarão sujeitos à sua temporalidade. 

Evidencia-se, portanto, neste primeiro conjunto de relatos das origens, 
as transformações essenciais para que os seres posteriores se movimentem 
num mundo já mais próximo ao atual. O que funda um esquema conceitual 
baseado na dialética entre o similar e o diferenciado, são as caraterísticas 
da lógica transformativa das qualidades sensíveis substantivas: há indícios 
que apontam para a concepção de um conteúdo homogêneo nas formas de 
vida primordiais, o qual se mantém em estágios posteriores em destas for-
mas de vida. E os demais mitos vão explicar como se impôs uma especiação 
maior. Revisei, no decorrer desta exposição, como as diferenças diacríticas 
entre o agente primordial, Tamakori, seu “irmão” Kirak e os povos indígenas 
exemplificam este processo, construindo uma teoria da alteridade por via de 
qualidades concretas, própria de uma etno-etnologia cujo esquema simbóli-
co se repete na criação dos povos indígenas. Ou seja: na conclusão da Parte 
II enfatizei que o mesmo esquema conceitual vige para a criação dos povos 
e para as relações entre as unidades Djapa, devendo-se, porém, explicitar 
e acrescentar, aqui, que a mesma modalidade vigora na instância primeira 
(pela lógica temporal), entre Deus, seu irmão e “os índios”. 

Observamos que a origem dos kariwa ocorre fora deste esquema basica
mente ternário, e que sua presença se explica quer a partir da metamorfose 
semelhante à dos grandes animais mamíferos, quer de descendência de Ki-
rak e da esposa a este atribuída por Tamakori. O lugar dos kariwa não pare-
ce muito predestinado, mas a criatividade mitológica dispõe de suficientes 
meios para encaixá-los: ou seja, até a atualidade, no confronto contínuo com 
a inércia própria da realidade material, e no conflito de realidades culturais 
oriundas da força das concepções que sobre o cosmo tem esse mesmo ka-
riwa; sempre, aliás, propenso a impor a sua realidade como única verdadeira. 
Neste sentido, o enquadramento dos kariwa obedece a uma lógica que se 
revela idêntica àquela subjacente à ideologia étnica já mencionada: meta-
morfose substantiva que demonstra a periculosidade inerente dos kariwa, e, 
consequentemente, o aproveitamento do apetite descomunal do não-tkna 
nos mitos de canibalismo, em que o ato de comer resulta na fixação da 
fronteira entre o comedor e os animais a serem comidos. A fissura na linha 
paralela de sua origem chega ao ponto de os kariwa se transformarem em 
seus animais domésticos, e de comerem seus antepassados metamorfoseados 



IMAGO MUNDI KANAMARI

como a carne que os alimenta por excelência, numa predação domesticada 
que indica a diferença da ocupação espacial concomitante (o campo ao invés 
do mato). Nas refeições, o cariú complementa sua alimentação, ainda, com 
um vegetal básico que se opõe, como amargo e perigoso, ao alimento básico 
da verdadeira comida Kanamari (mandioca brava versus macaxeira).

A fratura exposta pela linha paralela leva-nos a dois caminhos discuti
dos, pela tese em suas Partes seguintes. Por um lado, ao dispor a sociedade 
kariwa em clara analogia com o conjunto dos povos indígenas, nos encami-
nha às discussões sobre os domínios circundantes, o Mato, as Águas e o Céu. 
Por outro, a preocupação com a relação de predação e do ‘comer’ versus ‘ser 
predado e comido’ é claramente constitutiva destes relacionamentos; mas 
também remete à divisão preeminente que há dentro de um Djapa (e de 
todos eles), entre as metades humanas que colaboram individualmente com 
seu esforço especializado para produzir o sustento alimentar do grupo, e que 
se juntam na reprodução sexuada para gerar a descendência. Desnecessário 
é acrescentar que ambas podem ser concebidas como modalidades análogas 
de processos substantivos, que, conjugados, objetivam, na totalidade, a re-
produção física do Djapa. A temática dos sedutores que são gente-animais, 
combina, naturalmente, a analogia entre a sociedade e o domínio subaquáti-
co e o mato, para redefinir o relacionamento de uma potencial atratividade 
sexual externa. Além disso, a existência de mais mitos deste tipo mostra 
as dimensões dessa preocupação, numa inversão operada, provavelmente, 
pelo mecanismo canibal anterior: a mulher consome os órgãos sexuais do 
parceiro, operação que, de certa forma literalmente, causa uma mudança 
substantiva naquele que é consumido108. 

108   Conforme a hipótese desenvolvida para os Tupi, o que se come no canibalismo real 
é a relação em jogo entre quem come e quem é comido. Neste sentido, sendo levadas a 
confundir os órgãos sexuais com verdadeira comida (os dois significados, aliás, de “comer” 
em muitas culturas), as mulheres parecem realmente devorar sua relação anterior com seus 
amantes. O mesmo princípio rege as mudanças alimentares dos primeiros tempos. Por outro 
lado, “o princípio analógico da teoria alimentar” postula que o que se assimila ao comer con-
cerne à natureza e à condição de quem é comido (Viveiros de Castro 1992a: 286). No mito 
do “pampia” o kariwa se transforma, no final, ele mesmo em veado. Os homens se tornam, 
como no ritual, em jaguares, a ponto de inspirar medo nas mulheres. Assim, parece haver 
uma operação, mas de duas modalidades: a primeira é dissociativa, transubstantiva (a “gente” 
‘come a relação’, gente-animal se transforma em animal); a segunda é associativa, transub-
stantiva (o “kariwa” ‘come a relação’, os cariús transformaram-se no mesmo animal que um 
deles comeu (embora aquele morre claramente em todo as versões exceto uma); os homens 
caçam e comem como jaguares, sendo nesse caso preciso investigar melhor em que medida a 
equivalência é ‘real’ ou ‘metafórico’, embora possa ser real quando é simbólica (cf.ib.).



EDWIN REESINK

A instauração do gênero como atributo da dualidade humana, relacio
na-se imediatamente às tarefas atribuídas a cada um dos termos de oposição. 
Kirak provoca risos por sua falta de destreza na cozinha ou, alternativamente, 
a primeira mulher pede um homem que é imediatamente testado por Ta-
makori na habilidade de caçar, para que demonstre ser apto para o casa-
mento. A capacidade da mulher é aparentemente intrínseca; a do caçador 
se desenvolve rapidamente: o conhecimento radica na corporalidade. No 
entanto Kirak comprovou que nem tudo é inato, e o conhecimento está 
literalmente sendo incorporado na sua aprendizagem. Por outro lado as lín-
guas, na origem dos povos, se conceptualizam como consequência de ordem 
substantiva, encontrando-se indícios consistentes de sua eficácia direta no 
intervir sobre a realidade. Vê-se isto, inclusive, na visita de Kirak e em sua 
comunicação com os Madiha, que os fez herdar a pele manchada (fato ates-
tado por Schultz e Chiara; apud Gonçalves (org.) 1991: 171). 

Após do metamorfosear-se integral dos Kanamari numa sociedade 
única, completa e socialmente operante, com sua língua específica – o que 
também realça uma unidade primeira e subjacente –, o mito do conflito 
entre os gêneros remete igualmente a essa totalidade. Tal história contém 
uma ‘mensagem’: a da origem dos queixadas que marca, em contraste com 
a dos Madiha, que, não obstante masculinidade primordial do ser humano, 
a reprodução sexuada é imprescindível num mundo dinâmico e sujeito à 
temporalidade. Envolvendo, isso, uma complementaridade que transcende 
os sexos, que se constituem mutuamente como gêneros. Ou seja, o primeiro 
agente do universo é um representante de masculinidade, e o seu parceiro 
também, e desta maneira o ser masculino faz-se modelo primordial do ser 
humano. Uma assimetria, esta, confirmada pela força maior dos homens 
que – em todas as instâncias se impõem sobre a concorrência que lhes fez a 
gente-animal – mas desmentida pelo final do mito dos queixadas, onde os 
homens são transformados em cupins, prevalecendo a imagem da esterilida
de do espaço social, deserto de gente. Nem aceitar carne de caça de outros 
predadores a não ser dos homens, nem exercer por demais a força destruti
va, dentro do grupo social, contra as mulheres – quando é dever masculino 
voltar seu emprego para o exterior, para os âmbitos circundantes. Neste sen-
tido, parece aqui justificado concluir que há assimetria, cosmológica, (Ta-
makori permanece presente como constante sobrenatural) enquanto o mito 
dos queixadas sugere, pelo contrário, a complementaridade dos gêneros, 
uma vez constituída a sociabilidade do Djapa. 



IMAGO MUNDI KANAMARI

Essa etapa interpõe-se entre o mito de origem dos povos e os outros 
mitos, voltados muito mais para o relacionamento entre os humanos e o am-
biente circundante; o que é bem conforme com sua relevância para a atual 
vida social, expressa, no mito, pelo fato de este girar em torno de sexo e da 
comida, assunto recentemente estudado para os vizinhos povos Pano109. Nos 
mitos, a abertura para o ambiente circundante traduz-se quase sempre no 
idioma da afinidade, verificando-se em várias oportunidades o efetivo enlace 
matrimonial, quando se obtém alguma espécie de vantagem para o lado do 
social; mas para este, somente em raríssimas exceções se consolida a aliança 
por casamento de modo positivo. Por um lado, a relação exogâmica com gen-
te-animal transforma estes seres, ainda semelhantes, em afins efetivos, o que 
permite a passagem, deles para os homens, de uma série de bens, materiais, 
técnicos e simbólicos, estimados como essenciais para a reprodução da vida 
social (horticultura, cantos e rituais). 

Por outro lado, por mais rentável que tenha sido essa ligação de afini-
dade e a posição que gera, nunca prosperou justamente porque alguns dos 
mais caçados e apreciados animais se encontram nessa posição. Entretanto, 
a afinidade era mais ampla do que hoje, recobrindo todas as gentes-animais 
da época mítica, como comprova o caso importante do Urubu: a relação afi-
nal é primordial, no sentido temporal anterior, para todos os seres externos 
ao Djapa primordial, o qual é concebido como consanguíneo, na sua ori-
gem; relação essa que é virtual na atualidade pelo fato de os animais comestí
veis serem originados de gente-animal, transformada em animais por causa 
de transgressões em que incorreu, e em virtude ter a caça, por excelência, 
uma conotação feminina graças à transformação de mulheres em queixadas. 
Neste processo – recorde-se o código acústico dos queixadas – a perda de 
humanidade parece ser marcada, especificamente, como ausência de língua 
que seja articulada, como a fala humana. Tal fato é antecipado ao se caracte
rizar a fala das gentes-animais como fonologicamente imperfeita (“fanhosa”), 
e recebe destaque adicional quando muitos animais cantam “o seu canto”, 
no momento da transição para a animalidade definitiva (um instante de 
eficácia linguística, logo antes da mudança). Diacronicamente semelhantes 

109   Forçosamente, segundo Townsley (1988: 1), e por opção teórica (McCallum 1989; 
Olschewski 1992; Gow 1989; 1991a).



EDWIN REESINK

e sincronicamente diferentes, os animais do tempo atual ocupam posição 
análoga à dos afins, também afastados, a um grau de distância, do parâmetro 
humano verdadeiro.

A origem comum atribuída aos Djapa (ao contrário do que sucede 
com os Madiha, não encontrei nenhuma história para explicar sua divisão 
em segmentos equivalentes), remete à concepção de um parentesco que, 
na verdade, parece resvalar para a cognação, ao invés da consanguinida-
de, equacionando os outros Djapa a afins potenciais. Os parentes afins, 
lembremos, são aqueles que se encontram imediatamente além dos con-
sanguíneos mais próximos. Assim, apesar da ênfase que nos mitos incide 
sobre a endogamia, uma semelhança fundou a possibilidade do casamento 
externo e facilitou a “mistura” dos Djapa atuais. Parece que a questão mais 
sensível se deslocou: ‘lamenta-se’ a mistura, mas (como disse um narrador 
antes de relatar o mito das manchas da lua), condena-se muitas vezes um 
enlace fora da categoria prescrita. Como foi visto, o idioma da afinidade é a 
linguagem política e externa; o exterior é área ‘afinitária’, e intrinsecamente 
ambígua e ambivalente. Em virtude deste caráter de termo médio, interme-
diário e de relação mediadora, a afinidade presta-se a desempenhar papel 
preponderante, num campo de tensões, para tudo que se relacione com o 
exterior, e empresta-lhe, por sua natureza contraditória, o dinamismo que o 
distingue indelevelmente (evocando um ‘tensor’). A mitologia tanto conde-
na a infração que atinja o valor endogâmico (causa do xamanismo), como 
demonstra sua necessidade, para obter meios essenciais para a reprodução 
do verdadeiro social.

A mitologia localiza a instabilidade inerente à relação na abertura ne-
cessária e inevitável para o além-fronteiras do Djapa, entre a troca pacífica e a 
troca antagonística: um gradiente que abrange desde a segurança quanto aos 
consanguíneos próximos (em cujo âmbito é inconcebível a eclosão de con-
flitos de maior proporções, salvo no caso, condenado, de Kiow), passando 
pela afinidade potencial e real (de fundo cognático, simultaneamente fonte 
de solidariedade e de conflito), até chegar àqueles que são desconhecidos, 
‘afins virtuais’ de quem só se espera maldade. Tensão, portanto, entre o 
conhecido, confiável, mais fortemente consubstancial – e o não conhecido, 
o não confiável, que não partilha da mesma substância, que é mediado por
modalidades de troca que sempre incidem em alguma espécie de corporali-
dade, ou seja, em substancialidade. Isto – desde os rituais em que um outro 



IMAGO MUNDI KANAMARI

Djapa comunga comida e caiçuma, num idioma de consanguinidade ritual 
que reforça a associação substancial, na qual a proibição da aliança matrimo-
nial pode de certa maneira ser considerada como parte da mesma consangui-
nização – até os ataques corporais dos xamãs malévolos, que causam doen-
ças e, em última instância, morte. Graças à inevitabilidade da degeneração 
corporal, a desconfiança do Outro nunca será completamente dissipada, e a 
desconfiança generalizada imperará sempre.

Não importa muito que denominemos a ‘lógica substancial diferencia
dora’ e o gradiente de distância entre o próximo e o distante – em movi
mento tensional permanente – de proposição ou de princípio cultural, desde 
que seu caráter axiomático ajude a pensar a relevância da mitologia na cons-
trução, cosmológica, de um mundo no qual a “sociedade” está sempre com 
fronteiras movediças, e orientada, digamos, contra sua vontade, para um ex-
terior dotado de mobilidade ameaçadora; uma área externa potencialmente 
inimiga e canibal. As unidades Djapa aspiram a segurança e a uma fronteira 
fixa, mas nunca desfrutarão desse mundo ideal. O ambiente circundante, 
antropomorfizado em seus Jaguares (djohko e senhores de animais do Mato e 
das Águas) e Adjabas (o ser mais próximo do homem em forma e conteúdo), 
que são uns dentre outros animais transformáveis em agentes, constitui-se 
como domínio análogo ao social, e comandado pelas mesmas lógicas operan-
tes neste para as relações com outras “gentes”. Afastados esses seres, somente 
em um grau, de consubstancialidade quanto aos humanos, complicam-se e 
complexificam-se as relações com o meio ambiente, do mesmo modo que 
outros relacionamentos sociais, semelhantes aos que vigoram entre os seres 
humanos. De certa forma, há uma economia de explicação cosmológica, 
‘economizando’ em seus fundamentos estruturantes, que se alicerçam nos 
mesmos princípios da mitologia que lhe comanda a constituição. 

Tamakori e a dualidade

No resumo precedente, é indubitável, reconhece-se facilmente a mito-
logia dos Djapa como uma variante da das culturas amazônicas, sem que se 
reserve grandes surpresas para a antropologia da região, em seu estado atual. 
Por exemplo, a mitologia Achuar pode ser lida quase que completamente 
como uma glosa da especiação, que, minuciosamente, explica a passagem 
do indiferenciado ao diferenciado, e em que os animais terminam por ser 



EDWIN REESINK

dissimilares próximos dos homens, marcados pela ausência da comunicação 
em linguagem falada (Descola 1986: 120). Aqui, como em muitas culturas 
vizinhas e distantes (Karib das Guianas: Magaña 1988; Pano: Matis, Kaxi-
nawá e Jaminawa, Erikson 1990, McCallum 1989, Townsley 1988), a caça 
exerce-se sob o signo da afinidade masculina, bem similar ao exposto no 
caso Kanamari, que, por sua vez, como foi visto, é mais indireto do que nos 
vizinhos Kulina. O que diferencia os Djapa dos Pano concerne à concepção 
da permanência do passado como dimensão espiritual, como lado avesso do 
mundo corporal de hoje mas acessível em sonho, e nas visões de ayahuasca. 
Pelo menos, até onde nos foi dado descobrir, a preservação da transformabi
lidade na cultura Kanamari localiza-se, principalmente, num xamanismo 
que consiste em uma modalidade corporal, ao contrário de um xamanismo 
acessível e eficaz por meio da linguagem apropriada, como o postula Towns-
ley (1988: 136) para os Jaminawa. A eficiência da palavra Kanamari dirige-se 
a Tamakori e depende de sua intervenção.

Neste quadro, Tamakori realmente constitui um vetor singularizante 
dos Djapa. Nas Partes anteriores atingimos um razoável conhecimento das 
especificidades deste ser, a divindade máxima dos Kanamari. Desde o fato 
de ser o único agente entre os elementos primordiais, até sua retirada “deste 
mundo” para o “outro mundo” do céu, sua intervenção se mostrou decisiva, 
incisiva e imprescindível. 

Como uma Divindade transformativa, Tamakori comanda a passagem 
do uno ao múltiplo, pela metamorfose e transubstanciação de uma matéria-
prima única e contínua, mas transformável (a partir de uma substância bási-
ca e que contém sangue), para iniciar o processo de demarcação das diferen-
ças necessárias, e de instauração da possibilidade de troca entre categorias 
dissimilares, como nexo instituinte da vida social e da sociabilidade. Tem-se, 
pois, a metamorfose como princípio básico, e o aproveitamento de material 
‘natural’ para ‘extrair’ a cultura: incluído aqui o que há de mais precioso, os 
seres humanos, de modo muito semelhante, por exemplo, ao que se dá no 
Alto Xingu (Viveiros de Castro 1979), com seu ciclo do Sol e da Lua. Ou à 
apreensão causada pela dialética entre a semelhança e a diferença, entre os 
Piaroa, e as formas elementares de troca propostas para as culturas amazôni-
cas (Overing 1984; Overing e Kaplan 1988). Ao contrário do primeiro caso 
(o Xingu), o Transformador permanece em cena, mesmo quando retirado do 
palco, e em contraste com o segundo (Piaroa), no qual predomina um grau 



IMAGO MUNDI KANAMARI

bem maior de complexidade entre as diversas divindades e suas intrincadas 
relações na mitologia.

O que distingue Tamakori é, provavelmente, seu caráter de unicida
de, cuja imagem reconstruí, paulatinamente, ao longo dos mitos em que 
figura, até sua não morte e subida ao céu. Embora não seja onisciente, nem 
onipotente, a relação particular que tem com a reprodução não-sexuada e 
transubstancial, em contraste com a recusa de participar diretamente, isto 
é, corporalmente, na reprodução sexuada, aparta-o da paternidade sexuada, 
e do circuito da temporalidade posterior ao momento inicial da criação. 
Como foi visto, Tamakori é um ser discreto, sozinho, sem ancestrais nem 
descendentes, imortal, e, de certo modo, sem consanguíneos nem afins, con-
substancial somente consigo mesmo110. Constata-se que ele merece a tradu-
ção “Deus”, dada pelos Kanamari, por se destacar de todos os outros seres 
e cuidar dos Djapa. Apesar do que poderia indicar a existência de Kirak, o 
que se ressalta em Tamakori é sua unicidade, marcada pelo ser sobrenatural, 
no sentido de extra-humano, e dotado de potência extraordinária. Ao con-
trário dos pares de divindades costumeiros, ele é o único a deter esta sobre-
naturalidade. Ao contrário também das explicações aventadas para os casos 
deste tipo, sua posição parece autóctone, não derivada da presença cristã (v. 
Gallois 1986: 341).

Kirak, mais do que um agente decepção ou um “trickster”, assemelha-
se aos humanos. Viu-se que sua origem é similar (e diferenciada também), 
à das “gentes”, e que morre e inaugura a sexualidade e a paternidade; não 
sendo acidental que também cause a morte, ao chorar a morte de um fi-
lho: o produto da reprodução sexuada enseja a temporalidade necessária 
às gerações. Kirak é um outro termo, médio e mediador, entre divindade e 
seres humanos. Sua presença não assinala somente a relação fraternal como 

110   Ao traduzir o que pode ser o início de um mito (da roça do cachorro), a tradução 
de Groth ficou assim: “First Tamakori was alone. Very much alone he planted his corn 
which he then ate all by himself” (1985: 102). Pela tradução literal depreende-se que era 
“somente ele” e “há muito tempo”. Neste tempo, o fato dele plantar é excepcional, quan-
do normalmente temo-lo visto instruir e delegar. O milho, também é raro de aparecer 
nos mitos, e a conexão entre Tamakori e o milho pode não ser fortuita. O milho tem um 
ciclo de maduração curta e é uma planta inteiramente dependente da ação humana para 
sua reprodução não-sexuada, características que vêm a calhar com a imagem construída 
para Tamakori.



EDWIN REESINK

primordial, e põe a consanguinidade como precedente; vai mais longe: como 
partícipe das aventuras de Tamakori, Kirak dá-lhe um parâmetro de comen
surabilidade, que funciona na construção dos predicados do irmão mais ve-
lho e poderoso. Ou seja, Kirak serve para sobrenaturalizar Tamakori, e abrir, 
como outra face do mesmo processo, o caminho para a humanidade. Uma 
vida legada, que, contudo, não seja uma dádiva sem contrapartida. Neste 
sentido, dicotomizar o universo em gêneros instaura sexualidade e morte, a 
possibilidade de predar e comer, e a de ser predado e comido: a dualidade 
significa movimento, mas, como fluxo temporal e material, carrega em si, 
inseparavelmente, além da satisfação dos desejos, os perigos da vida e a pro-
blemática da fluidez das fronteiras111.

O termos do par mitológico de Tamakori e Kirak em certo sentido se 
opõe, como, respectivamente, o estático e o dinâmico, o sobrenatural único 
e o ser representativo dos humanos, o que confere valor desigual a ambos. 
Desde os anos cinquenta, Lévi-Strauss tem se preocupado com o dualismo 
destes pares, retomada em seu último livro sobre mitologia (1991b). O par 
aqui em questão acrescenta uma variante determinada ao elenco que pro-
pôs: sem serem gêmeos, classificam-se como irmãos desde o início desiguais, 
constituindo realmente uma espécie de célula germinal da mitologia (por-
que ela se põe em movimento a partir desta relação), progressivamente mais 
desigual, até o ponto – o que não é comum –, de um dos seres emergir como 
divindade única (1991b: 299-302). Este dualismo desigual leva aquele autor 
a lembrar que sempre caracterizou a dualidade indígena como desequilibra-
da, assimétrica no seu próprio interior (e relacionada com a oposição motriz 
original das Mythologiques, citada antes). A singularidade do caso em pauta 
refere-se à clara construção da unicidade de um de seus termos. 

O “modelo de desequilíbrio dinâmico dos termos” da “ideologia bi-
partida” das culturas da América do Sul adequa-se, bastante bem, ao caso 

111   Tamakori “manda Kirak na frente”, versão Kanamari de “praemisi non amisi”. 
Observa-se que essa separação da terra e do céu causa a necessidade de um meio de trans-
porte entre os dois domínios. Ela se dá após a transformação básica do mundo e não, 
como nos Araweté, num momento instaurador inicial crucial. Ou seja, após a ruptura da 
retirada de Tamakori ocorre uma outra transformabilidade no mundo, a do xamanismo 
e dos Kohana, fenômenos que, portanto, são exemplares da nova temporalidade e ligados 
à história. Nisso, confirma-se o que levei antes em consideração sobre os mitos das visitas 
ao céu, mais recentes, e sobre o xamanismo sendo instância do fluxo histórico.



IMAGO MUNDI KANAMARI

Kanamari, mas merece dois comentários. Em nenhum momento Lévi-S-
trauss se refere às propostas do dualismo hierárquico de Dumont, que se 
baseia no mesmo reconhecimento de um “valor” desigual para os termos 
opostos. Na proposta original do dualismo diamétrico e concêntrico, este 
último é representado, graficamente, com um centro, e uma periferia em tor-
no deste. O centro adquire predominância (até por ser o ponto de referência 
literalmente ‘central’) e seu grau de afastamento do centro coloca a periferia 
em segundo lugar. Este modelo aplicou-se com muito vigor nos estudos Jê, até 
mesmo no modelo estrutural transformativo processual de T.Turner (cf. s.d.). 
Curiosamente, a representação gráfica de Dumont expressa o “englobamen-
to”, pelo valor principal, do valor secundário, fazendo o primeiro coextensivo 
ao campo do discurso, e o segundo inserido, na sua totalidade, no meio do 
quadrado (Dumont 1979: 399). De certa forma, esta segunda posição está 
sendo utilizada, juntando-a às ideias da primeira proposta, para a tentativa 
recente de retomar a construção de um modelo geral das culturas da região 
amazônica (Rivière 1984, e Overing 1984). Desta vez de uma perspectiva não-
Jê (e particularmente Tupi; Viveiros de Castro 1986b; 1988; 1990b). O caso 
Jê, aliás, foi questionado na tese de Lea, justamente quanto ao aspecto da 
superioridade do centro (retomado e discutido em McCallum 1989: 34-35). 

Não pretendo mais do que assinalar, aqui, a problemática do binaris
mo e do dualismo, no que toca à sua universalidade fundante e às variadas 
modalidades que possa tomar no pensamento social, por se tratar de matéria 
complexa, embora altamente relevante, como observa Lévi-Strauss ao reme-
morar o próprio uso impreciso que disso faz (1991b: 250-1; v. Roubiczek 
1952; Hage e Harary 1983: 116; Viveiros de Castro 1990b: 54; ou ainda, a 
fonte antiga de inspiração de Lévi-Strauss, Jakobson, e Pomorska, 1985: 93-
97). Vale considerarmos que o pensar dualista é um mecanismo tão funda-
mental para o processo cognitivo (ao qual subjaz também escalas análogas), 
e que os conceitos somente existem por força de oposições (a concepção de 
alguma diferença). Assim sendo, a preocupação amazônica com semelhança 
e diferença talvez seja uma epistemologia que se põe em analogia com a sua 
base funcional e propõe uma ontologia do ser que procura se manter unido 
à busca (ou desejo) de um cosmo dotado de uma coerência sistemática e uni-
tária: universo povoado por formas de vida basicamente semelhantes, cujas 
dessemelhanças devem ser transcendidas, de algum modo, por processos de 
disjunção e conjunção (Roubiczek 1952: 6-11;77-8). 



EDWIN REESINK

No último sumário de sua visão das terras baixas, Lévi-Strauss resol-
veu enfatizar a mencionada dicotomização, inclusive quanto a um mito de 
origem Tupinambá, sem se reportar à sua ideia original do triadismo. Admi
tindo-se que o dualismo subjaz às oposições, ele dá, não obstante, ocasião 
a construções cognitivas bem menos equilibradas e eurrítmicas. Já assinalei 
como no pensamento Kanamari o mesmo esquema simbólico, distinguido, 
em primeiro lugar, para a lógica ‘totêmica’ das unidades Djapa, replica-se no 
caso das três posições na criação dos povos, e acrescentei no respectivo resu-
mo que isso se aplica novamente para Tamakori, Kirak e “gente”. 

Ou seja, no desenrolar da mitologia seria factível encadear as três ins-
tâncias como momentos, sucessivos, de desdobramento da oposição – seme-
lhança fundamental e diferença adicional – em posições ternárias: Tamakori 
(sobrenatural): Kirak (irmão mais moço mortal): Gente (descendentes mor-
tais) } Kanamari (nós): Kulina (outros próximos): Kaxinawá (outros distan-
tes) } A-Djapa (nós): B-Djapa (aliados): C-Djapa (distantes). Naturalmente, 
estas posições assemelham-se a um gradiente em que isolei, com uma arbi-
trariedade maior ou menor, guiado por ‘atratores’ dentro do pensamento, 
alguns pontos fixos. Obviamente, um gradiente do tipo consanguíneo: afim 
real e potencial: afim virtual, que possa ser sobreposta, de modo flexível, 
dentro da unidade do nível menos incluso ou acima dele. 

Nota-se, sem maior surpresa, que estes gradientes se combinam de di-
versas formas, embutidos na sucessão de sua origem, coexistentes e, às vezes, 
sobreponíveis na atualidade. Observa-se também a valorização diferenciada, 
aquela que para Dumont se apresenta na diferenciação das partes em relação 
ao todo, em que o primeiro termo sobressai112. Algo do mesmo tipo se verifi-
cou para a oposição do centro sociocultural cercado por domínios desdobrá
veis nos planos horizontal e vertical: Ambiente circundante de Mato e Águas 
(solo e arbóreo; rio e lago); Céu sobrejacente (duas camadas). No nível mais 
abstrato seria possível extrair a equação ternária Social: Ambiente: Céu, e, 

112   Na análise anterior destaquei que o ser humano, em primeira instância, é mascu-
lino, tanto na figura de Tamakori, quanto na de Kirak. A mulher surge num segundo 
momento, ponto em que se assimilou, como alternativa, uma versão do mito cristã de 
Adão e Eva. Ora, Dumont (1979) analisa o episódio da costela como exemplo de uma 
oposição hierárquica. Nesse sentido, a assimilação obedeceria ao mesmo esquema sim-
bólico, confirmando-o ao invés de negar a versão ‘original’.



IMAGO MUNDI KANAMARI

concomitantemente, Humanos: Animais (outros seres): Mortos. Evidente-
mente, convém salientar o caráter abstrato e generalizante destas equações, 
sempre provisórias e hipotéticas. 

No caso, ao predominar a linguagem afinal para a relação externa ao 
Social, verificam-se duas exceções relevantes. No Ambiente circundante, no 
Mato, o Adjaba parece partilhar de uma ‘consanguinidade’ semelhante aos 
humanos, que induz a uma rivalidade sem par entre os dois lados. No Céu, 
em que pese a afinização dos mortos, a divindade Tamakori, mesmo que subs-
tancialmente diferente, conota uma consanguinidade que ultrapassa o plano 
metafórico: a relação paterna como idioma de um desigual, pela sua potência 
e “palavra forte”, que, não obstante, objetiva cuidar dos seus (tipicamente, os 
Kanamari escutaram sua palavra na entrada à aldeia primordial e não se con-
taminaram “na pele” pela palavra de Kirak, o que supõe que mantiveram a 
pele semelhante à de Tamakori; tudo indica que são literalmente “a gente de 
Tamakori”). Se o sobrenatural consiste do relacionamento privilegiado com 
Tamakori, habitante da segunda camada celestial e organizador da além-vida 
dos mortos, o uso do idioma consanguíneo é relevante. Ao contrário do que 
ocorre em muitas culturas amazônicas, tais como os sobrenaturais afins cobi-
çados na mitologia Kaxinawá, os Incas (McCallum 1992), onde este idioma 
vigora para os líderes políticos na construção temporal de toda comunidade 
local (ou seja, no interior, McCallum 1990), a divindade Kanamari assume 
uma paternidade do e no mundo, o que garante uma certa segurança aos 
Djapa, ilhados que estão num cosmo dominado no seu exterior, por uma 
afinidade ambígua, ambivalente e, portanto, incerta, insegura e ameaçadora. 

mito, sociedade e história

No que precedeu, aprofundei alguns aspectos que pontilhei na aná-
lise das Partes anteriores, num diálogo permanente, mesmo quando implí-
cito, com algumas das mais recentes contribuições do campo amazônico. 
Sem pretender exaurir a mitologia, nem fixar seu locus na cultura, as consi
derações se concentraram na exploração do pressuposto de que a mitologia 
oferece uma instância privilegiada de estudo, em seu desenrolar sequencial, 
da constituição da cosmovisão e religião dos Kanamari. Como já observa
do, ao selecionar, abstrair e generalizar, evidentemente, o que se apresenta 
limita-se a ser uma interpretação, entre outras possíveis, e sempre será uma 



EDWIN REESINK

reflexão provisória e externa. De certa forma, abarcar a mitologia como um 
todo, visou isolar uma estrutura, definida imprecisamente como um número 
limitado de elementos arrumados num todo significativo, para o qual se es-
pecificam as relações internas. Uma estrutura em que, como seria de esperar, 
a mitologia cria uma cultura e uma ordem significativa para superar o acaso 
e o fluxo natural do ‘evenemencial’. Visei elaborar algumas das proposições 
desta estrutura teórica (Oosten 1976: 2-5,93-6).

Para finalizar, algumas observações suplementares talvez sejam perti-
nentes. Em primeiro lugar, outros autores, como é sabido, já perseguiram 
metas semelhantes, desde uma estrutura teórica para a religião Inuit (Oosten 
1976, uma reconstituição, por esta não ser praticada atualmente), até um 
sistema global de proposições interdependentes, que o estruturalista Magaña 
(1988) pretendeu elaborar, dando atenção à “mitologia implícita” e incluin-
do a parte concernente à representação nas práticas de subsistência. Dois 
aspectos salientam-se na última tese. Por um lado, a escolha, como nível 
estratégico de análise, da mitologia de um povo Karib, embora o autor se 
recuse a se limitar ao material do povo principal, utilizando informações 
de culturas vizinhas. Por outro, se a temática das Guianas em muito evoca 
os Kanamari (Rivière 1984), um ponto que Magaña pretende demonstrar é 
como o modelo das relações sociais dentro da aldeia expressa-se, de modo 
homólogo, nas relações entre os animais do Mato. 

Por hipótese, estende-se o modelo pais-filhos, presente na relação pa-
ternal de Tamakori, tanto para os senhores dos animais que, como “donos” 
“cuidam” e “criam” dos seus subordinados (responsabilizam-se pelo seu cres-
cimento e bem-estar como espécie), quanto para a maloca extinta, em que 
o “dono da casa” pode ter sido a liderança concebida nos mesmos moldes
(dentro do Social, dentro do Ambiente, entre divindade e Social; relação, fu-
turamente, talvez, pensável como de parentalidade, Viveiros de Castro 1990: 
29-31). Rememorando: em várias instâncias a mitologia assinala um “dono” 
(o que dá origem a alguns conflitos quando o dono se conduz com avareza) 
cujos bens, uma vez dispersos, ajudaram a ‘socializar’ elementos essenciais113. 

113   Por exemplo, observe-se que a reserva das plantas cultivadas, um monopólio, por 
assim dizer, faria dos afins reais do genro Urubu uma espécie de ‘dono dos vegetais’. 
Como outros casos – a Onça dona d’água, a Onça dona dos peixes e os Macacos donos 
do fogo –, tais concentrações devem ser abertas, para que se ‘socialize’ o acesso a esses 
bens essenciais. Em outras instâncias, o Kotsa, gente (Kanamari e americanos), houve 
reduções de até um ou poucos indivíduos para a reprodução da espécie.



IMAGO MUNDI KANAMARI

Até hoje ser “dono” é aplicável a produtos da roça, bens, e até rituais, relação 
provavelmente fundada na noção de que quem produz, ou faz, investe uma 
propriedade no objeto ou ato (para os Matis tudo tem dono, Erikson 
1990: 176). 

A mesma noção de guardião, para pais e donos de animais, levou Ols
chewski ao extremo de propor interpretar a relação em termos de comple
mentaridade, e destituída de antagonismo. Esta autora inclui no mesmo mo-
delo os sogros perante seus genros e a relação entre os gêneros. Se as noções 
indígenas deste caso servem para sustentar esta ideia, tentando mostrar que na 
mitologia não há assimetria, original, entre mulheres e homens, tal não é o caso 
para culturas como Kaxinawá e Kanamari. O difícil, nestas culturas amazônicas, 
consiste na avaliação dos pesos e medidas de simetria e assimetria, ou, se preferi
rem, de mutualidade e hierarquia (Olschewski 1992: 105-106,112,130,139, 188). 

De modo análogo, Descola já retomara a ideia de que existe uma 
correspondência entre o modo de tratamento da Natureza e o modo de tra-
tar Outrem (1986: 401). Assim, a repetição de um mesmo esquema mental é 
recorrente nas culturas indígenas, e elas se aproximam entre si, muitas vezes, 
em forma e conteúdo. Recentemente, os Chaumeil (1992) desenvolveram 
o tema das relações entre as espécies biológicas análogas às relações sociais,
construindo uma taxonomia global baseada num gradiente de alteridade 
que vai de consanguíneos (parentes) a afins (amigos) e estrangeiros (inimi-
gos). Os Yagua se compunham de clãs patrilineares localizados, agrupáveis 
em metades das quais uma se subdivide em duas partes, i.e. um modelo dual-
triádico, modelo global de classificação de um “sistema dual a três classes” 
que se replica para as relações interétnicas. Há outras diferenças significa
tivas, mas o mais interessante é que a transformação topológica em ques-
tão assemelha-se a uma permutação sobreposta a um gradiente unificador, 
basicamente idêntico ao dos Kanamari114.

Desnecessário dizer que o jogo de semelhanças e diferenças entre as cultu-
ras amazônicas se localiza dentro de cada uma, nas concepções sobre estas mes-

114   Seria factível pensar o lugar dos Djapa num quadro de permutações, em que di-
versas variáveis geram um número determinado de possibilidades a serem preenchidas, 
ou não, com sua realização em alguma cultura amazônica. As unidades Madiha, os clãs 
Tikuna, os clãs Yagua, talvez, provavelmente com mais variáveis, as unidades Pano, e até 
os Tukano do Alto Rio Negro e Tukano ocidentais, poderiam fazer parte do quadro de 
transformações topológicas (esboçado em Viveiros de Castro 1986b: 275-60).



EDWIN REESINK

mas identidades e diferenças, como acabamos de verificar. Cada uma pertence 
a um vasto universo complexo de conexões construídas, como demonstraram 
as Mythologiques, a partir das mesmas categorias básicas e articuladas em torno 
dos mesmos temas (Viveiros de Castro 1992:xiii). Neste sentido, algumas ob-
servações que pontilhem o caso sob exame, a mitologia Kanamari, merece um 
aprofundamento futuro maior, embora atualmente este se encontra obstaculi-
zado pela ausência de maior aporte de dados sobre os vizinhos Arawa. Ater-me 
ao nível da mitologia como um todo justifica-se, como vimos na Introdução, 
porque os mitos se agregam como um conjunto de narrativas verdadeiras sobre 
a história e mutuamente se remetem, constituindo-se como um todo. 

Para Lévi-Strauss, no livro citado (1991: 251-4), quanto mais se estreita 
o campo de investigação, mais as diferenças ganham relevo e a significação
aumenta, em suas particularidades. Isso, no seu entender, cria superabun-
dância para todo o campo mítico, seja delimitado como for, enquanto que 
as significações das subredes nascem das diferenças entre as últimas, cada 
grupo de culturas ou cada cultura criando, inconscientemente, a sua origina-
lidade nesta oposição, não obstante se utilize de apenas uma porção da rede 
teoricamente possível. Acrescentaria aqui, que esta oposição com o vizinhos 
às vezes contém componentes conscientes, e que a diferenciação étnica, e 
humana em geral, necessita do reconhecimento das diferenças, e, neste sen-
tido, a escolha é inerentemente limitante e particularizante em sua crescente 
significação. O campo mítico de uma cultura, nestes termos, deve ser um 
nível significativo de análise, o que está implícito no conselho, do mesmo 
autor, de retornar ao mito sempre a partir das práticas e crenças etnografica-
mente documentadas para determinada sociedade.

Opinião parecida é defendida por S.Hugh-Jones (1988a), ao afirmar que 
o sistema mitológico, as “histórias dos antigos”, introduz uma ordem no pensa-
mento concernente à origem do cosmo e da sociedade, e é concebido como uma 
dimensão atemporal e imutável paralela ao real cotidiano. A mitologia Barasana 
tem um significado mais profundo, o que os especialistas em rituais e xamãs não 
somente percebem mas precisam conhecer para exercer suas funções. Quando 
o autor afirma que domínios como parentesco, casamento e organização social
não podem ser separados das ordens mais abarcantes da religião e cosmologia, 
ele se opõe a certas tentativas para dar conta da ‘fluidez’ e ‘atomismo’ das socie-
dades amazônicas e propõe o caminho inverso, o simbólico nas práticas diárias 
do cotidiano (levado a cabo por C.Hugh-Jones 1988). Aliás, não encaro como 
coincidência o fato de Jacopin haver demonstrado a alta praticidade instru



IMAGO MUNDI KANAMARI

mental da mitologia numa cultura na órbita do Alto Rio Negro (Jacopin 1985). 
A mitologia Barasana relaciona-se diretamente com a vida social, provê ideias, in-
terpretações e direções de ações alternativas com aplicação potencial no presen-
te, o que se estende à resistência cultural contra a invasão branca (exemplificada 
em S.Hugh-Jones 1988b; para os Baniwa, em Hill e Wright 1988).

A diferença na visão de Hugh-Jones reside na sua ênfase sobre o ritual, 
o He que centraliza sua atenção, em que os elaborados sistemas mitológicos
adquirem significado como uma força ativa e princípio organizador da vida 
diária. O rito constitui “um fenômeno religioso total”, numa multidimen
sionalidade simultânea verdadeira, que atualiza o significado potencial do 
mito, articulando estrutura e ação. A análise da mitologia só se torna mais 
completa quando se inclui o significado, não se restringe à sintaxe, e esta 
só se aprofunda quando abrange o ritual. A análise do ritual He não requer 
tradução direta do mito em rito e vice‑versa, mas compreende um número 
de mitos e ritos que nem sempre aparentam imediatamente relação face ao 
conjunto em foco. Mito e rito (e vida cotidiana) partilham um mesmo con-
junto de categorias, classificações e ideias, produzindo transformações nes-
te conjunto comum de elementos. A mitologia recolhida indica um corpus  
finito, relativamente fechado e delimitado, em que existem versões aceites 
socialmente e com variações pequenas. Citando o programa de estudo para 
o mito elaborado por Turner (s.d.), o autor destaca a necessidade de estudo
compreensivo da significação de cada mito em seu contexto115. Donde se 

115   Turner propõe em “The Fire of the Jaguar”, seu estudo não publicado do mito de 
referência Kayapó, de modo mais amplo do qual já propôs antes (1969) e resumirá depois 
(1980). As suas ideias sobre o mito e o método de análise são demasiadamente complexos 
para serem discutidos a fundo. Ele se concentra em um só mito: atribuindo-lhe uma 
estrutura homóloga aos processos institucionais (re-)produtivos centrais da sociedade – 
elaborado numa narrativa que se desenvolve cumulativamente no seu sintagma – o que 
coordena a realidade do processo social (re-)produtivo com a experiência subjetiva do ou-
vinte. O programa de passos metodológicos, citado por Hugh-Jones, parece basicamente 
acertado, e, em contrapartida, a análise real do mito revela uma hierarquia de processos 
generativos sociais, que é idêntica ao seu modelo da sociedade Kayapó. Por um lado, 
isso se conforma à proposta teórica, por outro, o modelo tem sido criticado por diversos 
antropólogos que trabalham no Brasil central (já citei Lea, obviamente Maybury-Lewis é 
outro). Gow lembra que a crítica de Turner a Lévi-Strauss, de que este exclui a análise 
do contexto da narrativa, aplica-se a ele mesmo. Turner não trata do evento do mito e se 
limita a postular uma estrutura solta, relacionada ao processo social de modo puramente 
abstrato. Ao contrário, Gow (1992b: 16) assinala o fato, já comprovado por outros, da 
importância do contexto do evento de narrar em si mesmo. Fato, aliás, que Lévi-Strauss 
certamente não ignora (o que comenta em Bellour 1985).



EDWIN REESINK

conclui, parafraseando a expressão anterior e em concordância com as ideias 
expostas pelo autor, que a mitologia Barasana pode ser circunscrita como 
um domínio sistemático de significado e caracterizada como um ‘fenômeno 
de pensamento social total’ (S.Hugh-Jones 1988a: 3-9,15,30,139,252-260). 

	Ou seja, trata-se de uma concepção, ainda de Hugh-Jones, do locus 
da mitologia que justifique a sua eleição como nível estratégico de análise, 
mesmo que ele vise preservar a injunção de não isolá-la do ritual. Isso nos 
dirige à pergunta, difícil de responder, se esta posição pode estar influen-
ciada pelo locus ocupado pela mitologia neste caso singular. Para o Alto 
Rio Negro provavelmente verifica-se o mesmo, dada a semelhança básica 
da região etnográfica. Talvez outras regiões se conformem a este sentido. Já 
mencionamos que para os Pano também o mítico constitui parte integrante 
de uma face da realidade atual. Pode não ser casual a importância atribuída 
ao ritual Kaxanawa dos Kaxinawá (explicitamente comparado ao festival He, 
McCallum 1989:cap.5) e o fato de a análise da mitologia e a concepção da 
história Huni Kuin da mesma autora culminar na descrição de um rito de 
atualização mítica, conjugando o poder de produção derivado do tempo mí-
tico com a sua realização num agenciar prático recente que se transformou 
numa comunidade viva (McCallum 1992: 25-7). 

	Duas questões se embricam neste ponto: o locus da mitologia na 
cultura, ou seja, sua inserção na totalidade, suas relações com outros do-
mínios, que determinam a avaliação da sua significação dentro de uma cul-
tura singular; as concepções de história e temporalidade, tanto contidas e 
referentes à mitologia, quanto a outros gêneros de discurso (como ressalta 
Turner 1988b), e em relação ao exercício pessoal e coletivo da capacidade 
de influir na história. Indubitavelmente, em todas as culturas amazônicas 
o mito configura um fenômeno de grande importância, mas raramente tem
sido objeto de análise que responda a todas estas perguntas. Para os Kaxi-
nawá, McCallum, no trabalho citado, demonstra ser a mitologia altamente 
relevante, antes de tentar comprovar que a parte da construção ativa do fazer 
histórico, agenciada na prática cotidiana é, em virtude disso, um elemento 
silencioso nos mitos. Porém, a mitologia estabeleceu a classificação geral, as 
noções gerais e os meios – o quadro e os poderes derivados – que sustentam 
estas capacidades da pessoa da cultura de que o mito é parte. 

	De fato, o que a autora (e veja Gow 1991a; 1991b) mostra é que, em 
certas culturas o lugar da mitologia pode ser necessária, mas não suficiente, 



IMAGO MUNDI KANAMARI

para pensar a construção da pessoa indígena, a qual incorpora autonomia 
de si, gênero e capacidade de agenciamento, incluindo a modalidade ativa 
“histórica” (em comparação com o tipo analítico “mítico”, Turner 1988a). E 
enquanto Hugh-Jones, induzido, sem dúvida, pela cultura Barasana, impõe 
o ritual como complemento da mitologia, aqui se torna imperativo acrescen
tar o exercício dos agentes numa economia de subsistência comandada pelo 
desejo realizável em certas relações sociais. Mas em ambos os casos não se 
dispensa o mito, prevalecendo na mitologia Barasana uma lógica substantiva 
semelhante ou até idêntica àquela encontrada os Kanamari, enquanto no 
segundo caso a capacidade do agente não somente se elabora no mito, mas 
se trata de capacidade para processos de substanciação de um parceiro ‘in-
corporado’ de modo específico. Se a mitologia privilegia o corporal e subs-
tantivo, o mesmo se expressa na concretitude dos processos de substanciação 
mútuos que se propõe como fundantes para os agentes na prática. Processo 
descrito para os Matis como a repetida imposição de ornamentos corporais, 
alguns gravados no próprio corpo, que acarreta uma verdadeira “metamorfo
se”, ou seja, uma modificação ontológica irreversível e cumulativa (Erikson 
1990: 208-210).

	O caso Kanamari, mesmo quando convergente, em muitos aspectos, 
com os citados, quando se concentra na lógica substantiva diferenciadora 
mítica, uma sequencialidade inerente e uma praticidade da mitologia (en-
quanto uma história ontológica de sua cultura), em outros evoca os casos 
descritos para os Waura e Tikuna (talvez a diferença significativa deste segun-
do grupo resida no fato de que há um outro corte com o tempo ‘histórico’ 
mitológico, sem que se verifique sua permanência numa dimensão do real 
atual). Como muitas culturas amazônicas, os Waura distinguem entre um 
tempo de transformação milagrosa, sobre o qual se informam mediante a 
tradição autorizada, e a experiência própria individual, ou de outra pessoa 
viva, em que esta experiência garanta uma autenticidade mais diretamente 
histórica. O primeiro fornece o quadro de referência para quase toda ação 
no dia-dia e o contexto essencial para quase todo discurso atual, mas se 
opõe, de certa maneira, à historia. Não obstante, o fato ‘histórico’ do exter-
mínio do povo vizinho por doenças transmitidas pelos brancos, de uma vez 
só, traumatizou os Waura ao ponto em que mitificaram a história: um mito 
sobre a maldade feiticeira dos vizinhos isenta os brancos e mantém os Waura 
como um paradigma de valor moral (sobreviveram); ao tempo em que pre-



EDWIN REESINK

serva a possibilidade dos índios decidirem sobre seu destino e, pelo maior 
distanciamento no tempo, manter o equilíbrio emocional ameaçado (Ire-
land 1988). Sem dúvida, às vezes, é difícil conservar, mesmo analiticamente, 
a diferença entre consciência mítica e histórica, advinda, pelo menos em 
parte, do fato de que a primeira constitui um programa de ação (Hill 1988: 
4-7; ação para ‘contato’, Ireland 1988: 172).

Os Kanamari observam uma distinção entre tempos antigos e mais 
recentes que, provavelmente, possa ser interpretada segundo a mesma noção 
dos Waura (e de outros, como os Piro, também Arawak; Gow 1991b: 4). 
Esta distinção entre duas modalidades de adquisição de conhecimento, de 
um lado aprender de uma autoridade e, de outro, pela experiência própria, 
pode ser invocada para explicar como um determinado ritual permaneceu 
quase inalterado em condições de mudança histórica. Deste modo, a mi-
tologia cria as condições para mudar pouco porque também se torna um 
“outro mundo”, como o Primeiro Mundo (Bloch 1985). Por outro lado, o 
evento do mito intermedia a sua inautenticidade, no contexto narrativo de 
uma enunciação performativa executada por pessoa autorizada e relacionada 
de modo significativo com o ouvinte (Gow 1991b: 6-17). Isto parece ser vá-
lido, também, para os Kanamari, ao que se deve acrescentar o que procurei 
indicar no decorrer do texto, ou seja, certos indícios sobre a continuidade 
concebida entre o Primeiro Mundo e o presente (p.ex., os mais velhos como 
uma ponte de passagem)116. 

Os Waura remeteram a tragédia vizinha para o tempo do mito, os 
Kanamari constituíram os mitos relacionados ao xamanismo mediante uma 
ponte entre os tempos mais antigos e os tempos presentes. Até para a origem 
do tabaco um narrador observou que tudo ocorreu “não fazia tanta tempo 
assim”. Os outros mitos, de Djanim, se situam num tempo de perturbação 
causada pelo contato: uma mitificação que se correlaciona com um tempo 
de alta atividade xamânica que também isenta, embora somente em parte, 

116   Veja nota anterior. Gow, inclusive, explora a razão de quem lhe contou sobre o 
que ou o que não conseguiu lhe contar. Deixei isso de lado aqui, porque no momento 
não parece possível constatar algo relevante a respeito. Em contrapartida, no caso Piro 
há diferenças significativas (por ex. a ênfase sobre os avós como mais autorizados a falar, 
quando os narradores Kanamari todos destacam os pais e o dever destes contarem aos 
filhos, as gerações adjacentes).



IMAGO MUNDI KANAMARI

os brancos das doenças e deslocamentos forçados. A história mais recente é 
uma sequência de mudanças de lugar em função dos ataques xamanísticos, 
que nunca podem ser imputados ao branco, mantendo, neste sentido, a 
história como uma temporalidade que incide sobre uma lógica substantiva 
e parcialmente resultante da dinâmica indígena. Ao lado desta, a intervenç
ão dos kariwa é ressentida também, mas separadamente, explicando, por 
exemplo, que a maloca foi forçada a se mudar do local da sua origem em Ei-
runepé, de um igarapé a outro mais afastado, até que chegou a Restauração, 
a montante do Juruá.

No Xingu, a sugestão de Turner sobre os gêneros discursivos verifi
ca-se quando o mesmo agente conta o mito de origem e é capaz de forne-
cer, detalhadamente, informações sobre a chegada do seu povo na área e 
seus deslocamentos posteriores (Kamayurá; Agostinho i.p. 1993). Para os 
Kanamari, a integração parece maior e a incorporação histórica do kariwa 
prosseguiu sob o signo de uma humanidade perigosa, em posição paralela 
a todos índios. Os Yanomami estabeleceram uma conexão do branco com 
a doença que permaneceu em fases sucessivas de interpretação do lugar do 
branco no mundo. Os Kanamari, ao contrário, desenvolveram uma estra-
tégia simbólica, resultante do dinamismo cognitivo dentro de um contexto 
histórico ligado ao extrativismo (os elementos sugeridos por Albert (1988), 
para investigar a adaptação de novas representações culturais ao esquema 
mental prevalecente, visando desenvolver uma história estrutural). Os mes-
mos Kanamari desvincularam o branco das causas de doença. No caso em 
exame, como em muitas outras culturas, uma decisão indígena, aqui indeci-
são, acaba por abrir o caminho para a aquisição da escrita e o conhecimento 
necessário para a produção de mercadorias em fábricas por parte do branco, 
reservando o papel subordinado ao índio seringueiro produtor da borracha, 
mas preservando a hegemonia de Tamakori e a dignidade da não fatalidade 
decisória (Carneiro da Cunha 1992: 18-9). 

A ambivalência desta solução expressa-se em pelo menos duas formas. 
A dinâmica cognitiva operou mediante um processo de analogia que se 
assemelha à ordenação da experiência histórica no mito Barasana, que do-
mestica o novo e o torna mais compreensível e manipulável, através do que 
Hugh-Jones chama de “analogical matching”. Exemplificando, um subma
rino já se projeta no tempo mítico e a analogia amplia-se num leque grande, 
um xamã se compara ao padre, os cantos indígenas ao canto da missa, o 



EDWIN REESINK

yagé ao vinho da missa (Hugh-Jones 1988b). Não é aleatório, pois, o que já 
notamos, que a comida indígena (de todos) tenha como contrapontos diretos 
dos kariwa, mandioca e carne de boi, e que um tuxaua compare a caiçuma ao 
refrigerante guaraná: é o equivalente kariwa do complemento reforçador dos 
Kanamari. Segue daí a relevância do que antes chamei de linha paralela da 
origem dos brancos. No fundo, no âmbito de uma correspondência paritária, 
enfatiza-se uma diferença significativa para com a sociedade “Brasil”, porque 
em todos os aspectos haveria, potencialmente, a contrapartida do elemento 
semelhante diferente. Realmente, os kariwa localizam-se mais distantes do 
que os outros índios e o mesmo mecanismo analógico, de que “é igual aqui” 
mas “diferente” simultaneamente, vimos operar na discussão de vários outros 
domínios, por exemplo o subaquático, o mato do Adjaba e o céu.

conclusão

Num mito da região do Alto Rio Negro, nos Arapaço, mais ‘acultura
dos’ do que os Barasana, o mito do seu ancestral-anaconda, “Unurato”, que 
se aventurou no mundo dos brancos e retornou, aproveitou o mesmo mito 
contado entre os Kanamari sobre Honorato. Reduzidos em número e não 
mais falando sua língua nativa, a posição do povo Arapaço se enfraqueceu 
mais do que os Barasana ou os Kanamari, ao ponto em que se fundiu o ances-
tral da sua origem com uma figura advinda da sociedade regional, a mesma 
que os ameaça de extinção. O mito é uma metáfora histórica, que Chernela 
(1988) acredita fundamentalmente correta, e desse modo os Arapaço trans-
formaram em mito a sua história. O Unurato adquire caráter híbrido e me-
diador em sua relação com o mundo dos brancos, revertendo o poder dos 
seus bens como veículo possível de independência do povo indígena, ou seja, 
sua continuidade, mesmo que transformada e híbrida também, e reintrodu-
zindo os Arapaço no centro do mundo. Os Kanamari, não sendo dessa região 
etnológica, mantêm a mesma cobra-homem no registro analógico: Honorato 
existe para colocar ordem na sociedade dos brancos, e, em contrapartida, a 
explicação da ascendência dos mesmos aproveita material mítico de alguns 
ancestrais reconhecidos pelos próprios kariwa para si mesmos. 

Os Kanamari, fazendo ‘bricolagem’ com a mitologia kariwa, puseram 
a sua origem e o seu lugar no mundo no mesmo nível dos outros domínios 
analógicos, cujo emergência e existência a mitologia explica. Eles mantive-



IMAGO MUNDI KANAMARI

ram sua língua e capacidade de conversar com Tamakori, não precisaram 
incorporar na sua origem elementos oriundos dos kariwa. Ao contrário dos 
Arapaço, eles sentem também agudamente uma certa contradição face ao 
poder desigual dos brancos (como os Barasana), proporcionado pelos bens 
superiores que estes detêm, mas não os incorporam simbolicamente sob a 
égide do seu ancestral híbrido, cuja riqueza é acessível, ao que parece, so-
mente como dádiva do dono (Unurato, uma conotação mais messiânico, 
portanto). Logo, enquanto que os primeiros são mediadores e mais media-
dos, pelo embate histórico, os Kanamari concebem-se como permanecendo 
no centro, situados no meio, em uma espécie de estado de sítio que depende 
somente da sua ação para ser remediada: a causa primordial do seu atraso 
concerniu à sua preguiça de escolher e aprender a escrita, que franqueia o 
conhecimento tecnológico dominado pelos kariwa. 

Na consciência mítico-histórica dos Kanamari (Hill 1988: 10), a des-
peito da sua classificação entre as “culturas mais simples” e mais vulneráveis 
ao contato, na tipologia de Turner (1988b), a posição tensional e ambiva-
lente dos kariwa pode ser revertida ao ser acionada a própria capacidade 
Kanamari de corrigir a falha do passado117. A ansiedade e vontade extraor-
dinárias atuais de aprender matemática e ler e escrever, particularmente em 
português, exprimem uma fé em si mesmos para superar as dificuldades por 
que passam. Aprender a língua e a escrita dos kariwa é preciso, mas como na 
mitologia a “fábrica” consiste de um fetiche de produção de uma caixa-preta, 
que pode se revelar uma caixa de Pandora. Outrossim, os Kanamari, entre-
tanto, não esperam que o tempo congele, já que o futuro encerra possibilida-
des de mudança, como o passado se desdobrou anteriormente. 

O pensamento, no qual se aplica a analogia, lastreia o conhecimento 
de um campo com o seu mapeamento em um outro campo, um método 
cognitivo básico e bom, mas cujo processo de transferência não garante, au-
tomaticamente, um saber adquirido e testado (Roubiczek 1952: 113). Talvez 

117   Além da discordância já mencionada de McCallum, Gow também concorda com 
Turner no que toca aos povos indígenas serem agentes da sua história, e não concorda 
com a tipologia proposta em virtude de sua não aplicabilidade aos exemplos citados. 
Ademais, ele vislumbra a possibilidade de uma verdadeira história na Amazônia, tran-
scendendo a distinção “tradicional” e “aculturado”, traçando as múltiplas e complexas 
estratégias das culturas amazônicas, numa conjuntura de projetos históricos das socie-
dades indígena e colonialista (Gow 1991: 288-292).



EDWIN REESINK

os princípios históricos na mitologia Kanamari (concretos e pragmáticos, 
no entender dos nativos) possam proporcionar um desdobramento criati-
vo, uma continuidade Kanamari, desde que a sociedade nacional dê-lhes as 
condições mínimas para exercer as suas capacidades e moldar sua história, e 
que a ‘objetividade concreta’ dos kariwa não os impeça. Não lhes faltará von-
tade para que as gerações futuras tenham a possibilidade de permanecer em 
seu próprio cosmo – e evitar que o universo que simboliza a singularidade 
Kanamari se extinga –, ganhando um lugar neste mesmo mundo de todos, 
vivenciado em tantas modalidades diferentes. 

A transmissão de saber para os tkna procede da geração adjacente 
mais velha para a mais nova, tendo Kurau terminado assim a sua fala na 
língua que herdou de Tamakori e que partilha com ele: “Então é assim, 
nossos pais sempre deram conselhos para nós. Nós fazemos isto com nossas 
crianças, nossos filhos. Nós devemos ensinar aquela palavra de novo”.

Baktihtam kir’am wamam ki am tsabo. Tsanim t’am tsanim aw tatam 
batih. Hawak.

As histórias bonitas eram fortes mesmo. Faz tempo, não é de agora não.   
Acabou.



BIBLIOGRAFIA





IMAGO MUNDI KANAMARI

Adams, John

1974 - “Dialectics and Contingency in “The Story of Asdiwal”: An Ethnographic 
Note”. In: I.Rossi (org.), The Unconscious in Culture. New York: Dutton Inc.

Agostinho, Pedro 

1993 “Índios e ambiente considerações ecológicas no estudo e demarcação de 
territórios indígenas”. In: Antonio Carlos Magalhães (org.), Sociedades indígenas 
e transformações ambientais. UFPA – Numa: Belém.

1974 - Mitos e outras narrativas Kamayura. Salvador: Univ. Federal da Bahia.

Albert, Bruce

1988 - “La Fumée du métal. Histoire et représentations du contact chez les 
Yanomami (Brésil)”. L’Homme, ano XXVIII, nos. 106-107.

Almeida, Mauro W.B. de

1988 - “Dilemas da Razão Prática: Simbolismo, Tecnologia e Ecologia na 
Floresta Amazônica”. Anuário    Antropológico 86.

Bandeira, Ma. De Lurdes

1972 Os Kariris de Mirandela: um grupo indígena integrado. Salvador: UFBA. 

Barnes, J.A.

1973 - Three Styles of Kinship. Berkeley e Los Angeles: University of California.

Bateson, Gregory

1958 - Naven. Stanford: Stanford University Press.

1972 - Steps to an ecology of mind. New York: Ballantine Books.

1980 - Mind and Nature. Toronto etc.: Bantam Books.

Bellour, Raymond

1979 - “Entretien avec Lévi-Strauss”. In: R.Bellour e C.Clément (orgs.), Claude 
Lévi-Strauss. Paris: Gallimard.

Benoist, Jean-Marie et.al.

1983 - L’identité. Paris: Quadrige/PUF.



EDWIN REESINK

Bourdieu, Pierre

1977 - Outline of a Theory of Practice. Cambridge: University of Cambridge Press.
1989 - O Poder Simbólico. Lisboa e Rio de Janeiro: Difel e Bertrand Brasil.
1990 - ““Fieldwork in Philosophy””. In: Coisas Ditas. São Paulo: Ed. Brasiliense.

Boyer, Pascal

1986 - “Tradition et verité”. In: L’Homme, Anthropologie: état des lieux. Paris: 
Navarin.

Câmara Cascudo, L.

s.d. - Dicionário do Folclore Brasileiro. São Paulo: Edições de Ouro (3a ed.).

Carneiro da Cunha, M.L. e Eduardo Viveiros de Castro
1986 - “Vingança e temporalidade: os Tupinambás”. Anuário Antropológico 85.

Carneiro da Cunha, Manuela (orga.). 
2009 Tastevin, Parrassier. Fontes sobre os índios e seringueiros do alto Juruá. Rio de 
Janeiro: Museu do Índio.

Carvalho, J. Candido de Mello

1955 - Notas de viagem ao Javari - Itacoaí - Juruá. Rio de Janeiro:  Publicação 
avulsa do Museu Nacional.

 Carvalho, Ma. Rosário

2002 Kanamari da Amazônia Ocidental. História,mitologia, ritual e xamanismo. 
FCJA: Salvador.  

Carvalho, Ma. Rosário e Edwin B. Reesink

1993 “Ecologia e Sociedade: uma breve introdução aos Kanamari”. In: Antonio 
Carlos Magalhães (org.),  sociedades indígenas e transformações ambientais. UFPA 
– Numa: Belém.

Carvalho, Ma. Rosário e Magda Carvalho (orgs.)

2012 – Índios e Caboclos:  A história recontada. Salvador: EDUFBA.

Cassirer, E.

1955 - The Myth of the State. Garden City: Doubleday.

CEDI
1991 - Povos Indígenas no Brasil 1987/88/89/90. São Paulo: CEDI.

 Chagnon, Napoleon A.

1968 - Yanomamö. The Fierce People. New York etc.: Holt, Rinehart & Winston.

Charbonier, Georges
1961 - Entretiens avec Lévi-Strauss. Paris: Union Générale d’Éditions.
1989 - Arte, Linguagem, Etnologia. Entrevistas com Claude Lévi-Strauss. Campinas: 
Papirus.



IMAGO MUNDI KANAMARI

Chaumeil, Jean-Pierre

1983 - Voir, Savoir, Pouvoir. Paris: Éditions de l’École des Hautes Études en 
Sciences Sociales.

Cimi

1986 - O mito Kulina de Tamaco e Quira. s.l.: Cimi.

 Conte, Claudio Q.
s.d. - “Lista de nomes de animais e plantas em canamari”. s.l.: trabalho 
datilografado.
1986 - “Mitos e histórias Canamari”. Eirunepé: trabalho datilografado.

Costa, Luiz. 
2007 As faces do jaguar. Parentesco, historia e mitologia entre os Kanamari da Amazônia 
ocidental. 2007, 455f. Tese de doutorado, Museu Nacional, Universidade 
Federal do Rio de Janeiro.
2010 “The Kanamari Body-Owner. Predation and Feeding in Western 
Amazonia”. Journal de la société des américanistes, tome 96, n° 1.

Courboin, Albert

1901 - “Chez les indiens”. Bulletin de la Societé de Geographie d’Anvers.

D’Ans, A.-M.

1978 - Le dit des vrais hommes. Paris: Union Générale d’Éditions.

Darnell, Regna

1974 - “Correlates of Cree narrative Performance”. In: R.Bauman e J.Sherzer 
(orgs.), Explorations in the Ethnography of Speaking. Cambridge: Cambridge 
University Press.

Deren, Maya

1975 - The Voodoo Gods. London: Paladin.

Descola, Philippe

1986 - La Nature Domestique. Paris: Éditions de la Maison des Sciences de 
l’Homme.

Descourtilz, J.Th.

1983 - História natural das aves do Brasil. Belo Horizonte: Ed. Itatiaia.

 Detienne, Marcel

1988 - “Mitos. Epistemologia dos Mitos”. In: P.Ricoeur et.al., Grécia e Mito. 
Lisboa: Gradiva.

Deturche, Jeremy. 

2009 Les Katukina du Rio Biá (Etat d’Amazonas – Brésil). Histoire, organisation 
sociale et cosmologie. Tese de doutorado, Université de Paris Ouest.



EDWIN REESINK

Douglas, Mary

1968 - “The Meaning of Myth, with special reference to ‘La Geste d’Asdiwal’”. 
Ver: Leach (org.), 1968.

Dumont, L.

1971 - Introduction à deux théories d’anthropologie sociale. Paris e Haia: Mouton.

1975 - Dravidien et Kariera. Paris e Haia: Mouton.

1979 - “Vers une théorie de la hiérarchie”. In: Homo Hierarchicus (postface pour 
l’edition Tel). Paris: Gallimard.

1985 - O Individualismo. Rio de Janeiro: Rocco.

1987 - “La Tarasque”. Gradhiva, no.2. 

Durant, W.

1950 - Van Socrates tot Bergson. Den Haag: L.J.C.Boucher.

Eliade, Mircea

1971 - The Myth of the Eternal Return. Princeton: Princeton University Press.

Erikson, Philippe

1991 - “Na Amazônia brasileira a retomada do ritual dos Matis”. Horizonte 
Geográfico, ano 4, no.16.

Faulhaber, Priscila

1987 - Entrosando: Questões indígenas em Tefé. Belém: Museu Paraense Emílio 
Goeldi.

Faulhaber, Priscilla e Ruth Monserrat (orgas.).

2008 Tastevin e a etnografia indígena. Rio de Janeiro: Museu do Índio.

Friedlander, Saúl

1987 - “Uma discussão sobre o mito. Claude Lévi-Strauss em Israel”. Shalom, 
ano XXII, no.245.

Galvão, Eduardo

1976 - Santos e Visagens, São Paulo: Companhia Editora Nacional.

Geertz, Clifford

1971 - Islam Observed. Chicago & London: Chicago University Press.

Gonçalves, Marco Antonio Teixeira

1990 - “Trabalhando a Endogamia: O Caso Paresí”. Revista Brasileira de Ciências 
Sociais, ano 5.

1991 - Acre. História e Etnologia. Rio de Janeiro: Núcleo de Etnologia Indígena 
- LPS/DCS/IFCS/UFRJ.



IMAGO MUNDI KANAMARI

Gow, Peter
1991a -Of Mixed Blood. Kinship and History in Peruvian Amazonia. Oxford: 
Clarendon Press.
1991b -”The Event of Myth”. Comunicação apresentada no PPGAS-MN, nov.- 
dez. 1991, Rio de Janeiro.
1991c -”The Sun: Vision , Life and Death in a Piro Mythical Narrative”. 
Comunicação apresentada no PPGAS-MN, nov.-dez. 1991, Rio de Janeiro.
1991d -”Asleep, Drunk, Hallucinating. Altered Bodily State through 
Consumption in Eastern Peru. Comunicação apresentada no PPGAS- MN, 
nov.-dez. 1991, Rio de Janeiro.

Groth, C.
1977 - “HERE and THERE in Canamari”. Anthropological Linguistics, vol. 19, 
no.5. 
1985 - “Syntax of the Phrase Types in Canamari”. In: D.L.Fortune (org.), Porto 
Velho Working Papers. Brasília: SIL Publications.

Guiart, Jean

1972 - “Multiple Levels of Meaning in Myth”. ver Maranda (org.), 1972.

Guiraud, Pierre

1983 - A Semiologia. Lisboa: Editorial Presença.

Hage, Per e Frank Harary

1983 - Structural Models in Anthropology. Cambridge etc.: Cambridge University 
Press. 

Hauseman, Micheal e Carlo Severi

1986 - “Introduction”. In: G.Bateson, La Cérémonie du Naven. Paris: Minuit.

Hawking, Stephen W.

1989 - A brief history of time. New York etc.: Bantam Books.

Howard, Catherine

1987 - “Pawana: Exchange and the Negotiation of Identity Among the Wai-Wai 
of Northern Amazonia”. Comunicação apresentada no Simpósio Pesquisas 
recentes em etnologia e história da Amazô nia”, Museu Goeldi, Belém. 

Hugh-Jones, C.

1979 - From the Milk River: Spatial and temporal processes in Northwest 
Amazonia. Cambridge: Cambridge University Press.

Hugh-Jones, S.
1988a -The Palm and the Pleiades. Cambridge: Cambridge University Press.
1988b -”The Gun and the Bow. Myths of White Men and Indians”. L’Homme, 
ano XXVIII, no. 106-107.



EDWIN REESINK

 Jackson, Michael

1982 - Allegories of the Wilderness. Ethics and Ambiguity in Kuranko Narratives. 
Bloomington: Indiana University Press.

Jacopin. P.-Y. 

1985 - “Mythe et tecnique. Exemple des indiens Yukuna”. tecniques et culture, 
n.s. no.6.

Jara, Fabiola

1988 - “Monos e roedores. Rito, cosmologia y nociones zoologicos de los 
Turaekare de Surinam”. América Indígena, vol. XLVIII, no.1.

Josselin de Jong, J.P.B.

1935 - De Maleische Archipel als Ethnologisch Studieveld. Leiden: J.Ginsberg.

1977 - “Lévi-Strauss’s Theory on Kinship and Marriage”. In: P.E. De Josselin 
de Jong (org.), Structural Anthropology in the Netherlands. The Hague: Martinus 
Nijhoff.

Josselin de Jong, P.E. de

1973 - “Voltooide Symphonie: De ‘Mythologiques’ van Lévi-Strauss”. Forum der 
Letteren, ano 14, no.2.

1977 - “The Participants’ View of their Culture”. In: (org.), Structural Anthropology 
in the Netherlands, pp. 231-252. The Hague: Martinus Nijhoff.

1979 - “Binaire opposities in de structurele taalwetenschap”. In: CASA, Bijdragen 
tot de cognitieve- en structurele antropologie. Leiden: ICA - Univ. de Leiden.

 Jung, Carl (org.)

1968 - Man and his symbols. New York: Dell Publishing.

 Kaplan, Joanna Overing

1984 - “Dualisms as an Expression of Difference and Danger: Marriage 
Exchange and Reciprocity among the Piaroa of Venezuela”. In: K.Kensinger 
(org.), Marriage Practices in Lowland South America. Urbana e Chicago: University 
of Illinois Press. 

Karremans, Jan

1982 - “Het begrip transformatie: D’Arcy Thompson, Lévi-Strauss en de 
wiskunde”. In: G.Vuyk & J.Oosten (orgs.), Mythe en Transformatie. Leiden: ICA 
- Leiden University.

Kasakoff, Alice

1974 - “Lévi-Strauss’ Idea of the Social Unconscious: The problem of Elementary 
and Complex Structures in Gitskan Marriage Choice”. In: I.Rossi (org.), The 
Unconscious in Culture. New York: Dutton Inc.



IMAGO MUNDI KANAMARI

Kloos, Peter

1984 - Antropologie als Wetenschap. Muiderberg: Coutinho.

1987 - Filosofie van de antropologie. Leiden: Martinus Nijhof.

Korn, Francis

1973 - Elementary Structures Reconsidered. London: Tavistock.

Labiak, A.M. & L.J. de O.Neves

1985 - Aspectos da cultura Kanamari. Cuiabá: Operação Anchieta.

Leach, Edmund

s.d. - Lévi-Strauss. Amsterdam: Meulenhoff.
1985a -”Anthropos”. In: Enciclopédia Einaudi vol.5. Lisboa: Imprensa Nacional 
- Casa da Moeda. 
1985b -”Natureza/Cultura”. In: Enciclopédia Einaudi vol.5. Lisboa: Imprensa 
Nacional - Casa da Moeda.

1985c -”Cultura/Culturas”. In: Enciclopédia Einaudi vol.5. Lisboa: Imprensa 
Nacional - Casa da Moeda.

1985d -”Etnocentrismos”. In: Enciclopédia Einaudi vol.5. Lisboa: Imprensa 
Nacional - Casa da Moeda.

Leach, Edmund (org.)

1968 - The Structural Study of Myth and Totemism. London: Tavistock.

Lévi-Strauss, Claude

1944 - “Reciprocity and Hierarchy”. American Anthropologist, vol.46, no.2.
1950 - “Introduction à l’oeuvre de Marcel Mauss”. In: M.Mauss, Sociologie et 
Anthropologiei. Paris: PUF.
1954 - “The Mathematics of Man”. International Social Science Bulletin, vol.VI.
1962 - Het trieste der tropen. Utrecht e Antwerpen: Het Spectrum.
1964 - Le Cru et Le Cuit. Paris: Plon.
1966 - Du Miel aux Cendres. Paris: Plon.
1967a -”The Social and Psychological Aspects of Chieftainship in a Primitive 
Tribe: The Nambikuara of Northwestern Mato Grosso”. In: R.Coehn e 
J.Middleton (orgs.), Comparative Political Systems. Garden City: The Natural 
History Press.
1967b -Les Structures Élémentaires de la Parenté. Paris e Haia: Mouton.
1968a -”The Story of Asdiwal”. Ver: Leach (org.), 1968.
1968b -L’Origine des Manières de Table. Paris: Plon.
1968c -”Le triangle culinaire”. L’Arc 26.
1968d -”The Concept of Primitiveness”. In: R.Lee e I.Devore (orgs.), Man the 
Hunter. Chicago: Aldine.



EDWIN REESINK

1969a -The Elementary Structures of Kinship. Boston: Beacon Press.
1969b -Totemism. Harmondsworth: Penguin.
1970 - The Raw and the Cooked. New York: Harper & Row.
1971a -L’Homme Nu. Paris: Plon.
1971b -”The Deduction of the Crane”. In: P.Maranda e E.K.Maranda (orgs.), 
Structural Analysis of Oral Tradition. Philadelphia: University of Pennsylvania.
1972a -Structural Anthropology. Harmondsworth: Penguin.
1972b -The Savage Mind. London: Weidenfeld & Nicolson.
1973 - Anthropologie Structurale Deux. Paris: Plon.
1974a -Anthropologie Structurale. Paris: Plon.
1974b -From Honey to Ashes. New York: Harper & Row.
1975a -Raça e História. Lisboa: Editorial Presença.
1975b -Antropologia Estrutural. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro.
1976a -”Guerra e comércio entre os índios de América do Sul”. In: E.Schaden 
(org.), Leitures em Etnologia Brasileira. São Paulo: Companhia Editora Nacional. 
1976b -Antropologia estrutural dois. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro.
1978a -Structural Anthropology 2. Harmondsworth: Penguin.
1978b -Myth and Meaning. London e Henley: Routledge & Kegan Paul.
1979a -The Origin of Table Manners. New York: Harper & Row.
1979b -La Voie des Masques. Paris: Plon.
1981a -The Naked Man. New York etc.: Harper & Row.
1981b -A Via das Máscaras. Lisboa: Editorial Presença.
1983 - Le Regard Éloigné. Paris: Plon.
1984 - Paroles Donnés. Paris: Plon.
1985a -Le totémisme aujourd’hui. Paris: PUF.
1985b -La Pensée Sauvage. Paris: Plon.
1985c -La Poitiére Jalouse. Paris: Plon.
1986a -O Olhar Distanciado. Lisboa: Edições 70.
1986b -Minhas Palavras. São Paulo: Brasiliense.
1986c -A Oleira Ciúmenta. São Paulo: Brasiliense.
1988 - De près et de loin. Paris: Éditions Odile Jacob.
1990 - De perto e de Longe. Rio de Janeiro: Nova Fronteira.
1991a -O Cru e o Cozido. São Paulo: Brasiliense.
1991b -Histoire de Lynx. Paris: Plon.

Macedo, Sergio

 1992 - “Maracá. A ilha santuário”. Ecologia e Desenvolvimento, ano 1, no. 11.



IMAGO MUNDI KANAMARI

Magaña, Edmundo

1978 - “A reading of Lévi-Strauss”. Amsterdam: trabalho datilografado.

1987 - Contribuciones al estudio de la mitología y astronomía de los indios de las 
Guyanas. Amsterdam: CEDLA.

1988 - Orión y la mujer Pléyades. Simbolismo astronómico de los indios kaliña de 
Surinam, Amsterdam: CEDLA.

Magaña, Edmundo & Peter Mason (orgs.)

1986 - Myth and the Imaginary in the New World. Amsterdam: CEDLA.

Malinowski, B.

1954 - Magic, Science and Religion and Other Essays. Garden City: Doubleday.

Maranda, Pierre

s.d. - “Myths: Theologies and Theoratical Physics”. Montreal: Trabalho 
datilografado.

Maranda, Pierre (org.) 

1972 - Mythology. Harmondsworth: Penguin.

Maybury-Lewis, David

1988 - “Estruturas e estratégias”. Anuário Antropológico 86.

McCallum, Cecilia

no prelo “Our own Incas: Production, Transformation and Transcendence 
in Cashinaua History”. In: B.Albert e A.Ramos (orgs.), Cosmologia, história e 
política do contato no Norte da Amazônia. Brasília: Orstom.

Melatti, J.C. (coord. e red.)

1981 - Javari. vol.5 da coleção Povos indígenas no Brasil, sob coordenação geral 
de C.A.Ricardo. São Paulo: CEDI.

Mendonça, Belarmino

1989 - Reconhecimento do rio juruá (1905). Belo Horizonte e Rio de Janeiro: Ed. 
Itatiaia e Fundação Cultural do estado do Acre.

Molenaar, H.A.

1982 - “Bruidsschat en weergeld in de relaties tussen goden en reuzen in 
de skandinavische mythologie”. In: G.Vuyk e J.Oosten (orgs.), Mythe en 
Transformatie. Leiden: ICA - Leiden University.
1985 - Ódinns Gift. Tese de doutoramento, Universidade de Leiden, publicada 
pelo autor.
1987 - “The Labyrinth of Time, Myth and Individual”. In: R.De Ridder e 
J.Karremans (orgs.), The Leiden Tradition in Structural Anthropology. Leiden etc.: 
E.J.Brill.



EDWIN REESINK

Mounin, George

1974 - “Lévi-Strauss’ Use of Linguistics”. In: I.Rossi (org.), The Unconscious in 
Culture”. New York: Dutton Inc.

Oliveira Filho, João Pacheco de
1988 - “O Nosso Governo”. Os Ticuna e o Regime Tutelar. São Paulo: Marco Zero 
e MCT-CNPq.

Oosten, Jarich
1979 - “Binaire opposities in de structurele antropologie”. In: CASA, Bijdragen 
tot de cognitieve- en structurele antropologie. Leiden: ICA - Universidade de 
Leiden.
1981a -”Filiation and alliance in three Bororo myths”. In: P.Kloos e 
H.J.M.Claessen (orgs.), Current Anthropology in the Netherlands. Rotterdam: 
NSAV.
1981b -”Meaning and structure in the structural analysis of myth”. In: G.Moyer, 
D.Moyer e P.E.De Josselin de Jong (orgs.), The Nature of Structure. Leiden: ICA 
- Leiden University.
1983 - “Tablemanners and Taboo”. Reviews in Anthropology, winter 1983.

Oppitz, M.
1975 - Notwendige Beziehungen. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Otto, Ton
1984 - “Waarde, Arbeid en Betekenis”. In: T.Lemaire (org.), Antropologie en 
Ideologie. Groningen: Uitgeverij Konstapel.

Pace, David
1986 - Claude Lévi-Strauss, the bearer of ashes. London: Ark.

Perrin, Michel
1976 - Le Chemin des Indiens Morts. Paris: Payot.

Petit, Philip
1977 - The Concpet of Structuralism: A Critical Analysis. Berkeley e Los Angeles: 
University of California Press.

Pollock, D.K.
1985 - Personhood and illness among the Culina of western Brazil. Tese de 
doutoramento, University of Rochester. 

Pouwer, Jan
1981 - “The anthropologist as the trickster’s apprentice: complementarity, 
ambivalence and dialectic”. In: G.Moyer, D.Moyer e P.E.De Josselin de Jong 
(orgs.), The Nature of Structure. Leiden: ICA - Leiden University.
1984 - “Geslechtelijkheid en ideologie”. In: T.Lemaire (org.), Antropologie en 
Ideologie. Groningen: Uitgeverij Konstapel.



IMAGO MUNDI KANAMARI

Quenétain, Tanneguy de 

1970 - “Valemos mais que os selvagens? Entrevista com Claude Lévi-Straus”. In: 
C.Lévi-Strauss et.al., Mito e linguagem social. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro.

Reesink, Edwin B.

1979 - “The reference Myth (M1) of the Raw and the Cooked reconsidered”. 
Haia: Trabalho datilografado.

1982 - “Experimentation with models: a reconsideration of dualisms and triads 
among the Bororo”. In: G.Vuyk e J.Oosten (orgs.), Mythe en Transformatie. 
Leiden: ICA - Universidade de Leiden.

1989 - “Nosso Parente. Algumas considerações sobre o parentesco entre os 
Kanamari”. Salvador: Trabalho datilografado.

1991a -”Xamanismo Kanamari”. In: D.Buchillet (org.), Medicinas tradicionais e 
medicina ocidental na Amazônia, pp. 89-109. Belém: MPEG/CNPq/SCT/PR/
CEJUP/UEP.

1991b -”Resenha do livro de E.Magaña, Orión y la Mujer Pléyades”. 
Antropologische Verkenningen, ano 10, no.3.

1996 “A procura da mina: a Petrobrás na Amazônia ocidental”. In: Magalhães, 
S.; Britto, R. de C. e Castro, R.. (org.). Energia na Amazônia. Belém: MPEG, 
UFPA e AUA. v. 2.

Ricoeur, Paul

1988 - “Mito. A Interpretação Filosófica”. In: P.Ricoeur et.al., Grécia e Mito. 
Lisboa: Gradiva.

Rodrigues, Aryon D.

1986 - Línguas Brasileiras. São Paulo: Ed. Loyola.

Rodrigues, José Carlos

1989 - Antropologia e Comunicação: Princípios radicais. Rio de Janeiro: Espaço e 
Tempo.

Ruesch, Jurgen e Gregory Bateson

 1968 - Comunication. The social matrix of psychiatry. New York: W.W.Norton.

Ruijter, Arie de

1977 - Claude Lévi-Strauss. Eeen systeemanalyse van zijn antropologisch werk. Tese de 
doutoramento, Universidade de Utrecht.

1979 - Een speurtocht naar het denken. Assen: Gorcum.

Salmond, Anne

1982 - “Theoretical landscapes. On cross-cultural conceptions of knowledge”. 
In: D.Parkin (org.), Semantic Anthropology. London: Acadamic Press.



EDWIN REESINK

Santos, Eurico

1979a -Da Ema ao Beija-Flor. Belo Horizonte: Ed. Itatiaia.

1979b -Pássaros do Brasil. Belo Horizonte: Ed. Itatiaia.

1981a -Peixes da Água doce. Belo Horizonte: Ed. Itatiaia.

1981b -Anfíbios e Répteis do Brasil. Belo Horizonte: Ed. Itatiaia.

1982a -O Mundo dos Antrópodes. Belo Horizonte: Ed. Itatiaia.

1982b -Os Insetos. Tomo 1. Belo Horizonte: Ed. Itatiaia.

1984 - Entre o Gambá e o Macaco. Belo Horizonte: Ed. Itatiaia.

Schaden, Egon

1984 - “Os primeiros tempos da antropologia em São Paulo”. Anuário 
Antropológico 82.

1989 - “Inovaões, em francês, na USP”. Folha de S.Paulo, 22-11-89.

Sebag, Lucien

1971 - L’invention du monde cehz les indiens pueblo. Paris: François Maspero.

Seeger, A., R.Da Matta & E. Viveiros de Castro

1979 - “A construção da pessoa nas sociedades indígenas brasileiras”. Boletim 
do Museu Nacional.

 Silva, Abel (org.)

1984 - Madijadenicca Ima. Histórias dos Kulina. s.l.: s.ed.

Silva, Marcio et.al.

 1989 - “Elementos da fonologia Kanamari”. Cadernos Estudos Linguísticos, (16).

Silverwood-Cope, Peter

1990 - Os Makú. Povo caçador do noroeste da Amazônia. Brasília: Ed. UnB.

Schwimmer, Erik

1974 - “Objects of mediation: Myth and Praxis”. In: I.Rossi (org.), The 
Unconscious in Culture, pp. 209-237. New York: Dutton Inc.

Tastevin, Constantin

1922 - “Chez les ‘Singes à figure écarlate’”. Missions Catholiques, T.54: 574-575, 
586-587, 596-598.

1924 - “Les études ethnographiques et linguistiques du P.Tastevin en Amazonie”. 
Journal de la Societé des Américanistes, T.XVI.

Tastevin, Constantin e Paul Rivet

1921 - “Les tribus indiennes des basins du Purus, du Jurua et des régions 
limitrophes”. La Géographie, T.XXXV.



IMAGO MUNDI KANAMARI

Taylor, K.I.

1977 - “Sistemas de classificação e a ciência do concreto”. Anuário 
Antropológico 76.

Tedlock, Dennis

1983 - The Spoken Word and the Work of Interpretation. Philadelphia: University 
of Pennsylvania Press.

Thomas, L.L., J.Kronenfeld e D.Kronenfeld

1976 - “Asdiwal crumbles: a critique of Lévi-Straussian myth analysis”. American 
Ethnologist, ano 3.

Tjon Sie Fat, Franklin

1979 - “The rise of an opposition: binary operations and binary features”. 
In: CASA, Bijdragen tot de cognitieve- en structurele antropologie. Leiden: ICA - 
Universidade de Leiden.

Torgovnick, M.

1990 - Gone Primitive. Savage Intellects, Modern Lives. Chicago e London: 
University of Chicago Press.

Trindade-Serra, Ordep

1990 - “Totemismo e simbolismo”. Ciência e Cultura, 42, nos.5-6.

Trouwborst, A.A.

1981 - “Reciprocity, gift exchange and trade in Dutch Structuralist 
Anthropology”. In: G.Moyer, D.Moyer e P.E.De Josselin de Jong (orgs.), The 
Nature of Structure. ICA - Leiden University.

Turner, Terence

1969 - “Oedipus: Time and Structure in Narrative Form”. In: R.Spencer 
(org.), Forms of Symbolic Action. Seattle e London: American Ethnological 
Society.

1980 - “Le dénicheur d’oiseux en contexte”. Anthropologie et Societés, vol.4, no.3.

Velho, Otávio

1984 - “As bruxas soltas e o fantasma do funcionalismo”. Boletim do Museu 
Nacional, n.s. no.48.

Verneau, R.

1921 - “Contribution à l’étude ethnographique des indiens de l’Amazonie 
(d’après les documents recuillis par le P.Tastevin)”. L’Anthropologie, T.XXXI.

Veyne, Paul

 1984 - Acreditavam os Gregos em seus Mitos? São Paulo: Brasiliense.



EDWIN REESINK

Viveiros de Castro, Eduardo B.

1979 - “A fabricação do corpo na sociedade xinguana”. Boletim do Museu 
Nacional, n.s. no.32.

1986a -Araweté, os deuses canibais. Rio de Janeiro: Jorge Zahar e ANPOCS.

1986b -”Sociedades minimalistas: A Propósito de um livro de Peter Rivière”. 
Anuário Antropológico 85.

1988 - “O Teatro Ontológico Bororo”. Anuário Antropológico 86.

1990 - Princípios e Parâmetros: Um comentário a L’Exercice de la Parenté. Rio de 
Janeiro: PPGAS Comunicação no.17.

 Wilbert, Johannes

1987 - Tabaco and Shamanism in South America. New Haven e London: Yale 
University Press.

Willis, Roy

1974 - Man and Beast. London: Hart-Davis & MacGibbon.

 Worsley, Peter

1968 - “Groote Eylandt Totemism and Le Totémisme aujourd’hui”. Ver: Leach 
(org.), 1968.





IMAGO MUNDI KANAMARI
Edwin B. Reesink
Mísia Lins Reesink
Do Autor

Digital
TIC Editora UFPE

Título
Autor

Projeto Gráfico/Capa
Revisão de Texto

formato
Editoração eletrônica







REESINKEDWIN B. 

E
D

W
IN

 B
. R

E
E

S
IN

K
Im

a
go

 M
u

n
di

 K
a

n
a

m
a

ri Imago 

Mundi 
Kanamari

Imago Mundi Kanamari é uma etnografia que apresenta a organização 
social, e, em particular, glosa e analisa a mitologia do povo Kanamari do 
Alto Jutaí, Amazônia Ocidental, no Estado do 
Amazonas – região distante, muito  pouco 
povoado, e, até hoje, de difícil acesso. 
A extensa análise visa compreender
a cosmovisão Kanamari presente 
nas narrativas, ao tempo em 
que  propõe alguns dos seus 
princípios estruturantes. 
Este livro resultou de pesquisa 
etnográfica realizada entre 1984 e
1988.  Nessa época, os Kanamari eram 
um dos povos menos conhecidos na Amazônia
brasileira, de uma família linguística própria e bem 
pequena, apesar de serem um povo indígena
com uma população relativamente grande e 
que, a partir do médio Juruá (sua região de origem 
principal), se espalhou para vários lugares distantes 
entre si. Trata-se, então, de um o primeiro esforço de 
aproximação antropológica aos Kanamari na Etnologia 
das Terras Baixas da América do Sul. Este volume é completado 
pela publicação de todo o material mítico no livro Narratio 
Kanamari, publicado nesta Coleção.


	Introdução
	Parte I: Introdução aos Kanamari
	1. Os Djapa
	2. Parentesco
	3. Xamanismo
	4. Gênero, Divisão sexual de Trabalho e Ritual
	Conclusão Parte I

	Parte II: Descendo os rios e atalhos do Primeiro Mundo
	5. Tamakori e Kirak no Primeiro Mundo
	6. Origens (Gente, Animais, Plantas)
	7. Origens (Plantas, Kariwa, Animais)
	Conclusão Parte II

	Parte III: Mulheres versus homens
	8. Mulher, Homem, Peixe-boi, Anta
	9. Mulheres, Homens, Queixadas, Cupins
	Conclusão Parte III

	Parte IV: Afinidades aquáticas, selváticas e arbóreas
	10. Afinidades (Urubu, Boto, Tracajá)
	11. Djapa (Incesto, Morte, Xamã)
	12. Mawin
	Conclusão Parte IV

	Parte V: Os perigos da floresta
	13. Pi3da (Mato, Água, Irmão)
	14. Adjaba (Cabeça, Zarabatana, Menino)
	Conclusão Parte V

	Parte VI: O fim do caminho
	15. um Universo mítico: Notas finais

	Bibliografia



