05

Professoras Negras Identidade e práticas de enfrentamento do racismo no espaço escolar

Claudilene Maria da Silva

UFPE PROEXT
Publicação Étnico Racial
Série comemorativa de 10 anos da lei 10.639





# **Professoras Negras**

Identidade e Práticas de Enfrentamento do Racismo no Espaço Escolar

### **UFPE | PROEXT**

Publicação Étnico-racial Série comemorativa de 10 anos da Lei 10.639

# Professoras Negras Identidade e Práticas de Enfrentamento do Racismo no Espaço Escolar

Claudilene Maria da Silva





Reitor: Anísio Brasileiro de Freitas Dourado

Vice-Reitor: Prof. Sílvio Romero de Barros Marques

Pró-Reitor de Extensão: Prof. Edilson Fernandes de Souza

Diretora de Extensão Acadêmica: Maria Christina de Medeiros Nunes

Diretor de Extensão Cultural: Prof. Marcos Galindo

Coordenador de Gestão da Extensão: Demócrito José Rodrigues da Silva

Coordenadora de Gestão da Produção Multimídia e Audiovisual: Jowania Rosas de Melo

Coordenador de Gestão da Informação: Prof. Wellington Pinheiro dos Santos

Coordenadora de Gestão Organizacional: Eliane Aguiar

#### Coordenação Geral:

Prof. Edilson Fernandes de Souza e Maria Christina de Medeiros Nunes

#### Comissão Organizadora:

Prof. Edilson Fernandes de Souza, Maria Christina de Medeiros Nunes , Djanyse Barros de Arruda Mendonça , Professor Wellington Pinheiro dos Santos

#### Revisão:

Os textos são de responsabilidade dos autores.

#### Projeto Gráfico:

Margarida Correia Lima

#### Diagramação:

Isabela Freire e Filipe Neri

#### Ilustrações da Capa:

Ayodê França

Impresso nas oficinas gráficas da Editora Universitária da Universidade Federal de Pernambuco Av. Acadêmico Hélio Ramos, 20, Cidade Universitária, em outubro de 2012.

Diretora da Editora: Profa. Maria José de Matos Luna

Catalogação na fonte: Bibliotecária Kalina Ligia França da Silva, CRB4-1408

S586p Silva, Claudilene, 1975-

Professoras negras : identidade e práticas de enfrentamento do racismo no espaço escolar / Claudilene Maria da Silva. – Recife : Ed. Universitária da UFPE, 2013.

198 p.: il. - (Coleção Etnicorracial).

Originalmente apresentada como dissertação do autor. (Mestrado – UFPE. Centro de Educação. Educação, 2009) sob o título: Professoras negras: construindo identidades e práticas de enfrentamento do racismo no espaço escolar.

Inclui bibliografia.

ISBN 978-85-415-0410-2 (broch.)

I. Educação – Brasil. 2. Racismo – Educação. 3. Negros – Educação Brasil. 4. Professoras negras – Brasil. 5. Negros – Identidade racial. I. Título.

370.81 CDD (23.ed.) UFPE (BC2013-165)

A meus presentes de Oxum,

#### Carlos Augusto Sant'Anna

Guimarães, marido e companheiro de todas as horas, com quem compartilho as dores e delícias da vida. A cada dia renovo a certeza de que desejo, espero, quero e farei tudo que for possível para que sejamos felizes juntos.

Ayana Maria, minha criança negra.
Bela Flor que renovou minha força e
compromisso com a luta contra o racismo
e todas as formas de discriminação.
A quem desejo deixar como legado as
aprendizagens construídas em minha
história de vida que me conduzem à
certeza absoluta de que - SIM, NÓS
PODEMOS!

A todas as

Professoras negras que acreditando na educação, como um dos elementos capazes de construir um novo homem e uma nova mulher, tentam fazer de suas vidas um constante ato educativo.

In memória, a

Neuza Santos Souza, ativista e psicanalista negra, que se suicidou, jogando-se do prédio em que morava no Rio de Janeiro em dezembro de 2008. Por seus escritos, descobri o significado de Tornar-se Negra.

### Construção

Os meus olhos estão voltados Cheios de ansiedade Para esta construção que se inicia. Não sei se no Nilo Ou no Amazonas Porque não há lugar determinado, Para se começar a viver... Eu sei que se construirá, Não sei quando...

Solano Trindade

# Apresentação da Coleção

#### A caminho da África!

Até o fechamento desta coleção, somos a única Universidade brasileira que concentra o maior número de títulos publicados, em um só tempo, num só lugar, sobre as relações étnicoraciais e grupos sub-representados. Assim, consolidamos uma discussão pautada por ocasião dos dez anos da Lei 10.639/2003 e inovamos com a abertura para pesquisadores de todo o País, para que pudessem publicar seus escritos, dissertações e teses, na nossa Editora Universitária, com o investimento da Pró-Reitoria de Extensão da Universidade Federal de Pernambuco.

Apoiar publicações acerca dos saberes étnico-raciais – seja no campo da cultura, história, religião ou da dinâmica organizativa dos segmentos que apostam na versão afro, indígena, migrantes e imigrantes do desenvolvimento brasileiro – é um desafio acadêmico, mas, sobretudo, um desafio político e administrativo que transpõe a burocracia, que muitas vezes tem impedido o avanço e a elevação institucional aos patamares dignos de um patrimônio público, para fazer valer os direitos de todos ao conhecimento, como um princípio fundamental da alteridade.

A Coleção Étnico-racial, seja na versão das comunidades indígenas ou afro, na perspectiva dos migrantes ou imigrantes, penetra fundo suas raízes na exposição das subjetividades humanas e recoloca uma instituição como a UFPE num patamar bastante elevado do conhecimento científico e de outros saberes, feitos e refeitos por homens e mulheres que conhecem bem as causas inevitáveis das barreiras sociais e o preconceito

institucional; ao tempo em que as estruturas governamentais esquecem ou não querem de fato financiar as obras incontestes que falam de maneira afirmativa ou denunciante, que afetam os segmentos menos favorecidos da sociedade brasileira.

Já imaginava a importância de termos um edital com esse escopo para abarcarmos escritos densos e tão comprometidos com uma causa histórica e sociológica, mas não imaginava a dimensão pan-africana de mostrar ao mundo o que nós somos capazes de realizar quando tratamos dos nossos princípios identitários afro, indígenas, japonesas, regionais e outras subjetividades. Do mesmo modo, a importância do reposicionamento de uma produção do conhecimento a partir da história e da cultura, para atendermos a uma legislação federal no alargamento da formação de muitos professores do ensino básico e também superior.

A ideia da coleção veio de um "relance" ao abrirmos uma das sessões do Cineab, promovidas pelo Núcleo de Estudos Afro-brasileiros,e, prontamente, no mesmo dia,foi formatada por um edital público de alcance nacional. O resultado desta série, agradecemos a todos que compõem o corpo técnico da Pró-reitoria de Extensão, especialmente a diretora de Extensão Acadêmica, Maria Christina de Medeiros Nunes e ao coordenador Demócrito José Rodrigues da Silva, que rapidamente compreenderam a dimensão inovadora das publicações, compraram a ideia política e traduziram institucionalmente no mesmo momento.

Invenções à parte, agora mais do que nunca, a UFPE entra para o rol das instituições que não têm preconceitos na produção e circulação de ideias étnico-raciais , que demarcam outros paradigmas mais enraizados com a formação social brasileira, seja no desenho teórico-metodológico, seja no conteúdo produzido por pesquisadores e militantes dos movimentos sociais.

Guiné-Bissau, setembro de 2013.

Edilson Fernandes de Souza Pró-reitor de Extensão da UFPE

# **Agradecimentos**

Tal como o ensinamento africano (...), os mais novos pedem a bênção aos mais velhos e os mais velhos se esforçam para que as crianças recebam a bênção de estar sempre protegida

Raquel de Oliveira<sup>1</sup> (2003, p. 248).

Com esse espírito quero iniciar agradecendo a todos que vieram antes de mim e contribuíram para que esse estudo fosse possível. Que os ancestrais tenham colocado boas palavras na minha escrita.

Quando jovem, era comum ouvir no meu grupo de convivência social que alguém havia terminado os estudos quando concluía o ensino médio. E nesse contexto só tive contato com o universo do ensino superior aos 23 anos, quando trabalhando na cidade de São Paulo fui estimulada por um amigo a fazer um curso universitário. Neste percurso, o medo de não ser boa o suficiente nos estudos sempre me acompanhou. Graduada, para concorrer ao mestrado não foi diferente. O racismo nos leva a pensar que somos incapazes de ir além do que nos é apresentado como possível. E o medo de errar às vezes nos imobiliza, pois quando um negro erra, todos os negros erram junto.

Em alguns momentos pensei em desistir. Mas tinha sempre alguém para lembrar que também *quando me movo todo um grupo se move comigo*. A rede de discussão, força e solidariedade formada pelos amigos, companheiros de militância e por minha família me proporcionavam a coragem necessária para continuar. Significa que esse é um trabalho escrito a duas mãos, mas elaborado por muitas cabeças e corações. Embora seja individual, possui uma dimensão coletiva que lhe é indissociável. Por essa razão, de forma especial agradeço:

I Raquel de Oliveira, doutora em Educação pela Universidade Federal de São Carlos (UFSCar), é ativista negra e professora da Universidade Estadual de Santa Cruz, no estado da Bahia.

Aos meus pais, Edite Silva e João Francisco, que desde sempre acreditaram na minha capacidade e investiram nos meus estudos, até onde puderam.

Aos queridos companheiros e companheiras da PJMP com quem aprendi que *um outro mundo é possível*: Jailson, Isabel, Tarcísio, Fábio, Helena Calixto, Enildo, Ceça Reis, Rosa Marques, Simão, Josélia, Hélio, João, Ricardo, Adilson entre tantos outros e outras.

Ao amigo Daniel Sant'Anna que me pegou pela mão e me apresentou o mundo acadêmico, como um lugar possível também para mim.

À Graça Elenice, Silvana Figueira, Denison Queiroz, Sandra Regina, Márcio Oliveira e Ana Paula da Silva que se tornaram minha segunda família nessa trajetória.

Aos amigos Lindivaldo Junior e Zélia Sales, que me convidaram para trabalhar no Núcleo da Cultura Afro-Brasileira e dessa forma me possibilitaram conhecer a força da identidade, da ancestralidade e da resistência da população negra.

À Articulação Negra de Pernambuco, pelo sentimento de solidariedade e de companheirismo que nos cerca, nesta construção de um mundo mais humano e mais justo livre do racismo, do preconceito e de todas as formas de discriminação.

À Inaldete Pinheiro, em nome de todas as mulheres do Movimento Negro do Recife, por ter me proporcionado aprendizagens diversas, tornando-se referência na minha vida.

À coordenação do Concurso Negro e Educação sem o qual com certeza dificilmente construiria a maturidade e os conhecimentos necessários para lidar com o mundo acadêmico.

Às amigas herdadas da experiência do Concurso Negro e Educação, Kassandra Muniz e Ione Jovino, pelo carinho e colaboração.

As(os) colegas de turma: Fátima Oliveira, Elizama Messias,

Eliana Tabosa e Evanilson Sá, com os quais compartilhei aprendizagem, trabalho, carinho e amizade.

Ao amigo Itaci Luz, que acompanhou meu processo de crescimento intelectual desde a graduação e tornou-se incentivador constante diante dos desafios vivenciados.

À equipe de trabalho do Núcleo da Cultura Afro-Brasileira: Ana Paula, Adriana Santos, Luiz Domingues, Josenilda Silva, Inglaucia Almeida, Marcelo Silva e Joel Santos, por todas às vezes em que precisei me ausentar para dar conta dos estudos.

Às professoras que participaram da pesquisa, por me permitirem penetrar num universo profundo e desconhecido, expondo-me seus medos e incertezas.

À professora Eliete Santiago, por ter me acolhido e orientado, me acompanhado e subsidiado nesta experiência acadêmica. Instigando-me a refletir sobre o tema com a racionalidade e emoção que lhe cabem.

À Denize Cunha, um anjo que Oxalá enviou para minha vida. Pelo carinho e cuidado com que cuidou da minha pequena Ayana, sem os quais eu não teria a tranqüilidade necessária para terminar este trabalho.

Ao meu marido Carlos Augusto, pela disponibilidade em discutir e acompanhar a feitura dessa dissertação, por compartilhar as responsabilidades com nossa filha e pelo apoio, carinho e cuidados permanentes comigo.

Obrigada por acreditarem em mim e no meu compromisso com o povo negro. Sem vocês eu não teria conseguido.

### **Prefácio**

Eliete Santiago<sup>2</sup>

Os estudos e pesquisas étnico-raciais realizados no campo da educação ganham fôlego a partir dos anos de 1990, mas, apesar do seu desenvolvimento, ainda não correspondem à importância histórica do conhecimento da realidade social da população negra no país, nem respondem aos requerimentos do trabalho docente-discente para a educação das relações étnico-raciais e para o ensino de história e cultura afro-brasileira e africana na educação básica, conforme a promulgação das Leis 10.639/2003 11.645/2008.

Em produção coletiva *Educação*, *Escolarização e Identidade Negra* (2009) afirmamos que O PPGE/UFPE é um dos espaços institucionais de formação e produção do conhecimento que inaugura seus estudos no final dos anos de 1990 quando se encontrava na 17ª turma de mestrado, permitindo-nos vê que essa temática como objeto investigativo no campo da Educação teve uma presença tardia. Mas, essa ausência longe de marcar o perfil de um Programa de Estudos Pós Graduados ou de uma região, apontou o silêncio da temática no âmbito acadêmico e, particularmente, como objeto da pesquisa em educação.

Ainda que tenha sido uma presença tímida e esporádica que levou dez anos para produzir dez pesquisas de mestrado, os trabalhos reunidos produziram a primeira produção do gênero no PPGE/UFPE e causaram um

2 Professora Titular do Centro de Educação da Universidade Federal de Pernambuco (UFPE) e Coordenadora da Cátedra Paulo Freire/UFPE, sócia fundadora do Centro Paulo Freire – Estudos e Pesquisas.

impacto social em termos de acolhida como material para estudo, pesquisa e formação profissional.

Os anos 2000 deram mais visibilidade à temática no PPGE/UFPE com a criação do Doutorado (2002), o crescimento das matrículas e o aumento do quadro docente, contribuindo para a ampliação e a diversificação dos interesses de pesquisa e a presença de pesquisadores/as que tomaram a temática racial como objeto de suas pesquisas e alavancaram outros estudos, permitindo ampliar a discussão e a produção face ao movimento primeiro desencadeado no Programa de Pós Graduação da Universidade Federal de Pernambuco.

É no contexto de ampliação e diversificação de objetos de pesquisas, de formulação e implementação de políticas afirmativas na área da educação, de reconhecimento da diversidade cultural, de desafio ao trato à diferença, de preocupação com a educação básica e com a formação de professores/as que se inscreve o livro de Claudilene Silva.

O livro *Professoras Negras* - identidade e práticas de enfrentamento do racismo no espaço escolar, que tenho o prazer de apresentá-lo ao grande público, é um testemunho de trajetórias de vida, a começar pela da própria autora. Uma contribuição teórica e epistemológica para os processos de escolarização na educação básica e de formação no ensino superior e, ainda, de formação continuada nas redes de ensino. É também afirmação do compromisso da pesquisa com o trabalho pedagógico na escola básica.

Este livro explicita um processo de construção do conhecimento que supera o silêncio sobre as questões raciais, que reconhece a população negra como sujeito da história e do conhecimento e as professoras negras como protagonistas do processo de escolarização e da educação para as relações étnico- raciais. Assim, a pesquisadora no processo de construção do conhecimento valorizou as histórias de vida das mulheres negras professoras, criou as condições para que elas pronunciassem *a sua palavra* e deste modo, juntas, professoras – pesquisadora, produziram um conhecimento sobre seus

processos identitários, percepção de pertencimentos e suas práticas curriculares de enfrentamento do racismo no espaço escolar.

A discussão teórica assumida pela pesquisadora permite ao leitor/a dialogar com categorias como identidade-currículo-prática pedagógica e aquelas que especificamente remetem a compreensão das questões étnico-raciais, a exemplo de racismo, preconceito racial, discriminação racial e identidade negra, aproximando assim, o texto das demandas do trabalho docente.

Na verdade, este livro é uma aposta no potencial de trabalho dos/das profissionais da educação na e com a escola pública quando favoreceu a escuta e fez retornar esta escuta para a escola. É também uma aposta no docente-discente, sem correr o risco de descontextualizar as questões raciais das condições sociais e de trabalho. Além de ser uma justa homenagem a mulheres negras, educadoras em diferentes espaços sociais e de aprendizagem que, ao trazê-las para dar nomes as participantes desta pesquisa, com suas histórias em forma de testemunhos de resistência e contribuição com as lutas da população negra, constitui conteúdo social e escolar.

Portanto, leio este livro com olhos esperançosos. Uma esperança crítica nos sujeitos da educação como atores/as e autores/as das suas vidas, da história e do conhecimento. Esperança, na perspectiva de Paulo Freire, que não quer dizer pura espera. Mas como possibilidade do amanhã como transformação. Assim, Claudilene Silva disponibiliza um trabalho que é partilha do saber: saber sobre as subtrações sofridas pela população negra, saber pedagógico das professoras na abordagem do racismo no espaço escolar e, ao mesmo tempo, testemunho de lutas para ocupar os espaços de direito.

Desse modo, é um texto que contribui para quebrar silêncios sobre a identidade étnico-racial da população negra, apoiar a prática pedagógica escolar na educação das relações étnico-raciais e possibilitar a superação de práticas racistas. É um

livro de leitura, ao mesmo tempo, rigorosa e leve que permite ao leitor/leitora acompanhar com a professora e pesquisadora Claudilene Silva o dialogo com as diferenças, a realidade social e a socialização dos conteúdos sociais abordados, como conteúdo de formação e como práticas curriculares.

Não resta dúvida que este livro será bem recepcionado por um público diverso: professores/as, pesquisadores/as e gestores/as que atuam em escolas, em sistemas escolares ou trabalham com projetos e organizações educativas e em movimentos sociais. Ele é portador de contribuições para trabalhar a formação dos profissionais da educação, inicial e continuada, da educação básica à educação superior na superação de práticas homogeneizadoras, que silenciam vozes e histórias.

Trata-se de uma trabalho que contribui com o campo das pedagogias críticas, da abordagem histórico-crítica e das metodologias qualitativas da pesquisa educacional. É também um convite aqueles e aquelas que lutam pelo respeito à diferença, pelo reconhecimento da diversidade cultural e por práticas curriculares interculturais.

Em uma palavra, *Professoras Negras - identidade e práticas de enfrentamento do racismo no espaço escolar* é uma leitura fundamental para aqueles/aquelas que querem conhecer e trabalhar uma educação como prática da liberdade.

# **Apresentação**

Sou a filha mais nova de uma família negra, de poucas posses e poucos sonhos. Meus pais, um operário analfabeto (já falecido) e uma funcionária pública que estudou até a 8ª série, sempre investiram o quanto puderam na educação de seus filhos. Mesmo assim, fui a única dos 9 filhos que conseguiu ir além da 5ª série do ensino fundamental. Estudar tornou-se para mim o modo de ver a vida por uma perspectiva que me apontasse possibilidades de que minhas origens não definiriam meu destino. Ainda na adolescência conheci a Pastoral da Juventude do Meio Popular (PJMP) e comecei a reinventar a minha vida. Aos poucos, mas com grande intensidade, fui me descobrindo... Fui tomando consciência do meu grupo social, da minha condição de mulher, da negritude que está presente não apenas na minha pele, mas, sobretudo na minha alma. E assim, fui também compreendendo que juntar-me a outras pessoas para fortalecer a resistência contra toda forma de opressão era para mim uma questão de sobrevivência.

Foi por esse caminho que tomei contato com meu pertencimento étnico-racial e a partir de então decidi, como defende Neuza Souza (1983), me tornar negra. O presente trabalho é fruto dessa construção e dessa decisão política. Embora possua o rigor metodológico necessário à sua realização, também está impregnado do que me transformei ao me deparar com a herança de meus ancestrais.

O livro que agora chega a suas mãos originou-se da dissertação de mestrado orientada pela Professora Eliete Santiago, que

defendi no ano de 2009 no Programa de Pós-Graduação em Educação da Universidade Federal de Pernambuco. O interesse por investigar e refletir sobre o processo de construção da identidade étnico-racial de professoras negras, como aspecto fundamental da emergência de práticas curriculares que visam o enfretamento do racismo no espaço escolar, decorre em primeira instância da minha trajetória de vida: minha condição de mulher negra, professora e ativista do movimento social negro, me possibilitou a convivência com os conflitos que envolvem as relações étnico-raciais no espaço escolar.

A ideia de que a escola na sua constituição institucional nega a existência da população negra e dessa forma reproduz o racismo em seu espaço; os vários diálogos realizados com colegas, também professoras, sobre suas dificuldades em lidar com essa questão no espaço escolar, ainda que possuindo algum desejo de discutir a questão; e o trabalho que desenvolvi sobre cultura negra, no Núcleo da Cultura Afro-Brasileira da Secretaria de Cultura do Recife (entre os anos de 2001 e 2009), foram os principais elementos que fundamentaram minha opção. Com o avanço das políticas de promoção da igualdade racial, que no Recife começaram a ser construídas em 2001<sup>3</sup>, deparei-me com solicitações frequentes de profissionais da educação que buscavam de alguma forma encontrar caminhos possíveis para o tratamento pedagógico da questão étnico-racial no espaço escolar. Todavia, a despeito dos esforços empreendidos para atender às demandas postas, eram visíveis nossas limitações. As informações de que dispúnhamos não davam conta, numa cidade racista como o Recife, do elemento prioritário para o tratamento das relações étnico-raciais: o convencimento político das pessoas. Era necessário buscar dados a respeito da realidade que tão bem conhecíamos: estatísticas escolares, depoimentos de professoras e outras informações subjetivas e objetivas que nos auxiliassem nessa trajetória.

Ao disponibilizar os resultados dessa pesquisa, nosso desejo é contribuir, a partir da compreensão do processo

3 A criação do Núcleo da Cultura Afro-Brasileira em 2001, setor vinculado à Secretaria de Cultura do Recife, é a primeira iniciativa implementada por uma gestão municipal com vistas a cuidar das especificidades da população negra recifense.

de construção da identidade de professoras negras, com a emergência de processos formativos que considerem de forma consciente e planejada, a dimensão identitária das professoras e professores. Entendemos que dessa forma também estaremos contribuindo para a construção de uma escola que questione o discurso homogeneizador dos atores escolares, considerando em sua prática educativa a existência de diferentes identidades no seu cotidiano e para a superação das desigualdades educacionais entre negros e brancos.

# Introdução

A discriminação racial no Brasil repercute nos diferentes setores sociais, como conseqüência, entre outros fatores, do ideal de branqueamento, que se orienta pela falsa hierarquia entre as denominadas racas humanas.

Iolanda Oliveira4 (2006, p. 9)

O advento da Lei nº 10.639/2003 - que trata do ensino da história e cultura afro-brasileira e africana e altera a Lei nº 9.394/1996 de Diretrizes e Bases da Educação Nacional em seus artigos 26 e 79 - bem como a percepção da resistência à inclusão dessa discussão no interior das escolas instigaramnos a buscar respostas sobre os elementos motivadores do silenciamento da escola sobre as relações étnico-raciais na contemporaneidade. Assim se originou nosso primeiro estudo5 nessa área, pesquisa que analisou a percepção das professoras negras da Rede Municipal de Ensino do Recife sobre a questão étnico-racial na sala de aula. Era necessário conhecer em que medida essas professoras se apercebiam das manifestações do racismo na escola, como lidavam com a questão étnico-racial em suas salas de aula e especificamente quais as suas dificuldades para discutir a questão no espaço escolar. Por que as professoras silenciavam a respeito da questão étnico-racial?

No referido estudo, desenvolvemos o pressuposto de que a escola era uma instituição que reproduzia o racismo e, portanto, necessitava de estudos que trouxessem à tona suas manifestações no espaço escolar. Compreendíamos, naquele momento, que a instituição estava imersa em seu silenciamento sobre a questão étnico-racial e assim, ainda que percebendo as práticas discriminatórias, resistia a discutir a questão.

Os achados da pesquisa nos levaram a concluir que não existe

- 4 Iolanda de Oliveira, doutora em Psicologia Escolar e Desenvolvimento Humano pela Universidade de São Paulo, é professora adjunta da Universidade Federal Fluminense (UFF) e coordenadora do Programa de Educação sobre o Negro na Sociedade Brasileira (PENESB/UFF).
- 5 Estudos financiados pela Fundação Ford, por meio do 4º Concurso Negro e Educação, coordenado pela Ação Educativa e a Associação Nacional de Pós-Graduação em Educação (ANPED), desenvolvido sob a orientação da Profa Dra Maria Eliete Santiago PPGE/UFPE.

uma ausência completa da discussão sobre a questão étnicoracial no espaço da escola, como pressupúnhamos. Existe, por vários motivos, uma resistência da comunidade escolar em realizar esse debate e tratá-lo pedagogicamente. Mas existem também algumas iniciativas que se dispõem a enfrentar a questão. Ou seja, existe no interior da escola uma silenciosa disputa étnico-racial entre os que acreditam na necessidade de discutir a temática no cotidiano da escola, e dessa forma contribuir com o fortalecimento da identidade e a elevação da auto-estima dos alunos negros; e aqueles que não acreditam nessa possibilidade em função do racismo internalizado que vivenciam, e dessa maneira continuam reproduzindo o racismo em seus alunos negros e brancos (CLAUDILENE SILVA, 2007).

Ao silenciamento escolar sobre o tema das relações raciais foram agregados outros elementos que o reatualizaram. Na atualidade, o silenciamento da escola apresenta-se como a resistência ao tratamento pedagógico da temática étnicoracial, expressando-se de várias formas, nos diversos espaços da instituição escolar. Entretanto, as professoras participantes da pesquisa afirmaram que discutem a questão no espaço escolar. Nesse sentido, uma consideração importante a fazer é que, não possuindo uma formação para tratar esse conteúdo, as professoras têm se valido do que aprenderam em suas experiências da vida pessoal para dar conta, de alguma forma e ainda que com insegurança, do tratamento pedagógico da questão. As falas das professoras em sua quase totalidade são impregnadas da vontade de contribuir com o desvelamento do racismo no espaço escolar, ao tempo em que esbarram nos limites pessoais e institucionais que se lhes apresentam. Elas acreditam na necessidade de continuar ou iniciar um trabalho voltado para o tratamento pedagógico do tema, colocandose sempre como possíveis agentes de multiplicação, de socialização desse debate em seu espaço de atuação.

Contudo, a intervenção pedagógica de cada professora está intrinsecamente associada ao seu próprio processo de construção da identidade étnico-racial. Por esse motivo, somos

levadas a concluir que a construção identitária dos sujeitos é um elemento fundamental do processo de desconstrução/ reconstrução das práticas curriculares que são vivenciadas no interior das escolas, sendo responsáveis pela manutenção do racismo no espaço escolar.

Na ótica das professoras participantes da pesquisa, a questão étnico-racial no espaço escolar é evidenciada pelas práticas discriminatórias vivenciadas diariamente por toda a comunidade escolar e manifesta-se de formas diversas. Todavia, é notória a tendência que as professoras apresentam ao perceberem a existência de tais práticas discriminatórias entre os alunos com mais frequência que entre os professores ou no cotidiano da escola como um todo. A despeito deste fato, existe uma constatação por parte dessas professoras de que as práticas escolares reproduzem o racismo, mas elas também identificam as potencialidades da escola para sua desconstrução.

Estes achados nos permitem reafirmar que a educação como prática social e a escola como instância de socialização dessas práticas não só as reproduzem. São espaços de conflito, resistências e disputas, logo também carregam a possibilidade de transformação social. Para as camadas populares, o acesso a uma educação de qualidade ainda continua sendo a ponte para a ascensão social. Exemplo desta afirmativa é a luta do movimento negro brasileiro, que vem há décadas defendendo a inserção dos negros na universidade.

O Brasil é um país que se caracteriza por sua pluralidade étnico-racial, produto de um processo histórico que inseriu num mesmo cenário grupos distintos: os povos indígenas que aqui habitavam antes da colonização portuguesa; o branco europeu de várias nacionalidades (majoritariamente portugueses); os negros de origem africana seqüestrados e aqui desembarcados na condição de escravos; e os asiáticos que imigraram para o país em busca de melhores condições de vida. O contato entre os diferentes grupos favoreceu o intercurso dessas culturas, levando à construção de um

país miscigenado, mas desencadeou vários desencontros. As diferenças foram transformadas em desigualdades, conformando uma hierarquia social baseada em critérios étnico-raciais. Indígenas e negros permanecem em situação de marginalidade e exclusão social: os indígenas por serem considerados povos primitivos e os negros porque são vistos como descendentes de escravos.

A escravidão no Brasil possui especificidades que terminam por condicionar e especificar também a população negra brasileira nos dias de hoje. O Brasil é o país do mundo que mais incorporou mão de obra escrava no período colonial. De todos os negros que vieram da África na condição de escravizados, 40% vieram para o Brasil. Essa população de negros africanos não era homogênea, aqui aportaram diferentes etnias. Esses povos não foram confinados a uma única região, foram dispersados praticamente em todo o território brasileiro. Todavia, afirmam Lilia Schwarcz e Letícia Reis (1996, p. 12) que "a população negra trazida ao Brasil chega como peça, como coisa, ou propriedade". Seu destino era o trabalho.

Mas aqui chegando, essa relação se complexifica porque "o trabalho acabou por ficar umbilicalmente associado a sua presença" (p. 15), uma vez que foi considerado pelas pessoas livres como desonroso. Assim, afirmam as referidas autoras citando Thomas: "o negro não é só o trabalhador dos campos, mas também artesão; não só racha a lenha e vai buscar água, mas também com a habilidade de suas mãos contribui para fabricar os luxos da vida civilizada. O brasileiro usa-o em todas as ocasiões e de todos os modos possíveis" (p. 19). Segundo as autoras, os povos escravizados inserem-se em uma imensa gama de situações. A diversidade de situações e vivências era muito grande. Eles podiam ser crioulos, ladinos ou boçais6; viviam nos campos e nas cidades; possuíam atividades profissionais diversas.

Ser negro no Brasil de hoje também constitui-se como uma complexa diversidade. Existem diferenças em ser negro no Recife, em Salvador, no Rio de Janeiro, em Belo Horizonte,

6 Crioulos eram aqueles nascidos na África que falavam um bom português, ladinos os nascidos no Brasil e boçais os nascidos na África que não se comunicavam em português (LILIA SCHWARCZ; LETÍCIA REIS, 1996, p. 19).

em Belém, em Porto Alegre etc.; para além da territorialidade, somos negros: pretos, pardos, mestiços, indígenas etc.; alguns de nós conseguimos ascender socialmente, a maioria permanece nas camadas populares; alguns de nós se auto identificam como negros, uma grande parcela é identificada, mas não nomeada. Os que possuem maiores características negróides estão mais expostos ao preconceito e à discriminação étnico-racial. Os que possuem a pele mais clara experimentam maiores dificuldades para perceberem seu pertencimento. E por esse emaranhado de fios se tecem as redes que têm fundamentado o racismo no Brasil.

O racismo anti-negro, enquanto elemento estruturador das relações sociais que aqui se estabeleceram, fundamenta-se na idéia de inferioridade do negro e superioridade do branco, que justifica e consolida a escravidão a que os povos africanos foram submetidos. Para Gislene Santos (2002), os europeus trataram diferentemente os índios da América e os negros da África, porque embora considerassem os primeiros como primitivos, entendiam que eles eram dotados de uma pureza que não se estendia aos negros. "A cor que os distinguia dos brancos era estranha e pedia explicação. (...) Essa explicação tornava-se quase sempre justificativa de sua inferioridade natural" (p. 54-55). As investigações e as especulações sobre o ser do negro como um fenômeno diferente conduziram os europeus a ver a África como uma terra de pecado e imoralidade, que gerava homens corrompidos. Dessa forma, fundamentaram as teorias racistas do século XIX.

### Afirma a autora (p. 55):

A Europa "civilizada", branca, era tomada como paradigma para a compreensão da cultura do novo mundo, como se fosse possível fazer um transplante de valores. A biologia será a chave mestra para esta compreensão e, como já foi dito, fornecerá os elementos pelos quais a idéia de raça se transformará em racismo científico.

A sociedade brasileira e suas instituições, inclusive a escola, vão se constituir em sintonia com esse projeto colonial que institui o racismo e as práticas racistas em suas instituições. Dessa forma, a sociedade em geral e a educação em particular assimilam e reproduzem o imaginário brasileiro a respeito da população negra, como uma população inferior. Durante anos a elite brasileira uniu esforços em busca de mecanismos que negassem nossa condição de país negro. Uma negação que tenta se perpetuar, mesmo na atualidade, quando o Brasil possui o maior contingente da população negra fora do continente africano<sup>7</sup>. Ao longo da historiografia brasileira, o racismo tem se reatualizado e atuado continuamente na produção de desigualdades e subordinação.

No Recife, 54% da população é negra (entre pretos e pardos), e 44,7% das pessoas que ocupam postos de trabalho mais vulneráveis pertencem a esta população; 46,8% das que estão desempregadas também são negras. O menor índice de desenvolvimento humano está localizado na zona norte – lugar que concentra o maior número da população negra da cidade. Os brancos possuem 85% de chances de freqüentar uma escola. Os negros apenas 65%8.

Na atualidade, o preconceito e a discriminação baseada em critérios étnico-raciais estão entre os principais motivadores da evasão escolar das pessoas negras. A escola como uma instituição que reproduz as estruturas da sociedade também reproduz o racismo, como ideologia e como prática de relações sociais que invisibiliza e imobiliza as pessoas, inferiorizando-as e desqualificando-as em função da sua raça ou cor.

A escola é, por excelência, a instituição responsável pela socialização e transmissão do conhecimento construído pela humanidade, desempenhando o papel de formar e preparar as pessoas para o convívio social. Embora já não seja a única instituição a realizar essa tarefa, a ela cabe esta responsabilidade. Assim, continua sendo uma importante instância de socialização desse conhecimento, sobretudo para a população mais pobre, que em sua maioria é a população negra, haja vista o retrato das desigualdades publicado pelo Instituto de Pesquisa Econômica Aplicada (IPEA) e pelo Fundo de Desenvolvimento das Nações Unidas para a Mulher (UNIFEM) em 2006, através do Programa de Igualdade de

7 Informação disponível em: <a href="http://www.planalto.gov.br/seppir/pnpir/pnpir/pnpir\_programa/introducao.htm">http://www.planalto.gov.br/seppir/pnpir/pnpir\_programa/introducao.htm</a>>. Acesso em: 02 out. 2007.

8 DIEESE — Departamento Intersindical de Estatística e Estudos Socioeconômicos - 2003. Gênero e Raça. Consta nesse retrato que 53,3% da população do Nordeste brasileiro é pobre e 59,1% dos pobres nordestinos são negros.

Assim, ao silenciar sobre a identidade étnico-racial deste contingente populacional, a escola tem sido uma instituição que desenvolve práticas racistas e por vezes contribui com a perpetuação de tais práticas na sociedade. Salvo raras exceções, até finais da década de 1990, as instituições escolares apresentavam a história do povo negro como sinônimo da escravidão, e uma visão da resistência figurava apenas nos círculos dos grupos negros organizados.

Considerando este cenário, certamente poderemos entender porque o debate sobre a questão étnico-racial no Brasil ainda é sinônimo de constrangimento, uma vez que gera um desconforto identitário. A construção identitária da população negra brasileira é prejudicada pelo racismo e pelo silenciamento que estruturou as relações étnico-raciais aqui estabelecidas. O reconhecimento da existência do racismo, do preconceito e da discriminação étnico-racial é fato recente na História do Brasil. Oracy Nogueira (2006, p. 299), que estudou o preconceito nas sociedades brasileira e estadunidense afirma que no Brasil,

não é de bom tom 'puxar o assunto da cor', diante de uma pessoa preta ou parda. Evita-se a referência a cor, do mesmo modo como se evitaria a referência a qualquer outro assunto capaz de ferir a suceptividade do interlocutor – em geral diz-se que 'em casa de enforcado não se fala em corda'.

Fazer referência à raça ou à cor das pessoas no Brasil é sinônimo de ofensa. Assim, até bem recentemente esta discussão era realizada quase que exclusivamente por grupos do movimento social negro, que ao longo de várias décadas vem denunciando o racismo brasileiro. Não por outro motivo, como afirma Neuza Souza (1983), ser negro no Brasil é tornarse negro. E esta é uma decisão política possibilitada por um processo de construção identitária.

Contribuindo para acabar com a controvérsia sobre a

existência ou não de racismo no Brasil, a literatura existente na área de relações raciais e educação tem tratado de evidenciar a imensa desigualdade de oportunidades que a população negra enfrenta, dada a disparidade educacional que a separa do grupo étnico-racial dominante. Nesse campo, alguns trabalhos podem ser citados: Fulvia Rosemberg (1995) chama a atenção para a situação de desigualdade de crianças negras nordestinas assistidas pelos programas pré-escolares de péssima qualidade. Hasenbalg (1999) faz um exame da estrutura contemporânea das desigualdades raciais, comparando os padrões de mobilidade social entre brancos e negros. Aponta que a base das diferenças de escolaridade existente entre os dois grupos é a desigualdade no acesso e na permanência na escola entre os mesmos. Ana Célia da Silva (2001) discute, a partir do livro didático, as relações que podem ser estabelecidas entre o fracasso escolar de crianças negras e os estereótipos aos quais estão expostas estas crianças cotidianamente. Carvalho (2006) aponta os mecanismos de exclusão étnica e racial no mundo acadêmico brasileiro, apresentando um amplo panorama de dados históricos e atuais sobre as universidades do país.

Outros estudos destacam o currículo, evidenciando seu papel na manutenção da invisibilidade da população negra, uma vez que estão estruturados de forma a ignorar a existência das pessoas que fogem ao padrão do ser humano universal: homem, branco, rico e heterossexual. Entre estes estudos destacamos: Gonçalves (1985) identifica situações presentes no espaço escolar que, possuindo o silêncio como elemento comum, se transformam em um ritual pedagógico a favor da discriminação racial. Cunha Jr. (1996) indica a importância de tratar especificidades da africanidade brasileira (como religiosidade, estética, produções musicais e outras artes), para a constituição de uma pedagogia interétnica. Ana Canen (2001) reflete sobre o multiculturalismo crítico, as relações raciais, a identidade racial e o anti-racismo, tentando dar visibilidade aos possíveis mecanismos pedagógicos que podem favorecer o entendimento de uma identidade multicultural. Petronilha Silva (2004), discutindo a concepção de educação de africanos e afro-descendentes, apresenta indicativos do que deveria ser a ocupação da escola na contemporaneidade na compreensão destas populações. Afirma que para estas populações educar-se no sentido amplo do termo é tornar-se pessoa, o que significa aprender a conduzir a própria vida.

O Programa de Pós-Graduação em Educação da Universidade Federal de Pernambuco (PPGE/UFPE) responde à incipiência dos debates sociais a respeito das relações étnico-raciais. De acordo com Santiago e Batista Neto (2010), que analisaram a temática das relações raciais como objeto de pesquisa em educação no PPGE/UFPE entre os anos de 1999 e 2009, existem poucos trabalhos defendidos no PPGE que se propõem a pensar a educação em sua interface com a questão étnico-racial, todos realizados a partir do final dos anos 1990. Destacam os autores que, em seu conjunto, estes trabalhos não são especificidades de um único Núcleo de Pesquisa e possuem uma diversificação de enfoques teóricos e metodológicos, a partir dos múltiplos olhares lançados sobre os objetos a serem investigados.

Até o ano de 2008 encontramos os trabalhos de: Lídia Cunha (1999), Delma Silva (2000), Raynette Branco (2005), Maria Giseuda Machado (2005), Fabiana Silva (2005), Adilene Arantes (2005) e Durval Gomes Iunior (2008). O primeiro reconstitui historicamente a inclusão dos afrodescendentes na educação formal no Estado de Pernambuco entre os anos 1920 e 1936; o segundo trata a concepção identitária do alunado afrodescendente numa comunidade de maioria negra e mostra que as referências identitárias desses alunos têm sido construídas à margem do espaço escolar; o terceiro discute a presença do negro no livro didático de História do Brasil para as últimas séries do Ensino Fundamental, na rede pública estadual de ensino no Recife; o quarto discorre sobre afrodescendência e relações escolares numa comunidade remanescente de quilombo; o quinto trabalho discute a História da Educação de meninos negros na província de Pernambuco entre os anos de 1874 e 1889, buscando compreender a instrução e os possíveis destinos pensados para esses meninos; o sexto estudo analisa as condições que possibilitaram que filhos de famílias negras de meios populares em Pernambuco alcançassem uma certa longevidade escolar, entre os anos de 1950 e 1970; finalmente, o sétimo trabalho analisa o campo de pesquisa sobre o negro e a educação. Apresenta a produção de vários autores que discutem a questão do negro de forma ampla, localiza os anos de 1980 como o momento em que a temática negro e educação passa a ser enfocada de forma específica, e analisa os estudos do PPGE/UFPE mostrando como a temática negro e educação foi tratada nesse Programa.

Esta pesquisa amplia o esforço do Núcleo de Formação de Professores e Prática Pedagógica e inscreve-se na temática do currículo, compreendido como mediador das relações que são vivenciadas no espaço escolar. Entendemos o currículo como um artefato histórico e social que tem o objetivo de selecionar, socializar e produzir saberes, hábitos e costumes, incutir valores e crenças, bem como controlar comportamentos sociais. Considerando esta abordagem do currículo, passamos a compreendê-lo como algo que vai além dos conteúdos a serem estudados. O currículo passa a ser compreendido, como define Eliete Santiago (2006, p. 82), ao mesmo tempo, "texto e prática".

No contexto de resistência à discussão sobre a questão étnicoracial como componente curricular, que se manifesta de diversas formas no espaço escolar: medo, desconhecimento, silenciamento e um desconforto identitário, consideramos importante conhecer o que leva as professoras, que se tornam exceção a essa regra, ao trabalharem a temática em suas salas de aula, mesmo com todas as dificuldades inerentes ao debate e com pouco ou mesmo sem nenhum apoio institucional da escola. O fato do início de uma boa relação com seu pertencimento étnico-racial apresentar impactos favoráveis na qualidade da intervenção pedagógica destas professoras nos parece ser um indício de que a força que mobiliza essa energia é a percepção identitária dos sujeitos, que ao ser descoberta passa a provocar possibilidades de uma ação político-racial, ainda que em princípio involuntariamente.

Neste sentido, elegemos como objetivo geral do estudo: analisar o processo de construção da identidade étnicoracial de professoras negras e sua influência na emergência de práticas curriculares de enfrentamento do racismo no espaço escolar. E como objetivos específicos: 1) caracterizar como ocorre o processo de construção da identidade étnicoracial de professoras negras; 2) identificar os saberes que são mobilizados pelas professoras no processo de construção de sua identidade étnicoracial; 3) analisar a influência da percepção do pertencimento étnicoracial nas práticas curriculares desenvolvidas pelas professoras negras; e 4) caracterizar as práticas curriculares de enfrentamento ao racismo, que são vivenciadas por essas professoras no espaço escolar.

Adotamos a categoria identidade a partir da abordagem sociológica elaborada por Claude Dubar (2005). Para esse autor, a identidade social é construída na interação social, resultando da articulação entre duas transações: uma interna ao indivíduo e uma externa entre o indivíduo e as instituições com as quais ele interage, de forma que não temos como distinguir a identidade individual da identidade coletiva, uma vez que é pelo olhar do outro que nos reconhecemos. As duas transações são processos complexos, heterogêneos, mas articulados entre si, que procuram mostrar por meio do que o autor denominou "atos de atribuição e atos de pertencimento", a identidade para o outro (quando caracterizam a pessoa que você é) e a identidade para si (quando você caracteriza a pessoa que você quer ser).

A partir dessa abordagem mais ampla, buscamos aprofundar a construção identitária discutindo as noções de identidade docente e identidade negra. A identidade docente é concebida como uma identidade social, que afirma a docência como profissão e o professor como um profissional produtor de saberes e conhecimentos que mobiliza e constrói ao longo de sua trajetória pessoal e profissional (CANTALUCE LIMA, 2005).

A identidade negra é entendida como uma referência por meio

da qual, a partir da sua relação com o outro, o indivíduo se autoreconhece e se constitui. Configura-se na construção de uma postura política em torno da percepção do pertencimento da pessoa negra, porque no Brasil ser negro é "tornar-se negro". O sistema de classificação étnico-racial dá-se pelas marcas da aparência e não pela origem das pessoas. Apoiamo-nos em Ferreira (2000) para afirmar que a construção da percepção do pertencimento étnico-racial de pessoas negras acontece por meio de quatro estágios de desenvolvimento: submissão, impacto, militância e articulação, embora compreendamos que estes estágios não se sucedem linearmente.

Para compreender o papel do processo de construção da identidade étnico-racial na emergência das práticas de enfrentamento do racismo no espaço escolar, dialogamos com dois conceitos básicos: saberes e práticas curriculares. Fundamentadas nas perspectivas de Freire (1997) e de Tardif (2005), discutimos os saberes como conhecimentos, práticas, pensamento ideológico, habilidades, competências e atitudes mobilizadas pelas professoras na percepção do seu grupo de pertença. O conceito de práticas curriculares foi refletido de acordo com a definição de Inês Oliveira (2003): práticas reais, complexas e relacionadas a fazeres e saberes, tecidas pelos professores a partir de redes, muitas vezes contraditórias, de convicções e crenças, de possibilidades e limites, de regulação e emancipação.

Na realidade brasileira, de silenciamento e desconforto que as professoras negras vivenciam em relação à sua identidade étnico-racial e, consequentemente, reproduzem em suas salas de aula, pensamos que a afirmação da identidade negra pode ser um elemento fundamental para o combate ao racismo no espaço escolar.

O livro ora disponibilizado foi organizado em quatro capítulos, precedidos da introdução e sucedidos pelas considerações finais. Nessa introdução procuramos ambientar o leitor com as especificidades das relações étnico-raciais que se desenvolveram na sociedade brasileira, no intuito de contextualizar o universo da investigação.

No primeiro capítulo, tratamos os aportes teóricometodológicos do estudo. Situamos o leitor sobre a escolha pelo método biográfico ou história de vida e sua adequação ao objeto e ao objetivo formulado; apresentamos o campo, o universo e os sujeitos da pesquisa, e detalhamos os caminhos percorridos na vivência do trabalho de campo.

No segundo capítulo, realizamos uma discussão teórica sobre a categoria identidade, privilegiando a abordagem sociológica para fundamentar o entendimento da identidade como uma construção que se dá por meio da interação social entre os indivíduos e grupos, possuindo uma dimensão pessoal e uma dimensão coletiva. Aprofundar o processo de construção identitária enfocando os sujeitos da pesquisa, por meio de duas dimensões: identidade docente e identidade negra.

No terceiro capítulo, discutimos a atuação da escola, mediada pelo currículo, na constituição identitária da população negra. Enfocamos o contexto e as especificidades dos processos de escolarização dessa população e da trajetória profissional das professoras negras. Refletimos o papel da instituição escolar na trama de constituição da sociedade brasileira, apresentando como o racismo e as relações étnico-raciais estruturaram a instituição escolar desde o Brasil colônia, gerando desigualdades educacionais entre negros e brancos, com as quais convivemos até os dias de hoje.

No quarto capítulo, apresentamos as professoras narradoras, suas histórias e nossas análises e interpretações a respeito da relação entre o processo de construção da identidade de professoras negras e a emergência de práticas curriculares de enfrentamento do racismo no espaço escolar. Abordamos os momentos e situações por meio dos quais ocorre o processo de construção da identidade negra das participantes da pesquisa; as fontes e os saberes que são mobilizados pelas professoras nesse processo de construção identitária; a influência que a percepção do pertencimento incide na prática docente das professoras e em que consiste a ação pedagógica desenvolvida pelas professoras negras sobre as relações étnico-raciais no espaço escolar.

Nas considerações finais, destacamos algumas reflexões sobre a articulação entre o processo de construção identitária, a emergência de práticas curriculares e o necessário investimento na formação das professoras e professores, com vistas à implementação da educação das relações étnicoraciais e do ensino da história e cultura afro-brasileira e africana.

## Rotas, roteiros e percursos trilhados na (re)construção de histórias vividas

A idéia metodológica portanto, não é a de que o (a) leitor (a) somente leia, mas que também escute, ouça. São falas invisibilizadas, mas cheias de sons.
Portanto, aumente seu volume...

Jeruse Romão9 (2005, p. 118)

## O desenho metodológico em busca das histórias vividas

Concebendo a construção identitária dos sujeitos como um processo que é a um só tempo social e individual, consideramos que para dar conta do que estávamos nos propondo a realizar, necessitávamos de um aporte teórico-metodológico que nos possibilitasse pensar a escola, cenário no qual acontecem relações pedagógicas e étnico-raciais, como um campo de disputas e construções sociais, históricas e culturais. Neste campo, os sujeitos envolvidos no processo - no nosso caso, as professoras negras - possuem uma atuação fundamental, ainda que mediada pela dimensão organizacional da instituição escolar.

Dada às especificidades do nosso objeto de pesquisa, utilizamos uma metodologia que nos permitiu reconhecer as professoras negras como profissionais e como pessoas: o método biográfico ou histórias de vida. Considerando o silenciamento sobre as relações étnico-raciais na sociedade brasileira e a invisibilidade a qual a população negra é submetida, entendemos que era essencial a utilização de uma metodologia que colocasse em evidência a voz das professoras negras, sobre seu processo de construção identitária e sobre sua prática docente. Para Goodson (2007), ouvir a voz dos professores ensina-nos que a vida desses profissionais é de grande interesse quando eles falam de seu trabalho.

9 Jeruse Romão, Mestre em Educação pela Universidade Federal de Santa Catarina, é ativista negra e professora da Universidade do Sul de Santa Catarina (UNISUL). Ressaltamos que nosso interesse era ouvir as professoras negras e identificar, por meio do discurso apresentado, a visão dessas mulheres sobre suas vidas e sobre suas práticas curriculares.

A utilização das histórias de vida nos possibilitou ingressar no universo pessoal das professoras, que, como assinala Maria Amélia Franco10, é impregnado de social. Em acordo com essa autora, nos aproximamos dessas mulheres buscando descobri-las em processo "no momento de suas escolhas, nas maneiras em que interpreta sua realidade, nas formas que escolheu para construir, reconstruir sua existência" (p. 7). É a partir de suas narrativas que procuramos entender a relação que se estabelece entre o processo de construção de suas identidades e as práticas curriculares por elas desenvolvidas. São elas as personagens narradoras de suas histórias e de suas práticas.

A história de vida é uma narrativa produzida pelo sujeito que a vivencia, na qual vários fatores, como as relações familiares, o desenvolvimento pessoal, o meio social e cultural no qual o indivíduo se insere, o cotidiano pessoal e profissional, vão se dando a conhecer (ANA ANTÓNIO, 2004, p. 100). Não registra somente informações objetivas sobre os acontecimentos vividos, mas também o significado que os atores a eles atribuem (BATISTA NETO, 2007, p. 02). O trabalho do pesquisador concentra-se entre o relato e a história, entendida como uma ação intencional guiada pelos objetivos da pesquisa. Procura dar conta do sentido da experiência relatada, conjugando subjetividade e objetividade. Nesse contexto circunscreve-se numa perspectiva de apreensão e compreensão, pois embora a vida não possa ser apreendida, os elementos objetivos da realidade vivida serão apreendidos pela compreensão da vida.

O relato de vida como uma técnica de coleta de informações a serem trabalhadas pelo pesquisador é, pois, a produção de um discurso. Um discurso sobre o passado, no qual o presente se superpõe, uma vez que as narrativas não expressam o acontecido tal qual aconteceu, mas reconstruído no tempo

10 FRANCO. Maria Amélia Santoro. História de Vida: uma abordagem emancipatória aliando pesquisa e formação de professor reflexivo. Disponível em http://www. educacaoonline. art\_historia\_de\_vida.asp. Acesso em 02 de junho de 2008.

presente (BATISTA NETO, 2007, p. 11). Decorre dessa realidade o papel que a situação de entrevista desempenha no ciclo da pesquisa, tendo em vista a importância da relação que se estabelece entre entrevistado e entrevistador. O ambiente produzido para a recolha do relato necessita de acolhimento e confiabilidade.

No trabalho com histórias de vida, o importante é o ponto de vista de quem está narrando. A história é contada por quem a vivenciou. O pesquisador dispõe-se a ouvir o que o sujeito tem a dizer sobre ele mesmo e busca registrar e retratar a sua visão em consonância com seus contextos. Nesse processo, a recolha de informação ganha grande destaque, por que, como acredita Ana Sófia Antônio (2004, p. 98), "humaniza a própria investigação". O entrevistado não oferece apenas informações: partilha sua vida com um desconhecido.

O momento da coleta do relato necessita de um clima de confiabilidade e envolvimento, porque a relação estabelecida entre entrevistado e entrevistador "parece ter mais importância que a situação do indivíduo com a memória em situação de relato de vida" (BATISTA NETO, 2007, p. 11). A interação com o entrevistador e o local escolhido para a recolha do relato de vida são, portanto, elementos que compõem a situação de entrevista. Situação que precisa ser produzida, preparada pelos pesquisadores, uma vez que como afirma Batista Neto (2007, p. 11) "contar a vida a um desconhecido é produzir um discurso de circunstâncias".

As situações de entrevista constituíram-se em momento singular e de grande importância para a pesquisadora. Ouvir as professoras, suas histórias, sonhos, conquistas, frustrações, sentimentos etc. revelava-nos a cada encontro uma nova descoberta acerca de seus processos de constituição identitária, que de alguma forma também é nosso. A fala de uma professora ao explicar seu processo de afirmação da identidade tornou-se marcante para nós: "aprendi a me colocar. Eu sou negra, e daí? Eu sou negra por causa disso, disso e disso. Não só porque nasci negra, mas sou negra... Hoje em dia, se eu tivesse uma outra cor, eu seria negra de

todo o jeito". Marcante porque reafirma nossa convicção de que ser negro não é algo que encarna apenas a dor. Também encarna orgulho e satisfação, porque é apropriação da história e reconstrução da existência. Por isso é processo em recomposição, desconstrução, reconstrução e construção.

O trabalho de campo foi efetivado em duas etapas e realizado com professoras negras, servidoras efetivas da Rede Municipal de Ensino do Recife, egressas da primeira versão do Curso História e Cultura Afro-Brasileira: promovendo a equidade étnico-racial na educação, que aconteceu de outubro a dezembro de 2005. A classificação étnico-racial foi realizada de acordo com a auto-declaração das professoras, partindo da categorização utilizada pelo IBGE: branco, preto, pardo, amarelo e indígena. A identificação das participantes da pesquisa deu-se através das fichas de inscrição do curso referido anteriormente, as quais foram preenchidas por cada participante da atividade. Na leitura das fichas, consideramos como negras todas as professoras que assinalaram as alternativas preta e parda.

A escolha por desenvolver a pesquisa exclusivamente com professoras negras trata-se de uma opção política e metodológica, por meio da qual esperamos não ratificar a idéia de que o racismo é um problema dos negros. Compreendemos que o racismo é uma questão que precisa ser enfrentada por negros e brancos, porque é um problema da sociedade brasileira. Com essa opção, também não estamos negando que professoras negras e professoras brancas são vítimas e também praticantes do preconceito e da discriminação étnico-racial. Entretanto, no nosso entendimento, as professoras negras precisam ser consideradas prioritariamente no processo de desconstrução do racismo no espaço escolar porque ocupam um lugar desprivilegiado na trajetória do branqueamento do Brasil. E é dessas mulheres que, perversamente, é cobrada a consciência étnico-racial, o conhecimento sobre a cultura afro-brasileira, a defesa e o compromisso com a população negra.

A primeira atividade que realizamos par pôr em curso o trabalho de campo foi a visita ao Grupo de Trabalho em Educação das Relações Étnico-Raciais (GTERÊ), da Secretaria de Educação, Esporte e Lazer do Recife. Criado em março de 2006, para dar continuidade aos trabalhos desenvolvidos pelo PCRI no âmbito da Educação, o GTERÊ tem como principal ação a implementação da Lei nº 10.639/2003, no que diz respeito à inclusão do ensino da temática "História e Cultura Afro-Brasileira" nos currículos escolares de todos os níveis e modalidades de ensino oferecidos pelo município.

A visita teve como objetivo acessar as fichas de inscrição dos participantes do *Curso História e Cultura Afro-Brasileira: promovendo a equidade racial na educação.* De posse dessas fichas realizamos uma leitura e uma primeira análise buscando identificar as professoras participantes do curso que no preenchimento da ficha se declararam negras. Reafirmamos aqui, que consideramos como negras todas as professoras que assinalaram as alternativas preta e parda no quesito raça/cor da ficha de inscrição.

Conforme o folder de divulgação, a primeira versão do referido Curso foi oferecida para 160 profissionais da educação. Dentre esses, 75 vagas foram destinadas para professoras e professores. Embora tenha sido uma atividade promovida pela Secretaria de Educação, Esporte e Lazer do Recife, contou com a participação de profissionais que não faziam parte da rede de ensino do Recife. Profissionais de outras redes, de ONGs e de projetos sociais também demonstraram interesse em participar do curso e foram acolhidos. Tivemos acesso a 111 fichas de inscrição dos profissionais que participaram do curso. O objetivo desta análise foi a identificação das professoras que correspondiam ao perfil delineado anteriormente para os sujeitos que participariam da pesquisa: professoras negras, servidoras efetivas da rede de ensino do Recife e ao acesso a seus endereços e telefones para entrar contato posteriormente.

A identificação dos sujeitos da pesquisa a partir das fichas de

inscrição do curso HCAB constituiu-se por três momentos:

- I. Identificamos, mas não utilizamos as fichas de 25 profissionais que não correspondiam aos critérios adotados (05 professores homens e 20 profissionais que não eram da rede municipal de ensino do Recife estagiários, educadores de ONGs e projetos sociais, profissionais da educação de outras redes, profissionais de outras secretarias da Prefeitura do Recife);
- 2. Considerada a declaração do quesito raça/cor, que constava na ficha de inscrição do Curso HCAB, identificamos e não utilizamos as fichas de 34 professoras da rede de ensino do Recife que não se declaram negras (20 brancas, 02 indígenas, 01 amarela, 02 afirmaram possuir descendência miscigenada e 09 não responderam a questão).
- **3.** Identificamos e deixamos de usar as fichas de 07 professoras negras que não informaram suas matrículas de servidora na Rede de ensino do Recife, considerando que essas poderiam ser estagiárias.

De posse desse primeiro mapeamento que indicava 45 professoras com as quais poderíamos trabalhar (caso apresentassem interesse), o passo seguinte foi entrar em contato com as profissionais através de seus telefones e endereços eletrônicos que constavam na ficha de inscrição do curso. Durante o mês de janeiro de 2009, trabalhamos no sentido de manter contato com as professoras, o que aconteceu com certo grau de dificuldade uma vez que os contatos que possuíamos datavam do ano de 2005. Alguns dos telefones fixos ou móveis já não existiam ou pertenciam a outras pessoas. Algumas professoras haviam mudado de escola e suas colegas não sabiam informar onde elas estavam lecionando atualmente. E uma das professoras havia falecido a cerca de um ano.

A conversa inicial com as 45 professoras cumpriu a função de lhes apresentar o trabalho e convidá-las a participar da pesquisa. Conseguimos entrar em contato com 32 das professoras que havíamos mapeado para compor o universo de pesquisa. Entre essas, 9 profissionais não correspondiam

aos critérios orientadores da composição dos sujeitos; 03 já estavam aposentadas; 02 haviam pedido exoneração da rede de ensino do Recife; 01 era professora da rede estadual de ensino; 01 estava de licença maternidade e, portanto, sem tempo para participar da pesquisa; 02 professoras apenas se inscreveram no curso, mas não chegaram a participar do mesmo.

Na primeira etapa do trabalho, referente à análise de documentos e a aproximação com as professoras, aplicamos um questionário de identificação a 23 profissionais. Buscamos informações que nos auxiliassem na contextualização do estudo, tais como: perfil das profissionais que participaram do Curso História e Cultura Afro-Brasileira e situação atual da formação continuada de professoras e professores, visando à implementação da Lei nº 10.639/2003 na Rede Municipal de Ensino do Recife.

A primeira atividade com as professoras participantes da pesquisa foi a oficina de trabalho Relações Étnico/Raciais na Sala de Aula. Atividade com carga horária de 02 horas aconteceu no dia 14 de fevereiro de 2009, no Núcleo da Cultura Afro-Brasileira da Secretaria de Cultura do Recife<sup>11</sup>. Embora 15 professoras haviam confirmado a presença, apenas 09 compareceram. Num primeiro momento foi realizada uma apresentação das motivações e objetivos da pesquisa, destacando-se informações de outros estudos realizados sobre o tema que norteou a discussão: Relações Étnico/ Raciais na Sala de Aula. Em seguida, a palavra foi franqueada às professoras e instalou-se um debate que se restringiu a três pontos: a importância desta discussão na sala de aula; o processo de implementação do ensino da história e cultura afro-brasileira e africana e as dificuldades das professoras para conseguir material e outros subsídios necessários para que possam dar um trato pedagógico à questão posta.

O terceiro momento foi a aplicação do questionário de identificação. Em função do debate que havia se instalado, as professoras apresentaram certa dificuldade em se concentrar para responder ao questionário. Elas respondiam

II O Núcleo da Cultura Afro-Brasileira, situado no Pátio de São Pedro no centro do Recife, tem se constituído num espaço de referência para a comunidade negra recifense, realizando e acolhendo diversas atividades sobre cultura negra e relações étnico-raciais.

as perguntas, mas ao mesmo tempo também continuavam a debater as questões que foram levantadas. Estavam empolgadas com a discussão e ficaram bem dispersas no trabalho com o questionário. Por esse motivo, avaliando a atividade, resolvemos aplicar o instrumento ao restante do grupo participante da pesquisa de forma individual, em suas escolas, em suas residências ou na secretaria de educação. Algumas professoras responderam ao questionário no momento do encontro e outras receberam o documento para nos devolver posteriormente.

O questionário foi aplicado a 24 professoras egressas da primeira versão do *Curso História e Cultura Afro-Brasileira: promovendo a equidade racial na educação* (2005)<sup>12</sup>. Porém, 03 delas não nos devolveram o instrumento. Trabalhamos, nessa primeira etapa, com 20 questionários de identificação. A leitura do instrumento constituiu-se em um momento de fundamental importância para o andamento dos estudos. Diante das informações que levantamos e dos dados que elaboramos a partir dessa leitura, construímos o perfil das professoras que se tornaram sujeitos da pesquisa e preparamos o roteiro da entrevista semi-estruturada, que aconteceria posteriormente.

Diante desses dados preliminares sobre as professoras, sentimos necessidade de buscar mais informações sobre o processo de discussão e implementação da Lei nº 10.639/2003, na Rede Municipal de Ensino do Recife, para assim melhor caracterizar nosso campo de pesquisa. Nessa perspectiva, realizamos uma entrevista com o então coordenador do Programa de Combate ao Racismo Institucional (PCRI)<sup>13</sup> na Prefeitura do Recife, e também com a atual coordenadora do Grupo de Trabalho em Educação das Relações Étnico-Raciais (GTERÊ); foram conversas que aportaram elementos da dimensão institucional, que ajudaram a nos preparar para a realização das entrevistas com as professoras.

A Rede de Ensino do Recife, campo empírico da pesquisa, é composta por oito diretorias gerenciais: Diretoria de Ensino, Diretoria de Acompanhamento e Avaliação Educacionais,

12 Uma professora branca que havia participado do curso ficou sabendo da oficina por intermédio de uma colega de trabalho. Como a colega lhe disse que a atividade era com as professoras egressas do curso, ela compareceu mesmo sem ter convidada. Participou da oficina e também respondeu ao questionário de identificação. Em função dos critérios estabelecidos para composição do grupo, durante os procedimentos de análise não consideramos esse questionário.

13 O PCRI é vinculado à Diretoria de Igualdade Racial da Secretaria de Direitos Humanos e Segurança Cidadã do Recife. Em 2005, seu coordenador era o Senhor Lindivaldo Junior.

Diretoria de Ações Educacionais Complementares, Diretoria de Apoio social à Educação, Diretoria de Tecnologia na Educação, Diretoria de Administração Setorial, Diretoria de Alimentação Escolar e Diretoria de Gestão de Pessoas. Dispõe na atualidade de 214 escolas, 58 creches, 19 escolas profissionalizantes, 119 escolas conveniadas e 25 creches conveniadas e atende a mais de 144 mil estudantes<sup>14</sup>. De acordo com dados gerados a partir do cadastro de professores para o ano de 2005, a Rede Municipal de Ensino do Recife possui em seu quadro de trabalho atuando nos 1º e 2º Ciclos de Aprendizagem<sup>15</sup> 2.462 profissionais, considerando que um professor ou professora pode possuir mais de um contrato. Deste total de servidores, 2.420 são mulheres, o que equivale a 98,3% e apenas 42 são homens. Entre os homens que declararam sua raça/etnia16, 60% são negros e apenas 16,6% são brancos. Os 23,4% restantes não declararam a raça/etnia. No caso das mulheres, 39,3% se declaram brancas e 39,7% se declaram não brancas. Os 21% restantes também não declararam sua raca/etnia.

Os dados tendem a mostrar que, diferentemente da realidade brasileira onde o campo da educação básica apresenta uma predominância das mulheres brancas, no Recife esta predominância revela-se em função das não brancas, um fato que não nos surpreende uma vez que a população da cidade é composta em sua maioria por mulheres e entre estas por mulheres negras. Contudo, a grande quantidade de profissionais que não declararam a raça/etnia (44,4%), entre homens e mulheres, parece ser um indício do quanto o pertencimento étnico-racial ainda é uma questão que causa incômodo para as pessoas. No caso específico dos profissionais da educação, um incômodo que pode interferir negativamente na formação das crianças negras e brancas, contribuindo para a manutenção do racismo dentro e fora do espaço escolar.

A Secretaria de Educação, Esporte e Lazer do Recife costuma homenagear anualmente uma personalidade pernambucana. No ano letivo de 2004, homenageou Dona Santa. Reconhecida

<sup>14</sup> Conforme informações disponíveis no site da Prefeitura do Recife: www.recife.pe.gov.br em 01/07/2009.

<sup>15</sup> Desde 2001, a Rede Municipal de Ensino do Recife adota o sistema de avaliação em ciclos de aprendizagem.

<sup>16</sup> Termo utilizado no cadastro de professores da Secretaria de Educação, Esporte e Lazer do Recife para designar o quesito raça/cor.

yalorixá recifense, falecida em 1962 que foi rainha do maracatu de baque virado mais antigo do Estado, o Maracatu Elefante, fundado há mais de cem anos. O calendário escolar e o caderno de textos produzidos para orientar professoras e professores sobre o processo de avaliação na organização da aprendizagem em ciclos<sup>17</sup> traziam naquele ano uma imagem da Yalorixá. Entretanto, não traz referência sobre a abordagem da história e cultura afro-brasileira, nem também sobre a história dessa mulher, de maneira que, embora a escolha dessa personagem da história do povo negro do Recife para ser homenageada no ano de 2004 aponte para uma tímida inserção da discussão sobre o tema em sala de aula, aponta também para o modo como a questão estava sendo tratada pela Rede Municipal de Ensino do Recife: ainda de forma incipiente.

A situação se torna relevante para a afirmação de que existe uma resistência ou uma dificuldade oficial em tornar essa preocupação um debate permanente no espaço escolar. Embora encontremos indícios de esforços para responder a demanda de valorização da dimensão étnico-racial na sala de aula, e até algumas iniciativas nesse campo, como é o caso da criação do GTERÊ em 2006, também encontramos vestígios da superficialidade e precariedade com que a questão vem sendo tratada. Por exemplo, o fato de não haver, até a atualidade, uma proposta curricular que oriente a inclusão da temática das relações étnico-raciais e da história e cultura afro-brasileira e africana nos currículos escolares. Tanto na formação continuada das professoras e professores, quanto nos conteúdos programáticos destinados aos alunos da Rede, a inclusão dessas temáticas vem sendo desenvolvida ainda de forma aleatória, ou pontualmente nas datas comemorativas: 21 de março (Dia Internacional de Luta contra a Xenofobia e Todas as Formas de Discriminação Racial) e 20 de novembro (Dia Nacional da Consciência Negra).

De acordo com relatos do então coordenador do Programa de Combate ao Racismo Institucional (PCRI), a preocupação com a discussão étnico-racial no espaço escolar dentro da

17 Ciclos de Aprendizagem – Olhares sobre as práticas nas escolas municipais – Leituras Complementares (2004).

Secretaria de Educação, Esporte e Lazer do Recife iniciouse com a participação de algumas pessoas dessa Secretaria nas atividades do PCRI. O Programa realizou algumas atividades sobre racismo institucional, buscando visibilizar a importância do tratamento pedagógico da questão e a necessidade de formar os profissionais da educação acerca dessa temática

Este processo que se deu por meio de conflitos e disputas, considerando que alguns técnicos da instituição não concordavam com a necessidade de tratar a temática étnicoracial no espaço escolar, em função da pluralidade da escola pública e seu suposto acolhimento a todas e todos.

### Segundo o coordenador do PCRI,

a primeira tentativa do Programa para incluir a dimensão étnicoracial na esfera da educação foi entrar no processo de formação regular da Secretaria. Contudo, o setor que trabalhava com formação continuada destinou apenas uma hora, no horário do almoço, para que a questão fosse trabalhada. O Programa utilizou esta uma hora, para que depois pudesse avaliar. Avaliou junto à Secretária e a convenceu politicamente de que esta formação não era suficiente. E em função da resistência à discussão era preciso que se criasse um setor que cuidasse especificamente desta temática. 18

Mesmo com a Lei nº 10.639/2003, as Gerências da Secretaria de Educação, Esporte e Lazer do Recife não assimilavam a importância de incluir a dimensão étnico-racial em suas ações. Nessa perspectiva, a criação do Grupo de Trabalho em Educação das Relações Étnico-Raciais (GTERÊ) surge do debate que o PCRI realizou com a Secretária de Educação, no sentido de "convencer-lhe politicamente", como disse o entrevistado, sobre a necessidade da existência de um grupo específico que tratasse da questão. Em consequência, ainda segundo o coordenador do PCRI, a formação continuada do ano de 2006 aconteceu de forma mais aprofundada: houve mesas temáticas, oficinas específicas e a temática foi tratada como qualquer outra que merece ser discutida e trabalhada.

A estratégia utilizada pelo PCRI para fomentar o avanço na discussão sobre a temática étnico-racial no espaço escolar foi favorecer a adesão dos profissionais da educação ao debate em questão. Dessa forma, participaram das oficinas realizadas pelo Programa aqueles profissionais que desejaram participar: diretores, professores, especialistas e outros funcionários da escola. Os avanços na discussão só se concretizaram a partir da realização do *Curso História e Cultura Afro-Brasileira*, que aconteceu paralelamente ao plano de formação das diversas Gerências da Secretaria de Educação, Esporte e Lazer do Recife. Diante dos resultados do curso, as professoras questionaram a instituição para que realizasse outras atividades que ampliassem sua formação sobre a temática étnico-racial<sup>19</sup>.

Na segunda etapa da pesquisa, o objetivo era aprofundar nosso conhecimento sobre a relação entre a história de vida e a prática curricular das professoras. Tomamos o exercício da docência como critério para selecionar as 10 profissionais²0 narradoras com as quais realizamos a entrevista semiestruturada. Consideramos importante priorizar as professoras que estavam em sala de aula, no intuito de enfocar e buscar respostas para as perguntas centrais do estudo: como acontece o processo de construção da identidade étnico-racial de professoras negras e quais os seus efeitos na emergência de práticas curriculares de enfrentamento ao racismo no espaço escolar.

A ilustração que segue resume o itinerário, descrito anteriormente, realizado para a identificação das professoras que se tornaram sujeitos dessa pesquisa.

19 Ver uma análise mais aprofundada sobre o processo de implementação da temática das relações étnico-raciais na Secretaria de Educação, Esporte e Lazer do Recife em SILVA (2009b).

20 No grupo das 20 professoras que responderam o questionário de identificação, II estavam exercendo a docência naquele momento, mas uma delas não aceitou conceder a entrevista, argumentando não se sentir à vontade com equipamentos de gravação.

#### Passo I

Acesso a 111 fichas de inscrição do curso HCAB

Não utilizamos 66:

5 homens

20 outros educadores

34 professoras de outra raça / etnia

7 professoras sem matrícula de servidoras

#### Passo 2

Encontramos 45 professoras negras. Contatamos 32

Não utilizamos 09:

3 aposentadas

I professora da rede estadual

2 pediram exoneração

2 não participaram do CHCAB

I de licenca maternidade

#### Passo 3

Aplicamos o questionário a **23** professoras negras

- 8 responderam na Oficina
- 9 responderam em outros locais, na hora da entrega
- **6** receberam o questionário para entregar posteriormente

#### Passo 4

20 questionários foram devolvidos. Com eles elaboramos o perfil do grupo e selecionamos as professoras narradoras

11 professoras estavam exercendo a docência (critério da entrevista)

1 não quis ser entrevistada

#### Passo 5

Realizamos a entevista com 10 professoras negras

**Ilustração I.** Itinerário de identificação das professoras participantes da pesquisa

Fonte: Elaboração Própria

O roteiro das entrevistas orientou-se pelas seguintes questões: como ocorre o processo de construção da identidade étnico-racial de professoras negras? Quais os saberes que são mobilizados por estas professoras no processo de construção de sua identidade étnico-racial? A percepção de seu pertencimento étnico-racial exerce alguma influência nas práticas curriculares que elas desenvolvem em sala de aula? O que são práticas curriculares de enfrentamento do racismo no espaço escolar?

As entrevistas transcorreram em clima de muita tranqüilidade e boa participação. As professoras foram visitadas em suas escolas, em suas residências ou em algum outro local indicado pela participante. Algumas se mostraram mais à vontade para falar sobre o tema e outras iniciavam as entrevistas com certa insegurança, mas à medida que as perguntas iam sendo formuladas elas iam se aprofundando nas respostas e revelando suas histórias de vida. Para algumas delas este foi um momento de intensa reflexão consigo e sobre si mesma, mediado pela nossa presença.

Em face da diversidade de formas possíveis para o tratamento dos dados, optamos por utilizar a análise de conteúdo na perspectiva de Laurence Bardin. A análise de conteúdo é uma técnica que possibilita a apreensão/compreensão dos significados atribuídos pelos sujeitos às suas vivências, uma vez que tem por finalidade estudar o sentido e significação da informação, a partir da freqüência, da presença ou da ausência de certas expressões, palavras, conceitos ou temas, permitindo analisar documentos escritos e não escritos, a partir do agrupamento de significações.

Laurence Bardin (1977, p. 42) assim define a análise de conteúdo:

Um conjunto de técnicas de análise das comunicações visando obter, por procedimentos sistemáticos e objetivos de descrição do conteúdo das mensagens, indicadores (quantitativos ou não) que permitam a inferência de conhecimentos relativos às condições de produção/recepção (variáveis inferidas) destas mensagens.

Ao analisar as significações, a análise de conteúdo permite captar informações explicitamente apresentadas no documento, mas também ideais envolvidas de modo implícito. Dessa forma, proporciona a possibilidade de fazermos inferências e interpretações acerca do conteúdo latente ou manifesto nas mensagens apresentadas pelos sujeitos. Para Cecília Minayo (2004), a vasta utilização da análise de conteúdo em pesquisas educacionais deve-se ao fato das suas possibilidades de "ultrapassar a mera descrição do conteúdo manifesto na mensagem, para atingir, mediante a inferência, uma interpretação mais aprofundada" (p. 203).

O caminho da análise desse trabalho obedeceu as etapas básicas apontadas por Laurence Bardin (1977) para a composição de uma análise temática: a pré-analise, a exploração do material, o tratamento dos resultados, a inferência e a interpretação. Para a autora, fazer uma análise temática "consiste em descobrir os núcleos de sentido que compõem a comunicação e cuja presença, ou freqüência de aparição podem significar alguma coisa para o objetivo analítico escolhido" (LAURENCE BARDIN, 1977, p. 105). O trabalho consistiu, então, em encontrar "os núcleos de sentido" das mensagens no intuito de "construirmos uma leitura significativa da realidade pesquisada" (SILVA, 2007, p. 40).

Para a análise dos dados, num primeiro momento realizamos a leitura dos relatos de vida das professoras narradoras produzidos através de entrevistas, transcritas integralmente e sistematizadas para a organização das histórias de vida. Redigimos um perfil de cada história, buscando destacar os principais acontecimentos, vivências e significados atribuídos pelas professoras à trajetória de suas vidas. Codificamos cada uma das profissionais entrevistadas com o número que recebeu o questionário de identificação. Posteriormente, substituímos os números por nomes de mulheres negras que são referências no Movimento Social Negro da Cidade do Recife<sup>21</sup>.

Na análise das histórias de vida das professoras narradoras,

21 Em notas sobre as mulheres do Movimento Negro do Recife (p. 141 deste livro) encontra-se um breve perfil biográfico das mulheres que emprestaram seus nomes ás professoras entrevistadas. Diante da falta de documentação sobre a presença das mulheres na luta do povo negro, embora elas constituamse maioria nesses espaços, consideramos importante fazer o registro.

utilizamos a técnica de análise temática, construída a partir da leitura exploratória, quando identificamos os núcleos de sentido das narrativas. Para cada uma das temáticas construídas *produzimos* um mapa das respostas, agregando e codificando os sentidos e suas narradoras por meio de cores e números. Esses mapas constituíram-se em um texto básico que remetia à análise e à interpretação dos dados produzidos.

Podemos conferir esse procedimento com a leitura do mapa a seguir (quadro 2), que trata dos momentos e situações nos quais as professoras deram conta de seu pertencimento.

#### Quadro 2

| Unidade de contexto          | Unidade de Sentido                                                       | Unidade de Registro                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |  |  |  |
|------------------------------|--------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|
|                              | Relacionamento amoroso inter-racial e visita a espaços de "brancos" - P2 | Meu namorado é extremamente branco<br>a gente estava passeando ele disse assim:<br>"Não entra nenhum negro aqui dentro" - P2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |  |  |
| A percepção do pertencimento | Estudando História e Cultura Afro - P2,<br>P5, P12, P20, P21             | Quando eu fiz o curso de História e Cultura Afro, você vai se reconhecendo - P2  A partir do curso que eu fiz de História e Cultura Afro-Brasileira eu vim notar que eu não era branca - P5  Me identificar foi mais no magistério a gente discutia muito essa questão da cidadania comecei a ler textos que falavam sobre a origem do homem a contribuição que o nosso povo deixou como herança - P12  Só fui ter a plena (certeza), como se eu fosse vestir a camisa, no curso - P20  No magistério, a professora levou sobre isso: as pessoas acham que negro é só aquele que tem pele bem escura. Masa i ela tocou na questão da pele mesmo mais clara, |  |  |  |
|                              |                                                                          | moreninha, é negra - P21 Percebi cedo. Porque meu pai dizia assim:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |  |  |  |
|                              |                                                                          | "filho de nêgo é nêgo" - P7 Percebia, quando era pequena, quando diziam: "a morena e a branquinha" mas não me afetava - P10                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |  |  |  |
|                              | Cedo: discurso familiar - P7, P10, P13, P20                              | Isso era uma coisa que era trabalhada<br>também em casa sempre (tínhamos) essas<br>conversas de que eu sou isso mesmo, foi<br>assim que Deus me fez e nós não devemos<br>nos abater a ponto de sentir que isso seja<br>uma agressão. Muito pelo contrário, isso<br>seria um elogio - P13                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |  |  |  |
|                              |                                                                          | Desde pequena eu achava que era. Todo<br>mundo dizia: "Morena" - P20                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |  |  |  |

#### Continuação

| Unidade de contexto          | Unidade de Sentido                                                                        | Unidade de Registro                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |  |  |  |
|------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|
|                              | Convivência com pessoas brancas:<br>rejeição ao cabelo/percepção da cor - P7,<br>P10, P17 | Na adolescência eu tinha uma amiga que era bem branca, dos olhos claros. A gente gostava do mesmo menino; ele escolheu ela percebi que era por causa da minha cor - P10  Meu problema era o cabelo, eu queria que fosse liso - P7  Sempre me achei branca eu via as pessoas brancas, elas são assim branca, branca, branca eu não sou essa branca assim. Mas também não sou negra então eu devo ser parda - P17                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |  |  |  |
| A percepção do pertencimento | Vivência de situações de discriminação:<br>ambiente escolar/na infância - P3, P12, P13    | Me percebi como diferente lá na escola. Tenho esse cabelinho crespo usá-lo solto; não podia. Vovó fazia dois 'pitós', meus coleguinhas de escola viviam me "pentelhando" por conta disso. A partir da vida adulta, cheguei nessa escola; começaram a me boicotar. Lembro que uma delas, quando eu fui passando, disse: "vamos dar gelo nessa negrinha pra ver se ela vai embora" - P3  Sabia que eu era negra porque alguns coleguinhas diziam: "Negra safada!" - P12  Desde criança sempre tem aquelas brincadeiras: "nêga feia", "nêga preta", "do cabelo duro". Quando eu estava na quinta série, o pessoal marcou um dia para fazer escova no meu cabelo. Eu disse: "eu não vou fazer.", eles: "Por que não?". Me vi mais diferente do que todo mundo - P13 |  |  |  |
|                              | O discurso público sobre relações e<br>desigualdades étnico raciais - P17, P21            | Veio com a abertura da mídia, da educação da questão de cotas para a valorização do negro, do pardo - PI7  Fui para a faculdade tinha uma colega lá, que ela era do movimento racial, e uma vez uma professora disse assim: "Aquela morena", aí ela disse assim: " Morena não, professora. É negra. Eu sou negra."                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |  |  |  |

Fonte: Elaboração própria

Na sequência, realizamos a leitura dos sentidos encontrados, tendo em vista os pressupostos e objetivos do estudo, em articulação com o quadro teórico no qual nos fundamentamos e com o contexto sócio, histórico e cultural. Portanto, a análise e a interpretação inferencial emergiram da leitura das histórias de vida, que foram produzidas a partir dos relatos de vida narrados pelas professoras.

A abordagem metodológica utilizada proporcionou-nos,

portanto, a compreensão de práticas, hábitos, valores, crenças, sentidos e significados que nos auxiliaram a retratar a visão pessoal das participantes da pesquisa, sem contudo negligenciar o contexto sócio/cultural no qual esta visão se inscreve.

# Professoras Negras do Recife: perfil socioeconômico e étnico-racial

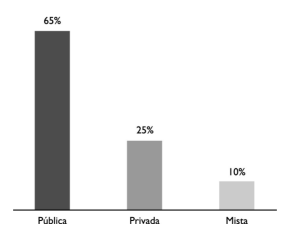
Entre as 20 professoras da Rede de Ensino do Recife, que responderam ao questionário de identificação, treze delas (65 %) declararam-se pretas e sete afirmaram ser pardas. Tais profissionais possuem entre 27 e 57 anos de idade, o que nos permite afirmar que a média da idade das participantes é de 41,5 anos. Em relação ao local de moradia, as professoras moram no Recife ou em cidades da sua Região Metropolitana quais sejam: Camaragibe, Olinda, Jaboatão dos Guararapes, Paulista. Onze professoras (55 %) residem no Recife. Quatro professoras (20%) residem em Olinda. Três das professoras informaram que residem no município de Jaboatão dos Guararapes, o que representa percentualmente 15% do total das respondentes. E as outras duas professoras restantes moram em Camaragibe e Paulista. Consideramos importante ressaltar que 90% das professoras participantes residem em bairros populares em suas respectivas cidades, conforme mostra a tabela que segue.

Em relação à religião que professam, são elencadas diversas respostas. Embora as religiões católica e espírita apresentem o maior número de praticantes entre as professoras, cada uma com quatro respondentes (20% do total), podemos afirmar que entre as professoras que participaram da pesquisa não existe uma predominância religiosa. Três professoras (15%) são evangélicas; duas (10%) afirmaram ser praticantes do candomblé; outras duas respondentes se declaram cristãs; uma participante (5%) informou respeitar todas as religiões que respeitam o mundo; três professoras afirmaram não serem praticantes de nenhuma religião (15%), e uma não respondeu à questão.

No que se refere à formação, todas as professoras participantes da pesquisa possuem formação superior. Na sua quase totalidade (95%), são graduadas em pedagogia. Uma única respondente possui uma graduação diferenciada das demais. Essa tem licenciatura em ensino agrícola e veterinária.

Chama a atenção o fato de todas as professoras terem formação universitária, uma vez que as taxas de investimento na formação dos profissionais da educação que atuam no ensino fundamental são baixas em todo o país, sendo na Região Nordeste encontradas as piores taxas. De acordo com os dados do IPEA, a taxa de professores do ensino fundamental residentes no estado de Pernambuco com curso superior segundo raça/cor no ano de 2000 é de 20,23% para professoras e professores que se declaram negros e 27,97% para aqueles profissionais que se declararam brancos.<sup>22</sup>

Quanto à natureza ou tipo de instituição de ensino – público ou privado – onde realizaram os seus estudos, a ampla maioria delas (70%) respondeu que toda a trajetória escolar se deu unicamente em estabelecimentos públicos de ensino (educação básica e superior). Na educação básica (ensino fundamental e médio), cerca de dois terços (65%) das respondentes realizaram os seus estudos na escola pública, como podemos observar no gráfico 1.



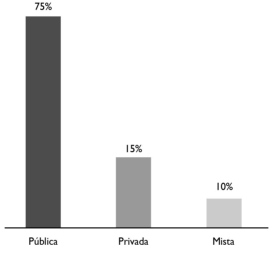
Fonte: Elaboração própria

**Gráfico I.** Tipo de estabelecimento de ensino onde estudou na educação básica

22 A taxa é a razão entre o total de pessoas residentes no município que exercem a profissão de professor de curso fundamental e que têm curso superior e o total das pessoas residentes no município que exercem esta profissão, vezes cem. Ver www.ipea.gov.br.

Quando observamos a formação universitária, esse grupo aumenta ainda mais: 75% delas cursaram em instituições públicas de ensino superior e apenas 15% o fizeram em faculdades privadas. Duas respondentes afirmam ter estudado tanto em intuições públicas quanto em intuições privadas. Esses 10% correspondem aos casos de 2 professoras que possuem mais de uma graduação. Vejamos o gráfico 2.

**Gráfico 2.** Natureza da instituição de ensino onde estudou na educação superior



Fonte: Elaboração própria

23 O IBGE define em 06 grupos as categorias ocu-Baixo-inferior pacionais: (trabalhadores rurais não qualificados - pescadores, agricultores autônomos, etc): Baixo-superior (trabalhadores urbanos não qualificados - empregados domésticos. ambulantes. trabalhadores bracais, serventes, vigias, etc.); Médioinferior (trabalhadores qualificados e semi-qualificados - motoristas, pedreiros, mecânicos, carpinteiros, etc.); Médio-médio (trabalhadores não manuais auxiliares administrativos. profissionais de escritório, pequenos proprietários, etc); Médio-superior (profissionais de nível médio e médios proprietários - administradores e gerentes, encarregados, chefes no serviço público, etc); Alto (profissionais de nível superior e grandes proprietários - empresários, professores de ensino superior, advogados, médicos, oficiais militares, etc) (BRANDÃO, 2004).

O fato das professoras terem estudado ao longo da vida em escolas públicas, aliado ao local de suas residências, sugerem indicadores pelos quais podemos configurar o grupo como de condição socioeconômica baixa.

Ainda no que se refere à formação, ressaltamos que 50% das professoras possuem uma pós-graduação lato senso (especialização), e que a maioria delas manifestou o desejo de continuar seus estudos em nível de mestrado e doutorado.

O terceiro elemento que nos ajuda a compor o perfil socioeconômico das professoras é a de profissão ou ocupação de seus pais. Destacamos a grande quantidade de categorias ocupacionais do segmento denominado baixo-inferior, ou seja, de menor prestígio social<sup>23</sup>. Entre as mulheres, 50% delas ocupam-se com serviços domésticos: 25% são domésticas,

20% são donas de casa e 1 (uma) é lavadeira. Entre as profissões de alto prestígio social, encontramos 4 (quatro) professoras e 1 (uma) advogada. No segmento classificado como de médio prestigio social aparecem: uma auxiliar administrativa e uma auxiliar de enfermagem.

Entre os pais, o leque das ocupações é mais diversificado. No segmento baixo-superior, temos 20% dos pais (biscateiro, autônomo); o maior número de ocupações enquadra-se no segmento médio-inferior (motorista, mecânico, marceneiro, sapateiro, operário, instrutor de eletricidade, metalúrgico), pouco mais de um terço (35%); no segmento médio-superior, encontramos 30% dos pais (militar, suboficial, 3 servidores públicos de nível médio); aquelas ocupações definidas como de alto prestígio social (veterinário, psicólogo, dentista) aparecem com 15%. As categorias ocupacionais das mães e dos pais podem ser visualizadas no quadro 3.

**Quadro 3.** Categoria ocupacional do pai versus categoria ocupacional da mãe.

| Pro              | fissão da Mãe                | Advog. | Aux.<br>Adm. | Aux. de<br>Enferm | Costur. | Domés. | Dona de<br>Casa | Educadora<br>e Parteira | Lavad. | Prof | Tota |
|------------------|------------------------------|--------|--------------|-------------------|---------|--------|-----------------|-------------------------|--------|------|------|
| Profissão do Pai | Autônomo                     |        |              |                   |         | I      |                 |                         |        |      | I    |
|                  | Bancário                     |        |              |                   |         |        | ı               |                         |        |      | I    |
|                  | Biscateiro                   |        |              |                   |         | I      |                 |                         |        |      | I    |
|                  | Dentista                     |        |              |                   |         |        |                 |                         |        | ı    | I    |
|                  | Funcionário<br>Público       |        |              | I                 |         | I      |                 |                         |        | I    | 3    |
|                  | Instrutor de<br>Eletricidade |        |              |                   |         |        | I               |                         |        |      | ı    |
|                  | Marceneiro                   |        | 1            |                   |         |        |                 |                         | I      |      | 2    |
|                  | Mecânico                     |        |              |                   |         |        | I               |                         |        |      | - 1  |
|                  | Metalúrgico                  |        |              | I                 |         |        |                 |                         |        |      | I    |
|                  | Militar                      | ı      |              |                   |         |        |                 |                         |        |      | I    |
|                  | Motorista                    |        |              |                   | I       |        |                 |                         |        |      | I    |
|                  | Operário                     |        |              |                   |         |        |                 |                         |        | I    | I    |
|                  | Psicólogo                    |        |              |                   |         |        | I               |                         |        |      | I    |
|                  | Sapateiro                    |        |              |                   |         | I      |                 |                         |        |      | I    |
|                  | Suboficial da<br>Marinha     |        |              |                   |         | ı      |                 |                         |        |      | ı    |
|                  | Telégrafo                    |        |              |                   |         |        |                 | I                       |        |      | I    |
|                  | Veterinário                  |        |              |                   |         |        |                 |                         |        | ı    | 1    |
|                  | Total                        | ı      | ı            | 2                 | ı       | 5      | 4               | ı                       | ı      | 4    | 20   |

Fonte: Elaboração própria

No que tange à atuação profissional das professoras, elas possuem entre 8 e 40 anos de profissão, sendo que a média dos anos de profissão é de 19,78 anos. É possível notar que a maior parte das professoras atua na Rede Municipal de Ensino do Recife há cerca da metade dos anos que possuem de profissão. Metade delas atuando apenas na Rede Municipal de Ensino do Recife e a outra metade atua também em uma segunda rede de ensino, dentre as quais: 3 (três) professoras também lecionam na Rede Estadual de Ensino, 2 (duas) professoras lecionam também na Rede Privada de Ensino e 5 (cinco) professoras lecionam concomitantemente na Rede de Ensino do Recife e em uma outra Rede Municipal da Região Metropolitana como: Paulista, Jaboatão dos Guararapes, Olinda ou Camaragibe.

As participantes afirmaram gostar da profissão e apontam uma série de razões pelas quais gostam de ser professora. Entre elas identificamos três grupos de respostas. O primeiro diz respeito ao crescimento pessoal. Elas afirmam gostar do trabalho com pessoas, porque este é um universo que permite refletir sobre seus limites, compartilhar experiências e superar suas dificuldades. Num segundo grupo estão as respostas que possuem como foco a possibilidade de contribuir para uma sociedade mais humanizada. E por fim, aparecem as respostas que contemplam os aspectos mais próprios do exercício da profissão: a identificação e a realização pessoal com a profissão, o gosto de ver o aluno aprender e crescer; e a percepção de que seu trabalho pode fazer a diferença na vida das pessoas. Todavia, 50% delas já pensaram em desistir da profissão. Os motivos para isso também são muitos, mas concentram-se na desvalorização da profissão, que se expressa por meio da baixa remuneração e das precárias condições de trabalho. E também na não percepção dos resultados do trabalho realizado.

Quando perguntadas sobre em que momento de suas vidas elas se deram conta de sua identidade étnico-racial, 9 (nove) professoras (45%) afirmaram saber de sua condição identitária desde criança; 7 (sete) destas em função de

estarem expostas ao preconceito e à discriminação étnicoracial, principalmente no ambiente escolar. As outras 2 (duas) respondentes desse grupo informaram que seus pais sempre falaram da diferença. 3 (três) informaram que se deram conta durante a adolescência. E 40% responderam que esta percepção aconteceu durante a vida adulta. Destacamos que deste grupo, 3 (três) das professoras afirmaram que nunca haviam pensado sobre seu pertencimento até participarem do *Curso História e Cultura Afro-Brasileira: promovendo a equidade racial na educação*. E outras 2 (duas) professoras deste grupo responderam que seu despertar sobre sua condição identitária aconteceu também em um momento de formação: um outro curso do gênero e uma oficina de leitura.

Um último aspecto que utilizamos para delinear o perfil das participantes da pesquisa foram suas motivações para fazer o *Curso História e Cultura Afro-Brasileira: promovendo a equidade racial na educação.* Suas respostas apresentaram elementos de diversas ordens: a militância, as origens, o conhecimento, o trabalho pedagógico.

- » 1 (uma) professora informou que sempre se interessou pelo tema em função de sua militância;
- » 3 (três) delas afirmaram que foram motivadas pelo desejo de conhecer, saber mais sobre suas origens e raízes.
- » 5 (cinco) profissionais apresentaram respostas que se articulam em torno do gosto pelo conhecimento: a curiosidade pela História, o desejo de querer aprender mais, ter mais informação e conhecimento sobre a cultura afro-brasileira e a vontade de se especializar no tema.
- » 11 (onze professoras) elencaram respostas que fazem menção ao desenvolvimento do próprio trabalho pedagógico: conhecer e se apropriar da temática para trabalhar em sala, pensar alternativas para a

atuação pedagógica, buscar suporte para trabalhar o tema, vontade de trabalhar a auto-estima dos alunos, vivência profissional e possibilidade de trocar e aprender com o objetivo de trabalhar em sala de aula.

Sem exceção, as professoras consideraram importante discutir a temática étnico-racial no espaço escolar. Afirmaram ser uma possibilidade de enfrentar e refletir sobre o preconceito e a discriminação e evitar que situações preconceituosas continuem acontecendo; consideraram uma necessidade discutir a identidade étnico-racial e o respeito à diversidade; e acreditam que essa discussão favorece reflexões e sensibiliza para a mudança.

Em seu conjunto, o grupo de professoras que responderam aos questionários de identificação pode ser perfilado da forma que segue: são professoras negras, pretas e pardas, com variadas tonalidades de cor de pele e outras diferenças fenotípicas, possuindo diferentes orientações em relação a seu pertencimento étnico-racial; advêm de famílias com uma situação socioeconômica baixa, residindo em bairros populares do Recife e região metropolitana; possuem formação superior (95% são graduadas em pedagogia), tendo estudado em sua maioria em instituições públicas de ensino; atuam, em média, há 19 anos na profissão, estando a metade desse período vinculadas à Rede de Ensino do Recife e lecionando concomitantemente em uma segunda rede de ensino; a maioria declara ligação a alguma religião sendo a pluralidade religiosa uma de suas características. Em comum elas apresentam uma trajetória de luta pela sobrevivência, a utilização da educação como mecanismo de mobilidade social, a escolha da docência como possibilidade de melhorar de vida e o gosto pela profissão que seguiram e o trabalho que desenvolvem.

# A questão da identidade na contemporaneidade

Precisamos considerar que tipo de identidade é necessária na sociedade atual, para nos instituir cidadãos concretos, com auto-estima e auto-conceito.

Ana Célia da Silva<sup>24</sup> (2003, p. 156)

## Identidade: abordagens e perspectivas

A identidade é um conceito discutido e utilizado de diferentes formas em diferentes campos das Ciências Humanas e Sociais, a exemplo da psicologia, da sociologia e da antropologia. Tem proposições teóricas relativamente recentes e trata-se de um conceito complexo que, como afirma Hall (2005), é "muito pouco desenvolvido e muito pouco compreendido na ciência social contemporânea para ser definitivamente posto a prova" (p. 08). Assim, a utilização do termo nas mais diversas situações do nosso cotidiano convida a fazer uma reflexão aprofundada do conceito, para evitarmos a compreensão e uso incompletos, pondo em relevo apenas a dimensão pessoal ou individual, como habitualmente acontece nas discussões do senso comum.

Com este objetivo, destacamos a seguir como as áreas que consideramos relevantes para essa pesquisa, a psicologia, a antropologia, a sociologia e a educação, têm abordado a temática.

A psicologia, uma das primeiras ciências a investigar essa questão, trata o conceito de identidade a partir da constituição do "eu". De acordo com Ivone Oliveira (2004, p. 26), "vários autores investigam o 'eu' como uma entidade primária, possuidora de atributos inatos, e/ou de uma essência humana que simplesmente desabrocha com o contato com o meio". Para essa perspectiva, o protagonismo do desenvolvimento é de cunho individual. Henri Wallon (1975) foi quem pela

24 Ana Célia da Silva, doutora em Educação pela Universidade Federal da Bahia, é ativista negra e professora adjunta da Universidade do Estado da Bahia, no Departamento de Educação, Campus I e no Mestrado em Educação e Contemporaneidade.

primeira vez abordou o desenvolvimento do "eu" em uma dimensão fundamentalmente social, em que a construção do conceito de si é compreendida em sua íntima relação com o "outro". O desenvolvimento do "eu" foi explicado pelo autor como o resultado de um processo de individualização que é eminentemente social, considerando que os meios e os grupos pelos quais uma pessoa passa têm um papel fundamental no processo. Segundo Wallon,

A consciência não é uma célula individual que deve um dia abrirse sobre o corpo social, é o resultado da pressão exercida pelas exigências da vida em sociedade sobre as pulsões dum instinto ilimitado que é o mesmo do indivíduo representante e joquete da espécie (1975, p. 152).

Ou seja, esta abordagem trata a dimensão pessoal ou individual do "eu" em sua dependência da interação com a dimensão social. Neste sentido nos permite afirmar que o protagonismo do processo recai sobre o meio social no qual vivem os indivíduos.

Vygotsky (1984) ao investigar o desenvolvimento social e histórico da consciência nos apresenta uma outra possibilidade de interação entre as dimensões social e individual. Para ele, o homem é um ser eminentemente social e o desenvolvimento do psiquismo humano ocorre com base em uma crescente apropriação dos modos de ação culturalmente elaborados, uma apropriação que acontece por meio do que Vygotsky chamou de internalização, ou seja, a transformação gradual de processos interpessoais em processos intrapessoais que se dá a partir do contato social.

Continuando, Vygotsky (1984, p. 64) afirma que "a transformação de um processo interpessoal em um processo intrapessoal é o resultado de uma longa série de eventos ocorridos ao longo do desenvolvimento". Ao chamar a atenção para a relação dialética que envolve o social e o individual no desenvolvimento humano, esse autor apresenta uma noção de sujeito que se constrói em uma interação constante com o contexto sócio-histórico do qual faz parte. Nessa abordagem, as dimensões individual e social não constituem processos

distintos e/ou dependentes um do outro. Mas, são aspectos interdependentes de um mesmo processo.

Do ponto de vista da antropologia, a discussão sobre identidade é realizada a partir da prática social dos sujeitos. Para Sylvia Novaes (1993), trata-se de um conceito que só pode ser usado no plano do discurso e aparece como um recurso para a criação de um nós coletivo. Um nós que busca destacar uma igualdade entre os diversos grupos não pode ser verificada efetivamente, mas torna-se um recurso indispensável ao nosso sistema de representações. Nós mulheres, nós negros, nós índios, nós homossexuais, tomamos este recurso como indispensável porque é a partir da descoberta, reafirmação ou criação cultural de suas semelhanças que um grupo social constrói condições para reivindicar um espaço social e político de atuação. De acordo com essa autora,

(...) o conceito de identidade deve ser investigado e analisado não porque os antropólogos decretaram sua importância (diferentemente do conceito de classe social, por exemplo), mas porque ele é um conceito vital para os grupos sociais contemporâneos que o reivindicam. (...) um grupo reivindica uma maior visibilidade social, face ao apagamento a que foi, historicamente, submetido (SYLVIA NOVAES, 1993, p. 24 e 25).

Nessa direção, Nilma Gomes (1995, p. 40) afirma que "a identidade não é inata, ela se constrói em determinado contexto histórico e cultural". No processo dessa construção está em jogo a relação entre semelhanças e diferenças que se realiza em uma complexa dimensão política, como explica a autora:

Ao mesmo tempo em que a busca da identidade por parte de um grupo social evoca a diferença deste em relação à sociedade ou ao governo ou a outro grupo e instituição, ela possui um processo de elaboração e de efetivação de um **nós** (grifo da autora) coletivo que implica na tentativa de diminuição das diferenças internas do próprio grupo e dos vários grupos que formam, naquele momento de reivindicação um único sujeito político (NILMA GOMES, 1995, p. 40).

Para Nilma Gomes, essa relação entre semelhanças e

diferenças propicia a articulação entre poder e cultura. Ela discute a referida articulação a partir da designação do outro como o diferente, afirmando que a descoberta do outro está diretamente ligada à dominação.

A tradição da sociologia também tem seus teóricos que tratam o conceito de identidade como algo essencializado, acabado, aprioristicamente definido pela natureza. Na atualidade, sendo foco do debate sobre o multiculturalismo crítico ou sobre a perspectiva intercultural crítica, a noção de identidade apresenta-se como fruto de construção constante, ou seja, sempre provisória e contingente, nos encontros e nos choques e entrechoques culturais. Hall (2005), em sua obra "A Identidade Cultural na Pós-Modernidade", avalia a existência de uma crise de identidade, como afirmam alguns teóricos, que tomam essa categoria como fixa e estável. Segundo esse autor,

Para aqueles/as teóricos/as que acreditam que as identidades modernas estão entrando em colapso, o argumento se desenvolve de seguinte forma. Um tipo diferente de mudança estrutural está transformando as sociedades modernas no final do século XX. Isso está fragmentando as paisagens culturais de classe, gênero, sexualidade, etnia, raça e nacionalidade, que, no passado, nos tinham fornecido sólidas localizações como indivíduos sociais. Estas transformações estão também mudando nossas identidades pessoais, abalando a idéia de que temos de nós próprios como sujeitos integrados. Esta perda de um "sentido de si" estável é chamada, algumas vezes, de deslocamento ou descentração do sujeito. Esse duplo deslocamento – descentração dos indivíduos tanto de seu lugar no mundo social e cultural quanto de si mesmos – constitui uma "crise de identidade" para o indivíduo (2005, p. 9).

Para Hall (2005), a crise de identidade é, na verdade, o próprio processo de mudança e de fragmentação da modernidade. Evidencia este processo refletindo sobre três diferentes concepções de identidade associadas a três concepções de sujeitos: o sujeito do iluminismo, o sujeito sociológico e o sujeito pós-moderno. Para esse autor, a concepção de

identidade do sujeito pós-moderno é muito perturbadora uma vez que não se trata de um conceito estável e acabado, é sempre provisório. Referenciando-se em Laclau, afirma que as sociedades modernas não têm nenhum centro, nenhum princípio articulador ou organizador único. Tratase, portanto, de uma estrutura deslocada. "Aquela que cujo centro foi deslocado, não sendo substituído por outro, mas por uma pluralidade de centros de poder" (HALL, 2005, p. 16). Tal pluralidade vai caracterizar as sociedades da modernidade tardia, pela diferença, pela variedade de diferentes identidades que os sujeitos passaram a possuir ou pelas diferentes "posições de sujeito".

Tais "posições de sujeito" também podem ser apresentadas como define Grant (2000) como uma pluralidade de identidades, elas próprias construídas sobre marcadores identitários plurais, constituídos de raça, etnia, gênero, classe social, cultura, linguagem e outros determinantes, numa interação dinâmica. Nessa mesma perspectiva, Hall (2005) defende a idéia de que na contemporaneidade "em vez de falar de identidade como uma coisa acabada, deveríamos falar de identificações, e vê-la como um processo em andamento" (p. 39, grifo do autor). Para ele, "a identidade é algo formado ao longo do tempo através de processos inconscientes e não algo inato existente na consciência no momento do nascimento" (p. 38). Segundo Hall, embora o sujeito a vivencie como reunida, resolvida e unificada, em função da fantasia que ele criou de si mesmo como uma pessoa unificada, este sujeito está sempre dividido ou partido, sempre em construção. Por isso, a identidade permanece sempre incompleta, mas existe sempre algo imaginário ou fantasiado sobre sua unidade.

Dubar (2005) trata a noção de identidade a partir dos processos de socialização dos indivíduos. Para ele, "a dualidade do social aparece claramente através dos mecanismos de identificação" (p. 137). O autor recusa distinguir a identidade individual da identidade coletiva por acreditar que a identidade social é "uma articulação entre duas transações. Uma transação "interna" ao indivíduo e uma transação "externa" entre o indivíduo e as instituições com as quais ele interage" (p. 133).

É exatamente em função dessa articulação entre as duas transações que a identidade é construída e reconstruída. É no olhar do outro que nos reconhecemos e identificamos. Segundo o autor, "a identidade de uma pessoa não é feita à sua revelia, no entanto não podemos prescindir dos outros para forjar nossa própria identidade" (p. 143).

No campo da educação, o termo identidade tem sido discutido quase que exclusivamente a partir dos aspectos da profissionalização dos profissionais da educação<sup>25</sup>. Busca oferecer respostas para perguntas como: de que forma acontece a relação de interdependência entre profissionalização e profissionalidade das professoras e professores? (LIBÂNEO, 2004); quais os saberes e fazeres específicos que constituem as professoras e professores? (TARDIF, 2005); como acontece o processo de identificação docente? (BERNADETE GATTI, 1996; IRIA BRZEZINSKI, 2002; TARDIF, 2005; CANTALUCE LIMA, 2005); quais as especificidades do exercício profissional das pedagogas e pedagogos e qual sua finalidade? (LIBANEO, 2004); de que forma a história de vida dos professores influencia a sua profissionalização? (ANA SOFÍA ANTÓNIO, 2004; NOVOA, 2007). Discussão que, pela própria natureza, caminha conjuntamente com as modificações do objeto da teoria pedagógica e das práticas educativas. Ou seja, pensar a identidade profissional dos profissionais da educação recai sobre o exercício permanente de pensar a própria educação. Os projetos de educação que vivenciamos resultam do projeto de sociedade que desejamos, de forma que essa relação (sociedade/educação) vai delineando o processo de construção/ reconstrução das identidades desses profissionais.

A identidade no campo educativo fundamenta-se principalmente no pensamento sociológico e evidencia os aspectos da relação entre o fazer e o ser. Por isso que não somos professoras, professores, pedagogas e pedagogos, gestoras e gestores. Tornamo-nos profissionais da educação a partir do exercício da profissão. É preciso saber-fazer para ser. Em virtude da discussão, no campo educativo, centrar-se em torno da identidade profissional, o termo nesse campo é sempre discutido como coletivo. Entretanto, compreendendo

25 Atualmente também encontramos a discussão sobre a noção de identidade em estudos sobre o currículo. Todavia, essa é uma inclusão ainda recente, da qual trataremos no capítulo 3.

a identidade coletiva como produto de um processo de sucessivas socializações, Iria Brzezinski (2002) afirma que "nada é coletivo e social sem a vivência do subjetivo e do objetivo" (p. 08), de tal forma que poderíamos caracterizar um determinado grupo de profissionais da educação como sujeitos individuais e atores sociais que possuem uma identidade coletiva. Entendemos que como resultado de interações sociais essa identidade metamorfoseia-se, sendo reconstruída de acordo com as mudanças da sociedade.

Como é possível perceber, a despeito das diversas abordagens sobre identidade, há um traço comum entre as diferentes áreas do conhecimento, o qual desejamos destacar: referimo-nos àquele que trata a identidade como processo em construção, construído a partir da interação social, tendo a história e a cultura como mediadoras desse processo.

Esse traço é reafirmado por Nilma Gomes (1995, p. 43) que afirma que a dimensão pessoal da identidade não está descolada da dimensão social, razão pela qual "o estudo da identidade das diversas raças/etnia que compõem a sociedade brasileira está incorporado dentro da discussão sobre identidade social". Bernadete Gatti (1996, p. 86) reforça essa perspectiva ao tratar a identidade do professor como fruto de interações sociais complexas, que "define um modo de ser no mundo, num dado momento, numa dada cultura, numa história". Hall (2005) defende a idéia de que cada identidade seria, ela própria, constituída na hibridização, ou seja, em um movimento de articulação e síntese dinâmica entre diversos determinantes identitários. Ele considera a dinâmica e o hibridismo identitário como a construção da diferença no íntimo das diferenças. Ferreira, por sua vez (2000), afirma que a identidade é uma categoria que possui uma dimensão pessoal, mas também social e política, de forma que não se apresenta como uma categoria estável, mas em permanente processo de construção. E nesse sentido define: uma referência em torno da qual o indivíduo se auto-reconhece e se constitui, estando em constante transformação e construída a partir de sua relação com o outro. Não é uma referência que configura exclusivamente uma unidade, mas, simultaneamente, unidade e multiplicidade (FERREIRA, 2000, p. 47).

É na interação social que forjamos nossas identidades. Assim, consideraremos as nuances de cada campo do conhecimento aqui apresentado, mas adotaremos como referência teóricometodológica a abordagem sociológica da identidade elaborada por Claude Dubar (2005). O autor concebe a construção das identidades por meio de dois processos complexos, mas autônomos, heterogêneos, mas articulados, que buscam apresentar a identidade para si e a identidade para o outro. Segundo Dubar (2005, p. 137),

Cada um é identificado por outrem, mas pode recusar essa identificação e se definir de outra forma. Nos dois casos, a identificação utiliza categorias socialmente disponíveis e mais ou menos legitimas em níveis diferentes (designações oficiais de Estado, denominações étnicas, regionais, profissionais, até mesmo idiossincrasias diversas...).

O autor utiliza os termos atos de atribuição e atos de pertencimento para denominar os atos que visam definir, respectivamente, que tipo de homem ou mulher você é (identidade para o outro) e que tipo de homem ou mulher você quer ser (identidade para si). Destaca que esses dois processos são ao mesmo tempo inseparáveis e ligados de maneira problemática. Inseparáveis porque é no olhar do outro que sabemos quem somos; problemático porque utilizamo-nos de nossas comunicações (marcadas pela incerteza) para nos informarmos sobre a identidade que o Outro nos atribui e forjarmos uma identidade para nós mesmos (p. 135). Como não podemos estar na pele do Outro, nunca teremos certeza de que nossa identidade para nós mesmos coincide com nossa identidade para o Outro. Por esse motivo, afirma o autor, "a identidade nunca é dada, ela sempre é construída e deverá ser (re)construída em uma incerteza maior ou menor e mais ou menos duradoura" (p. 135).

Considerando esses elementos, a identidade é compreendida neste trabalho nos termos em que define Dubar (2005, p. 136): "o resultado a um só tempo estável e provisório, individual e coletivo, subjetivo e objetivo, biográfico e estrutural dos diversos processos de socialização que, conjuntamente, constroem os indivíduos e definem as instituições".

Em sua elaboração, Dubar define e apresenta um quadro de categorias de análise da identidade que se tornam operacionais para pesquisas empíricas. Objetivando facilitar a compreensão do leitor, reproduzimos o quadro do autor (p. 142):

Processo relacional Processo biográfico Identidade para o outro Identidade para si Atos de atribuição Atos de pertencimento "Que tipo de homem ou mulher "Que tipo de homem ou mulher você é" = dizem que você é você quer ser"= você diz que você é Identidade – numérica (nome atribuído) Identidade predicativa de si - genérica (gênero atribuído) (pertencimento reivindicado) Identidade social "virtual" Identidade social "real" Transação objetiva entre Transação subjetiva entre - identidades atribuídas/propostas - identidades herdadas - identidades assumidas/incorporadas - identidades visadas Alternativa entre Alternativa entre - Continuidades » reprodução - Cooperação - reconhecimento - Rupturas » produção - Conflitos- não-reconhecimento "Experiência relacional e social "Experiências de estratificações, do PODER" discriminações e desigualdades sociais" Identificação com instituições Identificação com categorias consideradas estruturantes ou legítimas consideradas atraentes ou protetoras \*Identidade social marcada pela dualidade\*

**Quadro I.** Categorias de Análise da Identidade

Fonte: Dubar (2005, p. 142).

Sem desconsiderar, evidentemente, a articulação sóciohistórico-cultural da construção identitária dos sujeitos, pensamos ser necessário compreender os processos específicos de construção das identidades singulares - como a identidade negra, foco deste trabalho. Nesta perspectiva, desejamos desvelar as relações que podem ser estabelecidas entre as identidades profissional e étnico-racial no processo de construção identitária das professoras negras.

# Identidade Docente: valorização e afirmação profissional

O referencial teórico que construímos para esta investigação insere-se na perspectiva que compreende a identidade docente como uma identidade profissional, uma vez que define e agrega indivíduos, por meio da socialização de seus saberes e fazeres na profissão de professora ou professor. Destacamos os estudos de: Nóvoa, 2007; Libâneo, 2004; Cantaluce Lima, 2005; Iria Brzezinski, 2002; Liliana Pereira e Zildete Martins, 2002 e Tardif, 2005.

Segundo Dubar (2005, p. 149), a construção da identidade profissional orienta-se por três elementos básicos: o trabalho, o emprego e a formação. Como uma identidade social, sua constituição configura-se a partir dos processos biográfico e relacional e apresenta a confrontação do indivíduo com o mercado de trabalho, como marco dessa construção.

Do ponto de vista biográfico, a confrontação com o mercado de trabalho cria a possibilidade de constituir uma identidade no trabalho, realizar a projeção de uma trajetória de emprego e elaborar uma lógica de formação. Ou seja, pode ser definida como uma construção no tempo, pelos indivíduos, a partir das categorias oferecidas pelas instituições e consideradas acessíveis e valorizadoras. Do ponto de vista relacional, a base da construção identitária profissional é a identidade no trabalho. Citando Sainsaulieu, Dubar assim define essa identidade: "maneira como os diferentes grupos no trabalho se identificam com os pares, com os chefes e com os outros

grupos" (p. 151). Concerne "ao reconhecimento, em um momento dado e no interior de um espaço determinado, de legitimação, das identidades associadas aos sabres, competências e imagens de si propostos e expressos pelos indivíduos" (p. 151, grifo do autor).

A identidade profissional é então entendida como fruto da articulação entre esses dois processos, que a torna uma construção no espaço-tempo para cada geração. No caso das professoras e professores, como afirma Cantaluce Lima (2005, p. 51), "a identidade profissional se constitui no exercício da docência articulada aos saberes docentes, às questões imbricadas à socialização e à sua formação identitária", razão pela qual não podemos compreender a desconstrução/construção da identidade docente na contemporaneidade sem considerar o processo de desvalorização da profissão docente.

Ser professor já foi sinônimo de reconhecimento social e financeiro. O professor, mais conhecido como mestre, tinha sua importância exaltada e não precisava de uma formação profissional para o exercício desse trabalho. Desde o início da educação escolar, a noção de magistério esteve ligada a: missão, abnegação, sacrifício, bondade, paciência, sabedoria, e tais virtudes, como se sabe, nunca coincidiram com as competências necessárias a um profissional. O trabalho de educar pessoas foi entendido como o cuidar dessas pessoas, de forma que a educação das crianças pequenas logo foi preterida pelos homens e assumida, quase que exclusivamente, pelas mulheres. Estas já estavam acostumadas a cuidar da casa e da sua família. Tais elementos contribuíram para a compreensão desse serviço como uma atividade inferior, desprovida de prestígio social. Primeiro porque poderia ser realizada pelas mulheres, enquanto extensão da atividade doméstica; segundo porque, para muitos, o ato de cuidar de alguém não se configura como trabalho, uma vez que não apresenta uma produção material (CLAUDILENE SILVA, 2004, p. 5).

A ampliação da oferta da educação escolar intensifica, ou põe em evidência, o processo de desvalorização da

profissão docente, tanto no que diz respeito a aspectos do profissionalismo, quanto a aspectos da profissionalização. Segundo Libâneo (2004, p. 75), a profissionalização refere-se às condições ideais de trabalho que devem ser oferecidas ao trabalhador; o profissionalismo ao desempenho competente e compromissado dos deveres e responsabilidades que constituem a especificidade de cada profissão.

Liliana Pereira e Zildete Martins (2002), tentando traçar o perfil do professor brasileiro, afirmam que a literatura apresenta algumas características que desqualificam a imagem desse profissional e desestimulam o exercício da atividade docente: " um profissional desqualificado, um semi-profissional, desvalorizado e degradado, em parte pelo seu suposto despreparo para exercer a profissão" (p. 114). As autoras alegam ainda que políticas governamentais implementadas a partir da década de 1990 reduziram seus salários e ampliaram as más condições de trabalho do professor no interior da instituição escolar.

Como já afirmei (CLAUDILENE SILVA, 2004, p. 9), assim como é verdade que a profissão docente passa por um processo de intensa desvalorização social e econômica, também é verdade que, apesar desse processo, a educação é uma área que cresce a cada ano e, portanto, na qual sempre há vagas de emprego garantidas para quem quer ingressar na profissão. Por esse motivo, sem levar em consideração as responsabilidades que estão implicadas no trabalho de educar, algumas pessoas decidem ser professoras e professores apenas para garantir uma renda mensal, mesmo sem apresentar as competências e habilidades necessárias para exercer este trabalho adequadamente, em alguns casos, inclusive, para custear as despesas com estudos que garantam uma profissão mais promissora.

Muitas pessoas chegam mesmo a acreditar que ensinar é uma tarefa que não apresenta muita dificuldade, para a qual não é preciso nenhum conhecimento especifico, além dos conteúdos que devem ser transmitidos. Contudo, sabemos que ensinar é um trabalho complexo, composto por

momentos específicos, que para ser realizado necessita de capacidades cognitivas, subjetivas e sociocomunicativas.

Cristiane Olivier-Heckler e Lúcia Soratto (1999) descrevem o ciclo da atividade docente da seguinte forma:

De uma forma geral, o professor recebe o conteúdo programático para aquele ano letivo que, comumente, tem definição externa ou pode incluir a sua participação; organiza o cronograma que pretende seguir para neste período dar conta do programa; decide ou participa da decisão sobre o método a ser utilizado para transmitir cada conteúdo; opta (sozinho ou em conjunto com outros profissionais) pelo material didático de apoio que vai empregar; prepara cada uma das suas aulas, usando, muitas vezes, o tempo fora do trabalho, é verdade; aborda em sala de aula cada um dos temas, trabalhando os conteúdos, indo além deles, exemplificando, estimulando, instigando, resolvendo dúvidas; prepara avaliações da turma até a etapa realizada, marca uma data e aplica a avaliação escolhida, em seguida corrige, verifica os resultados e repassa-os para os alunos, obtendo para si mesmo e oferecendo para os alunos retorno do processo; em seguida, pode reforçar conteúdos, modificar exemplos que não cumpriram seu papel, repensar sua forma de proceder em sala de aula e passar para uma nova etapa na sequência do programa. No final do ano letivo, certifica-se de quantos alunos atingiram os objetivos esperados, obtendo um retorno de sua eficiência e do seu esforço empreendidos na arte de ensinar (p. 116).

Apesar do complexo processo descrito, ao que tudo indica, a desvalorização da profissão docente está tão enraizada que, em alguns momentos, nem mesmo os próprios professores e professoras se dão conta da especificidade do seu trabalho. Questionam sua identidade profissional, passam a realizar tal atividade sem prazer, e conseqüentemente, sem a qualidade desejada ou esperada.

Para Liliana Pereira e Zildete Martins (2002), "as mudanças vertiginosas da sociedade globalizada obrigam a reconsiderar o papel da escola e da educação" (p. 116). É nesse contexto que a desconstrução/reconstrução da identidade docente é forjada. Entendemos que repensar o papel da educação e da

escola traz como conseqüência a renegociação do papel do professor, a rearticulação das suas condições de trabalho e o reencontro deste profissional com a sua profissão.

Iria Brzezinski (2002) discute a identidade a partir da profissionalidade docente. Entende profissionalidade como o conjunto de saberes e capacidades de que dispõe o professor e o grupo profissional dos professores num dado momento histórico. Problematiza as difíceis condições de desenvolvimento do trabalho docente, evidenciando seu caráter provisório e mutável, ao serem ressignificadas de acordo com o momento histórico vivido pela sociedade. Para a autora,

as transformações que vão ocorrendo por toda a vida dos professores poderão levá-los a atingir condições ideais que garantam um exercício profissional de qualidade. Tal processo conduz à profissionalização pois essa poderá ser atingida mediante um movimento em direção ao aperfeiçoamento das condições para atingir um elevado *status* (grifo da autora) e valorização social que são determinantes para a profissionalidade e o profissionalismo docente.

Nessa direção, podemos entender as várias mobilizações que marcaram a década de 90 em torno da valorização do magistério como uma das expressões do processo de construção e afirmação da identidade docente das professoras e professores brasileiros. Tais mobilizações iniciaram-se com a Declaração Mundial de Educação para Todos (Jomtien, Tailândia/1990). O encontro culminou com o Pacto de Valorização do Magistério e Qualidade da Educação. Outras ações também em favor de uma educação de qualidade marcaram esta década: a aprovação da Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional nº 9394/96, a elaboração dos Parâmetros e Referenciais Curriculares Nacionais, entre outras.

A escola, "como organização de trabalho e lugar de aprendizagem do professor" (LIBANEO, 2004, p. 07), apresenta-se como em um local privilegiado na construção da identidade docente.

#### Para Libâneo,

a construção e o fortalecimento da identidade profissional precisam fazer parte do currículo e das práticas de formação inicial e continuada. Todavia, destaca o autor que "os cursos de formação inicial possuem um papel muito importante na construção dos conhecimentos, atitudes e convicções dos futuros professores, necessários a sua identificação com a profissão. Mas é na formação continuada que essa identidade se consolida, uma vez que ela pode desenvolver-se no próprio trabalho (2004, p. 78).

Nessa mesma perspectiva, Tardif (2005) discute a identidade docente a partir da subjetividade das professoras e professores, buscando estabelecer relações entre a questão dos saberes e práticas docentes. Para ele, "os professores de profissão possuem saberes específicos que são mobilizados, utilizados e produzidos por eles no âmbito de suas tarefas cotidianas" (p. 228), ou seja, na escola. Por isso ocupam uma posição fundamental em relação ao conjunto de agentes escolares, uma vez que são os principais atores e mediadores da cultura e dos saberes escolares. Tomando os saberes docentes como centro dessa discussão, o autor vai afirmar que

No âmbito dos ofícios e das profissões, não creio que se possa falar do saber sem relacioná-lo com os condicionantes e com o contexto do trabalho: o saber é sempre o saber de alguém que trabalha alguma coisa no intuito de realizar um objetivo qualquer. Além disso, o saber não é uma coisa que flutua no espaço: o saber dos professores é o saber *deles* e está relacionado com a pessoa e a identidade deles, com a sua experiência de vida e com a sua história profissional, com as suas relações com os alunos em sala de aula e com os outros atores escolares na escola (TARDIF, 2002, p. 11).

Significa dizer que a história de vida das professoras e professores demanda adquirir relevância em toda pesquisa sobre o ensino, considerando que é a partir da articulação entre suas experiências pessoais e profissionais que a atividade docente é construída.

Para Nóvoa (2007), a construção de identidades é um processo

complexo, no qual cada um se apropria do sentido da sua história pessoal e profissional. "A identidade é um lugar de lutas e conflitos, é um espaço de construção de ser e estar na profissão" (p. 16). O processo identitário das professoras e professores é sustentado pela: adesão a princípios e a valores; a ação pedagógica que resulta de escolhas de foro profissional e pessoal; e a autoconsciência, que é a reflexão do professor sobre sua própria ação.

Nesse estudo, a identidade docente é concebida com define Cantaluce Lima (2005, p. 20): "uma identidade social, que afirma a docência como profissão e o professor como um profissional produtor de saberes e conhecimentos que mobiliza e constrói ao longo de sua trajetória pessoal e profissional". Para essa autora, é no cotidiano do trabalho pedagógico, na vivência de conflitos e situações diversas, a partir da reelaboração de conhecimentos e de novos saberes que a identidade docente se configura, o que põe em relevo a existência do saber docente, aquele que se constrói no fazer pedagógico e cotidiano dos docentes (CANTALUCE LIMA, 2005, p. 20).

Consideramos que como identidade social, a identidade docente é uma construção social mediada pelas identidades pessoais de gênero, de condição social, de raça e etnia, entre outras que se façam importante na trajetória de cada grupo social. Referendadas nessa perspectiva teórica adotamos na investigação, do ponto de vista metodológico a abordagem das histórias de vida. Entendemos que as experiências vividas pelas professoras negras no processo de construção da identidade étnico-racial e os sentidos que elas lhes atribui poderão ser de grande valia para que possamos analisar as práticas curriculares que elas desenvolvem em suas salas de aula, no que se refere à temática étnico-racial.

## Identidade Negra: processo em construção

Várias são as terminologias usadas para fazer referência à identidade do negro brasileiro. Identidade afro-descendente, identidade étnica, identidade racial, identidade afro-brasileira. O fato de não haver um consenso quanto à melhor terminologia, permite-nos escolher, a partir de nossos critérios e pressupostos teóricos, aquela que julgamos ser a mais adequada para essa pesquisa. Nesse processo de escolha levamos em conta o alerta de Nilma Gomes. Diz ela:

ao discutimos a identidade do negro brasileiro não podemos dissociá-la de seu processo histórico. O resgate da cultura, a defesa da igualdade social, econômica e educacional, com respeito às diferenças, só podem ser realizados se acompanhados da devida contextualização histórica desse grupo étnico/racial e da construção da memória (1995, p. 44).

Compreendemos que aquela que melhor traduz a trajetória pessoal, histórica e social da população negra brasileira é a *identidade negra*, visto que a articulação e a mobilização histórica desta comunidade, em sua constituição como um grupo étnico/racial, deu-se em torno dos termos de raça e consciência negra. Assim, utilizaremos os termos *identidade étnico-racial* para nos referirmos a contextos mais amplos e *identidade negra* quando tratarmos especificamente de processos individuais ou pessoais, sempre em articulação com o contexto sócio, histórico e cultural.

Em virtude da necessidade de demarcamos o que estamos chamando de identidade negra, destacamos em primeiro lugar os obstáculos com os quais se depara a população negra em sua constituição identitária. Obstáculos que por vezes levam esta população a negar sua própria identidade. Jurandir Freire Costa (1983) enfatiza a razão e a forma como o sujeito negro é coagido a rejeitar sua própria identidade e a desejar uma identidade branca. Para o autor,

Ser negro é ser violentado de forma constante, contínua e cruel, sem pausa ou repouso, por uma dupla injunção: a de encarnar o

corpo e os ideais de Ego do sujeito branco e a de recusar, negar e anular a presença do corpo negro (COSTA, 1983, p. 02).

Esta dupla injunção se dá por meio da internalização compulsória e brutal de um Ideal de Ego branco, o que leva o sujeito negro a formular para si um projeto identificatório incompatível com as propriedades biológicas do seu corpo. O enfoque central que marca a referida definição sobre o negro brasileiro é a violência racista à qual está exposto cotidianamente. Uma violência que se expressa pela tendência do branco a destruir a identidade do negro. Embora seja este um fato incontestável, que muito tem impedido o processo de construção identitária da população negra, consideramos uma definição limitada e unidimensional.

Neste trabalho, concebemos a identidade negra como uma referência por meio da qual, a partir da sua relação com o outro, o indivíduo se auto-reconhece e se constitui, num processo dinâmico, pessoal e sócio-cultural de construção de uma postura política. Como afirma Munanga (2002, p. 82), "uma identidade de resistência, que resulta de uma cultura de resistência".

Nesse contexto, ser negro não é um processo que encarna apenas a dor de vivenciar o preconceito e a discriminação racial. Ser negro é assumir-se negro, e assim é também conhecer o prazer de encontrar referências positivas sobre sua própria história; a alegria de descobrir-se pertencente a um grupo e sentir-se por ele acolhido; a dignidade de perceber-se como um ser humano único e plural, igual a qualquer outro na sua diferença, de forma que, se é verdade que a população negra está exposta à violência racista cotidianamente, o que torna-se um obstáculo para sua constituição identitária, também é verdade que uma parcela dessa população tem encontrado estratégias para se defender da violência por caminhos que tendem a afirmar sua identidade étnico-racial e a sua condição de ser humano.

Assim, o destaque intelectual, a necessidade de sobressair-se dentro de um determinado grupo, a vontade de dar sempre o

melhor de si no trabalho aparecem aqui entre duas dimensões: são ao mesmo tempo conseqüência do racismo e estratégias de sobrevivência que terminam por afirmar a identidade étnico-racial da população negra. Um outro exemplo dos mecanismos utilizados por essa população para garantir a sua existência física e simbólica é a organização política do povo negro, por meio das manifestações culturais afro-brasileiras.

Ao longo da História do Brasil, a concepção européia reducionista da cultura como festa, brincadeira, espetáculo ou diversão elegeu o espaço cultural como o "lugar permitido" à população negra na sociedade brasileira. Foi a partir da apropriação desse espaço da festa, que é na verdade um espaço de socialização e dessa forma de construção identitária dos sujeitos, que o povo negro se organizou e negociou permanentemente sua sobrevivência, dentro das possibilidades que lhes eram apresentadas (CLAUDILENE SILVA, 2008, p. 7). Por meio da festa, eles preservaram sua ancestralidade disfarçando a reverência a seus orixás; disseminaram um discurso identitário reproduzido nas letras de suas canções; organizaram-se em grupos culturais para aglutinar os seus pares; denunciaram o racismo e enfrentaram a difícil tarefa de se dizer negro neste país.

Já em 1983, a psicanalista Neuza Santos Souza afirmava que no Brasil ser negro é torna-se negro, uma vez que

nascer com a pele preta e/ou outros caracteres do tipo negróide e compartilhar de uma mesma história de desenraizamento, escravidão e discriminação racial, não organiza, por si só, uma identidade negra. Ser negro é, além disto, tomar consciência do processo ideológico que, através de um discurso mítico acerca de si, engendra uma estrutura de desconhecimento que o aprisiona numa imagem alienada, na qual se reconhece. Ser negro é tomar posse desta consciência e criar uma nova consciência que reassegure o respeito as diferenças e que reafirme uma dignidade alheia a qualquer nível de exploração (p. 77).

Esse pensamento converge para o conceito de Consciência Negra, que pode ser resumido como o processo de descoberta e auto-afirmação do negro, como ser negro. Steve Biko, líder negro, sul-africano, assassinado pelo *regime do apartheid* em 1977 e principal difusor desse conceito, assim o define:

A consciência negra é, em essência, a percepção pelo homem negro da necessidade de juntar forças com seus irmãos, em torno da causa de sua atuação – a negritude de sua pele. Procura provar que é mentira considerar o negro uma aberração do "normal" que é ser branco. É a manifestação de uma nova percepção de que, ao procurar fugir de si mesmos e imitar o branco, os negros estão insultando a inteligência de quem os criou negros. Portanto, a Consciência Negra toma conhecimento de que o plano de Deus, deliberadamente, criou o negro, negro. Procura infundir na comunidade negra um novo orgulho de si mesma, seus esforços, seus sistemas de valores, sua cultura, sua religião e sua maneira de ver a vida (apud SILVA, 2001, p. 35).

Portanto, a construção de uma identidade negra é um processo que possui uma dimensão pessoal, mas também uma dimensão sócio-histórica e política que lhe é indissociável.

Para explicar a constituição identitária de pessoas negras, Ferreira (2000) afirma que este processo acontece por meio de quatro estágios de desenvolvimento: submissão, impacto, militância e articulação. Tais estágios não são descritos como processos lineares, mas como processos dinâmicos e psicológicos que se destacam em momentos de vida de uma pessoa.

Para este autor, o primeiro estágio caracteriza-se pela absorção e submissão dos sujeitos às crenças e aos valores da cultura branca, pela idealização do mundo branco como superior, pela internalização dos estereótipos negativos sobre a população negra. Por esse motivo as pessoas passam a desvalorizar o mundo negro e a assumir como insignificantes para suas vidas o fato de serem negras. Assim, a tendência dessas pessoas é entender raça e etnia como um problema de estigma desenvolvido pela discriminação social. Nesse estágio, existe uma tendência de as pessoas apresentarem os seguintes efeitos psicológicos: "autoconceito pobre,

baixa auto-estima, auto-realização pobre, alta ansiedade e depressão" (FERREIRA, 2000, p. 74-75).

O estágio do impacto é o momento da descoberta de seu grupo étnico-racial de referência, que em geral acontece a partir de algumas experiências cruciais. "Torna-se impossível negar a não aceitação por parte do 'mundo branco'. É um momento de espanto e vertigem" (FERREIRA, 2000, p. 76). Ou seja, é aqui que o sujeito toma consciência da discriminação sofrida ao longo da sua vida. A situação de impacto pode ser resultado de uma experiência que choque a pessoa ou pelo efeito cumulativo de um conjunto de sucessivos episódios que a faça tomar consciência da rejeição progressivamente. Dessa forma, a pessoa é obrigada a começar a perceber aspectos de sua identidade que a colocam no grupo étnicoracial discriminado. É uma experiência dolorosa na qual a pessoa experimenta emoções como culpa, raiva e angústia generalizada que, por vezes, poderão auxiliá-la na geração de energia para a ação de "tornar-se negra".

Ferreira (2000) chama de estágio de militância o momento posterior ao conflito gerado pela percepção de seu pertencimento étnico-racial e a consequente rejeição vivenciada em função dessa descoberta. Não é ainda o momento no qual a pessoa possui uma identidade afrocentrada, mas é aquele em que ela decidiu mudar mesmo sem possuir familiaridade com as referências da pessoa que deseja tornar-se. Então, a pessoa mergulha no mundo negro em busca de lugares nos quais seus valores são intensamente afirmados. Busca participar de grupos que se desdobram sobre as estratégias de combate ao racismo e de valorização da cultura negra. Aqui experimentam sentimentos como raiva e culpa pelo tempo em que permaneceram sem perceber suas raízes étnico-raciais, mas também experimentam o orgulho em relação à sua própria cultura. O estágio de militância configura-se como uma pseudo-identidade porque possui como base apenas a aversão e a negação dos valores brancos.

De acordo com esse autor, a pessoa entra no último estágio quando passa a explorar os valores de seu próprio grupo étnico-racial. Aqui ela passa também a possuir controle sobre suas emoções e está pronta para articular-se com grupos que buscam a reversão da discriminação e a valorização das matrizes africanas (estética, religião, manifestações artísticas, entre outras) de forma amadurecida e com outros grupos simultaneamente. Esse estágio é descrito, então, como o momento em que acontece a internalização dos valores de matrizes africanas e a construção de uma identidade positivamente afirmada. "Há uma mudança no grupo de referência. Antes a raça e a cultura eram vistas como de pouca importância, agora são encaradas como fundamentais para a vida diária" (FERREIRA, 2000, p. 76).

Embora utilizemos os estágios apresentados por Ferreira para fins didáticos e de operacionalização da pesquisa, compreendemos que tais estágios podem não dar conta da trajetória de construção identitária de todas as pessoas negras. Consideramos que uma pessoa negra que vivencie desde a infância experiências afirmativas sobre a história e a cultura afro-brasileira, pode iniciar seu processo de construção da identidade negra sem necessariamente passar pelo estágio de submissão à cultura branca. E neste caso, poderá desenvolver, por exemplo, comportamentos de indignação, revolta e insubordinação diante do racismo, da discriminação e do preconceito étnico-racial.

Todavia, a percepção de professoras sobre seu pertencimento étnico-racial dialoga com a descrição dos estágios apresentados por Ferreira (CLAUDILENE SILVA, 2006). Naquela pesquisa, as professoras entrevistadas mostraram que vivenciam os diferentes estágios de construção da identidade étnico-racial. Como defende o autor, não de forma linear ou estática, mas num constante diálogo travado com elas próprias, a partir das suas vivências, das relações estabelecidas com as outras pessoas negras e nãonegras e da ressignificação das referências identitárias que elas encontraram em sua trajetória de existência.

Ainda que a percepção do pertencimento étnico-racial não tenha sido estabelecida com tranquilidade, as professoras se

percebiam como mulheres negras, que foram se descobrindo processualmente, gradativamente, a partir de um acúmulo de vivências positivas e negativas em torno dessa questão. Portanto, o reconhecimento do pertencimento étnico-racial é gerado e se estabelece de forma lenta, processual e gradativa. Entretanto, a percepção desse pertencimento acontece depois de a professora ter vivenciado uma situação extrema de discriminação. É como se o choque as despertasse para uma realidade que antes elas não percebiam, como revela a fala de uma das professoras (CLAUDILENE SILVA, 2006, p. 40):

Quando passei no vestibular, eu tinha dezenove anos. No primeiro dia de aula eu estava deslumbrada, com uma calça jeans apertada, me achando o máximo. Quando eu cheguei na sala tinha uma loira linda, parecia que tinha sido feita à mão, eu sentei perto dela e ela disse: 'Não tem outra cadeira para você sentar? Eu não gosto de negro, odeio negro, não sente perto de mim'. Foi uma sensação horrível.

Na maioria das vezes, elas se referem aos conflitos vivenciados como se eles fizessem parte apenas de seu passado. Entretanto, as suas respostas manifestam um esforço cotidiano para encontrar formas de se colocar no mundo e lidar com o preconceito e a discriminação sem sofrer tanto com essa realidade (CLAUDILENE SILVA, 2006, p. 41). Parece-nos importante procurar compreender o fato como expressão do desejo de libertação do sentimento de angústia por seu pertencimento étnico-racial, nas palavras de Ferreira (2000), como parte do processo de deslocamento de um racismo internalizado para um senso mais afirmativo de identidade.

# Educação e relações étnico-raciais no Brasil

A denúncia nunca sairá da luta do povo negro. É preciso denunciar o racismo. Sempre. Entretanto, o amadurecimento da militância negra foi mostrando que além de denunciar era necessário, também, apresentar propostas, construir práticas alternativas, realizar pesquisas, investir na formação dos professores na luta contra o racismo e contra a discriminação racial na escola brasileira

Nilma Gomes<sup>26</sup> (1997, p. 21).

### Escola, Currículo e Construção de Identidades

A escola não é o único lugar onde a educação acontece, o ensino escolar não é a sua única prática e nem o professor profissional é seu único praticante, afirma Brandão (1995). Os processos educativos são vivenciados em espaços diversos como a família, a religião, os sindicatos, etc. Todavia, a escola consolidou-se como espaço dominante de educação, de forma que Souza (2009) denomina essa realidade de "imperialismo da escola sobre a educação" (p. 41). Para esse autor, o início da estruturação desse imperialismo data do final do século XIX e nasce com Durkheim, "pois cada vez que ele fala em educação, está quase sempre dizendo escola" (p. 41). Conclui Souza que como sistema público de ensino a escola é uma instituição recente na história da humanidade ocidental. Foi inventada na Prússia em 1871, pelos setores médios urbanos para responder as necessidades da sociedade industrial.

No Brasil, durante a Monarquia, em meio a uma sociedade latifundiária e escravocrata, a pequena camada intermediária ou pequena burguesia<sup>27</sup>, que ganha visibilidade no século XIX, desde cedo percebeu o valor da escola como instrumento de ascensão social. Desprovida de terras utilizou-se da educação escolarizada para se afirmar como classe. Otaíza Romanelli (2005) afirma que "o título de doutor valia tanto quanto o de proprietário de terras, como garantia para a conquista de

26 Nilma Lino Gomes, doutora em Antropologia Social pela Universidade de São Paulo, é professora adjunta do Departamento de Administração Escolar da Universidade Federal de Minas Gerais. Foi coordenadora do Programa Ações Afirmativas na UFMG e atualmente é Reitora da Universidade da Integração Internacional da Lusofonia Afro-Brasileira.

27 Segundo Otaíza Romanelli, Nelson Wernek Sodré assim refere-se a essa camada intermediária. prestígio social e de poder político" (p. 37). Todavia, sendo o ócio um distintivo de classe citando Sodré, essa autora assim refere-se à pequena burguesia:

Nada a aproxima das classes dominadas, que fornecem trabalho. Se assim é, o ensino que essa classe procurava era justamente aquele que se proporcionava a própria classe dominante, porque era o único que "classificava" (OTAÍZA ROMANELLI, 2005, p. 37).

Segundo a autora, com a proclamação da República, o papel que essa camada de letrados passou a desenvolver foi de indiscutível relevância, uma vez que em sua maioria, ocupou os cargos administrativos e políticos. A escola, representada à época pelas Faculdades de Direito de São Paulo e do Recife, criadas ainda durante a Monarquia, em 1827 fornecia o pessoal qualificado para essas funções (OTAÍZA ROMANELLI, 2005). Até então, os que procuravam a educação era a aristocracia rural e os extratos médios. A constituição de 1891, nas palavras de Otaíza Romanelli, consagra o sistema dual de ensino: "a educação da classe dominante (escolas secundárias acadêmicas e escolas superiores) e a educação do povo (escola primária e escola profissional)" (p. 41). Entretanto, internamente os dois grupos (tanto o povo quanto a classe dominante brasileira) já não compunham contingentes homogêneos entre si. A população brasileira apresentava especificidades de diversas ordens que não foram consideradas na estruturação do sistema de ensino.

No que se refere às especificidades da sua composição étnico-racial, esta desconsideração é realizada de forma intencional, uma vez que a elite brasileira do final do século XIX acreditava na progressiva extinção do seguimento negro, que se concretizaria via miscigenação. Segundo Aparecida Bento (2003, p. 47), "o país era descrito como uma nação composta por raças miscigenadas, porém em transição. Havia uma expectativa de o Brasil tornar-se um país branco, como conseqüência do cruzamento de raças", para assim manter-se próximo dos moldes europeus de civilização, que considerava negros e mestiços não civilizados e não civilizáveis. O

silenciamento sobre a condição étnico-racial da sociedade brasileira propõe-se ao "esquecimento" de que somos um país majoritariamente negro e mestiço, nascido e prosperado sob a égide da escravidão negra. Dessa forma, reafirma e naturaliza o racismo, por meio de suas várias instituições, inclusive a instituição escolar.

O aumento da demanda escolar com a aceleração do processo de urbanização, ocasionado pela industrialização brasileira acentuadamente após 1930, acontece concomitantemente com esse processo de construção de uma identidade nacional para o país, que nega a população negra. Neste período, a escola assume um papel importante para a expansão econômica, desenvolvendo o treinamento e a qualificação da mão-de-obra a ser absorvida pelo mercado de trabalho capitalista. Para Otaíza Romanelli, "assumindo a forma de uma luta de classes, a expansão da educação no Brasil (...) obedeceu às normas da instabilidade própria de uma sociedade heterogênea" (p. 61). Entretanto, do debate sobre a escola pública que foi vivenciado por educadores e demais interessados na educação nos anos que antecederam a Lei nº 4.024/61 de Diretrizes e Bases da Educação Nacional, saiu fortalecida a noção de uma escola para todos, cujas características perfila um caráter homogeneizador. No livro Diretrizes e Bases da Educação (1960), Barros ilustra a afirmação anterior:

(...) a escola pública, ao contrário, existe exatamente para todos. Ela é uma fonte de comunhão, um centro de aprendizagem, de respeito pelas crenças alheias, precisamente porque é aberta para todos. Nela não há ricos ou pobres, católicos, protestantes ou ateus, pretos, brancos ou amarelos, filhos de imigrantes recémchegados ou filhos de aristocráticas famílias tradicionais: nela há apenas seres humanos, pessoas ou projetos de pessoas (BARROS, 1960, p. 121).

É precisamente essa visão de uma escola pública homogeneizada que tem posto à margem, por processos diversos, os grupos ou seguimentos sociais considerados subalternos no Brasil, como é o caso da população negra, foco desse trabalho. A escola pública foi pensada e organizada

para *todos* os homens, brancos, detentores de posses, jovens e heterossexuais.

É nessa perspectiva que compreendemos a afirmação de Souza (2009) quando ressalta:

A escola é um sucesso total para os setores sociais que a inventaram segundo sua cultura e seus interesses econômico-sociais. Recebe-os analfabetos e os devolve à sociedade como doutores. É o único setor bem sucedido na escola e também um dos únicos que têm êxito fora da escola. O sucesso escolar garante-lhe o êxito social e vice-versa (SOUZA, 2009, p. 43).

Alguns estudos têm mostrado que o rendimento e a permanência escolar da criança negra acabam sendo condicionados por processos intra-escolares, uma vez que mesmo quando o nível sócio-econômico das famílias é equivalente, ainda assim em muitos casos os negros apresentam uma trajetória diferenciada que denota o fracasso escolar. Entre esses estudos estão: Fúvia Rosenberg (1995), Hasenbalg e Silva (1999), Pinto (2003). Os processos intraescolares aos quais se referem os estudos são mecanismos de discriminação étnico-racial no espaço escolar que, de modo geral, se expressam pela negação e invisibilização da população negra na escola. Entretanto, como importante ambiente de socialização, a escola de ensino fundamental constitui-se um momento decisivo na construção da primeira identidade social uma vez que, segundo Dubar (2005), esta é conferida pelas instituições e pelos próximos, com base nos diversos pertencimentos, mas também no desempenho escolar das crianças. É nesse contexto de invisibilização do pertencimento que as pessoas negras têm construído suas diversas identidades.

#### Para Nilma Gomes,

A escola é um dos espaços que interfere e muito nesse complexo processo de construção das identidades. O tempo de escola ocupa um lugar privilegiado na vida de uma grande parcela da sociedade brasileira. Esse tempo registra lembranças, produz experiências e deixa marcas profundas naqueles que conseguem

ter acesso à educação escolar. Tais fatores interferem nas relações estabelecidas entre os sujeitos e na maneira como esses vêem a si mesmos e ao outro no cotidiano da escola (s/d).

Afirma Arroyo (1995, p. 19) que nós, educadores: "pertencemos a uma tradição pedagógica que sabe tratar com igualdades e não com diferenças e quando nos deparamos com estas, pensamos que o pedagógico é superá-las exigindo de todos a mesma trajetória educativa". Ao não tratar a questão da diversidade cultural entre os atores que compõem a comunidade escolar, a escola termina por desenvolver práticas curriculares que atuam na manutenção do racismo e da discriminação racial no cotidiano escolar. A criança negra não encontra na escola modelos de estética que a ajudem a afirmar a cor de sua pele de forma positiva e o debate sobre relações étnico-raciais ainda aparece de forma insuficiente no espaço escolar.

Discutindo o silêncio como um ritual pedagógico a favor da discriminação racial, Gonçalves (1985) identifica 4 (quatro) rituais que, possuindo o silêncio como elemento comum, mesmo na atualidade ainda se fazem presentes no espaco escolar. O primeiro ritual é que a omissão da história de rebeldia do povo negro tornou-se uma regra; o segundo ritual diz respeito à forma reducionista com a qual é tratada a discriminação racial, graças à visão de alguns professores que ensinam que "todos nós somos filhos de Deus", não tendo como buscar soluções fora dos preceitos religiosos; o terceiro ritual refere-se ao fato de as escolas continuarem a comemorar o dia 13 de maio, preterindo o dia 20 de novembro – instituído pelo movimento negro do Brasil como Dia Nacional da Consciência Negra, em referência ao assassinato de seu líder, Zumbi dos Palmares28; o quarto ritual caracteriza-se pelo silêncio (cúmplice) dos professores diante das agressões verbais as quais são submetidas as crianças negras. Para Gonçalves (1985, p. 315), "ao ser incorporada pela escola, uma ação por mais ingênua e despretensiosa que possa parecer, tem força pedagógica".

A ação pedagógica materializa-se pela sua intencionalidade.

28 Nesse aspecto, tivemos alguns avanços recentes. A Lei nº 10.639/03 que trata da obrigatoriedade do ensino da história e cultura afrobrasileira inclui o 20 de novembro — Dia Nacional da Consciência Negra - no calendário escolar.

No caso da escola, ela é mediada pelo currículo escolar, aqui entendido de forma ampla. Ao analisarmos a homogeneidade da escola que torna invisível a população negra e sua cultura, o currículo apresenta-se como campo privilegiado para o entendimento de sua institucionalidade. Incluindonos na temática do currículo apontamos entre as diversas conceituações que se estabeleceram para o termo, a que melhor se aproxima do nosso objeto de estudo, ainda que atentas para a multidimensionalidade do currículo, que nos permite inquiri-lo a partir de diferentes ângulos.

Para Forquin (1993, p. 10), " o pensamento pedagógico contemporâneo não pode se esquivar de uma reflexão da cultura e dos elementos culturais dos diferentes tipos de escolhas educativas, sob pena de cair na superficialidade". Buscando não cair na armadilha da superficialidade anunciada pelo autor, nos propomos a conhecer o discurso das professoras negras sobre as práticas curriculares que elas desenvolvem e vivenciam, enfocando o currículo como um artefato cultural, social e histórico.

Moreira e Silva (2002), discutindo o currículo nesta perspectiva, como artefato social e cultural, destacam que apesar de questões sobre o "como ensinar" continuarem importantes, na atualidade, elas só possuem sentido se analisadas a partir de suas relações com as questões sobre o "por quê ensinar determinados conhecimentos". Quais são as determinações sociais, a história e a produção contextual que fundamentam tal seleção? Dessa forma, evidenciam a ligação currículo e relações de poder, uma vez que são as formas de organização da sociedade e da educação que determinam as visões sociais que serão transmitidas através do currículo, para forjar as identidades individuais e sociais desejadas.

Para Silva (1999, 2004, 2008), o currículo é uma forma de instituição de sentidos, produtor de identidades. O autor trata o currículo como artefato cultural que o configura como prática de significação, espaço articulador de saberes, poderes e identidades. Propõe que o currículo seja tomado e analisado através dos elos que o compõem, constituindo-

se não só como prática de significações, mas também como prática social, produtiva, de relações de poder numa dinâmica de produção de sentidos que não são dados, inscrevem-se na arena político-cultural, instituindo e sendo instituídos por significações sociais que perpassam e são terreno para a constituição de identidades sociais.

Assim, considerar os nexos entre currículo e identidade implica a percepção do que realiza o currículo como uma prática produtiva e de significação. Nele circulam poderes e saberes que, mediados, articulados e negociados com e nas esferas e produções sócio-culturais dos grupos que os praticam, objetificam, narram, definem, produzem e significam o eu e o outro, estabelecem o lugar e o não lugar ocupado e a ocupar, fazendo parte do processo de construção das identidades

Ainda segundo Silva (2004), é a partir das análises pósestruturalistas e dos estudos culturais que o currículo passou a ser problematizado como sendo racialmente enviesado. É também nas análises mais recentes que os conceitos de raça e etnia são problematizados, podendo ser compreendidos sob duas perspectivas: conceitos de caráter histórico, construídos socialmente; ou conceitos que possuindo caráter histórico e construído, são também conceitos políticos e estratégicos de identificação étnica e racial.

As teorizações contemporâneas apresentam a identidade étnica e racial, desde seu começo, como uma questão de saber e poder. Um exemplo é a construção histórica do conceito de raça. Utilizado inicialmente para justificar, cientificamente, a supremacia branca, foi assumido pelo movimento negro como instrumento estratégico na luta contra a desigualdade. Na atualidade, tenta-se esvaziar o valor do termo, ao encontrar argumentos genéticos (científicos), para afirmar que não existem raças. A despeito dos questionamentos, em geral utiliza-se o termo raça para identificações baseadas em características físicas e o termo etnia para identificações baseadas em características culturais.

É precisamente esta confusão causada em torno da distinção

entre raça e etnia que é utilizada para demonstrar o caráter cultural e discursivo de ambos os termos. "O fato de que o termo raça não tenha nenhum referente "físico", "biológico", "real", não o torna menos "real" em termos cultural e social" (SILVA, 2004, p. 101). Mesmo porque para a teoria social contemporânea de base pós-estruturalista, raça e etnia não podem ser consideradas construtos sociais fixos, uma vez que dependem de um processo histórico e discursivo de construção da diferença e estão em constante processo de mudança e transformação. Neste sentido, diferença e identidade não são fatos ou coisas, são um processo relacional. Estas duas categorias dependem uma da outra para existirem.

Através do vínculo entre conhecimento, identidade e poder, os temas da raça e da etnia ganham lugar na teoria curricular (SILVA, 2004). O conhecimento sobre raça e etnia, incorporado ao currículo, não pode ser separado daquilo que as crianças e jovens se tornarão como seres sociais. Assim, a questão a ser focalizada pela teoria curricular passa a ser: como desconstruir o texto racial hegemônico do currículo?

Marta Diniz e Ana Canen (2003) apontam a construção/ reconstrução positiva da identidade negra, como um elemento de superação de discriminações e viabilização de práticas curriculares que avancem no reconhecimento e valorização do negro na sociedade. Segundo as autoras, cor, raça e etnia são algumas categorias que se destacam nos discursos e nas discussões a respeito da construção desta identidade. A identidade negra é então entendida como uma referência capaz de mobilizar práticas curriculares que podem contribuir para a desconstrução do texto racial hegemônico do currículo.

Inês Oliveira (2003), em seus estudos sobre o cotidiano da área da educação, tem entendido práticas curriculares como práticas reais, concretas e cotidianas, realizadas pelas professoras e professores de acordo com suas possibilidades e condições. Segundo a autora, "isso significa dizer que os professores tecem suas práticas cotidianas a partir de redes,

muitas vezes contraditórias, de convicções e crenças, de possibilidades e limites, de regulação e emancipação" (INÊS OLIVEIRA, 2003, p. 01).

Nesse trabalho, as práticas curriculares são concebidas como define a referida autora: "práticas reais (...) complexas e relacionadas a fazeres e saberes que nem sempre, ou mesmo raramente, constituem um todo coerente e organizado como aquele que, supostamente, informa as propostas curriculares oficiais" (INÊS OLIVEIRA, 2003, p. 01). Para ela, nas atividades cotidianas os profissionais da educação criam currículos que misturam os elementos das propostas formais e organizadas com as possibilidades que eles têm de implantá-las. Por sua vez, essas possibilidades se relacionam com aquilo que sabem e em que acreditam ao mesmo tempo que são definidas na dinâmica de cada turma, dos saberes dos alunos, das circunstâncias de cada dia de trabalho. Ou seja, cada conteúdo de ensino, mesmo que repetidamente ensinado ano após ano, em turma após turma, vai ser trabalhado diferentemente. Neste sentido, Inês Oliveira (2003) entende as práticas curriculares cotidianas, como associadas, sempre, às possibilidades daqueles que as fazem e às circunstâncias nas quais estes estão envolvidos.

Isso significa que os profissionais que atuam em uma determinada escola exercem influência sobre os processos educativos vivenciados no interior da instituição, o que nos aproxima do pensamento de que como espaço social a escola não é um fato dado, é uma construção social. Por isso constituise em um campo de disputas e de possibilidades. Ela será o que for, o que a sua prática pedagógica indicar que ela seja. Se esta instituição tem atuado como instrumento de manutenção e perpetuação do racismo, também pode atuar no sentido de sua superação. Nosso interesse em conhecer sobre as práticas curriculares que são desenvolvidas e vivenciadas no cotidiano escolar tem por base a crença de que ao se darem conta de seu pertencimento étnico-racial as professoras negras têm quebrado, de formas diversas, a pedagogia do silenciamento que ainda existe no espaço escolar, mesmo que esta não seja uma prática que aconteça com muita frequência.

Para nós, o currículo é, como afirma Eliete Santiago (2006), ao mesmo tempo o texto e a prática que materializa um projeto de educação e de sujeitos, uma vez que "ganha significado e traça identidades através dos processos de ensino e de aprendizagem" (ELIETE SANTIAGO, 2006, p. 78). Nesta perspectiva, ao estudarmos o campo da educação e relações étnico-raciais, a compreensão das disputas sociais, das tensões e relações de poder que se vivenciam na construção do texto e na execução das práticas curriculares, apresenta-se como necessidade central para compreendermos de que forma se dá a inclusão e a presença da população negra no espaço escolar.

### População Negra e Educação Escolar

O Brasil é o segundo país no mundo em população negra, ficando atrás apenas da Nigéria, na África. Dados do IBGE, para o ano de 2007<sup>29</sup> apontam que a população brasileira é composta por 49,39% de brancos, 42,42% de pardos, 7,45% de pretos, não chegando a 1% a população pertencente à outra raça ou etnia. Do total de pessoas residentes na Região Nordeste, 29,5% são brancas, 8, 5% são pretas, 61,5% são pardas e 0,5% pertencem à outra raça ou etnia. Para o Recife, os dados disponíveis são do Censo de 200030, segundo os quais: a cidade possui 1.422.903 habitantes, que corresponde a 18% da população do estado de Pernambuco. Entre os habitantes do Recife, 46,50% são homens e 53,50% são mulheres. Somando homens e mulheres, 54% se declaram negros e negras (5,4% pretos e 47,9% pardos). Entre os homens, os brancos correspondem a 44% da população e os negros a 55%, entre as mulheres, as brancas representam 47% e as negras 52%.

A despeito de a população negra constituir a maioria da população brasileira, o desejo de branqueamento do Brasil invisibiliza essa população em diversos campos da sociedade, inclusive na área da educação. Segundo Jeruse Romão (2005), a preocupação com o tema da educação dos negros brasileiros por parte das instituições de educação e pesquisa é muito

<sup>29</sup> Dados disponíveis no Retrato das Desigualdades Raciais de Gênero e Raça (2008) – IPEA/UNIFEM.

<sup>30</sup> Dados disponíveis no Diagnóstico da Desigualdade Racial na Cidade do Recife (2008) — Prefeitura do Recife; PNUD; DSID.

recente. Assim, ao tentarmos tecer a trajetória institucional da escolarização dos descendentes de africanos no Brasil, nos deparamos com a Historiografia da Educação Brasileira, que num primeiro momento dá margem à inexistência de experiências escolares desse segmento até os anos 1960, quando acontece uma vasta expansão da rede pública de ensino.

Entretanto, a população de origem africana no Brasil desde sempre expressou suas concepções e orientações, tendo em vista a educação de suas crianças e adolescentes dentro e fora dos processos formais de escolarização. Para Mariléia Cruz (2005, p. 21), o fato dos negros darem corpo a intervenções sociais no campo intelectual logo nos primeiros anos da Republica, através das organizações negras, da criação de escolas e da imprensa negra, sinaliza para a existência de processos de escolarização vivenciados pelos negros desde o período da escravidão. Segundo a autora,

a necessidade de ser liberto ou de usufruir a cidadania quando livre, tanto durante os períodos do Império, quanto nos primeiros anos da República, aproximou as camadas negras da apropriação do saber escolar, nos moldes das exigências oficiais (2005, p. 27).

A escola, como espaço de disseminação do conhecimento, foi considerada um instrumento capaz de nos fazer ascender socialmente. Para a população negra, desprovida de bens materiais, este espaço apresentou-se quase como a única oportunidade de conquistar algum prestígio social. A despeito das afirmações sobre a incapacidade intelectual dos negros, Mariléia Cruz afirma que a ascensão de uma intelectualidade negra desde o período republicano ocorreu via domínio da escrita e possibilitou que esse grupo atingisse "espaços sociais dos quais os brancos pareciam detentores absolutos" (idem, p. 29), a exemplo, da escola. Todavia, para a autora, o espaço escolar cumpre uma dupla função em relação ao negro, é veículo de ascensão social e instrumento de discriminação. Segundo a autora, expostos à desvalorização social em função de seus marcadores étnico-raciais, os negros e negras se apóiam na educação escolarizada como possibilidade de aprovação e reconhecimento social. Contudo, o espaço escolar é marcadamente discriminatório para esta população, resultando num aproveitamento escolar desigual e exigindolhes maior grau de empenho para que consigam atingir o sucesso escolar (PAIXÃO, 2008).

Embora encontrem-se evidências do acesso da população negra a escolas públicas, a partir da segunda metade do século XIX, esse segmento criou suas próprias escolas e empreendeu esforços diversos, desde o período do Império, que lhes garantissem a apropriação dos saberes formais exigidos socialmente. Mariléia Cruz apresenta alguns exemplos (idem, p. 28): o Colégio Perseverança ou Cesarino fundado em Campinas (SP) em 1860; o Colégio São Benedito também em Campinas (SP) em 1902; as aulas públicas oferecidas pela Irmandade de São Benedito em São Luiz do Maranhão; a escola de Ferroviários de Santa Maria, no Rio Grande do Sul e os cursos de alfabetização, primário e preparatório para o ginásio oferecidos pela Frente Negra Brasileira.

Luz (2008) estudou a Sociedade dos Artistas, Mecânicos e Liberais de Pernambuco e afirma que esta Associação promoveu um trabalho de profissionalização e instrução para operários jovens e adultos no Recife, na primeira metade do século XIX. Segundo o autor, o trabalho da associação "culminou na instalação do Liceu de Artes e Ofícios de Pernambuco, no final do mesmo século" (LUZ, 2008, p. 17). Essas iniciativas são indícios de que o movimento negro brasileiro sempre considerou a educação escolarizada como um portal poderoso para ascensão social de seu povo. Além de promover os seus próprios processos de escolarização, reivindicou e continua a reivindicar a inclusão da população negra na escola oficial em todos os níveis de ensino. Entretanto, o acesso de camadas da população negra à escola, por meio da política de universalização da instituição, a partir dos anos de 1961, não resolveu o problema das desigualdades étnicoraciais na educação.

Estudos sobre os indicadores educacionais brasileiros aprofundam o debate das desigualdades entre brancos e

negros. Hasenbalg e Silva (1988) afirmam que do ponto de vista do processo de mobilidade social, os resultados que emergem de suas análises sobre as estatísticas oficiais apontam a centralidade da educação para a reprodução das desigualdades entre brancos e não-brancos. Segundo os autores, os resultados obtidos a partir da análise dos dados da PNAD – 1982 indicaram que

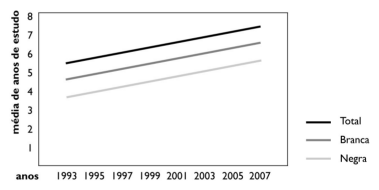
Uma proporção mais elevada de crianças não-brancas ingressam mais tarde ou simplesmente mão têm acesso à escola; a análise da repetência mostrou que, acumulando-se ao efeito do acesso tardio, o resultado é o de uma experiência de trajetória escolar mais lenta e acidentada entre crianças pretas e pardas: ao final do período de escolaridade obrigatória, dois terços ou mais de crianças pretas ou pardas estão frequentando a escola com atraso de três ou mais séries, enquanto que isso ocorre com apenas dois quintos dos brancos; a partir dos 10 anos de idade, a proporção dos que abandonaram a escola – seja pelo acumulo de repetências ou pela necessidade de trabalhar – tende a aumentar rapidamente. O problema da evasão escola, porém, é aproximadamente o mesmo nos três grupos de cor. Daí resulta que as crianças nãobrancas, por terem um nível de repetência mais elevado, chegam ao ponto de saída do sistema escolar com um número médio de séries completadas muito inferior ao das crianças brancas (HASENBALG; SILVA, 1990 apud HASENBALG; SILVA, 1999, p. 127).

Embora a partir daquele período a escola fosse reivindicada para todos, nem todos tinha acesso a ela. Os índices educacionais do Brasil mostram que parte da população negra tem acessado à educação escolar, mas apresenta desempenho inferior aos do grupo étnico-racial branco. Conforme Paixão (2008), em 1950 a taxa de analfabetismo da população brasileira com mais de 15 anos entre os brancos era de 39,8%, entre os negros era de 69,3%. No ano 2000, o analfabetismo entre os brancos reduziu-se para 8,3% e entre os negros para 18,7%. Segundo o Retrato das Desigualdades de Gênero e Raça (2008), em 2007 a taxa de analfabetismo na população brasileira com 15 anos ou mais passou para 6,1% entre os

brancos e 14,1% entre os negros. Mesmo considerando as reduções, a região Nordeste é aquela onde o analfabetismo é o maior do país, para brancos, 15,3% e para negros, 21,9%, mas preponderando entre os negros.

No que se refere à média de escolaridade, Paixão (2003) afirma que no ano 2000 a média de anos de estudos da população brasileira, segundo o critério raça/cor, era entre os brancos 4,57 anos de estudos e entre os negros 3,35 anos. No Nordeste, a média caía para 3,57 anos de estudo entre os brancos e 2,62 anos entre os negros. No estado de Pernambuco, os brancos apresentavam 3,90 anos e os negros 2,88. Para a população maior de 15 anos, a média de anos de estudo passou a ser em 2006 de 8,0 para os brancos e 6,2 entre os negros. Mesmo considerando o aumento de anos de estudo que ocorreu para brancos e negros, a média de escolaridade dos negros em 2006 não chega ao nível fundamental completo. No gráfico 3 podemos visualizar a discrepância na escolaridade entre brancos e negros entre os anos de 1993 e 2007.

**Gráfico 3.** Média de anos de estudo por raça/cor - Brasil - 1993-2007



Fonte: dados disponiveis no Retrato das Desigualdades de Gênero e Raça (2008).

A distorção idade/série é outro elemento que caracteriza o desempenho escolar da população negra. Segundo Paixão e Carvano (2008, p. 184), "em 2006 nem metade das crianças brasileiras, de 11 a 14 anos, freqüentavam a escola na série esperada, mesmo entre as brancas. Todavia, ainda era pior a situação das pretas e pardas, das quais somente um terço estava na série correta". Embora os índices educacionais do Brasil tenham melhorado bastante nos últimos sessenta

anos, as desigualdades entre brancos e negros persistem e a distância relativa entre os dois grupos aumentou, passando de 74% em 1950 para 125% em 2000 (PAIXÃO, 2003).

Ao estudar a evolução das condições de vida na década de 90, Henriques (2001) aponta que os avanços após a expansão do ensino público brasileiro – elevação da média de escolaridade, redução da taxa de analfabetismo e aumento da matrícula em todo país - não diminuíram a desigualdade entre brancos e negros:

A escolaridade de brancos e negros (...) nos expõe, com nitidez, a inércia do padrão de discriminação racial. (...) apesar da melhoria nos níveis médios de escolaridade de brancos e negros ao longo do século, o padrão de discriminação, isto é, a diferença de escolaridade dos brancos em relação aos negros, mantém-se estável entre as gerações. No universo dos adultos observamos que filhos, pais e avós de raça negra vivenciaram, ao longo do século XX, em relação aos seus contemporâneos de raça branca, o mesmo diferencial racial expresso em termos de escolaridade (HENRIQUES, 2001, p. 46).

Conforme chama a atenção Henriques (2001), a discrepância na escolaridade entre brancos e negros é em média de 2,3 anos de estudos. Essa desigualdade tem se mostrado intergeracional, pois é praticamente a mesma para um jovem hoje, como foi para seus pais e avós. Do ponto de vista qualitativo, Paixão (2003) elenca alguns vetores de produção das desigualdades étnico-raciais no sistema de ensino brasileiro: a presença da discriminação no espaço escolar, a imagem e a representação da população negra nos parâmetros curriculares e no material didático escolar e paraescolar e a importância da família na reprodução intergeracional das condições de vida e na confirmação ou superação das situações problemáticas vivenciadas no espaço escolar.

Para Delma Silva (2000), um dos fatores do fracasso escolar entre as crianças e jovens negros é a incompetência da escola em lidar com as diferenças culturais. O silenciamento sobre as relações étnico-raciais no espaço escolar, que abriga a idéia da inferioridade do negro e desconsidera as especificidades

dessa população, é apontado como uma das principais causas para a desmotivação e a evasão das crianças negras do sistema educativo, uma vez que retroalimenta o preconceito e a discriminação étnico-racial nesse espaço.

Ao perceber que o tipo de política educacional adotado no Brasil desconsidera a população negra, a atuação do movimento negro brasileiro não se resumiu às reivindicações pela inclusão dessa população ao sistema educacional. Em meio às comemorações do centenário da abolição (1988), o Movimento Negro Unificado elegeu "O Negro e a Educação" como tema do VIII Encontro de Negros do Norte e Nordeste, que aconteceu no Recife em julho de 1988. De acordo como o relatório da atividade<sup>31</sup>, o encontro teve como preocupação central "questionar a negação da importância do negro na formação social brasileira, através dos meios oficiais de educação do país". As proposições que resultaram dos debates realizados no encontro apontam para a necessidade de introduzir o estudo da História da África nos currículos escolares; discutir o papel da professora e do professor na descolonização do ensino; e considerar a aprendizagem pela prática cultural, como elementos importantes para o sucesso do processo de ensino/aprendizagem da população negra.

Nilma Gomes (1997), ao discutir a contribuição dos negros para o pensamento educacional brasileiro, conclui que o olhar do movimento negro para a educação trouxe, para além das reivindicações, problematizações teóricas e ênfases específicas que dão materialidade a um pensar sobre a educação, construído a partir do ponto de vista do povo negro. A autora sistematiza essa contribuição do movimento negro por meio de cinco aspectos: 1) a denúncia de que a escola reproduz e repete o racismo presente na sociedade; 2) a ênfase na história de luta e resistência do povo negro; 3) a afirmação da existência de uma produção cultural realizada pelos negros, com uma história ancestral que nos remete à nossa origem africana; 4) a consideração de que existem diferentes identidades no espaço escolar; e 5) a denúncia de que a estrutura excludente da escola precisa ser reconstruída

31 Dados disponíveis In:
NEGRO E EDUCAÇÃO.
Relatório do VIII Encontro
dos Negros do Norte
e Nordeste do Brasil.
Recife: Movimento Negro
Unificado. 1988.

para garantir o acesso à educação, a permanência e o êxito dos alunos de diferentes pertencimentos étnico-raciais e níveis sócio-econômicos.

A partir das reivindicações de acesso da população negra à instituição escolar e da inclusão da história e cultura afrobrasileira nos currículos escolares, o Movimento Negro brasileiro problematizou a existência de valores e práticas discriminatórias na escola, principalmente quando essa instituição nega a existência da diferença em seus domínios. Revelou a heterogeneidade da escola e enfatizou a história de luta e resistência da população negra (uma vez que a escola apenas oferecia a história de sua escravidão) e a centralidade da cultura nos processos educacionais do povo negro. Configurou dessa forma um pensamento sobre a educação constituído a partir de suas práticas e vivências educacionais construídas alternativamente aos processos de educação formal, que possui como fundamento o combate ao racismo, a afirmação da identidade negra e a superação das desigualdades étnico-raciais.

Referendando-se no pensamento do Movimento Negro sobre a educação, pesquisadores em sua maioria negras e negros vão desenvolver a partir de meados da década 1980 estudos que demonstram como a escola ao não tratar a questão da diversidade cultural entre os atores que compõem a comunidade escolar, termina por desenvolver práticas curriculares que atuam na manutenção do racismo e da discriminação étnico-racial em seu cotidiano, assim como essas práticas discriminatórias colaboram para a evasão e o fracasso escolar de crianças negras.

Gonçalves (1985), já mencionado anteriormente, foi um dos pioneiros no estudo das relações étnico-raciais no espaço escolar. Discutiu o silêncio como um ritual pedagógico a favor da discriminação. O silêncio é apresentado pelo autor como uma imposição das regras dos rituais pedagógicos. Contudo, "há uma linguagem que fala pelo silêncio" (GONÇALVES, 1985, p. 319) expressando-se no gesto, no comportamento e no tipo de tratamento destinado às crianças negras.

Silenciar é abster-se voluntariamente de falar, de pronunciar qualquer som, de escrever ou de dar qualquer demonstração dos seus pensamentos. O fato de existir no silêncio escolar uma linguagem não verbal, que conduz a mensagem da superioridade do branco e inferioridade do negro a crianças negras e brancas, demonstra que a instituição escolar não está silenciando seu pensamento sobre a população negra, ao negar a existência da população negra, a escola afirma seu pensamento sobre essa população, de modo que não há silêncio, há silenciamento. As regras do ritual pedagógico impõem um silenciamento sobre as relações étnico-raciais, mas estabelecendo uma relação dialógica, em dado momento, o silenciamento torna-se a regra que gera o ritual pedagógico.

O trabalho de Consuelo Silva (1995) mostra como a criança negra é estimulada por seus professores a "não ligar" e a não reagir à agressão contida nos apelidos e xingamentos de cunho étnico-racial. A criança branca não é punida e sua atitude é implicitamente legitimada, uma vez que é qualificada como "brincadeira". Também no trabalho de Delma Silva (2000), aparece a presença do racismo classificado como "brincadeira" e a atitude dos professores que desconsideram as situações racistas. Nesse trabalho, como no de Eliane Cavalleiro (2000), a negação do racismo é apresentada como uma forma de se proteger das agressões, ao abstraí-las. O racismo sob forma de brincadeira tem atravessado as relações étnico-raciais no Brasil. Entre as crianças, mas também entre os adultos, é muito comum ouvir-se piadas e gracejos que desqualificam a população negra. Tornar risível a condição étnico-racial da pessoa negra é contribuir para a internalização da sua suposta inferioridade e estimular a indesejabilidade dos traços físicos de seu grupo de pertença. Ao estimular as crianças a não reagirem a tais agressões, as professoras e professores desenvolvem uma atitude de cúmplice de tais práticas, que as certificam como verdadeiras.

A cumplicidade com as práticas discriminatórias vivenciadas no espaço escolar expressa por meio do silêncio também é mostrada no trabalho de Eliane Cavalleiro (2000). Discutindo

a relação família-escola, a autora aborda como a cumplicidade de pais e professores no silêncio sobre as idéias e atitudes racistas reforça o sentimento de inferioridade e baixa auto-estima das crianças negras. Afirma a autora que "a escola oferece aos alunos, brancos e negros, oportunidades diferentes para se sentirem aceitos, respeitados e positivamente participantes da sociedade brasileira" (ELIANE CAVALLEIRO, 2000, p. 98). Tais oportunidades são oferecidas por meio da ação das professoras e professores em elogiar alunos brancos em detrimento dos negros, de práticas não-verbais de demonstração de afeto de forma diferenciada para cada grupo de crianças e de práticas pedagógicas que terminam por reforçar a invisibilidade ou os estereótipos depreciativos da população negra. Quanto à quietude dos pais, diante das situações discriminatórias vivenciadas por seus filhos no espaço escolar, afirma a autora que é uma tentativa da família em protelar por um tempo maior o contato da criança com o racismo da sociedade e com as dores e perdas dele decorrentes. A família silencia diante de sua impotência ante o racismo, porque ela própria faz parte de uma geração que também aprendeu o silêncio em seu processo de socialização.

Nesses espaços silenciados sobre as relações étnico-raciais, as crianças negras realizam seus processos de socialização e construção identitária, no caso da escola, sem referências que lhes dê suporte para valorizar sua origem africana. Delma Silva (2000) constata que a construção da identidade dos alunos negros acontece em um cenário que os põe à margem dos processos educativos formais, uma vez que seu universo permanece fora da escola, quando a mesma é referenciada por um padrão eurocêntrico de desenvolvimento. O reconhecimento identitário do alunado se dá em primeiro lugar pelos "laços de parentesco, estabelecendo o vínculo de descendência africana" (idem, p. 52). As informações que eles possuem sobre a cultura africana provêem de duas fontes: o currículo escolar e a televisão. E ambos apresentam imagens reducionistas sobre esta cultura.

Se a escola é, como afirma Dubar (2005), um espaço

fundamental para a construção da primeira identidade social, significa dizer que as crianças negras têm construído suas identidades em meio ao conflito entre a negação e a afirmação de sua condição de Ser negro. Os estudos ajudamnos a compreender que ao ignorar a vivência de situações e agressões racistas, as pessoas negras transformam este comportamento em um mecanismo de defesa e sobrevivência simbólica para conviver com e em uma realidade que tem posto à margem sua existência e seus valores.

Para Nilma Gomes (2006), ao ignorar a história e a cultura afro-brasileira e africana nos currículos escolares, a instituição escolar tem fingido que o trato pedagógico e ético da diversidade não é uma tarefa da escola e dos educadores. Para a autora, ao menos no nível do discurso, reconhecemos a diversidade como algo belo, que dá sentido à nossa existência. Entretanto, "na prática no jogo das relações de poder, as diferenças socialmente construídas e que dizem respeito aos grupos sociais e étnico-raciais menos favorecidos foram naturalizadas e transformadas em desigualdades" (NILMA GOMES, 2006, p. 25). Assim, quanto mais a escola esquivar-se do tratamento pedagógico da diversidade, mais conflituosas e delicadas se tornarão as relações desenvolvidas no cotidiano do espaço escolar. Para a autora, essa é a razão pela qual a escola e os educadores precisam compreender a complexa trama entre diversidade cultural e currículo, entendendo que o currículo não se restringe a idéias e abstrações. Também diz respeito "a experiências e práticas concretas, construídas por sujeitos concretos, imersos em relação de poder" (NILMA GOMES, 2006, p. 31).

Tais estudos buscam compreender como as práticas curriculares reproduzem o racismo, mas também identificam as potencialidades da escola para sua desconstrução, uma vez que a escola é um espaço construído socialmente, por sujeitos concretos e sociais, portanto, pode ser reconstruído. A escola atua na manutenção do racismo, mediada por um currículo, que construído em meio a relações de poder, não contempla a população negra, logo, a disputa social pode

levá-la a considerar essa população; a atitude de professoras e professores de ignorar as relações étnico-raciais que se estabelecem na sala de aula compromete o desenvolvimento identitário de crianças negras, uma vez que legitima o preconceito e a discriminação, entretanto esses profissionais têm possibilidades de rever suas práticas. Em outras palavras, a escola não é uma instituição imutável, mas como um campo de disputas é capaz de moldar-se às necessidades que se lhe apresentem.

Embora as desigualdades educacionais entre brancos e negros no Brasil tenham se mantido estável ao longo de todo o século XX, como afirma Henriques (2001), ao denunciar o racismo e propor alternativas para mudanças o Movimento Social Negro conseguiu pautar suas reivindicações na agenda política do país. Assim, o início do século XXI é marcado pela transformação, ainda que lenta, das antigas reivindicações das entidades negras em políticas públicas.

No que se refere à educação, a promulgação da Lei nº 10.639 em 9 de janeiro de 2003 busca responder a uma demanda histórica. Altera a Lei nº 9.394/1996 de Diretrizes e Bases da Educação Nacional em seus artigos 26 e 79 e torna obrigatória a inclusão da temática História e Cultura Afro-Brasileira e Africana no currículo oficial de ensino. A leitura de seu parágrafo primeiro nos permite comprovar como o texto da Lei reflete de forma explícita as proposições do movimento negro referidas anteriormente:

§ 1º O conteúdo programático a que se refere o *caput* deste artigo incluirá os estudos da História da África e dos Africanos, a luta dos negros no Brasil, a cultura negra brasileira e o negro na formação da sociedade nacional, resgatando a contribuição do povo negro nas áreas social, econômica e política pertinentes à História do Brasil.

A Lei estabelece ainda a inclusão do dia 20 de novembro "Dia nacional da Consciência Negra" nos calendários escolares. Para Lucimar Dias (2005), que analisou a questão de raça nas leis educacionais entre os anos de 1961 a 2003, "do discurso

de escola sem distinção, chegamos à escola que começa a distinguir para compensar processos desiguais entre a população brasileira" (p. 60). Entretanto, seis anos depois de sua promulgação, a implementação da Lei nº 10.639/03 ainda não tomou materialidade e constitui-se num desafio para a comunidade escolar e para o movimento negro organizado. Significa dizer que apesar da conquista de marcos legais, que tentam garantir a singularidade e a pluralidade do espaço escolar, a escolarização da população negra brasileira tem se pautado por uma ideologia que ainda é fundamentada no desejo de branqueamento do Brasil e no mito da democracia racial. A escola que a população negra conhece ainda é uma escola que tem negado a sua existência. Orientada pelo esquecimento e pela invisibilidade dessa população, a escola ainda constitui-se como "um não lugar para os negros" (JERUSE ROMÃO, 2005 p. 17). A naturalização dos preconceitos arraigados no imaginário social brasileiro transversalizam de forma extraordinária os conteúdos e procedimentos didáticos disseminados no espaço escolar, o que indica que as teorias racistas ainda estão presentes nesse espaço.

## Professoras Negras: gênero, profissão e pertencimento étnico/racial

Historicamente, a nossa sociedade condenou a mulher a um papel inferior. Enquanto o homem representa genericamente o Ser Humano, a mulher é definida, inclusive nos dicionários, por sua condição biológica: o ser humano do sexo feminino capaz de conceber e parir outros seres humanos. Isso significa que a questão de gênero é, em si, um complicador para as relações sociais, mas quando somada à questão étnicoracial, incide nas maiores dificuldades para as pessoas que as vivenciam concomitantemente.

No Brasil, a população negra e, em particular, a mulher negra está sempre exposta ao preconceito e à discriminação étnicoracial. Convivemos com o mito da "mulata sensual" que, se em

algum momento serviu para a emancipação da mulher negra, em outros a relega a uma condição de mulher de segunda categoria, que serve para o divertimento masculino, mas não serve para a constituição de uma família. Muitas vivenciam a solidão amorosa ou dividem a vida com companheiros que as expõem à violência doméstica. Com medo de ficarem sozinhas, algumas sustentam seus companheiros em aspectos diversos, inclusive financeiramente. Outras são, nas palavras de Nilza Silva (1999)<sup>32</sup>, " a 'espinha dorsal' de sua família, que muitas vezes constitui-se dela mesma e dos filhos".

Ao longo da história, boa parte das mulheres negras ou não tiveram acesso à escola ou precisaram abandonar os estudos para poder trabalhar e garantir sua sobrevivência e, assim, se tornaram maioria nos trabalhos mais desqualificados e desvalorizados. Boa parte das mulheres negras brasileiras está atuando na informalidade ou como empregada doméstica (NILZA SILVA, 1999).

Ao estudar a trajetória educacional e a realização sócioeconômica de mulheres negras, Márcia Lima (1999) afirma que, com a reestruturação do emprego no Brasil, ocorre nos anos 1970, uma redistribuição das mulheres em geral, na População Economicamente Ativa (PEA). Elas passaram a abandonar o setor primário e ingressar cada vez mais na indústria e nos setores modernos. Segundo essa autora,

As mulheres provenientes das classes mais pobres dirigem-se a prestação de serviços e aos empregos ligados à indústria, enquanto as mulheres de classe média, aos serviços de produção e de consumo coletivo (setor terciário), devido a seus melhores níveis educacionais. Dada a significativa representação da população negra, nos patamares inferiores da sociedade, as mulheres desse grupo de cor compõem uma parcela significativa da força de trabalho feminina empregada nos serviços mais desqualificados, principalmente, o serviço doméstico (idem, p. 151).

Aquelas que possuem uma trajetória escolar, para conseguir sucesso profissional, têm que se mostrar mais competentes do que as brancas, mesmo possuindo igual nível de escolaridade

32 SILVA, Maria Nilza. A Mulher Negra. Disponível em http://www.espacoacade mico.com.br/022/22csilva.htm. Acesso em 02 de julho de 2009. e de qualificação profissional. As que conquistam melhores postos no mercado de trabalho geralmente despendem uma força muito maior que outros setores da sociedade. "Algumas provavelmente pagam um preço alto pela conquista, muitas vezes, abdicando do lazer, da realização da maternidade, do namoro ou casamento" (NILZA SILVA, 1999). Os estudos da autora permitem afirmar que a mulher negra necessita destacar-se sempre. Necessita ser sempre melhor em tudo para ser reconhecida socialmente. Dessa forma, a mulher negra tem que dispor de uma grande energia para superar as dificuldades que se impõem na busca da sua cidadania. Segundo Nilza Silva, ao imprimir essa energia em suas vidas, algumas mulheres negras têm experimentado a mobilidade social.

Para Nilma Gomes (1995, p. 115), "ser mulher negra no Brasil representa um acúmulo de lutas, indignação, avanços e conflito constante entre a negação e a afirmação de nossas origens étnico-raciais". Na literatura, nas novelas ou no cinema, a imagem da mulher negra sempre foi apresentada como uma mulher de segunda categoria. A escritora Conceição Evaristo (2005, p. 52) chama especial atenção para o fato de que "a representação literária da mulher negra ainda surge ancorada nas imagens de seu passado escravo, de corpo-procriação e ou corpo-objeto de prazer do macho senhor". Existe, inclusive, uma "ausência de representação da mulher negra como mãe, matriz de uma família negra, perfil delineado para as mulheres brancas em geral" (CONCEIÇÃO EVARISTO, 2005, p. 53).

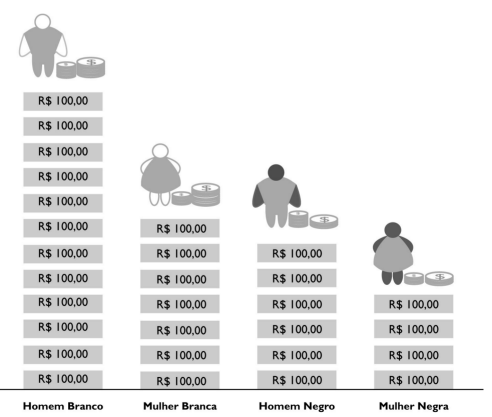
Maria Nilza da Silva (1999) assim explica a situação na mulher negra no Brasil:

A situação da mulher negra no Brasil de hoje manifesta um prolongamento da sua realidade vivida no período de escravidão com poucas mudanças, pois ela continua em último lugar na escala social e é aquela que mais carrega as desvantagens do sistema injusto e racista do país. Inúmeras pesquisas realizadas nos últimos anos mostram que a mulher negra apresenta menor nível de escolaridade, trabalha mais, porém com rendimento

menor, e as poucas que conseguem romper as barreiras do preconceito e da discriminação racial e ascender socialmente têm menos possibilidade de encontrar companheiros.

Segundo o Retrato das Desigualdades de Gênero e Raça (2008), as mulheres negras ocupam a pior posição na escala social. Os dados evidenciam a dupla discriminação sofrida nos múltiplos espaços sociais e, em especial, no mercado de trabalho. Como conseqüência das desigualdades educacionais, que aproxima mulheres e negros de postos de trabalho de menor qualidade, e da própria discriminação étnico-racial, os rendimentos dos homens brancos tendem a ser mais elevados do que o das mulheres brancas, que são mais elevados do que os dos homens negros, que por sua vez, são mais elevados que os das mulheres negras, como podemos visualizar na ilustração 2.

Ilustração 2. Renda média da população, segundo sexo, cor/raça Brasil/2007



Fonte: Retrato das Desigualdades de Gênero e Raça (2008)

As informações sobre posição na ocupação desempenhada revelam a situação de grande precariedade vivenciada pelas mulheres negras. Por um lado, elas apresentam as mais altas proporções no trabalho doméstico (21,4%) e na posição de produção para próprio consumo e trabalho não remunerado (15,4%); e, por outro, as menores proporções de trabalho com carteira assinada (23,3%) e de empregador (1,2%). Mesmo quando analisamos os dados do trabalho doméstico remunerado, as mulheres negras aparecem em desvantagem. Em 2007, a proporção de trabalhadoras domésticas com carteira de trabalho assinada era de 25% entre as negras e 30,5% para as brancas.

Em função de uma série de desvantagens em relação aos homens e às mulheres brancas, e aos homens negros, ser mulher negra é, também, uma luta incessante pela valorização da nossa história como sujeitos sócio-histórico-culturais, pelo fortalecimento da nossa auto-estima, pela construção de nossas identidades. É não perder a esperança de encontrar um companheiro que nos respeite, de construir uma família estruturada, de possuir uma carreira profissional, de possibilitar uma trajetória escolar de sucesso para nossos filhos... De vivenciarmos uma vida digna. Nesse contexto, o magistério emerge para as mulheres negras como cenário possível para a conquista da mobilidade social desejada.

No que se refere à atuação das mulheres negras no campo educativo, Moema Teixeira (2006) afirma que importantes desigualdades por sexo e cor podem ser verificadas ao considerarmos a categoria professor. Segundo a autora, os dados do Censo 2000<sup>33</sup> apontam que "de um total de 65.629.886 pessoas ocupadas, 3% exerciam a ocupação de professor, ou seja, 1.984.134 pessoas" (p. 15). E indica que por essas duas características (sexo e cor), é possível realizar uma primeira caracterização da ocupação como sendo "eminentemente feminina (81, 2%) e branca (64,2%), e não apenas no seu conjunto (dados para o Brasil) como em todas as regiões e unidades da federação" (p. 15).

A análise da distribuição interna dos profissionais por sexo,

33 Realizado pelo Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística – IBGE. cor, e nível de ensino nos quais atuam, essa autora chega às seguintes conclusões:

- » O ensino fundamental é realmente feminino, numa proporção ainda mais elevada para as mulheres negras (70,2% para 53,5% das brancas);
- » Os homens negros também estão nesta categoria de ensino num nível bem mais elevado que os homens brancos (da ordem de duas vezes mais).
- » Atuando no ensino médio encontramos proporções semelhantes entre homens, independente da cor; enquanto no caso das mulheres, as brancas encontram-se numa proporção bem mais elevada que as negras.
- » O ensino superior... é masculino e branco uma vez que tanto homens brancos como mulheres brancas encontram-se nessa condição em torno de três vezes mais que os seus parceiros do mesmo sexo negros. No entanto, a proporção de pretos e pardos é superior a das mulheres brancas, mostrando um peso maior de gênero nessa categoria.
- » O ensino profissional encontramos proposições semelhantes entre as mulheres, sejam estas brancas ou negras, já entre os homens percebe-se uma proporção duas vezes maior para os negros.
- » O ensino da educação física ainda é bem mais representativo para os homens, embora entre as mulheres seja quase duas vezes mais representativo para as brancas e entre os homens seja mais representativo para os negros (MOEMA TEIXEIRA, 2006, p. 29).

Embora seja possível levantar várias questões tanto no que se refere à dimensão de gênero, quanto à dimensão étnicoracial, consideramos importante destacar que, à medida em que aumenta o nível de ensino, as professoras negras vão desaparecendo do campo de atuação do magistério. Situação que revela a falta de oportunidade pela qual têm passado essas professoras para acessar o ensino superior. Ou seja, é no ensino fundamental que elas se apresentam em maior número, como podemos visualizar na tabela 1.

**Tabela I.** Total de Professores por Cor (%) – Brasil 2000

| Tipo de Professor                                 | Branca | Parda | Preta | Outras |
|---------------------------------------------------|--------|-------|-------|--------|
| Prof° da educação infantil<br>(nível médio)       | 63,9   | 29,1  | 5,9   | 1,1    |
| Prof° da educação infantil<br>(nível superior)    | 80,3   | 15,6  | 2,5   | 0,8    |
| Prof° de nível médio no<br>ensino fundamental     | 57,0   | 37,1  | 4,6   | 1,3    |
| Prof° de nível médio no ensino profissionalizante | 68,4   | 26,1  | 3,0   | 2,5    |
| Prof° do ensino superior                          | 83,9   | 11,8  | 2,2   | 2,1    |

Fonte: Dados do Censo 2000, disponíveis em Moema Teixeira (2006, p. 25).

A concentração das professoras negras no ensino fundamental é mais um indicativo das desigualdades sócio-educacionais às quais estão expostas. A despeito de seus esforços em busca de uma trajetória escolar de sucesso, os obstáculos provenientes das relações desiguais que vivenciam tornam-se por vezes barreiras intransponíveis na busca pela elevação de sua escolaridade.

Entretanto, em dados mais recentes, apresentados no Relatório Anual das Desigualdades Raciais no Brasil; 2007-2008, percebe-se que as mulheres vêm estudando mais que os homens, sendo esta uma realidade presente em ambos os grupos étnico-raciais:

Em 1995, na população acima de 15 anos de idade, os anos médios de estudo de estudos dos contingentes eram: homens brancos, 6,4 anos de estudo; mulheres brancas, 6,4; homens pretos & pardos, 4,1; e mulheres pretas & pardas, 4,4. Em 2006, os mesmos indicadores haviam avançado, respectivamente, para 7,9; 8,1; 6,0 e 6,4 (PAIXÃO; CARVANO, 2008, p. 183).

Todavia, se as disparidades estão diminuindo no que se refere à questão de gênero em ambos os grupos étnicoraciais, elas ainda permanecem muito elevadas no que tange

à dimensão étnico-racial entre os dois grupos de mulheres. Na verdade, isso significa que a condição de gênero, raça e profissão da mulher negra e professora a expõe a uma série de preconceitos e discriminações que a coloca em uma situação de desvantagem.

Se o acesso ao magistério apresenta-se como um espaço de afirmação das potencialidades intelectuais das mulheres em geral, pois até o século XVIII acreditava-se que elas possuíam uma razão inferior a dos homens, para as mulheres negras carrega um duplo significado, como afirma Nilma Gomes (1995, p. 115):

Ser mulher negra e professora expressa uma outra maneira de ocupação do espaço público. Ocupar profissionalmente esse espaço, que anteriormente era permitido só aos homens e brancos, significa muito mais que uma simples inserção profissional. É o rompimento com um dos vários estereótipos criados sobre o negro brasileiro de que ele não é capaz intelectualmente.

A capacidade intelectual do negro foi negada e institucionalizada, uma vez que "as elites brasileiras da primeira metade do século XX tendiam a acreditar que os pobres e não brancos eram, em sua grande maioria, degenerados" (DÁVILA, 2006, p. 21). Assim, neste período, intelectuais e funcionários públicos brancos e progressistas que estruturaram a educação pública universal no Brasil possuíam motivos e ações influenciadas pela ideologia racial. Segundo Dávila (2006, p. 25), "dotados da incumbência de forjar um Brasil mais europeu e presos a um senso de modernidade vinculado a brancura, esses educadores construíram escolas em que quase toda ação e prática estabelecia normas racializadas e concedia ou negava recompensas com base nelas". Segundo esse autor, para as elites brasileiras desse período a negritude era sinônimo de falta de saúde, preguiça e criminalidade.

Por esse motivo testemunhou-se no Rio de Janeiro a criação de condições hostis para negros e pobres que tentassem ser professores.

Embora existam trabalhos que apontem a presença de homens e mulheres negras no magistério ainda na Primeira República<sup>34</sup>, Dávila (2006) mostra que essas professoras e professores foram desaparecendo ao longo dos anos de 1900 a 1930, e que esse desaparecimento deu-se por via institucional. Afirma este autor que

desde a segunda década do século XX, a sucessão de reformadores – Afrânio Peixoto, Antônio Carneiro Leão, Fernando de Azevedo e Anísio Teixeira – expandiu e reformou os programas de aprendizagens dos professores da cidade, colocando em práticas valores que definiram o ensino em uma profissão branca, feminina e de classe média (2006, p. 161 – 162).

Dessa forma, a inserção da população negra no magistério vai acontecer com maior ênfase a partir da política de expansão industrial, que traz a necessidade de uma mão-de-obra mais qualificada para o trabalho na indústria e impulsiona assim a expansão da educação. Neste sentido, não podemos desconsiderar que o crescimento da presença das mulheres negras e não negras no magistério tenha se dado a partir do momento em que a educação formal passou a ser desvalorizada, uma vez que prepararia as camadas populares para o trabalho e considerada uma atividade extensiva do trabalho doméstico.

Nesse cenário, o magistério emerge como um campo de trabalho que, mesmo conferindo *status* profissional às mulheres negras, apresenta-se como um campo de inserção "permitido" em dado momento histórico. Assim, podemos inferir que a escolha pela profissão é um elemento da trajetória de luta e resistência dessas mulheres pela sobrevivência na tentativa de "ocupar os espaços possíveis surge o horizonte do magistério" (NILMA GOMES, 1995, p. 154).

Patrícia Santana (2004) elenca alguns estudos que vêm sendo desenvolvidos sobre professores negros na última década<sup>35</sup>. Destaca a autora que em sua maioria as pesquisas enfocam as professoras negras em função da predominante presença das mulheres no magistério e possuem as seguintes características:

34 Muller (2003); Dávila (2006).

35 Nilma Gomes (1995); Jacira Silva (2000); Gláucia Santos (2001); Eva Silva (2003); Solange Ribeiro (2001). A maioria dos estudos enfoca os percursos biográficos e as experiências de professoras e professores negros inseridos no ensino fundamental e superior. Revelam as dificuldades enfrentadas pelas profissionais da educação, apontam para uma possível mudança de *status* social a partir do ingresso na carreira do magistério e as situações de racismo vivenciadas por essas profissionais (PATRÍCIA SANTANA, 2004, p. 47).

A leitura do conjunto dos resultados dos estudos citados pela autora, e mais Claudilene Silva (2006) e Patrícia Santana (2004), nos ajudam a enumerar alguns aspectos do significado da presença das mulheres negras no magistério. Em primeiro lugar, considerando as condições de vida das mulheres negras em geral já discutidas nesse trabalho, destacamos a perspectiva da mudança de vida. Tornar-se professora é uma forma encontrada por essas mulheres para melhorar de vida. Um segundo aspecto que pode ser enunciado é o rompimento com o lugar de subalternidade destinado à população negra. Ao tornarem-se professoras, essas mulheres passam a ocupar um espaço do qual a maioria de seus pares estão excluídos.

Um terceiro aspecto que pode ser destacado é que o ingresso das mulheres negras no magistério levou-as ao afastamento de sua identidade étnico-racial. Sendo este um espaço predominantemente branco, algumas dessas mulheres foram levadas a adequar-se conforme os padrões de cultura, estética e comportamento dos brancos, para serem aceitas nesse espaço. Um último aspecto que apontamos é que mesmo continuando expostas às imagens estereotipadas sobre a população negra, ao assumir a docência as mulheres negras passam a vivenciar o preconceito e a discriminação a partir de um novo lugar. Um lugar que mesmo sendo considerado de pouco prestígio social eleva sua auto-estima, porque melhora sua condição de vida. Este novo lugar, a depender de sua trajetória de vida, lhes possibilita questionar sua situação, ressignificar sua identidade e buscar novas estratégias para o enfrentamento do racismo. Ou seja, a presença de mulheres e homens negros no magistério em escolas brasileiras inclui a dimensão étnico-racial nesse espaço de disputas sociais. Uma disputa que ainda é travada de forma silenciosa, porque o contexto de silenciamento sobre relações étnico-raciais no Brasil ainda é muito presente.

O estudo da história de vida das professoras e professores em geral e das professoras e professores negros em particular vem sendo desenvolvido por vários pesquisadores<sup>36</sup> sobre questões diversas do campo educativo. Segundo Patrícia Santana (2004, p. 43), "estudiosos dessa área são unânimes em afirmar que o estudo da história de vida de professores traz grandes contribuições para subsidiar as reflexões a respeito da formação docente". Compreendem esses estudiosos que a construção do professor como pessoa é inseparável da construção do profissional. Significa dizer que "a forma como os professores se posicionam em sua prática profissional deriva, em larga medida, das experiências vividas, interpretadas e reelaboradas ao longo de suas existências e dos próprios contextos de formação" (PATRÍCIA SANTANA, 2004, p. 42). Para superar o silenciamento sobre identidade e relações étnico-raciais na escola, necessitamos compreender os processos de construção identitária vivenciados pelas professoras e professores, que são os principais mediadores das relações estabelecidas no espaço escolar.

Na perspectiva africana, a construção da vida própria tem sentido no seio de uma comunidade, e visa não apenas o avançar de cada um individualmente. O crescimento das pessoas tem sentido quando representa fortalecimento para a comunidade a que pertencem.

Petronilha Gonçalves e Silva<sup>37</sup> (2003, p. 181).

## Professoras narradoras: reconstruindo trajetórias

Tendo em vista situar o leitor nas análises que virão posteriormente, apresentamos um breve perfil das trajetórias das 10 professoras que foram entrevistadas e são, portanto, as narradoras de suas histórias de vida. Considerando que a história da população negra é marcada pela coerção a esses indivíduos para que neguem suas identidades, optamos por não identificar as professoras narradoras utilizando números. Compreendemos que por trás de cada nome existe uma história e decidimos nomeá-las ainda que preservando a privacidade das profissionais. Entendemos que o nome é uma referência na vida das pessoas, capaz de dizer quem são, de onde vieram, a que família pertencem. Os nomes escolhidos para identificar cada uma das professoras negras são nomes de mulheres negras que se constituíram referências do Movimento Negro do Recife, destacando-se pela contribuição que dão permanentemente, por meio de seus discursos e práticas, ao combate ao racismo e à promoção da igualdade étnico-racial.

A escolha desses nomes, considerando a quantidade das mulheres negras engajadas nos processos de organização de

37 Petronilha Gonçalves e Silva, doutora em Educação pela Universidade Federal do Rio Grande do Sul é professora titular de Ensino-aprendizagem das Relações Étnico-Raciais da Universidade Federal de São Carlos (UFSCar) e pesquisadora do Núcleo de Estudos Afro-brasileiros/ UFSCar.

seu povo, não pretende diferenciá-las por grau de importância nesses processos. Nosso critério de escolha pautou-se pela presença dessas mulheres (entre muitas outras) em nossa história de vida. Escolhemos aquelas com as quais julgamos ter realizado alguma aprendizagem em nosso próprio processo de construção identitária como mulher, negra, pedagoga. Com elas vivenciamos situações de interação social por meio das quais forjamos nossas várias identidades: situações de amizade, de estudo, de trabalho, de militância social e política<sup>38</sup>.

O perfil do grupo das professoras narradoras constituise como um mosaico que bem representa a pluralidade da mulher negra no Brasil. São pretas e pardas de várias tonalidades de cor de pele e tipos de cabelo. Entre as pretas, algumas se afirmam negras, outras apenas se percebem. Entre as pardas, existem as que sabem que não são brancas, mas não se consideram negras, porque possuem a pele clara. As mais claras nunca vivenciaram situações de preconceito e discriminação étnico-racial. As mais escuras apontam diversas situações desse tipo. Em relação à situação afetiva, entre as pardas uma é casada e as outras têm namorado. As pretas não possuem companheiros. Algumas pertencem a famílias negras estruturadas identitariamente, outras nasceram em famílias negras "sem identidade e sem cultura", como define uma delas. As que são de famílias negro-mestiças possuem a experiência familiar marcada pela diferença entre seus membros e pela comparação. Em comum entre essas mulheres encontramos dois traços: o processo de construção da postura de auto-afirmação e o sentimento de vitória pelas conquistas realizadas. Passemos à apresentação das professoras negras, personagens narradoras das histórias de vida com as quais trabalhamos.

#### Prof<sup>a</sup> Alzenide Simões

Nascida em uma família negra, tem a pele escura, mas descobriu-se negra somente na vida adulta. O pai, já falecido,

38 A escolha é também uma homenagem e um agradecimento da pesquisadora.

era metalúrgico e a mãe é auxiliar de enfermagem. Tem uma irmã e um irmão, mas no velório do pai descobriu que tinha mais 16 irmãos fora do casamento. Aprendeu a ler em casa com a irmã mais velha e é a única da família que cursou uma faculdade. Criança muito retraída, descobriu os livros e as letras muito cedo e se destacou na vida escolar. Estudou a vida inteira em escolas públicas e vivenciou diversas situações de discriminação. É pedagoga especializada em psicopedagogia e participa de um grupo de militância negra. Tem 36 anos de idade e 16 de profissão. Indica o cristianismo como religião. É solteira e mora com a mãe. Afirma que sua história não tem muita coisa fora do comum.

#### Prof<sup>a</sup> Auxiliadora Martins

Nascida em uma família pobre de sete filhos. Foi morar com uma tia por causa da falta de recursos dos pais. Não conviveu com seus irmãos. Quando sua tia faleceu ficou morando com um primo e cuidava da casa dele. Voltou para a casa dos pais já adulta, com 29 anos, ao perceber que estava sendo explorada. O pai, já falecido, era funcionário público e a mãe é doméstica. Estudou em escolas públicas e particulares, teve um bom desempenho escolar, mas precisou abandonar os estudos para trabalhar. Só voltou a estudar 10 anos depois. Batalhou muito para poder se formar. Pagou as despesas de seu curso superior fazendo unha e dando aulas de reforço. Mora com sua mãe, mas deseja construir o seu espaço. Tem 49 anos de idade e 10 de profissão. É espírita, solteira e está sozinha.

#### Prof<sup>a</sup> Cristina Vital

Mestiça, é a única morena de uma família de cinco filhos. Sentia-se um pouco diferente por ser diferente. O pai era instrutor de eletricidade e a mãe era dona de casa. Era uma criança que pensava muito, era muito preocupada com seu futuro. Quase deprimida. Estudou em escola pública e quando

entrou na escola já sabia ler e então pulou para a 2ª série, mas não tinha maturidade ainda. Sempre era a mais nova da sala. Tinha a letra mais bonita, mas sua trajetória escolar é marcada pela ida para a recuperação ano após ano. Seu grupo de escola era sempre os mais excluídos da sala. Casou com um homem branco e sofreu discriminação. Separou-se e lutou muito por sua sobrevivência como qualquer mulher sozinha. Pedagoga, tem 34 anos de idade. É protestante, hoje namora um homem negro e se considera uma pessoa completa.

#### Profa Delma Silva

Filha de mãe branca e pai mestiço sempre se considerou branca. Passou a perceber-se como parda a partir do discurso sobre cotas raciais para negros nas universidades. Como para os padrões brasileiros pode ser definida como branca, nunca sofreu discriminação étnico-racial. Tem dois irmãos gêmeos, seu pai é pedagogo, mas atualmente atua como sapateiro e sua mãe é doméstica. Estudou em escolas públicas e particulares e desenvolveu uma trajetória escolar de sucesso. Rebelou-se durante a adolescência, mas teve maturidade para perceber que não era aquele o caminho que deveria seguir. Pedagoga, está cursando sua segunda graduação em filosofia. Tem 34 anos de idade e 16 de profissão. É espírita kardecista, solteira e mora com seus pais.

#### Prof<sup>a</sup> Ester Monteiro

Filha de pai negro e mãe branca é mestiça, mas considera-se negra. O pai era suboficial da marinha (hoje reformado) e a mãe era doméstica. Quando criança brigava com a mãe por ter escolhido um negro para casar. Considerava o pai feio e tudo que queria era ter o cabelo liso. Tem dois irmãos e duas irmãs. É a irmã mais velha e desde muito cedo cuidava dos seus irmãos mais novos. Na vida escolar sempre estava entre os melhores alunos da classe e aos 10 anos de idade montou uma escola de reforço em sua casa, na qual acreditava estar

brincando de escola. É pedagoga e técnica em contabilidade. Tem 42 anos de idade e 21 de profissão. É católica apostólica romana, tem dois filhos, é separada e está sozinha.

#### Profa Inaldete Pinheiro

Filha de uma família negra com pais separados. A mãe é professora e advogada e o pai é militar. Tem duas irmãs e um irmão. Estudou a vida toda em escola pública e possui uma trajetória escolar de sucesso. A história da mãe, que conseguiu concluir quatro cursos superiores, sozinha e com quatro filhos para criar, foi seu estímulo para os estudos. Sofreu discriminação durante a infância, mas a referência familiar ajudou-a a superar o preconceito. Pedagoga e especialista em psicopedagogia, tem 40 anos de idade e 19 de profissão. É evangélica e solteira. Define sua história como uma vida de escola.

#### Profa Lúcia dos Prazeres

Filha de pais separados, tem um irmão por parte de mãe e pai e dois só por parte de pai. O pai é funcionário público e a mãe auxiliar de enfermagem. Mestiça, considerava-se branca até o Curso HCAB. Hoje afirma-se parda e acha uma hipocrisia ser chamada de negra em função de ter a cor clara. Afirma que nunca sofreu preconceito ou discriminação. Estudou em escolas públicas e privadas, teve dificuldades para concluir o curso de magistério quando passou a estudar à noite e trabalhar durante o dia. É pedagoga, com especialização em coordenação pedagógica. Tem 33 anos de idade e 10 de profissão. É espírita e considera que por ser mulher e filha de pais separados teve que ralar um pouco mais na vida, mas é vitoriosa.

#### Prof<sup>a</sup> Piedade Marques

Nascida de uma mãe negra e pai branco, tem a pele clara mas considera-se negra. Tem duas irmãs e afirma ser a mais

escura da família. Nunca sofreu discriminação e informa que até chegar ao Curso HCAB acreditava que não havia preconceito. Se as pessoas tivessem uma auto-estima bem resolvida, não teriam problemas em ser negras. Seu pai, já falecido, era psicólogo e sua mãe é dona de casa. Estudou em escolas públicas e particulares e destacou-se em sua vida escolar. É pedagoga e técnica em segurança do trabalho e em contabilidade. Tem 35 anos de idade e 16 de profissão. Não tem religião, mas afirma que tenta ser melhor. É casada e tem um filho de 04 anos.

#### Profa Martha Rosa

Fruto de um casamento inter-racial, tem a pele clara, mas considera-se negra. Tem um irmão e uma irmã. O pai é bancário e a mãe é dona de casa. Durante um tempo de sua vida sustentou a família financeiramente. Para esquecer os problemas que vivenciava com a mãe alcoólatra e o pai que se desempregava com freqüência, apoiou-se nos estudos como o sentido de sua vida. Estudou em escolas públicas e privadas e destaca sua vida escolar como sendo de muito estudo. Pedagoga, especializada em ensino da arte, tem 33 anos de idade e 10 de profissão. Não professa nenhuma religião. Ainda mora com os pais, mas prepara-se para casar com um homem branco. Define sua história como uma história de bastante luta.

#### Profa Mônica Oliveira

Nascida e criada no bairro do Coque, era filha de pais analfabetos. O pai era biscateiro e a mãe, já falecida, era doméstica. Cresceu em uma família negra, de sete irmãos (cinco mulheres e dois homens), mas sem identidade e sem história. Estudou a vida inteira em escola pública e sempre teve muita dificuldade para aprender. Seu estímulo era perceber que em meio à miséria em que vivia havia algumas crianças que tinham uma realidade diferente da dela. Sabiam

ler e escrever. Desde criança sofreu discriminação no espaço escolar. O convívio com pessoas politicamente engajadas possibilitou o seu despertar identitário. Pedagoga, tem 40 anos de idade e 19 de profissão. É evangélica, solteira e sem namorado.

Foram essas mulheres, com esses perfis, que conosco colaboraram na caracterização e análise do processo de construção identitária de professoras negras, como elemento fundamental para a emergência de práticas curriculares de enfrentamento do racismo no espaço escolar.

# A Construção da Identidade: dois processos, quatro estágios

A abordagem sociológica da identidade elaborada por Dubar (2005) possui como centro a idéia de que é na interação social que forjamos nossas identidades. Para Dubar, a identidade é construída por meio de dois processos articulados entre si, que buscam apresentar a identidade para si e a identidade para o outro. Essas apresentações se concretizam a partir de atos de atribuição (quando caracterizam a pessoa que você é) e de atos de pertencimento (quando você caracteriza a pessoa que você quer ser). Conforme a teoria, embora sejamos identificados pelo outro, podemos recusar essa identificação e nos definirmos de outra forma.

Para Ferreira (2000), que também entende a identidade como um processo em construção, no caso das pessoas negras essa construção vai acontecer por meio de quatro estágios, que não são fixos nem lineares: estágio de submissão, estágio de impacto, estágio de militância e estágio de articulação. Segundo esse autor, os estágios constituem-se como "momentos em que o indivíduo expressa atitudes e concepções particulares desenvolvidas sobre si mesmo, sobre as pessoas e sobre seu mundo, dentro do *continuum* de desenvolvimento da identidade" (FERREIRA, 2000, p. 69 - grifo do autor).

Seguindo Dubar e Ferreira, nesta pesquisa adotados

como referencial teórico-metodológico, apresentamos a percepção do pertencimento étnico-racial como o processo de construção da identidade de professoras negras. Resultado da interação social, não existe um momento específico da vida no qual essa percepção acontece. Dependendo da história de vida de cada professora, a percepção vai acontecer ainda na infância ou adolescência, ou poderá ocorrer somente na vida adulta. Tratando-se de um processo de interação, ela também não acontece em um momento estanque. Como enunciamos em trabalho anterior (CLAUDILENE SILVA, 2006), o reconhecimento do pertencimento étnico-racial vai sendo gerado e se estabelecendo de forma lenta, processual e gradativa.

## A percepção do pertencimento étnico-racial de professoras negras

As professoras que participaram da pesquisa indicaram que a percepção do pertencimento étnico-racial foi possibilitada por vivências de atos de atribuição (das pessoas para com elas) e atos de pertencimento (delas em relação a elas próprias), que aconteceram em momentos e situações diversas, expressando efeitos com limites e possibilidades na constituição identitária: a convivência com pessoas brancas e as visitas a espaços "de brancos"; a vivência de situações de discriminação no ambiente escolar durante a infância; o discurso familiar sobre o pertencimento; o discurso público sobre relações e desigualdades étnico-raciais; o estudo da história e da cultura afro-brasileira.

A convivência com pessoas brancas e as visitas a espaços "de brancos" demarca as diferenças fenotípicas e traz para muito perto a ideologia da superioridade do branco e da inferioridade do negro. A rejeição ao cabelo crespo e a percepção da cor como causa de preterimento são exemplos de como a aparência da pessoa negra encontra-se em desvantagem em relação ao padrão de beleza branco eurocêntrico, como podemos notar no depoimento de duas das professoras:

Na adolescência eu tinha uma amiga que era bem branca, dos olhos claros, a gente gostava do mesmo menino, ele escolheu por ela.. percebi que...era por causa da minha cor (Prof<sup>a</sup> Cristina Vital).

Meu pai é negro e minha mãe é o que no nosso sistema chama branca... Durante um tempo da minha infância eu brigava com ela porque ela tinha escolhido meu pai pra casar e não um outro namorado dela que eu conheci. Eu queria ser filha do outro namorado porque ele era bonito e o meu pai era feio. Ele era branco do cabelo liso. A única coisa que eu queria era que meu cabelo fosse liso (Profa Ester Monteiro).

Os sinais de beleza destacados, pele branca e cabelo liso, indicam a internalização dos estereótipos que configuram a inferioridade das características fenotípicas da população negra. Os relatos das professoras mostram que a pretensa inferioridade de sua aparência faz com que as pessoas negras sintam-se preteridas, especialmente no que se refere à cor e ao cabelo, como símbolos de seu pertencimento. Desse modo, expressam que elas ao desejarem possuir uma aparência mais próxima do padrão de beleza branco para serem aceitas socialmente (no mínimo o cabelo liso), buscam algum conforto étnico-racial. Para Nilma Gomes (2003), a forma como essa dupla - cabelo e cor da pele - é vista no imaginário social brasileiro expressa o tipo de relações étnico-raciais que aqui foram desenvolvidas. Entende essa autora que o sistema de classificação racial do Brasil é cromático, estético e corpóreo. Neste caso, o desejo da professora Ester de possuir o cabelo liso pode ser compreendido como o desejo de ter nascido branca para se esquivar das relações preconceituosas e discriminatórias as quais foi submetida como pertencente ao grupo negro.

Quanto às visitas a espaços "de brancos" é apresentada pela professora Martha Rosa da seguinte forma:

Meu namorado é extremamente branco. Eu estava no Rio e foi inaugurado aquele Centro Cultural Unibanco, em Botafogo e a gente estava passeando lá e realmente só tinha pessoas muito

brancas, européias, pode-se dizer. E aí ele disse assim: 'Não entra nenhum negro aqui dentro'. E naquela hora eu me senti ofendida e ele não entendeu.

O relacionamento inter-racial e as consequentes visitas a espaços onde predominantemente estão pessoas brancas parecem fazer com que as pessoas negras sintam-se invasivas e constrangidas, ao entrar no mundo que pretensamente não seria o seu. Uma entre outras possibilidades de entender o caso da professora Martha é compreender que a verbalização de que naquele espaço não entravam negros foi entendida pela professora como se a ela não fosse permitido estar naquele lugar. Nessa relação, a descoberta do pertencimento se concretiza por meio da explicitação da opinião do outro sobre seu pertencimento. Nas palavras de Ferreira (2000), a professora entra no estágio de impacto. É um momento de espanto e vertigem, porque "torna-se impossível negar a não aceitação por parte do 'mundo branco'" (FERREIRA, 2000, p. 76). Ela estava num espaço que lhe era proibido, usufruindo de uma concessão momentânea em função da presença de seu namorado branco. Para Ferreira, essa tomada de consciência acontece de forma dolorosa, mas pode auxiliar na geração da energia necessária para a ação de tornar-se negra.

A vivência de situações de discriminação durante a infância é atribuída às características fenotípicas: cabelo e cor da pele. E, de modo geral, ganham relevância uma vez que advêm todas do espaço escolar. Nesse espaço são vivenciadas em meio ao silenciamento cúmplice dos docentes, que não sabem como trabalhar a questão, como já indicou Delma Silva (2000) e Eliane Cavalleiro (2000). Algumas professoras entrevistadas, sem possuir outras referências sobre seu pertencimento, descobrem-se negras nessas situações pelo olhar dos colegas: "eu sabia que eu era negra, porque alguns coleguinhas diziam: negra safada" (Profa Mônica Oliveira). Outras, mesmo possuindo a referência familiar, apontam o papel das "brincadeiras" vivenciadas: "sempre tem aquelas brincadeiras das crianças: nega feia, nega preta, nega do cabelo duro" (Profa Inaldete Pinheiro). As brincadeiras descritas pela professora

são na verdade agressões étnico-raciais, que destacam suas características físicas.

A agressão sob forma de brincadeira entre o alunado já havia sido estudada por Delma Silva (2000). A maioria dos alunos afirmou a existência do racismo, mas o classificou como "brincadeira". Foi o caso de um aluno que disse nunca ter percebido algum tipo de "ofensa" em razão da cor; no entanto é chamado pelos colegas de "*Torrado*" (DELMA SILVA, 2000, p. 65). A negação do racismo é apresentada pela autora como uma forma de se proteger das agressões, ao abstraílas. "A humilhação psicológica funciona como uma força simbólica que os imobiliza" (DELMA SILVA, 2000, p. 73). Na perspectiva defendida pela autora, a brincadeira aparece enquanto a adoção do racismo como forma disfarçada de "diversão" e a escola, ao assumir a pedagogia do silenciamento, assume a manutenção das práticas racistas.

Existem ainda aquelas professoras que vão acumulando as situações de discriminação até conseguir decifrar o que os colegas estão lhe dizendo por meio delas. Assim, aconteceu com a professora Alzenide Simões; vejamos seu depoimento:

Eu tinha o cabelo enorme com tranças... E os meus coleguinhas de escola viviam me 'pentelhando' por conta disso. Faziam pom! Pom!... Imitavam buzina com meus cabelos, diziam que eu tinha chifrinho... Então eu sofri muito... nessa época eu não me percebia como negra. Mas me percebi como diferente... porque os meninos só 'chacoalhavam' comigo. As outras meninas tinham 'rabo de cavalo', as outras meninas tinham tranças, mas eles não perturbavam. Era só comigo, com o meu 'pitó', com o meu 'rabinho de cavalo'.

A professora Alzenide sabia que se diferenciava das outras meninas porque os colegas não perturbavam com as outras, apenas com ela. Todavia, não sabia em que consistia a diferença. Ser diferente neste contexto traduz o sentido de ser marginalizada e excluída. Não ser querida pelos colegas. O que diferenciava a professora das outras meninas não era exatamente os caracteres cabelo crespo e pele negra, mas o

significado dessas características. Era o que permitia que os coleguinhas zombassem dela e não das outras meninas: o conjunto de aspectos depreciativos ligados ao negro, aos seus valores, às suas crenças, à sua relação com o trabalho, entre outras coisas.

As histórias das professoras nos revelam a violência simbólica que atinge as meninas negras cotidianamente no espaço escolar. Embora a discriminação e o preconceito étnico-racial sejam vivenciados por todas as crianças negras, destacamos as meninas em função de que a incidência de relatos e também a literatura informam que são elas que estão mais expostas às discriminações que poderão causar danos quando tornarem-se mulheres negras. Nesse processo internalizase a inferioridade da beleza negra e abre-se caminho para a aspiração do branqueamento em busca da aceitação nos grupos de convivência (CLAUDILENE SILVA, 2007, p. 164).

Ao silenciar sobre essas situações, o espaço escolar desempenha um papel importante nesse processo de internalização da inferioridade negra por meninas e meninos. Para Dubar (2005, p. 147), "é nas e pelas categorizações dos outros – principalmente dos parceiros de escola (seus "professores" e seus "colegas") – que a criança vive a experiência de sua primeira identidade social". Os novos contextos sóciohistórico e cultural que vivenciamos tendem a impulsionar a escola, como uma instituição mutável, como um artefato político, histórico e social, capaz de moldar-se às necessidades que se lhe apresentem, a intervir de forma consciente e planejada nesse processo de desconstrução/reconstrução.

O discurso familiar constitui-se em outra situação que favorece o reconhecimento do pertencimento étnicoracial ainda na infância. Em famílias negras estruturadas identitariamente esse discurso tenta revelar os aspectos afirmativos da condição identitária, ao mesmo tempo em que prepara os membros da família para lidar com as agressões étnico-raciais que sofreram ao longo da vida como podemos observar no depoimento da professora negra a seguir:

Isso era uma coisa que era trabalhada também em casa... sempre [tínhamos] essas conversas de que: 'eu sou isso mesmo, foi assim que Deus me fez e nós não devemos nos abater a ponto de sentir que isso seja uma agressão'. Muito pelo contrário, isso seria um elogio (Profa Inaldete Pinheiro).

Em famílias negro-mestiças esse discurso termina por nomear, qualificar, classificar, pontuar as diferenças fenotípicas entre seus membros. Por exemplo, uma das professoras, Ester Monteiro, no discurso de autoridade de seu pai informavase sobre seu pertencimento: "percebi cedo, porque meu pai dizia assim: 'filho de nego é nego' (...) eu me acostumei com essa fala embora não aceitasse muito". A Professora Piedade Marques indica que na sua experiência toda a família a nomeava: "desde pequena eu achava que era, todo mundo [em sua casa] me chamava de 'morena'". Por sua vez, a professora Cristina Vital afirma que era diferenciada da sua irmã pela cor: "percebia, quando era pequena quando diziam [comigo e minha irmã]: 'a morena e a branquinha'".

O papel da família é estruturador na constituição identitária dos sujeitos. Unidos por laços afetivos, os membros de uma família não compartilham apenas o mesmo teto. Nela busca-se força, proteção e apoio. Em uma família negra, independente da composição que possua: casal e filhos, mãe e filhos, pai e filhos, apenas os filhos (com pais já falecidos), o discurso familiar pode gerar afirmação ou a negação do pertencimento étnico-racial, como podemos observar nas histórias das professoras. Pode proporcionar força criadora de mobilização para a superação do racismo ou pode imobilizar os seus membros atuando cuidadosamente.

O discurso público sobre relações e desigualdades étnicoraciais, que mais recentemente vem extrapolando os domínios dos grupos negros organizados, também é um elemento possibilitador do reconhecimento do pertencimento. Seja através dos esforços do movimento negro em busca de políticas de valorização e fortalecimento da cultura, da identidade e da organização do povo negro, seja por meio da reação a estas proposições, pela repercussão na mídia, especialmente em função das ações afirmativas e da política de cotas para negros nas universidades, esse discurso tem fomentado o debate social sobre ralações étnico-raciais no Brasil. A professora Delma Silva depõe sobre seu processo de reconhecimento da pertença:

Eu sempre me achei branca, no meu registro tem lá, branca. Só que depois eu fui crescendo, eu via as pessoas brancas, elas são assim branca, branca, branca. Eu não sou essa branca assim. Mas também assim, eu não sou negra. (...) Eu digo: eu não sou índia, não sou amarela, também não sou branca... também não me acho negra. Então, eu devo ser parda. Não lembro [a situação]. Eu sei que (...) veio\_até com a abertura tipo da mídia, da educação, de tudo... Da questão de cotas, para a valorização do negro, do pardo. Essa questão de cotas.

Esse discurso público sobre relações e desigualdades étnicoraciais tem contribuído, especialmente, para a percepção do pertencimento de pessoas mestiças, como é o caso da professora Delma. Em seu processo de construção identitária ela não se afirma negra, se considera parda. Sua descoberta é a percepção de que ela não é uma pessoa branca.

No Brasil, país racialmente constituído pela mestiçagem, muitos mestiços têm dificuldades para construir sua identidade étnico-racial, porque a classificação étnico-racial brasileira é de marca ou de aparência, e não de origem (NOGUEIRA, 1985), como nos Estados Unidos, por exemplo. Por isso, os negros que possuem a pele mais escura e os traços negróides mais definidos são mais discriminados do que aqueles que possuem alguns traços que os confundam com uma pessoa branca. Todavia, o lugar do negro-mestiço também constitui-se como um lugar de dor e de conflito, até que consigam "tornar-se negro". Vejamos o que diz a professora Martha Rosa sobre sua condição de parda que foi se afirmando negra:

Você não é nem isso nem aquilo. E pra você se definir com uma matriz racial é muito difícil, porque você tem toda uma cultura eurocêntrica, que diz que você tem que ser branca, alta, magra, cabelo liso e loiro. E você não é nem negro, nem tem o cabelo crespo, mas tem algumas feições negras... E você não se reconhece,

porque nem quando você diz que é negra, as pessoas dizem que você é negra. Eu fui me encontrando. (...) Hoje eu me sinto negra.

A construção de uma identidade negra trata-se de um processo que possui uma dimensão pessoal, mas também uma dimensão sócio-histórica e política que lhe é indissociável. Ser negro é uma questão que está além da dupla cor da pele e cabelo crespo. Ser negro é assumir uma postura política e ideológica. E essa não é uma tarefa fácil. Para se proteger das práticas racistas que estruturam nossas relações sociais, muitos mestiços terminam por ser um negro que não é negro e um branco que não é branco ao longo de suas vidas.

Nos últimos anos, especialmente em função do discurso público sobre ações afirmativas para negros e pardos, alguns mestiços têm oportunamente se auto-declarado negros, objetivando beneficiar-se das políticas de cotas para negros no ensino superior. Para Kassandra Muniz (2007, p. 320), "hoje, se auto-identificar como negro significa ao mesmo tempo uma questão de afirmação e orgulho pela raça e também uma reivindicação por direitos". Essa realidade tem acirrado o debate sobre classificação étnico-racial no Brasil entre dois grupos de intelectuais, educadores, midiáticos, ativistas e políticos que se colocam contra e a favor da política de cotas para negros nas universidades.

O estudo da história e cultura afro-brasileira constitui-se como uma outra situação por meio da qual as mulheres têm percebido seu pertencimento. Esta situação também se apresenta como resultado de um novo momento de discussão das relações étnico-raciais em nosso país, configurado pelos processos de implementação da Lei nº 10.639/03. Por isso, 50% das participantes da pesquisa afirmam que foi em situação de estudo dessa temática que se deu o seu momento de descoberta. Entre elas, 30% indicaram o Curso de História e Cultura Afro-Brasileira (universo empírico desse trabalho) como cenário desse momento. As outras professoras apontam situações vivenciadas durante o curso normal médio. Em ambos os grupos de professoras é a formação profissional, inicial (normal médio) e continuada (curso de HCAB), que possibilita

a apreensão dessa dimensão de suas vidas pessoais.

As professoras que perceberam seu pertencimento na formação inicial indicam os conteúdos, processos de discussão e leituras que as levaram à percepção. A professora Mônica Oliveira remete que foi durante sua formação inicial, no curso normal médio quando "discutia muito essa questão da cidadania..." Quando começou a "ler textos que falavam sobre a origem do homem, a contribuição que o nosso povo deixou como herança". No caso da professora Auxiliadora Martins, também indica a formação no curso normal médio. Diz ela que "no magistério, a professora levou sobre isso: as pessoas acham que negro é só aquele que tem a pele bem escura. Mas aí ela tocou na questão da pele mesmo mais clara, que não existe mais morena, não existe moreninha, é negra".

As professoras que compõem o grupo das que realizaram a descoberta do pertencimento na formação continuada (durante o curso HCAB) não se referem aos conteúdos e situações vivenciadas na formação. A referência é feita quase que exclusivamente apenas às suas próprias reações no processo de descoberta, possivelmente em função da especificidade temática tratada na formação. A professora Martha Rosa reconhece que sua percepção do pertencimento não aconteceu de forma isolada, circunscrita àquele momento formativo, mas se configura como um processo que se estende por outras formações a exemplo do curso HCAB: "quando eu fiz o curso de História e Cultura Afro-Brasileira, você vai se reconhecendo". A Professora Lúcia dos Prazeres ressalta a contribuição do curso. Pois segundo ela, nunca havia notado que não era branca: "a partir do curso que eu fiz de História e Cultura Afro-Brasileira (...) eu vim notar que eu não era branca. (...) até então eu não entendia porque o pardo". No caso da professora Piedade Marques, o depoimento dá a entender que ela se reconhecia, mas a situação formativa atuou como confirmação ao seu pertencimento: "só fui ter a plena ... [certeza], como se eu fosse vestir a camisa, no curso".

É importante ressaltar que o grupo de professoras que perceberam seu pertencimento durante da formação inicial é

composto por professoras que possuem a pele escura, enquanto o grupo que percebeu na formação continuada é representado pelas professoras que possuem a pele mais clara, de onde podemos deduzir que as professoras de pele escura já sabiam de seu pertencimento, mas necessitavam de suportes afirmativos que contribuíssem para o reconhecimento. As professoras de pele mais clara, sendo consideradas socialmente brancas, não possuíam a vivência do preconceito ou da discriminação étnico-racial e, portanto, não haviam pensado sobre seu pertencimento até o curso de história e cultura afro-brasileira. Ou seja, por razões distintas, a formação temática específica é um momento importante para constituição identitária dos dois grupos de professoras.

Como uma identidade social, nos termos em que define Dubar (2005), a construção da identidade étnico-racial é um processo que se dá a partir da interação social. Nessa interação, as professoras vivenciam sentimentos de depressão, frustração, constrangimento, inferioridade, revolta, indiferença, etc. Mas também experimentam o sentimento do encontro, da vitória, do empoderamento, da auto-afirmação. No primeiro momento algumas ficaram chocadas, choraram, encolheram-se diante do mundo branco - "superior" e excludente - que lhes foi apresentado, mas no momento seguinte elas foram em busca de estratégias de sobrevivência que as fortalecessem para o enfrentamento do conflito étnico-racial com o qual acabavam de se deparar conscientemente (CLAUDILENE SILVA, 2007, p. 160). Nesse percurso, ao vivenciarem os diferentes e interligados estágios da constituição identitária apresentados por Ferreira (2000), essas professoras constroem aprendizagens mediadas pelos saberes mobilizados no processo de construção da identidade de professora negra.

# Saberes mobilizados pelas professoras negras em seu processo de construção identitária

Os saberes mobilizados no processo de constituição identitária

das professoras negras são *saberes sociais*, porque são produzidos socialmente. São adquiridos de diferentes formas, originam-se de diferentes fontes e são condicionados pela experiência de vida de cada pessoa. No caso das professoras negras da Rede Municipal de Ensino do Recife, esses saberes emergiram da experiência familiar, das relações pessoais, das práticas sociais, das situações de discriminação étnico-racial a que foram submetidas.

Quadro 4. Fontes de aquisição dos saberes mobilizados na percepção do pertencimento étnico-racial

Em síntese, são múltiplas as fontes e os saberes que contribuem para a percepção do pertencimento étnico-racial de professoras negras, como mostra o quadro 4.

| FONTES                                                                                                       | SABERES                                                        |  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------|--|
| Experiência familiar.                                                                                        | Atitudes de auto-afirmação do pertencimento da família.        |  |
| Relações pessoas e práticas sociais (trabalho, atuação política).                                            | Diferença étnico-racial entre pessoas e grupos.                |  |
| 1. Prática social de forma ampla (novela, mídia): informações e representações sobre o negro e sua história. | Conhecimento sobre história e cultura afro-brasileira.         |  |
| 2. Formação profissional continuada: conhecimentos formais sobre história e cultura afro-brasileira.         |                                                                |  |
| Situações de discriminação étnico-racial.                                                                    | O pensamento das outras pessoas e grupos sobre a pessoa negra. |  |

Fonte: Elaboração própria.

Como espaço de socialização primária, as atitudes de auto-afirmação do pertencimento da família aparecem de forma privilegiada, como saberes que possibilitam o início da construção da identidade negra ainda na infância. Entre essas atitudes encontram-se: o discurso que distingue, classifica e dá concretude ao pertencimento, porque o nomeia; o oferecimento de referências positivas sobre a população negra (as histórias contadas, as brincadeiras e os brinquedos de infância); a postura e o discurso de auto-afirmação da identidade, que queremos destacar por meio da fala da professora Inaldete Pinheiro:

Essas construções, minha mãe fazia sempre. Nós podemos, vamos ao restaurante tal, vamos fazer isso, nós podemos (...). Minha avó também tinha uma coisa que achava muito interessante nela. Ela não comprava a crédito e ela não comprava coisas ruins. Ela dizia

que coisas ruins não serviam pra gente. Então, os móveis eram móveis bons. As roupas eram poucas roupas, mas eram roupas boas. Ela dizia: nós temos que andar dignamente. Então era tudo muito impecável. Para a minha avó tinha que ser assim. E eu cresci com essa história: somos pretos, temos que andar bem. Bem vestidos, com coisas boas e com atitudes boas também. Por isso você tem que estudar. E era sempre a mesma conversa... Sobressair, sobressair.

O discurso de auto-afirmação aparece aqui como expressão de empoderamento social. A maneira como o convite para o programa familiar é feito pela mãe da professora Inaldete exprime o ensinamento a seus filhos de que "os negros podem ir a qualquer lugar, nenhum lugar é proibido para nós". Mulher negra, separada do marido e com quatro filhos para criar, o comportamento da mãe da professora atua na auto-valorização de sua família negra, questionando a existência social de "lugares de pretos" e "lugares de branco". Ana Costa<sup>40</sup> afirma que o conceito de empoderamento surgiu nos Estados Unidos, com o movimento pelos direitos civis, durante os anos 1970. Veiculado por meio da bandeira do poder negro, objetivava a auto-valorização da raça negra e a conquista de uma cidadania plena<sup>41</sup>.

A postura de auto-afirmação demanda muitos esforços para mostrar características de dignidade da pessoa negra, uma vez que o negro no imaginário social brasileiro é cercado por um conjunto de considerações depreciativas sobre seu caráter, seus valores, suas crenças. Por isso precisa ser tudo sempre impecável. Por isso a necessidade de sobressair-se sempre. Os negros precisam provar cotidianamente que são bons. Precisam andar bem vestidos, possuir bons hábitos, ter uma boa educação e um bom trabalho. Para sermos respeitados como pessoa, jamais, podemos errar.

Para Dubar (2005), "a identidade social não é 'transmitida' por uma geração à seguinte, cada geração a constrói" (p. 156). Embora concordemos com a afirmação do autor, a história da professora Inaldete convida a fazer algumas ponderações. Como podemos notar, a necessidade de sobressair-se sempre

40 In: COSTA, Ana Alice. Gênero, Poder e Empoderamento das Mulheres. Disponível em http://www.agende.org.br/docs/File/dados\_pesquisas/feminismo/Empoderamento%20%2Ana %20Alice.pdf. Acesso em 06/07/2009.

41 Para Ana Costa, empoderamento "é o mecanismo pelo qual as pessoas, as instituições, as comunidades, tomam controle de seus próprios assuntos, de sua própria vida, de seu destino, tomam consciência de sua habilidade e competência para produzir, criar e gerir" (p. 07). Carregando o sentido de emancipação, o conceito de empoderamento passou a ser utilizado também pelo movimento feminista e outras organizações sociais. Durante o ano de 2008, a campanha de Barak Obama para a presidência dos Estados Unidos (primeiro candidato negro naquele país) tornou-se símbolo do empoderamento negro no mundo inteiro. Eleito, o presidente termina seu discurso de posse afirmando: "Sim, nós podemos!".

é uma necessidade intergeracional na família da professora. A forma de sobressair-se apontada pela família é o estudo. A educação como mecanismo de ascensão social. Ao lembrarmos que os estudos de Henriques (2001) revelaram que o padrão de desigualdades educacionais entre negros e brancos permaneceu o mesmo, durante todo o século XX poderemos entender as desigualdades educacionais como outro marcador social intergeracional da população negra. Desse ponto de vista, é possível concluir que no que diz respeito à população negra, existem marcadores identitários sociais que são transmitidos de uma geração a outra, tanto no plano simbólico quanto no plano material.

A identificação da diferença étnico-racial entre as pessoas e grupos é exemplo do saber que advém das relações pessoais e das práticas sociais das professoras. Para algumas delas a convivência com pessoas negras, com pessoas brancas, com pessoas politicamente engajadas aproximou-lhes de seu pertencimento. Observemos o que dizem:

Quando você trabalha na [escola] particular, quase não tem negro. Quando você entra na escola pública quase todos... Eu acho que todos são negros. Aí você começa a perceber os seus preconceitos... Esse é o primeiro choque que você tem. Porque você não era defrontada com essa realidade. Existe também a situação da minha vida pessoal. Eu sou pequena, negra, tenho todas as feições nordestinas e o meu noivo é branco, muito alto, muito loiro. Então essa contraposição também é um referencial muito forte (Profa Martha Rosa).

Eu tenho muitos amigos negros eu me lembro que eles me levaram pra conhecer a Terça Negra... Eu até queria ser negra porque é meio que assim... Eu estou fora do grupo, é outra cultura... Depois eu comecei a me olhar mesmo, a ver a cor da minha pele, comecei a olhar as outras pessoas, comecei a ver as pessoas brancas e eu disse: eu não sou branca. Só que assim, eu também não me considero negra, eu acho que eu tenho a pele muito clara pra dizer que eu sou negra, aí é o pardo (Profa Delma Silva).

Eu fui criada numa família negra, totalmente, mas sem identidade, sem história...Conhecer uma família que vivia já articulados

politicamente, onde a menina mais nova que se tornou amiga minha ela tinha uma consciência política muito boa das coisas... Foi estando com essas pessoas, participando de encontros com escolas comunitárias que fez com que eu mim percebesse fazer parte desse contexto (Profa Mônica Oliveira).

depoimentos suscitam questões interessantes pensarmos na construção identitária de pessoas negras num país de maioria negra. Em primeiro lugar, a professora Martha revela que, sendo negra, viveu até certo ponto de sua vida sem se relacionar em sua profissão com outras pessoas negras. A tomada de consciência de seus próprios preconceitos, a partir desse momento, dá indícios de que a ausência de pessoas negras em sua vida ocorria também em outros espaços de sua convivência. A professora Delma, branca para os padrões de classificação racial brasileiros, considera-se parda e diz de sua aproximação com esse pertencimento, para sentir-se parte de seu grupo de convivência social. Para as duas professoras, o efeito do convívio tanto com pessoas negras, como com pessoas brancas é a descoberta da diferença. A professora Mônica embora já soubesse que tinha a pele escura, passa a se perceber negra com o engajamento social. A partir de sua fala é possível inferirmos que, sabendo de sua diferença, ao conviver com pessoas politicamente engajadas, ela descobriu que não era inferior. Descobriu que diferença não é sinônimo de inferioridade. Os depoimentos também indicam que a diferença étnico-racial atua de formas diversas nos diferentes estágios da construção identitária dessas professoras.

O conhecimento sobre história e cultura afro-brasileira é outro tipo de saber adquirido na prática social, que faz a mediação para a aproximação com o pertencimento étnico-racial das professoras. As falas das professoras indicam que esse saber lhes foi apresentado por diferentes fontes e enfocam diferentes dimensões. Um primeiro grupo de saberes sobre história e cultura afro-brasileira, apreendido na prática social, corresponde às informações e representações sobre o negro e sua história, destacando-se o pensamento ideológico do mito da mulata sensual. As professoras entraram em contato com

esse saber principalmente por meio de novelas que retratavam a escravidão no Brasil e da mídia em geral.

O segundo grupo de saber, os conhecimentos formais sobre história e cultura afro-brasileira, foi adquirido na formação profissional continuada. Mais precisamente, no curso oferecido pela Secretaria de Educação, que se constituiu universo desta pesquisa. Algumas das professoras nunca haviam estudado o assunto antes do referido curso, tão pouco haviam pensado sobre sua condição étnico-racial. Vejamos outros extratos dos depoimentos:

A novela Sinhá Moça que vinha falando do escravo branco. Eu tenho observado que, principalmente na minha família, era muito misturada. Então eu vim notar que eu não era branca... A partir daí, foi mais assim... A novela, em especial, Sinhá Moça... E o curso, porque até então eu nunca tinha percebido (Profa Lúcia dos Prazeres).

O curso, e cada um desses assuntos foi esclarecendo coisas que eu tinha dúvidas, que eu não entendia. Acontecia mas eu não justificava. E cada texto que tinha como aquele "A Lua que Menstrua, é excelente... E eu comecei a entender muitas coisas (Profa Cristina Vital).

O conteúdo ideológico dos saberes adquiridos pela mídia aproxima as professoras de seu pertencimento, mas com uma visão limitante e com uma imagem reducionista do povo negro, especialmente com relação à mulher negra. O mito da mulata sensual, originado no período escravocrata, consiste na idéia de que as mulheres mulatas, donas de formas avantajadas, constituíam o grupo das negras preferidas para o serviço doméstico na casa grande. Por seus atributos biológicos foram tomadas como objeto sexual do colonizador português.

Em Casa Grande e Senzala, Gilberto Freire afirma que (1994, p. 10):

(...) a mulher morena tem sido a preferida dos portugueses para o amor, pelo menos para o amor físico (...) Com relação ao Brasil, que o diga o ditado: "Branca para casar, mulata para f...., negra para

trabalhar, ditado em que se sente, ao lado do convencionalismo social da superioridade da mulher branca e da inferioridade da preta, a preferência sexual pela mulata.

Esses valores atribuídos às mulheres negra e mestiça são encontrados ainda hoje nos mais diversificados estratos sociais brasileiros. E por vezes são utilizados como estratégia de aceitação do pertencimento pelo grupo social, como conta a professora Ester Monteiro: "Minha observação de que os negros... não todos, tinha a bunda grande e tinha o corpo bonito. Eu tinha uma bunda muito bonita. Todo mundo achava que eu era bonita". A beleza atribuída ao seu corpo confortava a professora ajudando a lidar com seu desejo de ter nascido branca. Ela era negra, mas não era feia, assim poderia ser aceita socialmente.

O pensamento das outras pessoas e grupos sobre a pessoa negra é um saber que emerge das situações de discriminação vivenciadas pelas professoras. Os depoimentos deixam ver que as discriminações étnico-raciais pelas quais passaram as profissionais da infância à vida adulta, a partir da reflexão, contribuíram com a construção de seu pertencimento. Como eram discriminadas em função de suas características fenotípicas, tornava-se impossível não começar a perceber o que as outras pessoas estavam dizendo sobre elas, como exemplifica a professora Alzenide Simões:

A minha descoberta enquanto a mulher negra, ela se deu a partir da vida adulta... E foi dento do ambiente escolar. Eu fiz a seleção para o concurso de professoras da rede estadual... Cheguei nessa escola bem cedinho, fui conversar com a diretora, conhecer a turma, todo aquele processo. Quando eu cheguei lá a diretora ainda não estava, mas tinha um grupo de professoras bem... grossas até. Pegaram o papel da minha mão, olharam e viram que eu ia substituir uma figura que era estagiária, mas eram muito amigas. E começaram a me boicotar... eu lembro que uma delas quando eu fui passando disse: vamos dar gelo a essa negrinha pra ver se ela vai embora.

Consideramos importante enfatizar que as situações de discriminação aparecem principalmente na infância e no

ambiente da escola. A atitude discriminatória torna-se, conforme a teoria de referência desse estudo, um ato de atribuição da identidade (identidade para o outro). Se "nunca sei quem sou a não ser no olhar do Outro" (DUBAR, 2005, p. 135), esse é um dos saberes que mais aproxima as pessoas de seu pertencimento (identidade para si), uma vez que lhe comunica o grupo de pertença.

Em decorrência das discriminações que as professoras entrevistadas vivenciaram no espaço escolar são comuns em seus relatos as histórias de seus alunos negros que continuam desejando serem brancos para livrarem-se do preconceito ao qual estão expostos na escola, como mostra a professora Piedade Marques: "um caso que me chamou muito a atenção, foi de uma criança de oito anos que queria tomar banho de água sanitária pra tirar a cor". Segue-se a professora Alzenide, que destaca a experiência com João<sup>42</sup>, menino negro, que possuindo uma baixa auto-estima, estava retido há três anos no terceiro ano do primeiro ciclo, porque não sabia ler. Relata a professora:

Ele batia nos outros porque era maltratado... Ele era chamado de brinquedo do cão, de boneco de macumba, de suco de pneu, todas essas coisas pejorativas, que a gente sabe que existem. [um dia] Ele fez o desenho dele [próprio] e pintou de cor de pele<sup>43</sup>, não colocou os cabelos cacheadinhos. Depois eu descobri que ele disse: eu não gosto de ser assim. Todo mundo me maltrata porque eu sou preto e eu não queria ser preto, eu queria ser branco, eu queria ter o cabelo bom.

Esses depoimentos mostram a presença e a perversidade do racismo que continua vivo e latente no ambiente escolar, violentando as crianças negras cotidianamente. A manifestação dos conflitos étnico-raciais na sala de aula materializa-se entre os alunos por meio de apelidos discriminatórios, da não aceitação por parte dos alunos negros de seu pertencimento étnico-racial e da rejeição que sofrem as crianças que possuem a epiderme mais escura (CLAUDILENE SILVA, 2007, p. 163). Entretanto, como ideologia e prática de opressão histórico-social, o racismo

<sup>42</sup> João é um nome fictício atribuído ao aluno.

<sup>43</sup> Cor de pele é uma denominação utilizada para definir um lápis de cor, que possui uma tonalidade próxima à tonalidade da pele branca.

não possui uma forma estática, obedece a uma dinâmica de metamorfose e reatualização. Relatando como o preconceito se mostra na sua sala de aula, a professora Ester Monteiro destaca essa dimensão: "eles [os alunos] procuram se agrupar e quando vão discutir sai, eles se agridem. (...) Chamam o negro de feio e o cabelo de assolam. Que no meu tempo era Bombril. Hoje é assolam". O depoimento seguinte aprofunda a questão:

Hoje em dia ele [o preconceito étnico-racial] se mostra com a cara de Obama. Como eles são muito pequenos eles não entendem que Obama hoje é uma figura ilustre, é uma referência. Então eles usam o nome de Obama para atingir o coleguinha. (...) volta e meia detonam alguma coisa, tipo: vai pra lá Obama. Num tom pejorativo (Profa Alzenide Simões).

No Brasil, em função do mito da democracia racial, as pessoas tendem a acreditar que não temos problemas étnico-raciais. Nossos problemas seriam de ordem social. As desigualdades seriam apenas sociais e, portanto, se a população negra ascender socialmente ela não mais vivenciará as práticas discriminatórias às quais está exposta. O relato da professora Alzenide questiona essa construção ideológica, ao apresentar Barack Obama, que é considerado o homem mais poderoso do mundo na atualidade, como referência para a discriminação exercida. A partir do depoimento, podemos inferir que a obtenção de prestígio social e recursos financeiros por parte de pessoas negras configura-se em uma ascensão social que não lhes confere uma posição de respeito. Para esta lógica de compreensão, um negro será sempre um negro (um ser inferior), ainda que seja o presidente dos Estados Unidos.

O preconceito e a discriminação étnico-racial se reatualizam no espaço escolar, como o racismo se reatualiza em todas as esferas da sociedade brasileira. Nesse contexto, os depoimentos também expressam que a despeito dos dispositivos legais e dos esforços de alguns profissionais, a escola continua silenciando sobre a violência das relações étnico-raciais em seu espaço, tratando-a como uma ação inofensiva. Esse silenciamento assume características de práticas discriminatórias que atuam

na manutenção do racismo no espaço escolar (GONÇALVES, 1985). Para Silva (2003), a manutenção do racismo acontece e se revela especialmente por meio do texto curricular e das práticas curriculares. O currículo em sua dimensão mais ampla, entre outras coisas, é um texto étnico-racial, "a questão da raça e da etnia não é simplesmente um 'tema transversal': ela é uma questão central de conhecimento, poder e identidade" (SILVA, 2003, p. 102).

As histórias de vida das professoras destacam as discriminações sofridas por elas e por seus alunos, bem como as dificuldades de abordá-las, antes de adquirirem subsídios para trabalhar a temática das relações étnico-raciais. Para algumas, estas situações foram marcantes para sua própria constituição como mulheres e como professoras negras.

# Influências da percepção do pertencimento étnico-racial na atuação pedagógica das professoras negras

Considerando que os conteúdos trabalhados no Curso de História e Cultura Afro-Brasileira: construindo a equidade étnico-racial na educação possibilitaram a percepção ou afirmação do pertencimento étnico-racial das professoras que foram entrevistadas, apresentamos as influências dessa percepção na atuação pedagógica das professoras negras à luz de três perspectivas: a importância da formação temática na vida profissional e na vida pessoal dessas mulheres e as mudanças que ocorreram na prática docente das professoras após o momento que decidiram afirmar seu pertencimento étnico-racial.

## Importância da formação sobre história e cultura afro-brasileira na vida profissional

Profissionalmente, a valoração da formação temática sobre história e cultura afro-brasileira se expressa nas narrações das professoras pela descoberta da importância de trabalhar

a temática; pela apropriação de conhecimentos para o desenvolvimento de trabalho; pela aquisição de segurança para tratar os conflitos na sala de aula; e pela apropriação da temática como um campo de pesquisa.

A descoberta da importância de trabalhar a temática pode ser configurada como a percepção de que no Brasil as relações sociais são permeadas pelo racismo, pelo preconceito e pela discriminação étnico-racial. Algumas professoras afirmam que nunca haviam percebido a existência do preconceito tanto na sociedade em geral, quanto no espaço escolar, como podemos notar no depoimento que segue:

Durante toda a minha etapa de vida até chegar no curso, eu achava que não existia preconceito. Assim... não percebia. Como eu não percebia a discriminação contra a minha pessoa, nunca fui discriminada, nunca fui comparada, nunca... Sempre fui elogiada e por aí vai. Eu nunca senti e achava, tinha a ignorância de achar que realmente aquela frase que o povo tem a mania de dizer, que quem é o maior preconceituoso é o próprio negro, eu achava que era verdadeira. (...) quando eu fiz parte do curso foi que eu fui perceber através dos depoimentos dos colegas e das palestras, que realmente existe o preconceito (Profª Piedade Marques).

O depoimento da professora Piedade nos revela o quanto ela estava limitada à sua própria realidade, afirma a professora: "Como é que eu posso repassar o que eu nem sinto? Nem percebo". A naturalização do racismo não lhe permitia perceber que a maioria de seus alunos era negra e que as vivências discriminatórias as quais eles estavam expostos prejudicavam seu processo de ensino aprendizagem, como podemos notar: "eu trabalhava ele como o chato da turma ou o que estava atrapalhando". A formação temática sobre história e cultura afro-brasileira possibilitou para essa professora a ampliação da sua leitura de mundo. O acesso à formação, em suas próprias palavras, "faz diferença para a sua leitura de mundo, muda tudo".

As professoras revelam ainda que a ampliação da leitura de mundo possibilita a incorporação na luta contra o preconceito.

A formação "abriu o leque da importância de se trabalhar com a temática étnico/racial na sala de aula (...) eu tento, na medida do possível trabalhar, lutar contra o preconceito para que eles valorizem também e respeitem o colega" (Profa Delma Silva). Neste sentido, a luta contra o preconceito é entendida como o próprio trabalho realizado, dentro das condições das quais dispõe a professora.

Consideramos relevante ressaltar que as professoras Piedade e Delma não vivenciaram experiências de discriminação. Ambas consideram-se pardas, mas possuem a pele clara. Assim, no Brasil podem ser consideradas socialmente brancas. Esse contexto nos remete à idéia do quanto algumas pessoas brancas estão confortavelmente alheias à situação de racismo que vivenciamos no Brasil. A denúncia da exposição de pessoas negras a toda sorte de preconceito e discriminação étnico-racial é quase sempre identificada como um problema de complexo psicológico dos negros. Por outro lado, a atuação anti-racista do Movimento Negro do Brasil tem provocado mudanças substanciais no discurso oficial, que passa a assumir a existência do racismo no país. Em 2003, o Governo Federal criou a Secretaria Especial de Políticas de Promoção da Igualdade Racial (SEPPIR). A instituição possui status de ministério e tem o objetivo de promover a igualdade étnicoracial entre os diversos grupos que existem no Brasil.

Na atualidade, o racismo é crime inafiançável no Brasil. Práticas racistas são, portanto, práticas criminosas. Assim, é comum, em pesquisas de opinião, as pessoas responderem que existe racismo no Brasil, mas quando perguntadas se são ou conhecem alguma pessoa racista elas afirmam que não. Nesta perspectiva, o racismo é considerado no país como um desvio de caráter das pessoas que o praticam e se reduz ao âmbito das relações interpessoais. Sua dimensão institucional geralmente não é enfocada. Embora considerada como uma problemática que deve ser tratada pela sociedade brasileira, o racismo ainda é visto como um problema dos negros. São eles que em sua maioria têm tomado as iniciativas e conquistado espaços importantes na luta anti-racista.

A apropriação de conhecimentos para desenvolvimento de trabalho é apontada pelas professoras como o aporte necessário para o início de uma ação pedagógica ou o aprofundamento de sua prática. Nas palavras da professora Inaldete Pinheiro "a gente deixa de fazer uma coisa discreta para fazer uma coisa que sabe". O trabalho discreto pode ser entendido como aquele que é realizado cotidianamente, mas sem muita profundidade ou de forma pontual apenas durante o mês de novembro – Mês da Consciência Negra. Alguns depoimentos indicam a ausência dos conhecimentos sobre história e cultura afro-brasileira na formação inicial como responsável pela inexistência de um trabalho mais consistente. Vejamos um exemplo:

Eu senti quase como se eu estivesse fazendo outra graduação. No primeiro ano do curso, eu fiz todo um trabalho na escola que culminou com um desfile. Todas as salas quiseram participar. (...) Foi muito cansativo porque as outras professoras não vieram trabalhar. Só quem trabalhou foi eu e eu tive que trabalhar com os meninos da escola toda, inclusive de outros horários. Mas eu vejo que o pessoal é como eu era antes. Trabalhava só durante o mês de novembro (Profa Ester Monteiro).

O depoimento da professora Ester Monteiro também nos revela seu processo de crescimento profissional, ao passar da ação pontual para o trabalho cotidiano e expressa a solidão dessa aprendizagem. Indica que possuir conhecimento para realizar um trabalho sobre relações étnico-raciais no espaço escolar é elementar, mas não é o suficiente. É preciso conquistar aliados nesse processo. Mesmo sendo uma tarefa que se inicia com esforços individuais, necessita ser transformada em uma ação coletiva que possa extrapolar os limites da sala de aula. A estratégia de socialização de experiências como as vivenciadas na formação específica apresenta-se como uma possibilidade concreta de fortalecimento individual e de construção de parcerias, uma vez que os conhecimentos apropriados são de ordem teórica e de ordem prática.

A troca entre pares aparece também como outra dimensão da apropriação de conhecimento sobre a temática. As professoras

sabem que não existem receitas para o desenvolvimento do trabalho, mas acreditam que a troca de experiência colabora com a criação de suas próprias estratégias metodológicas. Para a professora Auxiliadora Martins, a formação foi "bem significativa, porque trouxe um conhecimento atualizado. Idéias para as metodologias, justamente essa prática do dia a dia (...) trabalhos que já foram feitos". A socialização das experiências já vivenciadas por outras profissionais adquire relevância não como modelos a serem seguidos, mas como exemplos que sugerem as muitas possibilidades para o desenvolvimento do trabalho.

A segurança para tratar os conflitos na sala de aula também é destacada entre os elementos que compõem a importância da formação sobre história e cultura afro-brasileira para a vida profissional das professoras. Muitas delas afirmaram que a motivação para participarem da formação foi exatamente a falta de subsídios para lidar com essas situações de conflito, como nos conta a Professora Cristina Vital:

Nesse ano que teve o curso surgiu essa situação com um menino e eu não soube o que dizer. Aí usei minha voz: "vamos fazer silêncio, vamos fazer silêncio". E virei pro quadro e comecei a escrever. Cheguei em casa tão mal, eu disse: meu Deus, eu poderia ter feito alguma coisa, mas o quê? O quê eu ia fazer se eu não sabia como me sair numa situação dessas?

Em trabalho anterior (CLAUDILENE SILVA, 2006), identificamos a insegurança como um dos principais elementos motivadores do silenciamento das professoras negras sobre as relações étnico-raciais no espaço escolar. Elas calam por insegurança, por desconhecimento, por acreditarem que esta é uma questão cultural que está enraizada e por isso não vale à pena discutir, para evitar o conflito, para se preservarem do sofrimento que significa enfrentar tais situações. As que se propõem a falar propõem-se na verdade a enfrentar as situações discriminatórias e preconceituosas que vivenciam. Também por esse motivo a professora Cristina afirma ter silenciado. Ela própria não sabia como lidar com uma situação de discriminação. Entretanto esse silêncio

não é eterno. Ele só vai até o limite da sua dor. Até onde não há mais possibilidades de silenciar, de suportar a dor que é causada pelo confronto com sua própria realidade identitária (CLAUDILENE SILVA, 2007, p. 161). E com essa perspectiva as professoras buscam subsídios que as fortaleçam e auxiliem no desenvolvimento do trabalho.

Como as professoras não sabem como agir nesses momentos de conflito, a formação temática específica aparece como elemento essencial para possibilitar a segurança necessária ao desenvolvimento da prática docente, como podemos ver no relato que segue:

Foi Fundamental. Você sente segurança para lidar com os conflitos em sala de aula. Você tem a possibilidade de [chegar] para a sua aluna que se sente feia, que não se acha negra, que tem a estima baixa... E dizer pra ela que ela é bonita, que ela pertence a uma raça forte, que o fato de ter sido escravo não condiciona a pessoa a ser burro e que ela tem todas as possibilidades de mudar a vida dela (Profa Martha Rosa).

Esse fragmento do depoimento da professora Martha exprime vários dos estereótipos com os quais a população negra defronta-se todos os dias e que necessitam ser trabalhados no ambiente escolar: que os negros são feios, que os negros são burros, que os negros são inferiores porque são descendentes de escravos. Como as professoras negras poderão desconstruir esses estereótipos se elas próprias estiverem engolfadas por eles? Nesse processo a formação temática atua como mecanismo de desconstrução e reconstrução da imagem social da população negra, subsidiando a compreensão e a atuação da professora.

A apropriação da temática como um campo de pesquisa aparece como uma possibilidade de crescimento profissional. A professora Alzenide Simões afirma que a formação "foi um marco. Porque a partir [dali] decidi fazer mestrado dentro desse tema. Resolvi pesquisar como é que nós, professores, estamos tirando a Lei nº 10.639/03 do papel e colocando ela em prática em sala de aula". Sua escolha indica que a professora

passou a se preocupar com os entraves desse processo de implementação da Lei nº 10.639/03. Considerando a trajetória de vida da professora, podemos inferir que ao eleger o trabalho pedagógico sobre a temática história e cultura afro-brasileira como seu universo de investigação, a professora o considera capaz de conduzi-la ao fortalecimento individual e à atuação política comprometida com a população negra.

Em estudos sobre a concepção de educação para africanos e afro-descendentes, Petronilha Silva (2003) afirma que para essas populações educar-se no sentido amplo do termo é tornar-se pessoa, o que significa aprender a conduzir a própria vida (grifo da autora). Entretanto, na perspectiva africana a construção da própria vida visa não apenas o avançar de cada um individualmente, "o crescimento das pessoas só tem sentido quando representa fortalecimento para a comunidade a que pertencem" (PETRONILHA SILVA, 2003 p. 181). Um dos exemplos que essa autora aponta é o relato de uma jovem questionada pelo porteiro da faculdade, que aqui transcrevemos: "Tu vais desistir do vestibular?! (...) Não faz isso com a nossa raça! Se tu passas, aumenta o número dos estudantes negros! E a nossa raça ganha" (PETRONILHA SILVA, 2003, p. 189). Conclui a autora que cada um tem que se tornar forte para que todos figuem fortes. A escolha da professora Alzenide Simões significa, portanto, que ao fortalecer-se profissionalmente ela se propõe, a partir de sua escolha, a fortalecer também o seu grupo de pertença.

A importância da formação específica sobre história e cultura afro-brasileira na vida profissional reverbera na vida pessoal de cada professora. Elas perceberam a existência do racismo, aproximaram-se da história e da cultura de seu grupo de pertença, aportaram segurança para lidar com seus próprios conflitos e passaram a investir no estudo da temática, que pode ser configurado como o estudo de suas próprias histórias.

#### Importância da formação sobre história e cultura afro-brasileira na vida pessoal

Na vida pessoal das professoras negras, a importância da formação temática sobre história e cultura afro-brasileira toma concretude por meio da quebra de preconceitos étnicoraciais; do encontro de um grupo de referência; da descoberta do valor de seu grupo de pertença; do reconhecimento da história pessoal na história do grupo de pertença; e do seu posicionamento e afirmação como pessoa negra.

A quebra de preconceitos étnico-raciais apontada pelas professoras concentra-se principalmente em relação às religiões de matriz africana. Consideradas como práticas religiosas inferiores, estas religiões foram sistematicamente apresentadas como práticas demoníacas, associadas à bruxaria e à loucura, causando intolerância e medo naqueles que não a conheciam. As professoras falam sobre suas experiências demonstrando como a formação temática específica contribuiu para o início de uma aproximação com o universo dessas religiões, que fundamentam a cultura afrobrasileira. Observemos os depoimentos:

Caíram por terra assim alguns estigmas que eu tinha com respeito à religião (...) fui criada numa cultura castradora mesmo, que dizia que macumba era coisa de negro e que o homem não devia participar disso, dessas coisas, então eu aprendi nesse curso a ver a religião como parte de uma manifestação da cultura do nosso povo. Pra mim, foi esclarecedor (Profa Mônica Oliveira).

Eu fico meio encantada e meio assustada com a questão dos candomblés, dos maracatus, do xangô... Eu fico: puxa, que legal, que coisa rica, eu queria conhecer mais. Mas ao mesmo tempo fica aquela coisa assim: puxa, mas eu tenho uma religião e tem ainda muito aquele preconceito esse medo de estar mexendo com outras divindades, com outras coisas. (...) Mesmo assim eu passei a olhar com outros olhos (Profª Delma Silva).

Depreende-se dos depoimentos das mulheres que a reflexão, o encantamento e o conflito lhes fizeram avançar na compreensão da cultura negra. Ressaltamos o destaque que o termo macumba ganha no relato da professora Mônica, bem como sua vinculação à população negra. Macumba é uma forma genérica e pejorativa de se referir às religiões de matriz africana e a depreciação dessa prática religiosa é fundamentada pela sua classificação como "coisa de negro", que neste caso possui a conotação de "coisa do mal". Para Martha Queiroz (1999), essas religiões são perseguidas em função de sua ascendência negra. É o racismo que opera na perseguição e na depreciação dessas religiões. Afirma a autora que "das origens até hoje, a trajetória da religião afrobrasileira esteve totalmente vinculada à trajetória do povo negro neste país, sendo o contraponto resistência/repressão o fio que permeia ambas as trajetórias" (MARTHA QUEIROZ, 1999, p. 43).

Situada entre o encanto e o medo, a professora Delma expressa seu conflito e desconhecimento das religiões, ao mencionar entre elas o maracatu, manifestação cultural artística afro-brasileira, que possui fundamentação religiosa, mas não é religião. Expressa também que embora traduza um sentimento de mudança, como sua vontade em tentar conhecer mais sobre o assunto, está limitada pelo medo que ainda a impede de olhar a manifestação cultural religiosa da população negra por lentes que não a inferiorizam e não a discriminam como coisa do demônio.

As dimensões do crescimento pessoal e profissional a partir da percepção do preconceito estão presentes no depoimento da professora Lúcia dos Prazeres: "eu acho que eu mudei muito como pessoa. Eu cresci muito (...) quebrando os preconceitos. Hoje, eu tento passar pros meus alunos um pouco o que eu aprendi". O crescimento descrito pela professora é pessoal, mas reverte-se para a esfera profissional, sendo indicativo de como estas duas dimensões estão interligadas. Múltiplos são os casos de preconceito religioso que acontecem no espaço escolar, muitas vezes resultando da ação voluntária ou involuntária dos docentes. A professora Piedade Marques conta-nos um exemplo: "a gente pensou em cada dia fazer uma oração diferente, trazer alguém... de vários lugares. [a

colega] disse: 'vamos chamar um centro de umbanda'. E eu [me assustei] disse, não! Mas não precisa de tudo isso não!". É possível ver no depoimento que o medo do desconhecido, fruto da associação das religiões de matriz africana com as "coisa do diabo" ainda é muito presente na sociedade como um todo e no espaço escolar em particular.

É nesse contexto de medos e buscas que representantes das religiões afro-brasileiras realizaram em 2008 a 2ª Caminhada dos Terreiros de Matriz Africana de Pernambuco Contra a Intolerância Religiosa. Elegeram como tema "a escola conhecendo as religiões afro-brasileiras". Em carta aberta à população recifense, os manifestantes explicam que suas religiões não são uma cultuação ao demônio e sim à natureza, como mostra o texto abaixo:

Nossos Cultos são devotados principalmente à NATUREZA. Acreditamos que esta NATUREZA é a maior manifestação de DEUS (OLÓÒRUN) na terra. Quando adoramos a EXÚ (ÈSÙ), pedimos os bons caminhos. Quando adoramos a OGUM (ÒGÚN), OXOSSI (ÒSÓÒSÌ) e OSSÃE (ÒSANYÌN), pedimos respectivamente, a defesa, a fartura e o remédio para o nosso povo. A OBALUAÊ (OBALÚAYÉ), pedimos que nossos filhos não adoeçam. A NANÃ (NÀNÁ), que eles não morram. Quando louvamos a OXUM (ÒSUN), adoramos aos Rios e Cachoeiras, pedindo água, amor e fertilidade sobre a terra. A IEMANJÁ (YEMOJA), nossa Mãe (ÌYÁ) dos Mares, choramos nossas dores, pedindo o colo, o abrigo. Quando adoramos a IANSÃ (YÁNSÂN - Senhora dos Ventos), reverenciamos NOSSOS ANCESTRAIS. A XANGÔ (SÀNGÓ - Senhor dos Trovões), pedimos justiça e a OXALÁ (ÒRÌSÀNLÁ), pedimos a Paz.

Os organizadores da caminhada tinham como objetivo atingir as práticas educativas. Procuraram lembrar o papel e a importância da educação neste processo de desconstrução do racismo e do combate à intolerância religiosa. Para eles, "as religiões de matriz africana só poderão ser respeitadas em sua diversidade, quando profissionais da educação e instituições de ensino compreenderem que essas religiões são a base da cultura afro-brasileira". Afirmam esses religiosos

que foi por meio do culto aos seus orixás que os africanos que aqui chegaram, na condição de escravizados, se organizaram culturalmente. Em outras palavras, para ensinar história e cultura afro-brasileira, os profissionais da educação não precisam se aproximar das religiões de matriz africana como sistema religioso. Mas, não podem ignorá-las como manifestação cultural do povo negro.

O encontro de um grupo de referência é destacado na fala da professora Alzenide Simões: "a gente se sente acolhida. Porque você freqüenta espaços, mas você percebe de alguma forma, alguma energia que não é aquela energia de acolhimento". Parda e sem nenhuma referência identitária até sua participação na formação temática, a professora acredita que passou muito tempo se mutilando em função de sua falta de identidade: "quando você vai se reconhecendo, você vai percebendo os caminhos possíveis... Vão se abrindo outras portas, porque você estava muito fechada num mundo que não era o seu, então você não se encaixava".

Destacamos que o processo de reconhecimento descrito pela professora Alzenide não é algo acabado. Pela perspectiva freiriana, podemos compreendê-lo como parte da natureza inconclusa e inacabada do Ser Humano. "O inacabamento do Ser ou sua inconclusão é próprio da experiência vital. Onde há vida, há inacabamento" (FREIRE, 1996, p. 55). A professora ressalta esse processo contínuo de reconhecimento e construção. Neste caso, o fortalecimento individual é proporcionado pelo grupo de referência e possibilita que a professora se perceba como um sujeito de possibilidades.

A descoberta do valor do grupo de pertença pode ser traduzida pelo sentimento de satisfação vivenciado pelas professoras ao descobrir que o povo negro não é burro e não é feio como aprenderam desde crianças. Esse sentimento é convertido na elevação da auto-estima dessas professoras, que ao desconstruírem e reconstruírem a imagem social da população negra estão reconstruíndo suas próprias imagens. Como afirma a professora Auxiliadora Martins: "a importância pra minha história de vida teve no sentido da

auto-estima (...) eu saí de lá com outra imagem". A professora Ester Monteiro aprofunda a questão:

Teve muita coisa que eu gostei de saber e que eu me identifiquei. Por exemplo: a questão da matemática, que eu não sabia que foram eles que fizeram esta descoberta. E outros se apropriaram por eles não patentearam, porque eles não registraram... Aí eu li uma revista nova escola também, que tem uma matéria sobre isso... Tem as contribuições na medicina e em outras áreas, que amei descobrir. Eu pensei: "puxa, como meu povo é inteligente". (...) foi bom saber que eles descobriram tantas coisas. (...) pra mim foi uma satisfação descobrir e poder mostrar.

Conhecer sobre a religião, a cultura, a intelectualidade da população negra, parece ser o novo para essas professoras. A satisfação não está apenas no ato de descobrir, mas principalmente no ato de mostrar que o povo negro realizou vários feitos e descobertas e ofereceu muitas contribuições para o desenvolvimento da humanidade. Mostrar é buscar o reconhecimento e o respeito do outro, ajudá-lo a perceber que ser negro não é sinônimo de ser inferior. Ajudar a enxergar que se é a inferioridade do grupo que justifica o racismo contra as pessoas negras, essa justificativa não tem fundamento, porque ser negro não é ser burro, não é ser preguiço, não é ser criminoso. É ser gente.

O reconhecimento da história pessoal na história do grupo de pertença aparece no sentido do fortalecimento individual que se reflete no grupo. A professora Inaldete Pinheiro revela que a importância da formação sobre história e cultura afro-brasileira na sua vida pessoal concentra-se na descoberta de que a sua história não é uma história apenas sua. Diz ela: "a minha história particular, ela se torna uma história coletiva. Tem algumas particularidades que são minhas, mas de certa forma ela tem muito do outro. Ah! eu passei isso, parecia ser uma coisa isolada, mas não é. As outras pessoas também passaram". É a partir do outro que nos reconhecemos. O processo de constituição identitária assenta-se na interação social. É possível inferirmos que

naquele momento a professora descobriu que o preconceito e a discriminação étnico-racial não era um problema só dela. Existia um grupo de pessoas que enfrentava as mesmas dificuldades, no qual ela poderia se apoiar e apoiá-lo.

O posicionamento e afirmação como pessoa negra destacase como postura essencial para que a formação temática sobre história e cultura afro-brasileira seja transformada em prática docente. Reafirmamos que ser negro no Brasil é tornar-se negro (NEUZA SOUZA, 1983), compreendemos que esse é o momento que demarca a tomada da decisão política. Vejamos como a professora Alzenide Simões relata seu posicionamento:

Decidi investigar mais profundamente sobre a minha ancestralidade. (...) comecei a olhar com outros olhos essa questão de perceber também a beleza, o diferencial, a importância não só da religião, mas dessa possibilidade de me assumir enquanto negra, de gostar de ser negra, de achar importante e de gritar aos quatro cantos que eu sou negra mas eu não sou melhor nem pior do que você. Posso até dizer que eu sou diferente, mas sou tão importante quanto qualquer um.

O conceito de consciência negra indica a descoberta e a auto-afirmação do negro como ser negro. A possibilidade da professora Alzenide "gritar aos quatro cantos" a sua negritude significa afirmar a sua consciência negra, assumir seu pertencimento étnico-racial como referência em todas as esferas da sua vida. Para Ferreira (2000), este é o momento de entrada no estágio de militância. Aquele no qual a pessoa ainda não possui familiaridade com as referências da pessoa que deseja tornar-se, mas decidiu mudar. A mudança se refletirá em todas as suas relações, como podemos notar no exemplo que segue:

Eu me achei como pessoa, na minha família hoje eu tenho o meu posto. Que antes eu não tinha definido. Poderia até estar lá, mas eu não tinha tomado posse. Pra o meu grupo de amigos lá do meu bairro eu acho que eu sou a única que tem escolaridade maior. Então, as pessoas me vêem diferente e ficam

motivadas pra estudar também, num grupo que todo mundo só tinha o segundo grau e olhe lá... Hoje tem sete pessoas fazendo graduação. E assim, eu tenho ocupado o espaço por onde eu ando, e esse espaço ele tem sido notado. Como pessoa, como profissional, como negra (Profa Cristina Vital).

Num contexto onde a ação mais comum entre as pessoas negras é negar a sua condição étnico-racial, tornarse negro é também tornar-se exemplo de assunção. É assumir sua própria vida e ser referência no seu grupo de convivência. É sair da invisibilidade, ocupando espaços sociais e profissionais. É fazer-se notar e tomar para si as conseqüências da sua consciência negra: experimentar o orgulho de seu pertencimento étnico-racial e integrar a luta pelo combate ao racismo e pela valorização da cultura negra, da forma que lhe for possível, inclusive pela atuação profissional.

Segundo Freire (1996), o reconhecimento e a assunção da identidade cultural é um dos saberes necessários à prática educativa. Para o autor,

Uma das tarefas mais importantes da prática educativo-crítica é propiciar as condições em que os educandos em suas relações uns com os outros e todos com o professor ou a professora ensaiam a experiência profunda de assumir-se. Assumir-se como ser social e histórico, como ser pensante, comunicante, transformador, criador, realizador de sonhos, capaz de ter raiva porque capaz de amar (1996, p. 46).

A experiência de reconhecimento e assunção das professoras como mulheres negras lhes possibilita mobilizar conhecimentos e atitudes educativas que objetivam a colaboração para a experiência de assunção de seus alunos como ser sócio-histórico e cultural, ao tempo em que também atua no fortalecimento de seu processo de construção da identidade étnico-racial. A assunção de sua negritude reverbera em mudanças na sua prática docente.

# Mudanças que ocorreram na prática docente das professoras durante a afirmação do pertencimento étnico-racial

A valoração atribuída pelas professoras ao processo de formação na temática específica para a vida profissional e para a vida pessoal é indicativo de um processo de mudanças. O conjunto das aprendizagens realizadas a partir do momento que reconheceram que não eram brancas contribui para a afirmação do pertencimento e gera mudanças na prática docente das professoras que são reveladoras do papel que o pertencimento étnico-racial desenvolve em relação à atuação pedagógica dessas profissionais.

Ter atenção às situações conflituosas e combater o preconceito, inclusive no que diz respeito à linguagem por elas próprias utilizadas, é um comportamento apontado pelas profissionais, como nos conta a professora Ester Monteiro:

eu precisava que os outros se aceitassem também, assim como eu aprendi a me aceitar. Fico irada quando eles estão se digladiando em relação à cor. Essas coisas eu não aceito mais. Então eu tenho que fazer alguma coisa para pelo menos no meu ambiente de trabalho isso não acontecer. Por exemplo: antes eu usava todos aqueles ditados horrorosos: "é nego por derradeiro". "nego quando não faz na entrada, faz na saída". Eu aprendi a perceber que tudo isso foi criado realmente para destruir. Eu não percebia. Eu achava normal, como todo mundo acha normal.

O depoimento da professora enfatiza seus aprendizados sobre as manifestações do racismo e as relações étnico-raciais na sociedade brasileira. Expõe a linguagem como uma das formas de naturalização do preconceito e revela seu processo de reflexão, seguido pela construção de um posicionamento de enfrentamento e combate às situações preconceituosas. Para Nogueira (2007), no Brasil o preconceito étnico-racial se revela intelectivo e estético, atuando sob o poder de sugestão da hilaridade, razão pela qual os agressores geralmente defendem-se, alegando ser a agressão uma brincadeira.

A naturalização das brincadeiras e dos ditados populares

preconceituosos dá margem à interpretação de que não existe racismo no Brasil. Como já mencionado anteriormente, até muito recentemente a sociedade brasileira, multirracial e pluri-étnica, comportava-se como se o racismo não existisse. A despeito do discurso oficial de reconhecimento do racismo, para algumas pessoas ele ainda não existe. Todavia, o racismo, o preconceito e a discriminação étnico-racial estão presentes na vida diária e afloram a todo o momento, por vezes de modo velado e noutras escancaradamente. Ao perceber que essa linguagem preconceituosa é uma agressão contra ela mesma, a professora Ester Monteiro passa a não aceitar mais esse tipo de comportamento.

A sensibilidade para perceber os alunos é apontada como outra característica da mudança que reorienta a prática das professoras. Observemos o que diz a professora Cristina Vital:

Antigamente eu me fechava tanto nos meus problemas que eu não tinha essa sensibilidade de ver o que é que o meu aluno quer, o que é que ele está sentindo. O curso pra mim, na minha prática, ele me fez ser mais sensível. Sensível às coisas, sensível ao meu aluno, sensível às possíveis situações que ele está sofrendo.

Estar sensível ao aluno e à realidade da qual ele faz parte significa não ignorar suas vivências pessoais e sua história. É olhá-los como pessoas, aprendizes de sua própria humanidade. Para Véra Lopes (2005, p. 188): "as pessoas não herdam, geneticamente, idéias de racismo, sentimentos de preconceito e modos de exercitar a discriminação, antes os desenvolve com seus pares, na família, no trabalho, no grupo religioso, na escola", de onde podemos entender que estar sensível ao seu aluno é também estar disponível para ensinar a desestruturar as idéias, comportamentos e atitudes que nos tornam objetos da humanidade, a exemplo do racismo. O que a professora Cristina depõe é que antes estava tão sufocada pela sua própria realidade que não conseguia perceber a situação de seus alunos. Não conseguia perceber que estavam todos, ela e seus alunos, na mesma situação: em busca da construção de uma humanidade que lhes é negada.

O desenvolvimento de trabalho que ressalta a imagem positiva

dos alunos e a afirmação da população negra é outro elemento incorporado à prática docente das professoras ao perceberem a negritude de seus alunos. Alerta a professora Alzenide Simões sobre a importância de trabalhar a auto-estima dos alunos:

sempre trago para a sala de aula materiais que reforçam a imagem positiva dos meus alunos. (...) Olhe para os nossos alunos... Você vê até crianças claras, mas são mestiças. Eu procuro levar pra sala de aula materiais que façam com que essas crianças se percebam valorizadas também.

Ressaltar a estética negra de forma afirmativa contribui com a elevação da auto-estima das crianças negras. Eliane Cavalleiro (2000) afirma que as crianças negras são sistematicamente desvalorizadas desde a educação infantil, seja pela atitude dos docentes, seja pelo comportamento das outras crianças negras e brancas. As crianças negras internalizam por esse caminho "um desejo de mutação do próprio corpo, um sentimento de recusa ao seu grupo de pertença e o desejo de pertencer ao grupo branco, indicando um sentimento de vergonha de ser do jeito que é – negro" (ELIANE CAVALLEIRO, 2000, p. 65). Despertar o orgulho do pertencimento étnico-racial em crianças negras, via valorização da estética negra, é também contribuir para a criação de um ambiente de igualdade entre crianças brancas e negras, por que questiona a superioridade da estética branca.

O destaque para a afirmação da identidade da população negra, como uma mudança incorporada à prática docente, está presente no depoimento da professora Inaldete Pinheiro:

Minha prática, ela se deu com toda a propriedade a partir dos estudos. (...) Do curso que foi lá na Bahia, deste curso, e eu ainda fiz um outro curso também. A mudança foi principalmente a questão da afirmação. A idéia é não baixar mais a cabeça, em qualquer situação. Não me pertence mais. Isso não me cabe mais. E além disso, reverter essa situação. Eu acho que esse é o grande mote. É a interação, a apropriação, a auto-afirmação e o desejo de mudar (grifo nosso).

A professora Inaldete expressa em seu relato como a formação continuada específica a qual teve acesso na sua trajetória profissional atuou na mediação da construção de seu posicionamento de afirmação étnico-racial. Ao afirmar que não pode mais se intimidar diante de qualquer situação que a inferiorize, revela a forma pela qual essa postura de auto-afirmação identitária reverbera e integra a sua prática docente. Nessa perspectiva, a professora resume de forma precisa o percurso realizado em seu processo de construção da identidade étnico-racial: "a interação, a apropriação, a auto-afirmação e o desejo de mudar".

Aproveitar os conteúdos disciplinares para discutir a questão é uma atitude e uma prática afirmada pelas professoras, embora ainda "nas brechas" e sem um planejamento específico, como relata a professora Cristina Vital: "um assunto que eu pudesse trabalhar e tinha brecha, eu trabalhava a questão da negritude". A professora Delma Silva indica a introdução dos livros paradidáticos com a temática africana como o ponto forte da mudança ocorrida em sua prática. É a partir dessas leituras que a professora trabalha o conteúdo de história, por exemplo: "Eu ainda não tenho um planejamento sistematizado, de produzir mesmo conteúdos, isso eu não tenho. Mas tenho uma prática de leitura todos os dias. (...) Vou trabalhar a História do Brasil, então vou falar do descobrimento, conseqüentemente eu vou falar do índio, vou falar do negro".

É possível notar que embora as professoras tenham avançado no processo de reconhecimento identitário ainda não se apropriaram da temática das relações étnico-raciais e da história e da cultura afro-brasileira como conteúdo de ensino, razão pela qual, aproveitar "as brechas" é ocupar o espaço, introduzir a discussão ainda que de forma marginal no ambiente escolar. Provavelmente essas dificuldades que são enfrentadas pelas professoras para trabalhar a questão, como já havíamos identificado em trabalho anterior (CLAUDILENE SILVA, 2007, p. 165), tenham origem na dimensão didático-pedagógica da formação profissional e pessoal e também em aspectos histórico-estruturais.

A prática da professora Delma de atuar sem possuir um planejamento sistematizado não se constitui como uma prática isolada. Podemos observá-la na fala de todas as professoras. Entretanto, as mudanças existem e dialogam com a percepção do pertencimento dessas profissionais. Quanto mais avançado o estágio de desenvolvimento identitário da professora negra maior será o nível de apropriação da sua prática docente no que se refere às relações étnico-raciais. O que nos resta saber é se podemos configurar essas mudanças como práticas curriculares de enfrentamento do racismo no espaço escolar. Com esse intuito, aprofundaremos a discussão sobre as condições nas quais se desenvolve o trabalho sobre relações étnico-raciais na escola.

## O trabalho sobre relações étnico-raciais no espaço escolar

A forma como as professoras desenvolvem o trabalho sobre relações étnico-raciais no espaço escolar está intimamente ligada ao seu próprio processo de construção identitária. No caso das professoras que foram entrevistadas, esse trabalho vem sendo desenvolvido a partir de três abordagens: de maneira informal; na evidência de todo tipo de discriminação e preconceito; no surgimento de questões ou situações de discriminação.

O trabalho *de maneira informal* é realizado sem muita sistematização e vai tomando concretude a partir da orientação e do diálogo. A professora Mônica Oliveira nos dá um exemplo: "Trabalho assim... dando essa orientação, tendo esse diálogo com o grupo, sobre a questão do homem, a questão de ser negro mesmo". Por meio do relato da professora, podemos observar que a abordagem é realizada de forma genérica e sem muita consistência, demonstrando sua superficialidade.

O cuidado com o tratamento das tensões existentes nas relações étnico-raciais leva algumas das professoras a não nomear o conteúdo do trabalho desenvolvido, como é o

caso da professora Lúcia dos Prazeres: "trabalho de uma maneira mais informal, de conversa, de se perceber. Eu não trabalho o nome preconceito, eu não trabalho o nome discriminação, eu trabalho o teor". A atitude de não nomear o conteúdo trabalhado pode ser compreendida como resultado do desconforto que ainda é vivenciado em discutir relações étnico-raciais no Brasil. O silenciamento sobre a questão assenta-se no constrangimento das pessoas negras estarem cotidianamente expostas a situações de preconceito e discriminação étnico-racial, por ainda serem consideradas inferiores.

A abordagem a partir de todo tipo de discriminação e preconceito é outra forma de desenvolvimento do trabalho sobre relações étnico-raciais no espaço escolar que é apontada. A partir das falas das professoras podemos inferir que essa abordagem procura tratar as questões étnico-raciais sem lhes atribuir destaque específico, como afirma a professora Inaldete Pinheiro: "trabalho discriminação e racial também". É em torno das diversas formas de discriminação existentes nas relações sociais brasileiras que esta maneira de trabalhar está ancorada. Considerando que no Brasil as desigualdades étnico-raciais são vistas como sociais, podemos inferir que o conteúdo específico sobre relações étnico-raciais não é explorado ou aprofundado. Esse pensamento é reforçado também na fala da professora Delma Silva:

Trabalho e trabalho assim, não especificamente do negro mas qualquer preconceito. Por exemplo, no começo desse ano agora eu levei aquele filme do pinguinzinho. Até porque mostra um pinguinzinho que era diferente. E as pessoas têm que respeitar aquelas que são diferentes. Aí começo a trabalhar com eles isso. Procuro muito trabalhar, independente do negro, mas qualquer tipo de preconceito.

A despeito da importância do enfoque que deve ser dado ao respeito às diferenças, na realidade em que vivemos elas são tantas e de tantas ordens que todas elas precisam ser trabalhadas de forma mais específica, sob pena de nenhuma ser abordada e internalizada como deveria ser. Evidentemente

todos devemos respeitar as pessoas que são diferentes. Mas diferentes de que e de quem? Qual é o referencial pelo qual nos pautamos para pensar a diferença? Entendemos que ao trabalharmos diferenças precisamos responder a essas questões. A diferença precisa ser contextualizada para não continuar sendo vista como desigualdade ou inferioridade<sup>44</sup>.

Quando surgem questões ou situações de discriminação é uma abordagem que aparece na fala da maioria das professoras. O fato de acontecer apenas quando surge uma questão ou situação de discriminação dá margem a entendê-la como uma abordagem feita de forma espontânea, na qual não há intencionalidade, não podendo, portanto, configurar o conteúdo em objeto de ensino e aprendizagem. Porém, ao considerarmos a incidência do surgimento dessas questões e situações no cotidiano escolar, podemos inferir que esta é a abordagem que carrega o maior grau de continuidade ou permanência. Vejamos os exemplos das professoras:

Uma das perguntas que fiz quando ela estava chateada porque eles chamaram ela de macaca, foi: você gostaria que te chamassem de macaco? "Não, tia". Então, ela também não gosta, porque ela é igual a você. [um deles] ficou arrasado porque eu disse que ele era igual. Aí eu botei os dois juntos e perguntei: você tem olho? O que é isso? É olho... E ela? É olho... o que é isso? Nariz, o que é isso? Nariz... Ela tem as mesmas coisas que você, então por que você está desse jeito? (Profa Inaldete Pinheiro).

a primeira [aula] do início do ano teve já a oportunidade deles falarem da cor (...) aí eu já pequei o mote e já levei pra cabelo... disse é como nossos cabelos. Nossos cabelos são diferentes. Eles não são ruins, não são bons, porque isso são características das pessoas e não dos cabelos. Então isso foi que eu fui aprendendo. Eu falo logo cedo isso, que é pra não escutar depois que o cabelo é ruim ou que o cabelo é bom (Profa Ester Monteiro).

quando surgem essas questões eu paro tudo. Se eu estiver trabalhando, dando um conteúdo, explicando... Eu congelo o tempo e radicalizo mesmo. Radicalizo... é quando eu digo, pára tudo, fecha o caderno, eu não quero nada na mesa... E começo

44 Para aprofundar ver SILVA, Tomaz Tadeu da (org). Identidade e diferença. A perspectiva dos estudos culturais. 8. ed. Petrópolis, RJ: Vozes, 2008.

a discutir e discutir... É o que eu chamo de cozinhar o juízo. Aí alguém levanta a mão e trás uma colocação... Falo tudo mesmo. Eu acho que essas questões são mais importantes do que qualquer conteúdo. É um trabalho de sensibilização (Profa Alzenide Simões).

Os relatos das professoras revelam o espontaneísmo do trabalho desenvolvido e o tratamento da temática como algo à parte dos conteúdos curriculares, como se preconceito, discriminação e relações étnico-raciais não compusessem o repertório dos conhecimentos que são transformados em conteúdos de ensino. Para Souza (2009), os conteúdos pedagógicos subdividem-se em conteúdos educacionais, instrumentais e operativos. Os conteúdos educacionais são constituídos pela compreensão, interpretação e explicação do contexto histórico cultural em que vivemos. Os conteúdos instrumentais são aqueles que dizem respeito à aprendizagem das linguagens verbais (escritas e orais), das matemáticas e das linguagens artísticas. E os conteúdos operativos são compostos pelo desenvolvimento da capacidade de projetar intervenções sociais em diferentes âmbitos. A temática em questão compõe os conteúdos educativos e, ao ser abordada de forma espontânea, à margem dos conteúdos de ensino, é desconsiderada como componente curricular.

A professora Ester Monteiro mostra que a forma como trabalha diz do seu processo de aprendizagem e envolvimento com a temática. Ao criar oportunidade para discutir a questão do cabelo logo no início do ano, ela procura preservar-se de ouvir as possíveis falas discriminatórias sobre a inferioridade do cabelo das pessoas negras. Sua ação pedagógica dá indícios de que embora o trabalho desenvolvido não seja planejado possui intencionalidade e previsibilidade. Não acontece apenas em função do surgimento momentâneo da questão de discriminação.

A fala da professora Inaldete expressa a existência de um esforço pedagógico, dentro de suas condições e conhecimentos, para construir um clima de igualdade entre os alunos. A ação da professora procura conduzir as crianças (tanto a discriminada, quanto a que discriminou) a uma reflexão conjunta de que a diferença de cor não pode ser sinônimo de desigualdade entre as pessoas. Por sua vez, mesmo tratando as questões ou situações de discriminação com muito rigor em sua atuação pedagógica, a professora Alzenide afirma que o trabalho desenvolvido é visto como um trabalho de sensibilização e não como o tratamento de um conteúdo pedagógico ou curricular.

Na perspectiva de Inês Oliveira (2003), práticas curriculares são as práticas reais que ocorrem no cotidiano escolar, de acordo com as condições, as possibilidades e os limites que dispõem as professoras e professores. Relacionadas aos fazeres e saberes desses profissionais, essas práticas "nem sempre, ou mesmo raramente, constituem um todo coerente e organizado como aquele que, supostamente, informa as propostas curriculares oficiais" (INÊS OLIVEIRA, 2003, p. 01). Ao que nos parece, o trabalho desenvolvido pelas professoras entrevistadas aproxima-se dessa noção de prática curricular.

Em seu conjunto, as formas de abordagem do tema parecem não se pautar por nenhum planejamento pedagógico oficial. Não existe programa, projeto ou proposta de trabalho para essa área, o que indica que os conteúdos apropriados na formação temática específica, embora tenham contribuído para o processo de constituição identitária das professoras, ainda não se constituíram em saberes escolares. Entretanto, o trabalho apresenta uma intencionalidade e uma sistemática de desenvolvimento, que podemos identificar ao analisarmos a ação pedagógica desenvolvida e o conteúdo dessa ação.

### Ação pedagógica e conteúdos desenvolvidos sobre relações étnico-raciais no espaço escolar

A ação pedagógica realizada pelas professoras no tratamento da temática relações étnico-raciais é marcada pelo princípio da transversalidade. A diversificação de atividades que

aparecem no tratamento pedagógico da temática indica que esta é uma questão que não é trabalhada uniformemente. Para envolver os alunos necessita ser apresentada de diferentes formas e estar sempre presente no cotidiano da prática docente. O conteúdo dessa ação enfoca prioritariamente a necessidade do respeito às diferenças, a elevação da autoestima das pessoas negras e a visibilização da história do povo negro na história do Brasil.

Entre as várias atividades que são realizadas aparecem com destaque as atividades lúdicas (danças, histórias, filmes, músicas, lendas africanas); o diálogo ou exposição dialogada; e a leitura e produção de textos. Embora com menor incidência, o trabalho com o livro didático; as atividades de reconhecimento pessoal; e as atividades de visualização de imagens e mapa da África, também são citadas.

No que se refere aos conteúdos, de acordo com o depoimento de algumas das professoras, a ação pedagógica é realizada a partir de conteúdos disciplinares. Dentre eles ganham destaque: história, português, matemática, geografia, arte e literatura. Entre essas professoras, algumas não conseguem nomear os conteúdos específicos sobre relações étnicoraciais com os quais trabalha. Como podemos perceber no fragmento a seguir, é o caso da professora Inaldete Pinheiro:

Eu levo alguns poemas... A questão da literatura, trato a questão da história também... Onde dá a gente vai fazendo... Onde dá pra encaixar a gente vai encaixando diariamente. Não necessariamente o tema tal. A gente vai trabalhando... Não tem um conteúdo especifico. Algo vira mote para se tratar.

Há indícios de que o trabalho desenvolvido, embora cotidiano, também é espontâneo. Todavia, ela não demonstra apropriação dos conteúdos com os quais trabalha. Segundo o depoimento, os conteúdos são tratados a partir das necessidades diárias, sem reflexão e sistematização que oriente esse trabalho.

As professoras consideram que as atividades por elas desenvolvidas no trabalho sobre relações étnico-raciais

na sala de aula contribuem para a superação do racismo no espaço escolar, embora sejam mínimas considerando a grandiosidade do problema, e necessitem de aprofundamento.

A criação de bases para o respeito ao outro e a provocação de mudanças no comportamento dos alunos são evidenciadas pelas professoras como resultado dessas atividades. Afirma a professora Inaldete Pinheiro: "os alunos têm mudado... eu não vejo mais esses apelidinhos, coisas assim". Para a professora Lúcia dos Prazeres, "eles respeitam mais as pessoas. Eles respeitam mais o amiguinho, eles começam a olhar com naturalidade. (...) não vê o outro com diferença". A professora Delma Silva aponta os limites da ação docente-discente destacando a importância da iniciativa:

Eu não sei se elas são suficientes. Mas eu acredito que a partir do momento em que eu estou batendo numa tecla: respeite seu colega... ele é diferente de você, mas ele tem as qualidades dele. Acredito que é um passo. Pode não ser o suficiente nem o único, mas eu acho que já é um passo.

Em seu depoimento, a professora Delma deixa perceber que a intervenção pedagógica docente não é a única estratégia metodológica utilizada para a desconstrução do racismo no espaço escolar. E embora reconheça a insuficiência do trabalho também não inviabiliza o mérito da ação docente. Lembra a professora Piedade Marques que a ação é mínima e por isso deve ser realizada continuamente: "acho que tem que ser uma coisa muito mais além. Tem que ser um trabalho para sempre. Ele é contínuo". Na verdade, as professoras indicam esforços e limites do seu próprio trabalho, em andamento e constituição.

O diálogo e o enfrentamento das situações de conflito são apresentados pelas professoras, a um só tempo, como posturas essenciais na condução do desenvolvimento da ação e como resultado das atividades. Afirma a professora Cristina Vital referindo-se ao diálogo: "ele é forte, ele é importante, ele é necessário". Avalia a professora Martha Rosa as situações de conflito: "hoje em dia quando o conflito surge a gente pára, a

gente senta, a gente olha no olho do outro, a gente conversa". Sobre a busca do respeito como resultado do trabalho conclui a professora Auxiliadora Martins: "a busca de um respeito é a busca de uma identidade contextualizada".

As reflexões das professoras sobre o trabalho que desenvolvem em relação à temática étnico-racial instrumentalizam-nos a definir as *práticas curriculares de enfrentamento do racismo no espaço escolar* como as ações cotidianas, contínuas e intencionais que se propõem, a partir do diálogo e da busca do respeito mútuo entre as pessoas, enfrentar as situações de preconceito e discriminação étnico-racial e provocar nos atores da comunidade escolar um comportamento antiracista, que colabore para construção afirmativa de suas identidades étnico-raciais.

Ao que nos parece, as práticas desenvolvidas pelas professoras são um passo importante e necessário para o enfrentamento do racismo no espaço escolar. Entretanto, muito ainda precisa ser feito no que se refere ao ensino da história e da cultura afrobrasileira. A ação pedagógica desenvolvida pelas professoras e aqui analisada dialoga com os princípios orientadores que constam nas Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação das Relações Étnico-Raciais e para o Ensino de História e Cultura Afro-Brasileira e Africana, a saber: consciência política e histórica da diversidade; fortalecimento de identidades e de direitos; e ações educativas de combate ao racismo e à discriminação. Entretanto, ainda contemplam pouco os conteúdos apresentados pelo documento sobre essas temáticas para serem trabalhados em sala de aula. Entre outros: a ocupação colonial na perspectiva dos africanos, iniciativas e organizações negras (incluindo a história dos quilombos), a história da ancestralidade e religiosidade africanas

#### Considerações finais

O desejo permanente de refletir com educadores a temática racial não significa que eu entenda que os prejuízos da população negra se dão unicamente no espaço escolar, tampouco que eu pense que os profissionais da educação são os únicos responsáveis pela disseminação do racismo na sociedade. Ele se deve ao fato de perceber o professor como um forte aliado para formar cidadãos livres de sentimentos de racismo

Eliane Cavalleiro<sup>45</sup> (2001, p. 141).

Iniciamos esse trabalho com o pressuposto de que a construção identitária das professoras negras é um elemento fundamental do processo de desconstrução/reconstrução das práticas curriculares que são vivenciadas no interior das escolas, e podem contribuir para a emergência de práticas de enfrentamento do racismo no espaço escolar.

Discutimos identidade como uma construção que se dá a partir da interação social e que acontece mediada por dois processos diferentes, mas articulados entre si: o processo biográfico e o processo relacional. Nesses processos, a identidade negra foi entendida como uma postura política assumida pelas pessoas negras, que as afirmam como negras a partir de quarto estágios de desenvolvimento: submissão, impacto, militância e articulação.

O silencimento escolar sobre a população negra ou sobre as relações étnico-raciais, embora tenha ganhado novas roupagens ainda se faz muito presente nesse ambiente. As situações de preconceito e as discriminações étnico-raciais ainda são muito fortes no espaço escolar. E embora encontremos um certo número de professoras e professores que começam a se interessar pelo assunto, a maioria dos profissionais ainda não sabe como conduzir tais questões em sua atuação pedagógica.

Reconhecemos o papel que a educação escolarizada desempenha na vida da população negra, como mecanismo

45 Eliane Cavalleiro, doutora em Educação pela Universidade de São Paulo, foi professora na Faculdade de Educação da Universidade de Brasília (UNB) e presidente da Associação Brasileira de Pesquisadores/as Negros/as (ABPN) até o ano de 2010. de mobilidade social, sem desconsiderar as dificuldades que essa população vivencia para permanecer e adquirir sucesso nesse espaço. Pensamos que a escola, como espaço de aprendizagem, socialização e construção de conhecimento, pode redefinir sua organização e oferecer a população negra uma possibilidade de interpretar o mundo em que vivem e superar o sofrimento causado pela negação de sua humanidade. Assim, no presente trabalho, concebemos a instituição escolar como um espaço sócio-histórico e cultural, permeado pelo conflito, pela disputa e pela contradição, que se expressam nas relações de poder e geram identidades diversas. Consideramos a professora e o professor, a aluna e o aluno, os técnicos, gestores e funcionários como sujeitos sócio-culturais, sexuados e possuidores de pertença étnicoracial, que ao desenvolverem processos de socialização nesse espaço constroem e reconstroem suas identidades.

A análise realizada revelou que o processo de construção identitária de professoras negras acontece por meio de diferentes momentos e situações de interação social, possuindo a auto-afirmação como pessoa negra como o instante crucial desse processo: a ocasião em que as professoras decidem se tornarem negras. Nesse processo, a família possui um papel significativo, que pode ser vivenciado de forma conflituosa dependendo da estruturação identitária da família. Na convivência familiar, as professoras tomaram os primeiros contatos com a valorização ou não da cultura do povo negro, que incide diretamente na percepção ou não de seu pertencimento étnico-racial e na forma como irão se relacionar com este pertencimento. Nessa relação, dependendo da forma como a cultura negra lhes foi apresentada, as professoras aprenderam a reconhecerem-se negras ou a ver o branco como padrão a ser atingido, negando seu pertencimento étnico-racial.

A descoberta do pertencimento aconteceu de diferentes formas para as professoras e em articulação com suas marcas étnico-raciais. Quanto mais traços negróides físicos possuíam as professoras, mas cedo perceberam o seu pertencimento,

porque mais estavam expostas ao preconceito e à discriminação em função deles, o que tornou impossível a sua não percepção. O trabalho mostrou que as professoras negromestiças se aperceberam ou afirmaram seu pertencimento étnico-racial apenas após a formação específica sobre história e cultura afro-brasileira a que tiveram acesso. Para algumas dessas professoras, a formação transformou as suas vidas, o que repercute na sua atuação profissional.

No processo de percepção do pertencimento das professoras negras, mobilizaram saberes que são oriundos de diferentes fontes e condicionados pela trajetória de vida de cada uma das professoras. Esses saberes são saberes sociais, produzidos nas relações e práticas sociais diversas e atuam como mediadores entre o processo de construção identitária de cada professora e sua atuação pedagógica. A ação pedagógica de cada professora é fortemente influenciada pela percepção do seu pertencimento étnico-racial. Os saberes mobilizados no processo de construção identitária é o elemento mediador, que ao despertar as professoras para o reconhecimento de seu pertencimento também as impulsiona para mudanças em sua prática docente. Elas passam a incorporar a temática relações étnico-raciais em sua atuação pedagógica.

Torna-se importante ressaltar que as situações e implicações da vida pessoal das professoras negras incidem com muita força em suas vidas profissionais. Como a incorporação da temática das relações étnico-raciais e da história e cultura afro-brasileira está intrinsecamente associada ao processo de construção identitária dessas professoras, o trabalho desenvolvido por elas sobre as temáticas em questão possui uma intencionalidade e uma sistemática de desenvolvimento, mas ainda não possui um planejamento formal. A formação e as informações das quais dispõem as professoras para trabalhar a questão ainda são poucas revelando o desconhecimento dessas profissionais sobre os conteúdos curriculares que devem ser trabalhados sobre a temática. Revela também que durante suas vidas lhes foi negado o conhecimento sobre a história e a cultura do seu próprio

povo. E revela por último que o processo de construção da identidade étnico-racial das professoras negras é a lógica que estrutura a sua ação pedagógica no que se refere às relações étnico-raciais no espaço escolar.

Ficou evidente que as professoras construíram um discurso sobre a identidade negra e sobre a importância de discutir a temática das relações étnico-raciais no espaço escolar. Algumas delas imprimiram esforços para retomar as aprendizagens construídas na formação específica em sua prática docente. Entretanto, percebeu-se que em seus processos de aprendizagem ainda não chegaram a transformar os conteúdos da formação recebida em saberes escolares. Não existe um plano de atuação para concretizar tais conteúdos pedagógicos. Pode-se afirmar que essa realidade dialoga com a dimensão institucional na qual as professoras estão inseridas, considerando que o trabalho também mostrou a inexistência de uma proposta curricular e de um plano de formação sobre a temática específica na Rede Municipal de Ensino do Recife, de maneira que a formação oferecida pela instituição acontece de forma pontual e descontínua, o que não contribui para a constituição de uma prática pedagógica consistente no que se refere à temática específica.

Os resultados apontam, portanto, para a importância dos processos formativos na constituição da prática docente, discente e gestora da instituição escolar, tanto na sua dimensão inicial, quanto na dimensão continuada. Significa dizer que é a partir do investimento formativo e identitário das/dos profissionais da educação que poderemos desconstruir as práticas curriculares que mantêm e reproduzem o racismo no espaço escolar. Torna-se importante a presença das temáticas das relações étnico-raciais e da história e cultura afro-brasileira na formação inicial das professoras e professores, para que estes tomem contato com a discussão. Assim, na formação continuada, além de preencher lacunas da formação inicial, os conteúdos podem ser refletidos a partir da prática vivenciada na experiência cotidiana da sala de aula, que fundamentam e ressignificam a prática docente. Nesse contexto, a formação

continuada das professoras participantes da pesquisa pode colaborar de forma significativa com a aproximação e a apropriação dessas profissionais com os conteúdos escolares que devem compor o currículo programático das temáticas específicas, caminhando como aceno a novos conhecimentos e reflexões sobre a prática cotidiana.

Dessa maneira, a formação poderá apresentar-se como uma relevante estratégia na superação do silenciamento sobre as relações étnico-raciais, em sua dimensão pessoal, mas principalmente em sua dimensão institucional. Os profissionais da educação poderão ler sobre o assunto e buscar informações. Por sua vez, as Redes e Instituições de Ensino necessitam encontrar formas de contribuir mais efetivamente nesse processo, universalizando a formação temática específica para todos os seus profissionais. Disponibilizar subsídios e material didático, oferecer cursos de formação específica e acompanhamento sistemático, incluir esse debate em todos os momentos de planejamento e de estudo das professoras e professores, enfim, transformar o debate sobre relações étnico-raciais em rotina nos seus espaços de discussão parece-nos ser um caminho.

Às professoras e aos professores cabe, dentro de suas possibilidades, imprimir esforços que contribuam para que a escola tenha condições de acolher todos os seus alunos e alunas sem, contudo, padronizá-los, respeitando suas diferencas. O exercício de envolvê-los em brincadeiras, atividades lúdicas e práticas artísticas que possuam o enfoque das relações étnicoraciais é um mecanismo interessante, que pela prática das professoras narradoras já se mostra eficaz como contribuição para a desconstrução do racismo no espaço escolar. Todavia, parece-nos importante a construção de outras estratégias, a exemplo do envolvimento das/dos colegas de trabalho. A conquista de aliados que possuam maior grau de influência na escola, como o diretor ou a coordenação pedagógica, bem como a possibilidade de realizar atividades que extrapolem os limites da sala de aula, parecem-nos boas alternativas para o aprofundamento da ação pedagógica. Outra estratégia é possibilitar que as atividades desenvolvidas tenham, de alguma forma, visibilidade na escola toda. É importante que a comunidade escolar se aperceba da presença dessa discussão em seus domínios para que aos poucos se envolva e se habitue a ela. Para que isso aconteça, o planejamento do trabalho sobre relações étnico-raciais e sobre história e cultura afrobrasileira pode ser um instrumento essencial.

Ao pensarmos a construção identitária de professoras negras como um elemento fundamental para a emergência de práticas curriculares de enfrentamento do racismo na instituição escolar (concebida como um campo de disputas e contradições) na cidade do Recife novas questões se impõem. A primeira delas é a necessidade de aprofundar o processo de formação dos profissionais da educação (negros e brancos) com vistas à implementação da Lei nº 10.639/03, no âmbito da Rede Municipal de Ensino do Recife, considerando que esse elemento se mostrou essencial no processo de percepção do pertencimento das professoras negras. Uma segunda questão que pode ser suscitada a partir dos resultados do presente estudo é como os discursos construídos pelas professoras, sobre identidade negra e sobre a importância de discutir a temática étnico-racial no espaço escolar, se efetivam na prática concreta de sua sala de aula. Outra questão refere-se aos conteúdos escolares para compor uma proposta curricular sobre relações étnico-raciais e sobre história e cultura afrobrasileira e africana.

Considerando a relevância que a formação adquire no percurso da pesquisa, importante é dizer que não é qualquer tipo de formação inicial ou continuada sobre a temática que irá contribuir com o processo de construção identitária dos sujeitos. Os processos formativos sobre a temática específica necessitam oferecer referências positivas sobre a história da população negra, pois são essas referências que geram ou possibilitam a identificação étnico-racial, responsável por despertar ou aguçar o desejo das professoras buscarem mais informações sobre o tema. Com esses saberes elas elaboram estratégias para discutir a temática em sala de aula. É a

incorporação de tais estratégias em sua prática pedagógica cotidiana que as podem transformar em práticas curriculares de enfrentamento do racismo no espaço escolar. Assim, a elaboração de uma proposta de formação específica para temática também se configura como uma questão posta para o aprofundamento pelos resultados da pesquisa.

Conhecer a história dessas mulheres nos levou a pensar que a história da população negra no Brasil é a história de seu aprendizado sobre si mesma. No Recife, no Brasil e no mundo, as pessoas negras foram condicionadas a acreditar que o povo negro era um povo inferior, desprovido de inteligência e força criadora. Todavia, entre a negação e a afirmação de sua própria identidade permaneceram cultivando seus valores africanos. Coletivamente, encontraram formas de se preservar e preservar aos seus. No final dos anos 1970, o slogan Negro é Lindo! ecoava por diversos recantos da África e da Diáspora e propunha ao povo negro, espalhado pelo mundo, que experimentasse o prazer de ser o que é. Se o conceito de Consciência Negra pode ser resumido como o processo de descoberta e auto-afirmação do negro como ser negro, a construção da identidade étnico-racial de pessoas negras é processo de aprendizagem, que gera auto-afirmação e atitude de mudança, pois, como diz o provérbio africano, quem aprende ensina.

#### Referências

ANDRÉ, Marli Eliza D.A. de. *Etnografia da Prática Escolar*. Campinas, SP: Papirus, 1995.

\_\_\_\_\_\_. O cotidiano escolar, um campo de estudo. In: PLACCO, V. M.; ALMEIDA, L. R. (Orgs.). O coordenador pedagógico e o cotidiano da escola. São Paulo: Loyola, 2003.

ANTÓNIO, Ana Sofia. Histórias de Vida: auto-representação e construção das identidades docentes. In: TEODORO, António (Org.). *Histórias (re) construídas*: leituras e interpretações de processos educacionais. São Paulo: Cortez, 2004. (Coleção questões da nossa época; v. 114).

ARANTES, Adilene Silva. O papel da Colônia Orfanológica Isabel na educação e na definição dos destinos de meninos negros, brancos e índios na Província de Pernambuco (1874-1889). 2005. Dissertação (Mestrado em Educação) - Centro de Educação, Universidade Federal de Pernambuco, Recife, 2005.

ARROYO, Miguel. Trajetórias de Vida Trajetórias de Humanização (Prefácio). In: GOMES, Nilma Lino. *A mulher negra que vi de perto*: o processo de construção da identidade racial de professoras negras. Belo Horizonte: Mazza Edições, 1995.

BARDIN, Laurence. *Análise de Conteúdo*. Lisboa: Edições 70, 1977.

BARROS, Roque Spencer Maciel de. Da Escola Pública e da Particular. In: BARROS, Roque Spencer Maciel de (org). *Diretrizes e Bases da Educação*. São Paulo: Livraria Pioneira Editora, 1960.

BATISTA NETO, José. Algumas Considerações Teóricas e Metodológicas sobre a Abordagem Biográfica, Instrumento da Pesquisa Educacional e da Formação: contribuições da Escola de Chicago e do Interacionismo Simbólico. Trabalho apresentado no GT 08 do 18º Encontro de Pesquisa Educacional do Norte e Nordeste, Maceió, 2007.

BENTO, Maria Aparecida Silva. Branqueamento e branquitude no Brasil. In: CARONE, I.; BENTO, M. A. S. (Orgs.). *Psicologia social do racismo*: estudos sobre branquitude e branqueamento no Brasil. Petrópolis, RJ: Vozes, 2003.

BRANCO, Raynette Castello. O negro no livro de História do Brasil para o Ensino Fundamental II, da Rede Pública Estadual de Ensino, no Recife. 2005. Dissertação (Mestrado em Educação) - Centro de Educação, Universidade Federal de Pernambuco, Recife, 2005.

BRANDÃO, André Augusto B. *Miséria da Periferia: desigualdades raciais e pobreza na metrópole do Rio de Janeiro.* Rio de Janeiro: Pallas; Nitéroi: PENESB, 2004.

BRANDÃO, Carlos R. **O que é educação**. 33. ed. São Paulo: Brasiliense, 1995.

BRASIL. Lei  $n^{\circ}$  10.639 de 9 de janeiro de 2003. Altera a Lei  $n^{\circ}$  9.394, de 20 de dezembro de 1996, que estabelece as diretrizes e bases da educação nacional. Brasília, 2003.

BRZEZINSKI, Iria. *Profissão Professor*: identidade e profissionalização docente. Brasília: Plano Editora, 2002.

CANEN. Ana. *O Multiculturalismo e seus Dilemas*: implicações na educação. Disponível em: http://www.cebela. org.br/imagens/Materia/02DED04%20Ana%20Caren.pdf. Acesso 05.12.2007.

CARVALHO, José Jorge. *Inclusão Étnica e Racial no Brasil:* a questão das cotas no ensino superior. 2. ed. Brasília: Universidade de Brasília, 2006.

CAVALLEIRO, Eliane. *Do silêncio do lar ao silêncio escolar*: racismo, preconceito e discriminação na educação infantil. São Paulo: Contexto, 2000.

\_\_\_\_\_. Educação Anti-Racista: compromisso indispensável para um mundo melhor. In: CAVALLEIRO, Eliane. *Racismo e Ante-Racismo na Educação*: repensando nossa escola. São Paulo: Sumus, 2001.

COSTA, Jurandir Freire. Da cor ao Corpo: a violência do racismo (Prefácio). In: SOUZA, Neuza Santos. *Tornar-se negro*: as vicissitudes da identidade do negro brasileiro em ascensão social. Rio de Janeiro: Edições Graal, 1983.

CRUZ, Mariléia dos Santos. Uma Abordagem sobre a História da Educação dos Negros. In: ROMÃO, Jeruse. *História da Educação do Negro e Outras Histórias*. Brasília: Secretaria de Educação Continuada, Alfabetização e Diversidade / Ministério da Educação, 2005. (Coleção Educação para Todos).

CUNHA JR, Henrique. *Africanidades brasileiras e pedagogias interétinica Gbàlà*. Aracaju: Saci, 2002.

CUNHA, Lídia Nunes. Educação, modernização e afrodescendência: 1920-1936, o estado de Pernambuco. 1999. Dissertação (Mestrado em Educação) - Centro de Educação, Universidade Federal de Pernambuco, Recife, 1999.

DÁVILA, Jerry. *Diploma de Brancura*: política social e racial no Brasil – 1917-1945. Tradução Claudia Sant'Ana Martins. São Paulo: Editora UNESP, 2006.

DIAS, Lucimar Rosa. Quantos Passos já Foram Dados? A Questão de Raça nas Leis Educacionais – da LDB de 1961 à

Lei 10639, de 2003. In: ROMÃO, Jeruse. *História da Educação do Negro e Outras Histórias*. Brasília: Secretaria de Educação Continuada, Alfabetização e Diversidade /Ministério da Educação, 2005. (Coleção Educação para Todos).

DINIZ, Marta; CANEN Ana. *Identidade Negra e Espaço Educacional:* vozes, histórias e contribuições do multiculturalismo. Trabalho apresentado no GT 21 da 26<sup>a</sup> Reunião Anual da ANPed, Caxambu, 2003.

DUBAR, Claude. *A socialização*: construção das identidades sociais e profissionais; tradução Andréa Stahel M. da Silva. São Paulo: Martins Fontes, 2005.

EVARISTO, Conceição. Da representação à auto-apresentação da mulher negra na literatura brasileira. *Revista Palmares Cultura Afro-Brasileira*. Ano I, Número 1. Brasília, Fundação Cultural Palmares, 2005.

FERREIRA. Ricardo Franklin. *Afrodescendente*: identidade em construção. São Paulo: EDUC; Rio de Janeiro: Palas, 2000.

FORQUIN, Jean-Claude. Escola e cultura: as bases sociais e epistemológicas do conhecimento escolar. Tradução de Guacira Lopes Louro. Porto Alegre: Artes Médicas Sul, 1993.

FRANCO, Maria Amélia Santoro. *História de Vida:* uma abordagem emancipatória Aliando pesquisa e formação de professor reflexivo. Disponível em: ://www.educacaoonline.pro.br/art\_historia\_de\_vida.asp. Acesso em 02 de junho de 2008.

FREIRE, Paulo. *Pedagogia da Autonomia*: saberes necessários á prática educativa. São Paulo: Paz e Terra, 1996.

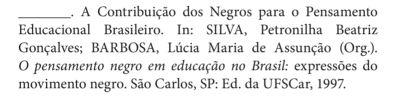
FREYRE, Gilberto. *Casa-Grande & Senzala*. 29. ed. Rio de Janeiro: Record, 1994.

GATTI, Bernadete. Os professores e suas identidades: o

desvelamento da heterogeneidade. *Cadernos de Pesquisa*, nº 98, Fundação Carlos Chagas: São Paulo, p. 85-90, 1996.

GOMES JR, Durval Paulo. *Pesquisas sobre o Negro e a Educação*: propostas da década de 1980 e análise de Dissertações do Programa de Pós-graduação da UFPE. 2008. Dissertação (Mestrado em Educação) - Centro de Educação, Universidade Federal de Pernambuco, Recife, 2008.

GOMES, Nilma Lino. *A mulher negra que vi de perto*: o processo de construção da identidade racial de professoras negras. Belo Horizonte: Mazza Edições, 1995.



- \_\_\_\_\_\_. Diversidade Cultural, Currículo e Questão Racial: desafios para a prática pedagógica. In: SILVÉRIO, Valter; ABRAMOWICZ, Anete; BARBOSA, Lucia Maria de Assunção (Orgs.). *Educação como Prática da Diferença*. Campinas, SP: Armazém do Ipê (Autores Associados), 2006.
- \_\_\_\_\_. *Mulheres Negras e Educação*: Trajetórias de Vida, Histórias de Luta. Disponível em http://www.lpp-uerj.net/olped/documentos/ppcor/0225.pdf acesso em 02/07/2009.
- \_\_\_\_\_\_. *Uma Dupla Inseparável*: cabelo e cor da pele. In: SILVERIO, Valter Roberto;

GONÇALVES e SILVA, Petronilha Beatriz; BARBOSA, Lúcia Maria de Assunção (Orgs.) De Preto a Afro-descendente: trajetos de pesquisa sobre relações étnico-raciais no Brasil. São Carlos, SP: EdUFSCar, 2003.

GONÇALVES e SILVA, Petronilha Beatriz. Aprender a Conduzir a Própria Vida: dimensões do educar-se entre afrodescendentes e africanos. In: SILVERIO, Valter Roberto; GONÇALVES e SILVA, Petronilha Beatriz; BARBOSA, Lúcia Maria de Assunção (Orgs.) *De Preto a Afro-descendente:* trajetos de pesquisa sobre relações étnico-raciais no Brasil. São Carlos, SP: EdUFSCar, 2003.

GONÇALVES, Luís Alberto. *O silêncio*: um ritual pedagógico a favor da discriminação. 1985. Dissertação (Mestrado em Educação) - Faculdade de Educação, Universidade Federal de Minas Gerais, Belo Horizonte, 1985.

GOODSON, Ivor F. Dar Voz ao Professor: as histórias de Vida dos Professores e o seu desenvolvimento profissional. In: NÓVOA, António (Org.). *Vida de Professores.* 2. ed. Porto: Porto Editora, 2007.

GRANT, N. *Multicultural Education in Scotland*. Edinburgh: Dunedin Academic Press, 2000.

HALL, Stuart. *A Identidade Cultural na Pós-Modernidade*. 10. ed. tradução Tomaz Tadeu da Silva e Guacira Lopes Louro. Rio de Janeiro: DP&A, 2005.

HASENBALG, Carlos; SILVA, Nelson do Valle. Família, Cor e Acesso a Escola no Brasil. In: HASENBALG, Carlos; SILVA, Nelson do Valle; LIMA, Márcia. *Cor e Estratificação Social.* Rio de Janeiro: Contracapa Livraria, 1999.

HENRIQUES, Ricardo. *Texto para Discussão nº 807 - Desigualdade Racial no Brasil:* evolução das condições de vida na década de 90. Disponível em http://www.ipea.gov.br. Acesso em 05/04/2009.

LIBANEO, José Carlos. *Organização e Gestão da Escola:* Teoria e Prática 5. ed. revista e ampliada. Goiânia, Editora Alternativa, 2004.

|            | . Pedagogia | e P | edagogos | para | que? | 7. | ed. | São | Paulo: |
|------------|-------------|-----|----------|------|------|----|-----|-----|--------|
| Cortez, 20 | 004.        |     |          |      |      |    |     |     |        |

LIMA, Cantaluce. *A Identidade Docente no Ensino Técnico*: as marcas do saber-ser, do saber-tornar-se professor. 2005. Dissertação (Mestrado em Educação) - Centro de Educação, Universidade Federal de Pernambuco, Recife, 2005.

LIMA, Márcia. Trajetória Educacional e a Realização Sócio-Econômica de Mulheres Negras. In: HASENBALG, Carlos; SILVA, Nelson do Valle; LIMA, Márcia. *Cor e Estratificação Social*. Rio de Janeiro: Contracapa Livraria, 1999.

LOPES, Véra Neuza. Racismo, Preconceito e Discriminação. In: MUNANGA, Kabengele (Org.). Superando o Racismo na Escola. 2. ed. revisada. Brasília: Ministério da Educação/ Secretaria de Educação Continuada, Alfabetização e Diversidade, 2005.

LUZ, Itacir Marques. *Compassos Letrados*: profissionais negros entre instrução e ofício no Recife (1840 – 1860). 2008. Dissertação (Mestrado em Educação) - Centro de Educação, Universidade Federal da Paraíba, João Pessoa, 2008.

MACHADO, Maria Giseuda de Barros. *Afrodescendência e relações escolares*: in(ex)clusão social na Comunidade Castainho. 2005. Dissertação (Mestrado em Educação) - Centro de Educação, Universidade Federal de Pernambuco, Recife, 2005.

MARTINS, Zildete; PEREIRA, Liliana. A Identidade e A Crise do Profissional Docente. In:

BRZEZINSKI, Iria. *Profissão Professor*: identidade e profissionalização docente. Brasília: Plano Editora, 2002.

MINAYO, Maria Cecília de Souza. *O Desafio do Conhecimento:* pesquisa qualitativa em saúde. São Paulo: Hucitec, 2004.

MOITA, Maria da Conceição. Percursos de Formação e Transformação. In: NÓVOA, António (Org.). *Vida de Professores.* 2. ed. Porto: Porto Editora, 2007.

MOREIRA, Antônio Flavio; SILVA, Tomaz Tadeu da (Orgs.). *Currículo Cultura e Sociedade*. 6. ed. São Paulo: Cortez, 2002.

MUNANGA, Kabengele. Construção da Identidade Negra no Contexto da Globalização. In: OLIVEIRA, Iolanda de (org.). *Relações Raciais e Educação: temas contemporâneos*. (Cadernos PENESB; 4). Nitéroi: EdUFF,2002.

MUNIZ, Kassandra da Silva. A Contribuição dos Estudos da Linguagem para o Debate sobre as Ações Afirmativas para Negros no Brasil. In: OLIVEIRA, Iolanda de; AGUIAR, Márcia Ângela. GONÇALVES E SILVA, Petronilha Beatriz; OLIVEIRA, Raquel de (Orgs.). *Negro e Educação 4:* linguagens, resistências e políticas públicas. São Paulo: Ação Educativa; Anped, 2007.

NEGRO E EDUCAÇÃO. Relatório do VIII Encontro dos Negros do Norte e Nordeste do Brasil. Recife: Movimento Negro Unificado, 1988.

NOGUEIRA, Oracy. Preconceito Racial de Marca e Preconceito Racial de Origem: sugestão de um quadro de referencia para a interpretação do material sobre relações raciais no Brasil. *Tempo Social*. São Paulo: v. 19, nº 1, Junho/2007.

NOGUEIRA, Oracy. *Tanto Preto Quanto Branco*: estudos de relações raciais. São Paulo: T.A. Queiroz, 1985.

NOVAES, Sylvia Caiuby. *Jogo de Espelhos*. São Paulo: EDUSP, 1993.

NÓVOA, António (Org.). Vida de Professores. 2. ed. Porto: Porto Editora, 2007.

OLIVEIRA, Inês Barbosa de. Currículos Praticados: regulação e emancipação no cotidiano escolar. Trabalho apresentado no GT 12 da 26ª Reunião Anual da ANPed. Caxambu, 2003.

OLIVEIRA, Iolanda (Org.). *Cor e Magistério.* Rio de Janeiro: Quartet; Niterói, RJ: EDUFF, 2006.

OLIVEIRA, Ivone Martins. *Preconceito e Autoconceito:* identidade e interação na sala de aula. Campinas, SP: Papirus, 1994.

OLIVEIRA, Raquel de. Projeto "Vida e História das Comunidades Remanescentes de Quilombos no Brasil": um ensaio de ações afirmativas. In: GONÇALVES E SILVA, Petronilha Beatriz; SILVÉRIO, Valter Roberto. *Educação e Ações afirmativas*: entre a injustiça simbólica e a injustiça econômica. Brasília: Instituto Nacional de Pesquisas Educacionais Anísio Teixeira, 2003

OLIVIER-HECKLER, Cristiane; SORATTO, Lúcia. Os Trabalhadores e seu Trabalho. In: CODO, Wanderley (Coordenador). *Educação*: Carinho e Trabalho. Petrópolis, RJ. Vozes/Brasília: Confederação Nacional dos Trabalhadores em Educação/ Universidade de Brasília. Laboratório de Psicologia do Trabalho, 1999.

PAIXÃO, Marcelo. O ABC das Desigualdades Raciais: um panorama do analfabetismo da população negra através de uma leitura dos indicadores do Censo de 2000. *Teoria e Pesquisa*, São Carlos, SP, n. 42/43, p. 245-2264, jan./jul. 2003.

| A Dialética do Bom Al          | <i>uno</i> : relações raciais e o sistema |
|--------------------------------|-------------------------------------------|
| educacional brasileiro. Rio de | Janeiro: Editora FGV, 2008a.              |

\_\_\_\_\_. CARVANO, Luiz (Orgs.). *Relatório Anual das Desigualdades Raciais no Brasil*; 2007 – 2008. Rio de Janeiro: Editora Garamond, 2008b.

PINTO, José Marcelino de Resende. Introdução. In: GONÇALVES E SILVA, Petronilha Beatriz; SILVÉRIO, Valter Roberto. *Educação e Ações afirmativas*: entre a injustiça simbólica e a injustiça econômica. Brasília: Instituto Nacional de Pesquisas Educacionais Anísio Teixeira, 2003.

Prefeitura do Recife/PNUD. *Diagnóstico da Desigualdade Racial na Cidade do Recife*. DSID, 2008.

QUEIROZ, Martha Rosa Figueira de. *Religiões afro-brasileiras no Recife:* policiais, intelectuais e repressão. 1999. Dissertação (Mestrado em História) - Centro de Filosofia e Ciências Humanas, Universidade Federal de Pernambuco, Recife, 1999.

Retrato das Desigualdades de Gênero e Raça no Brasil. 2. ed. Instituto de Pesquisa Econômica Aplicada (IPEA); Fundo de Desenvolvimento das Nações Unidas para a Mulher (UNIFEM). Brasília, 2006.

Retrato das Desigualdades de Gênero e Raça no Brasil. 2. edição. Instituto de Pesquisa Econômica Aplicada (IPEA); Fundo de Desenvolvimento das Nações Unidas para a Mulher (UNIFEM). Brasília, 2008.

RIBEIRO, Maria Solange Pereira. *O Romper do Silêncio*: a história e a memória na trajetória escolar e profissional dos docentes afro-descendentes das Universidades Públicas do Estado de São Paulo. 2001. Tese (Doutorado em Educação) - Faculdade de Educação, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2001.

ROMANELLI, Otaíza de Oliveira. *História da Educação no Brasil*. 29ª ed. Petrópolis, RJ: Vozes, 2005.

ROMÃO, Jeruse. Educação, Instrução e Alfabetização de Adultos Negros no Teatro Experimental do Negro. In: \_\_\_\_\_\_. História da Educação do Negro e Outras Histórias. Brasília: Secretaria de Educação Continuada, Alfabetização e Diversidade /Ministério da Educação, 2005. (Coleção Educação para Todos).

ROMÃO, Jeruse. *História da Educação do Negro e Outras Histórias*. Brasília: Secretaria de Educação Continuada, Alfabetização e Diversidade /Ministério da Educação, 2005. (Coleção Educação para Todos).

ROSEMBERG, Fulvia. Raça e Educação Inicial. *Cadernos de Pesquisa*, n. 77. São Paulo: Fundação Carlos Chagas, 1995.

SANTANA, Patrícia. *Professor@s Negr@s, Trajetorias e Travessias*. Belo Horizonte: Mazza Edições, 2004.

SANTIAGO, Eliete. Formação, Currículo e Prática Pedagógica em Paulo Freire. In: BATISTA NETO, José; SANTIAGO, Eliete (Orgs.). Formação de Professores e Prática Pedagógica. Recife: Fundação Joaquim Nabuco, Ed. Massangana, 2006.

SANTIAGO, Eliete; BATISTA NETO, José. As Questões Raciais como Objeto de Pesquisa em Educação: PPGE/UFPE 1999 – 2009. In: SANTIAGO, Eliete; SILVA, Delma; SILVA, Claudilene (Orgs.). *Educação, Escolarização e Identidade Negra:* 10 anos de pesquisa sobre relações raciais no PPGE/UFPE. Recife: Ed. Universitária da UFPE, 2010.

SANTOS, Gislene Aparecida de. *A Invenção do "Ser Negro"*: um percurso das idéias que naturalizaram a inferioridade dos negros. São Paulo: Educ/Fapesp; Rio de Janeiro: Pallas, 2002.

SANTOS, Gláucia Romualdo dos. *Mulher não branca e magistério primário*: uma versão em preto e branco da professorinha de azul e branco? 2000. Dissertação (Mestrado em Educação) - Faculdade de Educação, Universidade Federal de Minas Gerais, Belo Horizonte, 2000.

SANTOS, Sales Augusto. A Lei nº 10639/03 como fruto da luta anti-racista do Movimento Negro. In: Ministério da Educação. Secretaria de Educação Continuada, Alfabetização e Diversidade. *Educação anti-racista*: caminhos abertos pela Lei nº 10.634/03. Brasília, 2005.

SCHWARCZ, Lilia Moritz; REIS, Letícia Vidor de Souza (Orgs.). *Negras Imagens*: ensaios sobre cultura e escravidão no Brasil. São Paulo: Editora da Universidade de São Paulo: Estação Ciência, 1996.

SILVA, Ana Célia da. Desconstruindo a Discriminação do Negro no Livro Didático. Salvador: UDUFBA, 2001.

\_\_\_\_\_. Por uma Representação Social do Negro mais Próxima e Familiar. In: SILVERIO, Valter Roberto; GONÇALVES

e SILVA, Petronilha Beatriz; BARBOSA, Lúcia Maria de Assunção (Orgs.). *De Preto a Afro-descendente:* trajetos de pesquisa sobre relações étnico-raciais no Brasil. São Carlos, SP: EdUFSCar, 2003.

SILVA, Claudilene. *Professoras Negras*: construindo identidades e práticas de enfrentamento do racismo no espaço escolar. 2009. Dissertação (Mestrado em Educação) - Centro de Educação, Universidade Federal de Pernambuco, Recife, 2009a.

| O Processo de Implementação da Lei Nº 10.639/03 na Rede Municipal de Ensino do Recife. In: AGUIAR, Márcia Ângela da S. (Org.) [et all ]. Educação e Diversidade: estudos e pesquisas. Recife: Gráfica J. Luiz Vasconcelos Ed., 2009b.                                                                        |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| (org.). <i>Catálogo da Cultura Afro-Brasileira</i> : Recife<br>Nação Africana (Apresentação). Recife: Prefeitura do Recife/<br>Núcleo da Cultura Afro-Brasileira, 2008.                                                                                                                                      |
| A Questão Étnico-Racial na Sala de Aula: a percepção das professoras negras. In: OLIVEIRA, Iolanda de; AGUIAR, Márcia Ângela; GONÇALVES E SILVA, Petronilha Beatriz; OLIVEIRA, Raquel de (Orgs.). Negro e Educação 4: linguagens, resistências e políticas públicas. São Paulo: Ação Educativa; Anped, 2007. |
| A Questão Étnico-Racial na Sala de Aula. Relatório de Pesquisa. 4º Concurso Negro e Educação. Ação Educativa e Anped, 2006.                                                                                                                                                                                  |
| Desmotivação Docente no Curso Normal Médio. UFPE, 2004. mimeo.                                                                                                                                                                                                                                               |

SILVA, Consuelo Dores. Negro, qual é o seu nome? Belo Horizonte: Mazza, 1995.

SILVA, Delma Josefa. *Afrodescendência e educação*: a concepção identitária do alunado. 2000. Dissertação (Mestrado em Educação) - Centro de Educação, Universidade Federal de Pernambuco, Recife, 2000.

SILVA, Eva Aparecida da. *Presença e Experiência da Mulher Negra Professora em Araraquara – SP.* 2003. Dissertação (Mestrado em Educação) – Faculdade de Educação, Universidade de Campinas, Campinas, 2003.

SILVA, Fabiana Cristina. *Trajetórias de Longevidade Escolar em Famílias Negras e de Meios Populares (Pernambuco 1950 - 1970).* 2005. Dissertação (Mestrado em Educação) - Centro de Educação, Universidade Federal de Pernambuco, Recife, 2005.

SILVA, Jacira dos Reis. *Mulheres Caladas:* trajetórias escolares de professoras negras em Pelotas. 2000. Tese (Doutorado em Educação) - Universidade Federal do Rio Grande do Sul, Rio Grande do Sul, 2000.

SILVA, Janssen Felipe. *Modelos de Formação de Pedagogos* (as) – *Professores* (as) e *Políticas de Avaliação da Educação Superior*: limites e possibilidades no chão das IES. 2007. Tese (Doutorado em Educação) - Centro de Educação, Universidade Federal de Pernambuco, Recife, 2007.

SILVA, Maria Nilza. *A Mulher Negra*. Disponível em: http://www.espacoacademico.com. br/022/22csilva.htm. Acesso em 02 de julho de 2009.

SILVA, Nelson Fernando Inocêncio. Consciência negra em cartaz. Brasília: Editora da Universidade de Brasília. 2006.

SILVA, Pedro L. B.; MELO, Marcus André B. O Processo de Implementação de Políticas Públicas no Brasil: características e determinantes da avaliação de programas e projetos. *Caderno nº 48.* Núcleo de Estudos de Políticas Públicas (NEPP). Universidade Estadual de Campinas, 2000.

SILVA, Tomaz Tadeu. *O Currículo como fetiche*. Belo Horizonte: Autêntica, 1999.

\_\_\_\_\_\_. A produção social da identidade e diferença. In: SILVA, Tomaz Tadeu (org). *Identidade e diferença*. A perspectiva dos estudos culturais. 8. ed. Petrópolis, RJ: Vozes, 2008.

\_\_\_\_\_\_. *Documentos de identidade*: uma introdução às teorias do currículo. 2. ed. Belo Horizonte: Autêntica, 2004.

SOUZA, João Francisco. Prática Pedagógica e Formação de Professores. BATISTA NETO, José; SANTIAGO, Eliete (Org.). *Formação de Professores e Prática Pedagógica*. Recife: Ed. Universitária da UFPE, 2009.

SOUZA, Neuza Santos. *Tornar-se negro*: as vicissitudes da identidade do negro brasileiro em ascensão social. Rio de Janeiro: Edições Graal, 1983.

TARDIF, Maurice. *Saberes Docentes e Formação Profissional*. Petrópolis, RJ: Vozes, 2002.

TEIXEIRA, Moema de Poli. A Presença Negra no Magistério: aspectos quantitativos. In: OLIVEIRA, Iolanda (Org.). *Cor e Magistério*. Rio de Janeiro: Quartet; Niterói, RJ: EDUFF, 2006.

VYGOTSKY, L.S. *A Formação Social da Mente.* São Paulo: Martins Fontes, 1984.

WALLON, Henri. *Psicologia e educação da Infância*. Lisboa: Estampa, 1975.

## Notas sobre as mulheres do movimento negro do Recife que emprestam seus nomes as professoras entrevistadas

Recife é todo feminino É Oxum nos seus rios É lemanjá no seu mar É lansã no seu espírito guerreiro É Nanã nos seus mangues e lagoas... Lia Menezes<sup>46</sup>

Alzenide Prazeres Simões é ativista negra, graduada em História pela Universidade Católica de Pernambuco (UNICAP) e especialista em História das Artes e das Religiões pela Universidade Federal Rural de Pernambuco (UFRPE). Iniciou sua militância no Movimento Negro Unificado (MNU), na década de 1980, onde participou da organização do Jornal Negritude e do Grupo de Mulheres Negras OMINIRA. Ainda na década de 1980 ingressou no Afoxé Alafin Oyó, participando da editoração do Jornal Negração e posteriormente integrando a direção dessa entidade. De 2002 a 2005 atuou junto ao Núcleo da Cultura Afro-Brasileira da Secretaria de Cultura do Recife na condição de colaboradora eventual e entre 2005 e 2007 integrou a assessoria dessa instituição. Atualmente compõe a equipe da Secretaria da Mulher da Prefeitura do Recife.

Auxiliadora Maria Martins da Silva é esposa, mãe, avó, sogra e poeta, ganhadora de vários concursos de poesia no Recife e nacionalmente. Entrou para o Movimento Social Negro do Recife em 1979, levada pelo seu irmão Fátimo Silva. Pedagoga, servidora da Prefeitura do Recife, vinculada à Secretaria de Educação, Esporte e Lazer (SEEL) participou do Iº Seminário Intermunicipal sobre História da África e ajudou a organizar a Iª Caminhada das Escolas Municipais Descobrindo-se Negras, ambos em 1988. De 2004 a 2008, fez parte da Equipe Base do Programa de Combate ao Racismo Institucional (PCRI), representando a SEEL. Ajudou a criar e foi a primeira

46 In: Yalorixás do Recife - Vídeo-Documentário realizado pela Etapas Vídeo/ Núcleo de TV e Rádio Universitária – dirigido pela pesquisadora Lia Menezes em 1985. coordenadora do Grupo de Trabalho em Educação das Relações Étnico-Raciais (GTERÊ), com o objetivo de implementar a Lei nº 10.639/09 na SEEL. É Mestre em Ensino das Ciências pela UFRPE com dissertação intitulada Etnia Negra nos livros didáticos do Ensino Fundamental: transposição didática e suas implicações para o ensino das ciências e Doutora em Educação pela UFPE, com tese intitulada Sociogênese do Conceito de Etnia Negra na Educação Brasileira. Atualmente é professora do Centro de Educação da Universidade Federal de Pernambuco.

Delma Josefa da Silva é Doutoranda em Educação pela UFPE, com pesquisa sobre o Currículo Escolar em Comunidades Quilombolas. Tem Mestrado em Educação pela UFPE, é Graduada em Ciências Sociais pela UNICAP. Atuou por 20 anos no Centro de Cultura Luiz Freire coordenando pesquisa, ministrando oficinas de incentivo à leitura, atuando no desenvolvimento institucional e fortalecimento de comunidades quilombolas e de grupos de movimentos sociais. Atualmente é docente na Faculdade de Filosofia Ciências e Letras de Caruaru - FAFICA, onde integra o Núcleo de Pesquisa, Coordenando o Grupo de Estudo sobre Africanidades e Estudos Pós-Coloniais Latino Americanos e é Editora Geral da Revista Interfaces de Saberes.

Ester Monteiro de Souza iniciou seu ativismo negro nos anos 1980, associando-se ao Afoxé Alafin Oyó em Olinda e foi uma das fundadoras do Grupo Afro Camarás em Camaragibe. É Historiadora e Especialista em História de Pernambuco, pela Universidade Federal Rural de Pernambuco (UFRPE), e Mestre em Antropologia pela Universidade Federal de Pernambuco (UFPE) com dissertação defendida sobre as relações de gênero nos grupos de afoxé. Tem colaborado em diversos segmentos da organização negra, e desenvolvido pesquisas em comunidades quilombolas, sobre a cultura e religiosidade afro-brasileira. Na condição de colaboradora eventual do Núcleo da Cultura Afro-Brasileira da Secretaria de Cultura do Recife, desenvolveu atividades de pesquisa e formação cultural, nesta instituição. Atualmente é membro do Conselho Fiscal do Ilê Obá Aganjú Okoloyá (Terreiro de Mãe Amara - Recife).

Inaldete Pinheiro de Andrade nasceu em 11.04.1946, na cidade de Parnamirim (RN), vindo morar em Recife 1969. Ajudou a fundar o2 Movimento Negro em Pernambuco, em 1979 e o Centro Solano Trindade em 1989. É enfermeira, mestra em Serviço Social pela UFPE e escritora. Filiada à União Brasileira de Escritores publicou: Ritmo, Amor e Luta nos Cantares de Solano Trindade (1988), Cinco Cantigas para se Contar (1989), Pai Adão Era Nagô (1989), Pobreza, Raça e Sexualidade, In: Mulheres negras, experiências vividas (2001), Racismo e Anti-Racismo na Literatura Infanto-Juvenil (2001), A Calunga e o Maracatu (2007), Baobás de Ipojuca (2008). No ano de 2007, recebeu a Menção Honrosa da Academia Pernambucana de Letras pelo texto Quilombos de Pernambuco e Outros Cantos e em 2008 recebeu da Câmara Municipal do Recife o Título de Cidadã Recifense. Sua participação em várias publicações - a exemplo de Superando o Racismo na Escola (editado pelo MEC) - é fruto dos estudos que ela vem desenvolvendo em literatura e educação.

Lúcia dos Prazeres é mãe, avó, educadora e atua na formação continuada de educadores que trabalham com crianças e adolescentes. Iniciou a militância no movimento social negro desde muito jovem. Elegeu os terreiros de educação e roças de candomblé espaços principais para viver e repassar o legado da cultura africana e afro-brasileira, como ferramentas que ajudam crianças e adolescentes a encontrarem sentido para o ato de aprender. Participou da fundação e é uma das coordenadoras do Centro de Formação do Educador Popular Maria da Conceição. Participou de seminários e reuniões para discutir a introdução do ensino da História e Cultura Afro-Brasileira e Africana no currículo escolar que desencadeou na Lei nº 10.639/2003. Coordenou O Projeto Contando História, implantado em 35 escolas da Rede Municipal de Ensino do Recife, do qual participaram em média 25.000 estudantes e 2.000 educadores em quatro anos de atuação; e o Projeto Cantando História que tem o propósito de trabalhar o acervo das histórias dos africanos e dos afrodescendentes nas composições cantadas por grupos do cenário musical Nordestino, particularmente os que trabalham com a cultura negra.

Maria da Piedade Marques é professora, funcionária pública, graduada em Filosofia pela Universidade Federal de Pernambuco (UFPE). Possui especialização em Políticas Culturais pela mesma instituição e em Associativismo e Cooperativismo pela Universidade Federal Rural de Pernambuco (UFRPE). Iniciou o ativismo no Movimento Social Negro, na década de 90, ingressando no Movimento Negro Unificado (MNU). Compôs a coordenação nacional da entidade e participou do Grupo de Mulheres Negras OMINIRA. Durante os anos 2000 participou da fundação e foi uma das coordenadoras do Grupo de Mulheres Nós Outras Mulheres Negras. De 2002 a 2005 prestou serviço ao Núcleo da Cultura Afro-Brasileira da Secretaria de Cultura do Recife, passando posteriormente a integrar o grupo de colaboradores eventuais da instituição. Atualmente está vinculada a Gerência de Ensino da Secretaria Estadual de Educação, como técnica de ensino, coordena o Centro de Cultura e Pesquisas Axé, no Cabo de Santo Agostinho e integra a Articulação Negra de Pernambuco.

Martha Rosa Figueira de Queiroz, ativista do Movimento Social Negro Pernambuco desde início da década 1980, atuou no Movimento Negro Unificado/PE e no Afoxé Alafin Oyó. Nas duas instituições assumiu cargo diretivo e integrou as comissões de comunicação, responsáveis pela edição do Jornal Negritude (MNU-PE) e Negração (Alafin Oyó). Na trajetória profissional, atuou como técnica administrativa da Universidade Federal de Pernambuco e como professora de história da rede pública de ensino em Pernambuco. Em Salvador na Bahia, lecionou em projetos voltados para o combate ao racismo e a promoção da cidadania com jovens e adolescentes e como professora-formadora no Projeto "Escola Plural: a diversidade está na sala de aula". Projeto voltado para a formação de professoras/es, promovido pelo CEAFRO/UFBA, em parceria com a Secretaria de Educação de Salvador/Bahia. Mestre em História pela Universidade Federal de Pernambuco defendeu a dissertação, Religiões afro-brasileiras no Recife: policiais, intelectuais e repressão, que em 1999 foi premiada com Menção Honrosa no Prêmio Jordão Emerenciano, na categoria Ensaio do Concurso Prêmios Literários Cidade do Recife, promovido pela prefeitura da cidade do Recife. Possui Doutorado em História pela Universidade de Brasília e atualmente assume a Chefia do Gabinete da Fundação Cultural Palmares/Ministério da Cultura.

Mônica Oliveira é educadora e ativista do movimento social negro, formada em comunicação social. Iniciou sua militância ingressando em movimento de jovens e comunitários, engajando- se em seguida no Partido dos Trabalhadores. No final da década de 1980 passou a integrar o Afoxé Alafin Oyó e no início dos anos 1990 ingressou no Movimento Negro Unificado (MNU). Na primeira década dos anos 2000 integrou o Observatório Negro e participou da Articulação Negra de Pernambuco. Atuou profissionalmente durante 18 anos no Centro Nordestino de Animação Popular (CENAP), coordenando diversos projetos e entre 2003 e 2007 integrou a diretoria da Associação Brasileira de Organizações não Governamentais. Foi consultora do Programa de Combate ao Racismo Institucional (PCRI) de 2004 a 2007, acompanhando o desenvolvimento do Programa na Prefeitura do Recife e no Ministério Público de Pernambuco. Posteriormente ocupou a função de Oficial de Programa da Oxfam Grã-Bretanha, no escritório do Recife. Atualmente é Diretora de Programas na Secretaria de Políticas de Ações Afirmativas da Secretaria Especial de Políticas de Promoção da Igualdade Racial (SEPPIR).

Teresa Cristina Vital de Sousa nasceu na cidade de Sertânia (PE), Sertão do Moxotó e veio para Recife no ano de 1984 com o objetivo de complementar os estudos. Iniciou sua militância negra em 1988, ingressando no Movimento Negro Unificado (MNU). É Assistente Social, Mestre em Serviço Social pela Universidade Federal de Pernambuco (UFPE) defendendo a dissertação Com a palavra o movimento negro: contestando o racismo e desmistificando o mito da democracia racial e Doutora em Serviço Social, também pela UFPE, com tese

intitulada Interface entre Racismo e Meio Ambiente na Configuração Sócio-Espacial da Ilha de Deus em Recife. Sendo uma ativista negra e trabalhando nas áreas de recursos humanos e ensino universitário, tem seu exercício profissional transversalizado pela temática racial. Atualmente é analista do seguro social - assistente social do Instituto Nacional da Seguridade Social, atuando principalmente nos seguintes temas: educação, racismo, historia, diversidade étnica/racial e movimento negro.

## Sobre a autora

Claudilene Maria da Silva é mãe, mulher, professora e ativista negra com uma trajetória de atuação que entrelaça cultura e educação. Possui graduação em Pedagogia (2004) e Mestrado em Educação (2009) pela Universidade Federal de Pernambuco. Produtora cultural e pesquisadora da cultura afro-brasileira, entre os anos de 2005 e 2010 foi gerente do Núcleo da Cultura Afro-Brasileira da Prefeitura do Recife/Secretaria de Cultura. Na área da Educação sua experiência possui ênfase na formação de professores, atuando principalmente nos seguintes temas: didática, currículo e prática docente; relações étnico-raciais no espaço escolar; e identidade, cultura e resistência negra. Durante os anos de 2010 e 2011 foi professora substituta do Departamento de Educação da Universidade Federal Rural de Pernambuco, onde realizou a coordenação pedagógica do Curso de Formação Continuada Estratégias Pedagógicas de Implementação da Lei 10.639/03 nas Redes Municipais de Ensino e integrou o Núcleo de Estudos Afro-Brasileiros da instituição (NEAB/UFRPE). Atualmente é Doutoranda em Educação pela Universidade Federal de Pernambuco, desenvolve pesquisa sobre práticas pedagógicas de valorização da identidade, da memória e da cultura negra e leciona na Faculdade Salesiana do Nordeste (FASNE).

claudilene.silva@hotmaill.com

## **UFPE PROEXT**

## Publicação Étnico Racial Série comemorativa de 10 anos da lei 10.639

Ação Afirmativa: Um novo ingrediente na luta pela democratização da educação superior: O caso da UFOP

Etnia negra nos livros didáticos do ensino fundamental: transposição didática e suas implicações para o ensino das ciências

Educação Escolar e Racismo: A lei 10.639/2003 entre práticas e representações

A implementação da lei 10.639 / 2003 nas escolas municipais do Recife e o papel 04 da gestão escolar

Professoras Negras: Identidade e práticas de enfrentamento do racismo no espaço escolar

Educação e relações raciais em escolas públicas: O que indicam as pesquisas?

Cotidiano e violência simbólica A desconstrução do preconceito étnico racial nas escolas

Lembranças dos caminhos e descaminhos da escola na vida de mulheres negras de Buíque, PE (1980 - 1990)

Educação, identidade e história de vida de pessoas negras 09 doutoras do Brasil

> Tragetória educacional de mulheres quilombolas no quilombo das onze negras do Cabo de Santo Agostinho - PE

A etnomatemática baseada nas culturas africanas na formação continuada dos professores de matemática

Educação das relações raciais: Desafios à gestão

Compartilhando genes e identidade: orientação genética, raça e políticas de saúde para pessoas com doença e traço

3 falciforme em Pernambuco

Viagem e Alteridade: A contrução do "outro" na Rihla de Ibn Battuta - séc. XIV

Características matemáticas presentes em duas comunidades 5 quilombolas

Entre as matas de Araucárias: Cultura, e história Xokleng em 6 Santa Catarina (1850 - 1914)

Guerreiros do Ororubá O processo de organização política e elaboração simbólica do povo indígena Xukuru - PE

Trânsitos, conexões e narrativas de imigração em um contexto transnacional. Uma etnografia 8 em Rio Bonito - PE

Os Calon do município de Sousa/PB: Dinâmicas ciganas e transformações culturais

A idade do Santo o lugar da criança no Candomblé

Xangô rezado baixo. Xambá tocando alto: A reprodução da tradição religiosa através da música

A África Fora de Casa: Sociabilidade, trânsito e conexões entre estudantes africanos no Brasil

Cadernos de História: história e cultura africana

e afro-brasileira

Donos da História: estratégias de ação coletiva e formação da autoridade política entre

os Tumbalalá

Bando de Teatro Olodum: 25 Uma política social in cena

Compassos Letrados: Artifices negros entre instrução e ofício no Recife 26 (1840 - 1860)

Migrações interregionais e estratégia doméstica: Nordestinos, mobilidade e a 27 casa até os anos 1980

Percursos e desafios do uso da transversalidade de raça/etnia nas práticas sociais da

organização cáritas brasileira

Coleções Etnográficas, Museus Indígenas e Processos Museológicos

Literatura e Racismo: 30 Uma análise intercultural

A lei 10.639/2003 em foco: balanços multidisciplinares sobre uma década de vigência

A cultura em prol do Império:

A retórica colonial portuguesa em Angola veiculada na revista Cadernos Coloniais

32 (1920 - 1960)